


Hunc librum Musis
suis inservientem
iure possidet
Theodor Mahlmann

e i s




t







LEONARDI LESSII §. J.

OPUSCULUM ASCETICUM

QUINQUAGINTA CONSIDERATIONUM

‘DE

L. NOCMINIBUS DEI.

IN TRES LIBELLOS

VIAE PURGATIVAE, ILLUMINATIVAE, U\l’l‘l\A‘Ew%

DISTRIBUTUM.

EDITIO NOVA.

FRIBURGI BRISGOVIAE.
SUMPTIBUS HERDER.
MDCCOLXIL



Typis Henpruianis Fripurgi Brisgoviae.




ReBa

LEONARDI LESSII

DIVINARUM PERFECTIONUM COMPENDIARIA
EXPOSITIO.

AD

MENTEM SURSUM ELEVANDAM, ET MAXIMARUM VIR-
TUTUM ACTUS FACILI MODO EXCITANDOS,

TRES LIBELLOS

VIAE PURGATIVAE, ILLUMINATIVAE ET UNI-
TIVAE DISTRIBUTA.







PROLOCUTIO.

Si homo in primaevo statu innocentie et
justitize originalis perstitisset, non fuisset illi
difficile coelestia et divina meditari, divinam-
que praesentiam semper prae oculis habere;
et maximarum virtutum, ut fidei, spei, chari-
tatis, religionis, gratitudinis, humilitatis, reveren-
tiae, obedientiae, etc. functiones in animo suo
excitare, et mentem cum Deo suavissime con-
jungere: habebat enim ille status singularem
Dei assistentiam, mentem illustrantem, et eam
in suo conatu adjuvantem, ad Deum cogno-
scendum, et ad omnia virtutum officia cum
magna voluptate et facilitate obeunda. Verum
everso isto statu per peccatum, sublata est illa
divini Spiritus ordinaria opitulatio, et ad nudae
naturae nostrae infirmitatem delapsi sumus: qua
fit, ut divinarum rerum consideratio et omnia
virtutum exercitia nobis facta sint difficilia ac
laboriosa, et plerumque absque suavitate, et
cum taedio a nobis obeantur. Facile est menti




6

nostrae terrena et corporalia cogitare, et totum
diem in illorum studio et tractatione consumere;
historias vel veras vel fabulosas evolvere; bella
et praelia imaginari; sed valde difficile illi est
se supra ista corporalia sensibus et imagina-
tioni consueta erigere, et in coelestium rerum
praesertim divinaram perfectionum et proprie-
tatum consideratione sese occupare. Unde
opus est aliqua formula brevi et expedita,
quam mens sequatur; et in qua, implorato
anxilio divino, se ad divinae excellentiae noti-
tiam exerceat. Nullum sane exercitium spiri-
tuale salubrius; nullum quoque jucundius, et
majoris consolafionis, cum progressum in eo
aliqguem fecerimus; nullum omnino ad virtutes
assequendas efficacius, nullom ad animum illu-
strandum et lumen in omnibus functionibus
vitae praebendum potentius. Ut enim Scrip-
tura divina ait: Nosse te consummata justitia est;
el scire justitiam - el virtutem tuam, radiz est
immortalitatis. Qua de re plura alibi.

Quam ob causam divinas perfectiones seu
attributa, quae Deo tribuuntur in scripturis
sacris, brevissime, ad imitationem S. Dionysii
Areopagitae, (cujus lectio mihi jam a quin-
quaginta annis mirifice placuit) explicare, et
ob oculos proponere statui, omissis plerisque



1

Scripturae et Patrum testimoniis et theolo-
gicis rationibus; (quae omnia alibi satis prose-
cuti sumus) ut tanto facilius mens possit illa
apprehendere, et ex illorum conceptu affectus
congruentes elicere, et hoc modo animum dei-
formem, ut Dionysius loquitur, efficere.

ALIUD PRAEAMBULUM.

De Oratione et optimo orandi modo.

Nota. Quia singulae considerationes de Dei nomi-
nibus proximam orandi ac meditandi materiam suppe-
ditant; visum fuit operae pretium hoc praeambulum
praestruere ejusdem auctoris. Ex lib. 4. de summo
bono. cap. 1.

Oratio generatim complectitur laudem, gra-
tiarum actionem, et petitionem. Est enim in-
signe religionis opus, quo Deum honoramus
vel laudando, vel gratias pro beneficiis ac-
ceptis agendo, vel nova ab ipso beneficia,
tamquam omnium bonorum fonte, postulando.
Obsecratio, seu obtestatio per sacra, nempe,
per Dei misericordiam, per Christum, per Chri-
sti merita, ete. ad pelitionem pertinet, neque
distinctam orationis speciem constituit; sed
dumtaxat causas concedendi allegat.

Quam autem hoc opus, si debito modo fiat,
sit salutare, constat ex tribus causis. Primo,




quia est summi meriti; cum ad illud praestan-
tissimarum virtatum functiones concurrant, ut
fidei, spei, charitatis, religionis, humilitatis,
gratitudinis. Ad laudem enim concurrit fides,
charitas, et religio; ad gratiaram actionem, fides,
charitas, et gratitudo; ad petitionem, fides,
spes, religio, et humilitas. Itaque excepta
Sacramentorum perceptione, nihil salubrius aut
praestantius in hac vita, quam incumbere se-
dulo orationi. Secundo, quia est veluti ge-
nerale quoddam instrumentum ad omnia sa-
luti opportuna a Deo facile obtinenda. Est
enim, ut S. Joannes Chrysostomus ait, instar
clavis cujusdam, per quam omnes Dei thesauros
possumus aperire, et ex illis accipere quidquid
nobis commodum videtur ad aeternam salutem
consequendam. Omnia enim ista oratione cer-
tissime possumus impetrare. Quod ut diligenter
consideremus, et verissimum esse sciamus, Serip-
tara plurimis locis inculcat; Matth. 7. et Lucae
11. Dominus ait: Ef ego dico wobis, pelile, et
dabitur vobis; quaerile, et invenielis, pulsaie, et
aperielur vobis. Omnis enim qui pelit accipit,
et qui quaerit invenit, el pulsanti aperietur. Ubi
sexies diversis verbis idem repetit, ut nos cer-
tissimos reddat; et confirmat duobus exemplis
pulcherrimis; nimirum amici nocte intempesta



9

petentis panem ab amico; et filii petentis pa-
nem, vel piscem, vel ovum a parente. Dein-
de sic concludit: Si ergo vos, cum sitis mali,
nostis bona dala (quae a vobis non habetis,
sed aliunde accepistis) dare filiis vestris; quanito
magis Pater vester de coelo dabit spiritum bonum
petentibus se? Item Joan. 14. Quodcumque pe-
tieritis Pafrem in nomine meo, hoc faciam; ul
glorificetur Pater in filio. Et statim addit, idem
fere repetens: Si quid pelierilis me in nomine
meo, hoc faciam. Marci 11: Omnia quaecunque
oranies petitis, credite quia accipietis, et evenient
vobis. Hisce toties repetitis sententiis, vult nos
Dominus reddere certos, nos cmnia ad salutem
accommodata accepturos, si prout decet, ipsum
per orationem adierimus.

Tertio, quia est medium ordinarie ad salutem
necessarium. Nam pleraque auxilia ad salutem
opportuna per orationem nobis sunt impetran-
da: nempe quae ad superandas tentationes et
ad perseverandum in finem ordinarie sunt ne-
cessaria. Etsi enim Deus ex sua ineffabili
benignitate etiam non orantibus multa saepe
auxilia praestet; tamen auxilia majora, et sin-
gularem illam protectionem ac directionem, qua
quis perseverat in finem et consequitur salutem,
nec promisit, nec ordinarie confert nisi oranti-

1 #%




10

bus. Unde Scriptura saepe monet ut semper
oremus; nimirum quantum humana conditio
patitur. Eccles. 18; Non impediaris orare sem-
per. Quasi dicat: Nullam rem, nullum officium
admittas, quod te impediat, quo minus possis
semper orare; nimirum, quantum fert humana
fragilitas. Marci 13: Videte, vigilate, et oraite;
nescitis enim. quando tempus sit, quo sistendi
estis supremo judici. Lue. 18. Dominus para-
bola ostendit, quod oporieat semper orare, et
non deficere; et c.. 21. Vigilate omni tempore
orantes, ut digni habeamini fugere omnia illa
(pericula salutis) quae futura sunt, et stare ante
Filium hominis. 2. ad Thessal. 5: Sine inier-
missione orafe. Ratio est, quia vult se et sua
beneficia agnosci et nos confiteri, sine ejus gratia
et auxilio non posse salutis pericula evadere,
tentationes superare, aut salutem consequi. Ita-
que vult nos assidue ad se recurrere per oratio-
nem, et hoc modo omnia salutifera impetrare.

Itaque qui orationi prout oportet est dedi-
tus, certissimus sit, nihil eorum, quae ad salu-
tem sunt opportuna, ex parte Dei ipsi defu-
turum: ac proinde certus sit, se fore salvum,
si ex parte sua divinae gratiae per socordiam
et crassam negligentiam non defuerit,

Porro ut debito et convenienti modo oremus,




11

quaedam sunt observanda, tum ante orationem,
tum in ipsa oratione. Ante enim orationem
opus est quadam praeparatione, de qua Sa-
piens Ecclesiastici 18: Anfe orationem prae-
para animam tuam, el noli esse quasi homo qui
lentat Deum. Tentare enim Deum censetur, qui
modo ad impetrandum inepto, et qui potius iram,
quam beneficium meretur, impetrare contendit.

Haec praeparatio tria requirit. = Primo, ut
Deum, cum quo agendum est, ante oculos nobis
ponamus, et nos in conspectu ejus sistamus.
Hoc autem multis modis fieri potest. Primo,
si concipiamus illum tamquam spiritum per
omnia diffusum, omnia implentem et continen-
tem, nostraque omnia clarissime in{uentem et
sentientem. Ipse enim ubique praesens est, et
oculi ejus decies millies sole lucidiores, intuenies
omnes vias hominum, el cordium arcana. Quo
sic ob oculos proposito et considerato, tam-
quam cum praesente et nos intuente ac audi-
ente, tota oratione agendum.

Secundo, si concipiatur tamquam lux immensa
intime nobis praesens, et in corde nostro cum
omnibus thesauris et donis suis, cum tota po-
tentia, sapientia, sanctitate, et bonitate sua
(quibus in momento nos sanctos et beatos effi-
cere potest) residens. Et hoc modo dirigimus




totam orationem ad eum tamquam intra nos con-
stitutum, et in fundo animae nosirae absconditum.

Tertig concipi potest sub augusta forma se-
dens in solio coelesti, circumfusus luce infinita
et infinitis Angelorum myriadibus: quo modo
apparuit Danieli, et Joanni in Apocalypsi, et
Isaiae, et aliis.

Quarto proponi potest ob oculos Christus
Dominus in natura assumpta, vel ut pendens
in cruce in monte Calvariae; vel ut sedens
ad dextram Patris, circumfusus Angelorum et
beatorum spirituum immenso exercitu; vel ut
sedens in nubibus judex vivorum et mortuorum.
His vel similibus modis Deum concipere debe-
mus, quando serio orare volumus, et ei sic
proposito, nos animo vel in coelo vel in terra
humillime prosternere; ut tota nostra oratio
ad eum, tamquam praesentem, et nos videntem
et audientem, dirigatur. Qui enim cum aliquo
vult colloqui, debet eum habere praesentem,
et tamquam cum praesente agere: alioqui ser-
monem ad illum non dirigit, sed in aérem lo-
quitur. Unde haec consideratio praesentiae
divinae in oratione est maxime necessaria, et
diligentissime procuranda. Qui in ea probe est
exercitatus, non solum magno fructu, sed etiam
magna facilitate et suavitate orare potest.




13

Secundo loco praeparatio requirit, ut cogite-
mus quidnam cum Deo tractaturi simus. Sicut
qui cum magno aliquo principe acturus est,
prius cogitat, quidnam debeat tractare, ita multo
magis qui acturus est cum Deo, ante expen-
dere debeat quid agere velit: nimirum an illum
laudare, an gratias agere, an beneficia aliqua
ab eo poscere, et quaenam ea sint.

Tertio loco petendum a Domino auxilium, quo
digne tantum munus praestare possimus; nimi-
rum ea mentis elevatione et attentione, ea re-
verentia et eo affectu, quo par est creaturam
cum suo creatore colloqui. Unde commodissi-
mum tempus, quo maxime est mens serena et
apta contemplationi, deligendum, omnesque aliae
cogitationes et curae penitus excludendae: pe-
rinde ac si cum rebus humanis tibi nihil sit
commercii, et solus cum Deo et Angelis ejus
sis in mundo.

Hac praeparatione praemissa accedendum ad
ipsam orationem: quae ut optimo modo fiat,
tria postulat. Primo magnam attentionem ad
Deum cui loquimur, quem nobis in praepara-
tione ob oculos posuimus; quia tota oratio ad
ipsum tamquam ad praesentem dirigi debet.
Ex hac attentione fit, ut cum magna reverentia
preces nostras faciamus.




14

Secundo requirit magnam attentionem circa
sensum verborum quae pronuntiamus, praeser-
tim cum psalmos, vel alias orationes jam com-
positas recitamus. Itaque danda est opera, ut
antea probe illa intelligamus, vel piam aliquam
illorum intelligentiam perceptam habeamus. Etsi
enim qui recitant preces canonicas, praecepto
Ecclesiae satisfaciant, et etiam opus pium ac
meritorium praestent, si saltem ad Deum, cui
loquuntur, attenti sint, et cum reverentia sacra
illa verba proferant, quamvis ea non intelli-
gant; longe tamen praestantior foret oratio,
si sensum illorum perciperent, et eo spiritu
quo primo concepta et scripta, Deoque a Pro-
pheta sunt decantata, proferrent.

Tertio, ut conemur in nobis excitare, et in-
duere illos affectus, quos oratio in singulis
suis partibus exigit, quosque ipsi auctores
sacri, et viri sancti ac illuminati in decantando
sentire consueverunt. Quod ut assequamur,
expedit non valde multa orando legere, aut
recitare, nec celeriter: fieri enim non potest,
ut oratio multum sapiat animae palato, dum
cursim transitur. Opus est aliqua mora in
considerando, ut affectus excitetur, praesertim
varius. pro varietate materiae, quae occurrit.
Difficile est hoc exacte praestare in longa



15

oratione; quia opus est multo tempore, et mens
tam longo conatu non parum fatigatur. Itaque
in breviore oratione, verbi gratia in oratione
Dominica, salutatione Angelica, in symbolo,
in uno vel altero psalmo, in paucis hymnis,
et similibus, id omni ope conandum. Et quam-
vis -in principio sit aliqua difficultas; usus
tamen sensim rem reddit facilem et delecta-
bilem. Porro singuli versiculi, imo singula
paene verba sunt attentissime consideranda, et
eorum vis expendenda, allatis variis conceptibus,
causis, effectis, modis, etc. Ideoque expedit
singulos versiculos his terve repetere, nec tran-
sire ulterius, donec eos veluti degustaveris.
Quae 'ut melius intelligantur, statuam exem-
plum in oratione Dominica.

Pater noster qui es in coelis. Vere Pater
noster: tu enim nos ex nihilo ad imaginem et
similitudinem tuam benignissime condidisti, tu
lapsos in peccatum ab aeterna morte redemisti,
tu nos in filios adoptasti, tu Spiritu tuo sancti-
ficasti, tu ad coelestem hereditatem vocasti, et
providentia paterna nos ad illam dirigis. 'Tu
pater noster, creator noster, redemptor noster,
sanctificator noster, director noster, et largitor
bonorum omnium. Haec omnia hac Pairis
appellatione comprehenduntur. Convenit hoc




16

nomen Deo respectu nostri, prout complec-
titur totam sanctissimam Trinitatem ; omnia enim
opera paternitatis in nos, sunt communia toti
Trinitati.

Qui es in coelis. Ibi te aperis, ibi te manife-
stas, ibi cognosceris et amaris, benediceris et
laudaris in saecula saeculorum. In coelis; in
beatissimorum spirituum mentibus, quae omni-
bus coelis corporeis capaciores. Ibi fulget ma-
jestas tua, ibi regnas et triumphas in aeternum.

Sanctificetur nomen tuum. Sanctificetur nomen
tuum (quidquid tu es et diceris) in hac extre-
ma regni tui parte; sanctificetur.in hominibus.
Omnes mortales te cognoscant, te timeant, te
ament, te laudent et benedicant in saecula.
In hoc nominis tui sanctificatio est sita; haee
semper vigeat, efflorescat, et crescat usque in
finem mundi.

Adveniat regnum tuwm. Exscindatur regnum
impietatis, regnum peccati et diaboli: regnum
tuum adveniat, et omnibus dominetur. Primum
quidem regnum fidei, spei, et charitatis, per
quae in cordibus omnium nationum regnes,
deinde aeternum illud regnum beatae visionis:
in quo tu eris omnia in omnibus. Hoc regnum
non diu differatur; sed completo mox Sanc-
torum numero, se aperiat.



17

Fiat voluntas tua sicut in coelo, et in terra.
Voluntas tua, cousilia tua, praecepta tua, bene-
placitum tuum. Haec triplex voluntas tua sie
impleatur in terra, sicut impletur in coelo.
Omnes obediant praeceptis tuis, omnes pareant
sanctissimis inspirationibus tuis, omnes probent
beneplacitum tuum.

Panem nostrum quolidianum da nobis hodie:
panem corporalem et spiritalem, alimenta cor-
porum et animorum. Sicut corpus nutritur
cibis visibilibus; ita anima verbo tuo, doctrina
et illustratione tua, et in primis pane illo di-
vino, quéi de coelo descendit, qui spiritus est et
vita, qui mundo vitam attribuit, corpore, in-
quam, et sanguine Filii tui. Omnem hunc pa-
nem da nobis hodie, id est, quamdiu hodie
nominatur: ut exponit Apostolus ad Hebr. 3;
hoc est, toto tempore vitae hujus mortalis.

Et dimifte nobis debita nostra, sicut el nos
dimittimus debitoribus nostris. Ecce, Pater, ig-
nosco omnibus qui me. injuria affecerunt, vel
quovis modo in me peccaverunt: nihil illis
mali exopto; sed benedictionem tuam et Spiri-
tum sanctum tuum illis imprecor. Ignosce ita-
que et mihi quidquid in te peccavi: relaxa
culpas et supplicia, debita culparum et poena-
rum, quarum tibi reus sum et debitor. Haec




18

omnia debita remitte mihi per infinitam boni-
tatem et misericordiam tuam, per sanguinem et
merita Christi Filii tui Domini nostri. Mira Dei
benignitas, qua se paratum exhibet condonare
nobis decem millia talentorum, si nos proximo
velimus condonare paucos denarios.

Et ne nos inducas in tenlationem. Semper
nobis adsis auxilio et protectione tua, ut nulla
nos tentatio vincat, nullae mundi vel carnis
illecebrae in peccatum trahant.

Sed libera nos a malo. A malo culpae et
poenae, ab omnibus diaboli insidiis, et tandem
ab omnibus hujus vitae malis; et transfer in reg-
num tuum, ubi te summo bono aeternum fruamur.

Amen. Ita fiat, Domine Pater, Rex coeli et
terrae: ita fiat, exaudi haec mea vota, et imple
illa secundum honitatem et misericordiam tuam.

En specimen accuratioris modi orandi, qui
mirifice et mentem illustrat, et affectum excitat,
et dulcedinem in singulis partibus latentem
gustare facit: multoque fortasse melius est,
hoc modo semel orationem Dominicam recitare,
quam centies cursim cum parva attentione.
Quod si alicui sit injunctum, ut ter vel quin-
quies recitet orationem Dominicam, facile id
praestare potest toties repetendo singulos ver-
siculos , illisque inhaerendo meditatione, juxta



19

modum nune explicatum. Hoc fere modo B.
Franciscum orationem Dominicam recitare so-
lebat, et B. Pater noster Ignatius eum modum
valde commendat in libello Exercitiorum. Nec
video quae ratio orandi possit esse praestantior.
Facile autem quibusvis aliis precationum et
laudum formulis, et psalmis, et hymnis, et
versiculis accommodari potest,




LIBELLUS PRIMUS.

CONSIDERATIONES VIAE PURGATIVAE

PRO INCIPIENTIBUS.

ACTUS FIDEL
Documentum.

Ut quis per Viam Purgativam accedat ad Deum,
recta ac distincta vestigia assignat Oecumenicum
Concilium Tridentinum Sess. 6. de Justificatione,
cap. 6. Requirit imprimis actum fidei. Disponun-
tur, @i, ad ipsam justitiam, dum excitati divina
gratia, et adjuti, fidem ex auditu concipien-
tes, libere moventur in Deum, credentes vera
esse, quae divinitus revelata, et promissa sunt.
Et infra: De hac dispositione scriptum est:
Accedentem ad Deum, oportet credere quia est,
et quod inquirentibus se remunerator sit. Hebr.
11. Ila Tridentinum. Ut autem credas, quia
est, servire poterit consideratio de Deo et di-
vinitate: ifem de ipso esse et qui est.

Ut deinde credas, quod inquirentibus se re-
munerator sit, usuz esse poterit consideratio de
Deo, ut est salus nostra: ifem de Deo, ut est
gloria nostra: ifem de aeternitate Dei. Igitur



21

sequentibus considerationibus actus vivae fidei in-
termisce.

CONSIDERATIO I
De Deo et divinitate.

Deus dupliciter concipi potest secundum Dio-
nysium. 1. Per affirmationes, seu conceptus
positivos, quibus omnes perfectiones ei tribuun-
tur. 2. Per negationes, seu conceptus negativos,
quibus omnes perfectiones, ut a mente creata
absque lumine gloriae concipiuntur, de eo ne-
gantur. Priori modo concipimus Deum esse
spiritum sublimissimum, optimum, maximum,
sempiternum, potentissimum, sapientissimum,
benignissimum, sanctissimum, justissimum, mi-
sericordissimum, pulcherrimum, rebus omnibus
intime praesentem, omnia interius creantem,
formantem, conservantem, gubernantem, et ad
suam gloriam ordinantem, tamquam primum
principium et finem rerum omnium.

Similis descriptio Dei colligi potest ex S.
Augustino, lib. 1. Confess. ¢. 4. paucis' additis,
hoc modo: Deus est spiritus summus, optimus,
maximus et sempiternus, potentissimus et benig-
nissimus, misericordissimus et justissimus, se-
cretissimus et praesentissimus, fortissimus et




22

pulcherrimus, simplicissimus et perfectissimus,
indivisibilis et immensus, stabilis et incompre-
hensibilis; immutabilis, mutans, omnia; semper
agens, semper quietus; colligens nec egens;
creans et nutriens et perficiens, portans et
implens et protegens: ex quo omnia, per quem
omnia, propter quem omnia.

Et S. Bernardus lib. 5. cap. 11. de considera-
tione ad Eugenium, sic describit Deum: Quid
est Deus ? voluntas ommwipotens, benignissima vir-
tus, lumen aeternum, incommutabilis ratio, summa
beatitudo, creans mentem ad se participandum,
vivificans ad sentiendum, afficiens ad appetendum,
dilatans ad capiendum, justificans ad promeren-
dum, accendens ad zelum, fecundans ad fructum,
dirigens ad aequitatem, formans ad benevolentiam,
moderans ad sapientiam, roberans ad virlutem,
visitans ad consolationem, illuminans ad cogni-
tionem, perpetuans ad immortalilatem, implens ad
felicitatem, circumdans ad securitatem. Omitto
alias, quas habet eodem libro, quae fere sunt
per affirmationes.

Posteriori modo Deus concipitur esse spiritus
infinitus, immensus, sempiternus, infinite supra
omnem perfectionem, excellentiam, et magnitu-
dinem a mente creata conceptibilem elevatus;
supra omnem substantiam, supra omnem: poten-



23

tiam, omnem sapientiam, ommnem intellectum,
omnem lucem, omnem pulchritudinem, omnem
sanctitatem, omnem justitiam, omnem bonitatem,
omnem beatitudinem, omnem gloriam; adeo ut
ipse nihil horum proprie sit, nulli horum: sit
similis, sed infinite sublimior, et praestantior.

Ratio est: primo, quia omnes illae perfec-
tiones, ut a nobis, vel ab Angelis, absque lu-
mine gloriae concipiuntur, sunt limitatae in
ratione entis, ita ut alia aliam non includat:
ut vero sunt in Deo, sunt prorsus illimitatae,
ita ut se mutuo includant. Deinde menti creatae
objiciuntur per modum formatum accidentalium,
sicut se habent in rebus creatis. In Deo sunt
una simplicissima substantia, seu forma per
se subsistens. Ob has causas Dionysius Areo-=
pagita multis' locis hunc modum concipiendi
Deum, praefert ei, qui est per affirmationes.
Vide eap. 2. de coelesti hierarchia, et cap. 1.
et 2. de divinis nominibus, et cap. 3. de mys=
tica theologia.

Possunt etiam hi duo modi misceri, sicut
miscentur in hac descriptione: Deus est incom=
prehensibilis bonitas in sua essentia, inseruta-
bilis profunditas in sua sapientia, inaccessibilis
altitudo in sua eminentia, ineffabilis latitudo in
sua charitate, infinita longitudo in sua aeterni-




24

tate, simplicissima puritas in sua sanctitate,
absoluta immensitas in sua magnitudine, caligo
lucidissima, solitudo abundatissima, simplicitas
perfectissima, sibi et beatis omnibus paradisus
et coelum, aeterna vita, aeterna requies, aeterna
beatitudo, et omnium bonorum infinita plenitudo.

Quod ad divinitatem attinet, etsi ipsa a Deo,
nullo modo ex parte rei, aut in conceptu viden-
tium Deum distinguatur; tamen in nostro con-
ceptu seu concipiendi modo est aliqua distinc-
tio: cum divinitas concipiatur ut forma, Deus
ut quid constitutum ex forma et substantia.
Dupliciter autem divinitas conecipi potest.

1. Per modum essentiae seu naturae intel-
lectualis infinitae, ex qua quodammodo manent
omnes illae perfectiones, quae attributa vocan-
tur: ita ut haec non contineantur in ratione
divinitatis, seu essentiae divinae formaliter, sed
tamquam in fundamento; sicut proprietates in
rebus creatis.

2. Concipi potest, tamquam forma simplicis-
sima per se subsistens, infinitae perfectionis,
quae formaliter contineat omnes perfectiones
in sua summa elevatione consideratas: ita ut
Deus per illam formam sit formaliter potens,
sapiens, bonus, sanctus, justus, etc. imo sit
formaliter ipsa potentia, sapientia, bonitas,




25

sanctitas, justitia, etc. non accidentaria, sed
substantialis, et per se subsistens. Et hic
modus concipiendi est praestantior, et Deo
dignior, ut alibi fusius declaratum est, tum
ratione, tum Sanctorum Patrum testimoniis. Sic
enim divina essentia formaliter continet omnem
perfectionem simplicem, non tantum fundamen-
taliter, et ipsae perfectiones habent se per mo-
dum substantiae, non accidentis, vel proprietatis
accessoriae.

PRECATIO.

Ad Deum et Divinitatem.
Ex lib. 7. de Perfect. cap. 3.

Ad te accedo viva fide instructus, o Domine:
tu Deus meus es, et non est alius. Tu Deus
super ommes Deos, tu omnis divinitatis abyssus.
An, ut pictor, adjiciam ommes virtutum colores ?
Tw omnes superezcedis. An, ut sculptor, rejiciam,
quidquid rude, indolatum, superfluum, impolitum?
Tw omni imperfectione cares, omni circumscrip-
tione, omni limitatione, omni termino.

Tu omnis perfectionis auctor et exemplar,
et finis, et conservator, omnem terminans infi-
nitatem, omnem transiliens finem, omnem de-
finiens mensuram, omnem fingens speciem, om-

2




26

nem formans informitatem. Tu per te perfec-
tus, et superfectus, et anie perfectus, omnem
perfectionem et excellentiam simplici unitate
praehabens.

Tu sine quantitate magnus, sine qualitate
bonus, sine numero infinitus, sine figura formo-
sus, sine tempore aeternus, sine loco immensus,
sine extensione diffusus, sine multiplicitate per-
fectus, sine situ altissimus. Tu centrum wuni-
versi, ad quod omnia quiescunt, a quo omnia
sustentantur. In te omnis amoris illicium, om-
nis desiderii consummatio, omnis motionis ter-
minus, omnis appetitus satietas.

Haec ita esse certissima fide credo, ef admo-
dum gaudeo Deum meum talem esse; et ila esse
coram ftoto orbe profiteor.

Modus legendi hanc precationem, et sequentes.

Nota. Quia haec precatio, el reliquae, quas
per intervalla inserimus, sunt plenae succo, et
continent medullam rerum, quae toto libro de
qualibet ~ perfectione ab auctore lractatae sunt,
ideoque ., Recollectiones precatoriae® ab eodem nun=
cupantur, expedit atlente perlegere, el usurpare
modum orandi, qui fit per quandam vocum et
temporum commensurationem. De hoc ita loqui-
tur S. P. Ignatius in libello suo Exercitiorum




18
et
le
1l
n-‘
re

=

21

spiritualium hebdomade quarta: Hic orandi mo-
dus in eo consistit, ut inter singulas respirandi
vices singula orationis verba transmittamus,
expensa interim, vel significatione prolatae vo-
cis, vel personae, ad quam oratio spectat,
dignitate, vel mea ipsius vilitate, vel utriusque
postremo differentia. Eodem procedendum mo-
do in verbis reliquis.

CONSIDERATIO 11
De ipso esse, et qui est.

Deus dicitur esse, et qui est, et ezistens (ut
Septuaginta vertunt Exodi 3) quinque modis
vel rationibus. 1. Ut fons et causa totius esse;
cum omne esse, et omne ens ab ipso sit, et
assidue ab ipso, sicut lumen a sole, dependeat.

2. Quia non habet esse aliquod limitatum,
neque est hoc vel illad, sicut Angelus vel
homo: sed universe est, totum esse in se com-
plectens, et ab aeterno anticipans; cum tota
essendi plenitudo, totaque entis latitudo et am-
plitudo, in ipso plenissime et eminentissime
contineatur.,

3. Quia sempiterne est, suo esse, suaque vita
totam implens, adaequans, in se complectens
et ambiens aeternitatem.

2‘}."




28

4. Quia immense est, totam implens spatio-
rum imaginabilium immensitatem.

5. Quia immutabiliter est, omnia sua ita simul
habens, et firmiter possidens, ut nihil unquam
possit amittere; cum omnia habeat per suam
immutabilem essentiam, cui nulla potest fieri
accessio, nulla decessio. ;

PRECATIO.

Ad ipsum esse, el qui est.
Ex lib. 2. de Perfect. cap. 4.

Quid credo, cum Deum esse credo? Adjuva,
Domine, incredulitatem, et imbecillitatem meam.
Credo te illud esse, a quo omne habel esse quod
est; credo te complecti omme dllud esse, quod
aliquid est: credo le esse, quod Ssemper fuisti,
el fuisse ante omne quod fuit: credo e hic esse
cum omni esse, el ubique esse, quod hic es:
credo te constanter fore, quod ab aelerno fuisti,
el nunc esse, quod in aeternum futurus es.

Da wihi, Domine, ut comprehendam, cum
omnibus Sanctis, quae sit longitudo, latitudo,
sublimitas, et profundum divinitatis tuae; ut a
me totus cogitatione, et affectu deficiens, in
illud pelagus immergar, ibique perdam meip-
sum et creata omnia, nihil aliud attendens, ni-
hil aliud sentiens, amans, desiderans, aut re-




29

quirens amplius; sed in te solo acquiescens,
et omne bonum in te possidens et perfruens.
Sicut enim essentia tua infinita est et immensa,
ita omne bonum, quod in te est, infinitum pa-
riter et immensum est. Quis adeo avarus est,
ut infinitum et immensum bonum ei non satis
sit 2 Nihil ergo extra te quaeram aut desiderem,
sed tu mihi sis instar omnium, et supra omnia,
Deus cordis mei, et pars mea Deus in aeter-
num.

CONSIDERATIO IIL
De Deo, ut est salus nostra.

Salus nostra dicitur; 1. Quia liberat nos ab
aeterna morte. Imo quantum in ipso est, liberat
omnes homines, solvendo pretium abundantis-
simum, quod infinitis peccatoribus et infinitis
peccatis abolendis sufficiat.

2. Quia est causa donorum gratiae, et om-
nium bonorum operum, quibus salutem aeternam
meremur: et tota hujus mundi machina eo dirigi-
tur, ut salutem aeternam consequamur. Omnia
enim propter electos.

3. Quia est auctor et fons donorum gloriae,
in  quibus salus aeterna formaliter consistit,
nempe visionis et fruitionis Dei.

4. Quia ipse est objectum salutis aeternae,




30

unde tota aeternae vitae essentia, excellentia,
suavitas, et duratio interminabilis dependet.
Ipsum enim videre, amare, gustare, vita aeterna
est, et ipsius, et omnium Sanctorum.

PRECATIO.
Ad Deum, ut est salus nostra.
Ex lib. 1. de Perfecl. cap. 1.

Domine Deus, virtus mea, el salus mea, qui
non tantum Deus credentium es, sed inquiren-
tibus te remunerator es; utentibus nimirum dono
gratiae, ac lylro salulis, ulentibus hoc mundo,
lamquam non ulantur: da mihi, cum Apostolo
{uo, omnia arbifrari ut stercora, ul te unum
lucrifaciam, qui eris merces mea magna nimis.

Vilescant mihi omnia transitoria propter te,
et chara sint mihi omnia tua; et tu, Deus meus,
plus quam omnia. Quid enim sunt caetera om-
nia ad excellentiam bonorum tuorum? Fumus
sunt, umbra sunt et vanitas omnes divitiae et
deliciae, omnisque gloria hujus mundi, quae
misere oculos mortalium fascinant, ne vera illa
bona, quae in te sunt, cognoscere et persequi
valeant. Et sicut qui dormiunt, inani imagine
divitiarum, voluptatum et honorum delusi, nihil
horum inveniunt cum excitantur, sed cum do-
lore animi vident se misere deceptos: ita acci-



31

dit omnibus hujus mundi amatoribus, vitae isti-
us per mortem corporis discusso somno, mente
in lucem alterius saeculi expergiscente.

Nihil igitur illorum amem aut aestimem, sed
te solum, et bona tua, quae in te recondita,
quae tu ipse es, quibus fruentur aeternum, qui
hisce caducis contemptis, tibi inhaeserint. Amem
te supra omnia, et semper serviam tibi: quia
infinite melior es omnibus, et dignus, ut omnis
amor, omnis benevolentia, omnis benedictio,
omnis gratulatio, omnis gloria, omnis servitus
tibi ab omni creatura in omnem aeternitatem
deferatur et impendatur,

CONSIDERATIO 1V.
De Deo, ut est gloria nosira.

Gloria nostra dicitur Deus, tum effective,
tum objective. Effective quidem, tum quia est
causa omnium bonorum nostrorum, de quibus
in hac vita aliquo modo gloriari possumus,
tum quia est causa gloriae illius sublimissimae
et aeternae futuri saeculi, et omnium bonorum,
ex quibus illa tamquam splendor emicabit.
Objective vero, quia ipse est objectum, mensura
et fons omnis gloriae, et beatissimi illius status,
in quo omnes beati ipsum videndo, amando,
gustando, seu fruendo, deificabuntur, et dei-




32

formes efficientur, insiar divinitatis fulgentes.
Tantum enim bonum est divinitas, ut ipsam
videre, amare et gustare sit summa et aeterna
gloria.

Christus etiam dicitur gloria nosira meri-
torie; quia ompis gloria nostra in ipsius meritis,
tamquam in causa fecundissima, continetur, et
ex illis in nos promanat. Potest etiam ipse
dici gloria nostra quasi formaliter; quatenus
est caput nostrum, et nos ejus membra: sicut
beata Virgo dicitur gloria coelestis Jerusalem;
et Judith gloria Jerusalem terrestris.

PRECATIO.
Ad Deum, ut est gloria nostra.

Pro felici certaque praedestinatione, et electione ad glo-

riam aeternam.
Ex Disput. de Praedest. sect. 7.

Exaltabo te, Deus meus Rex, et benedicam
pomini tuo in saeculum, et in saeculum saeculi.
Per singulos dies benedicam tibi, et laudabo
nomen tuum in saeculum, et in saeculum sae-
culi; quia ab aeterno dilexisti nos, et praepa-
rasti nobis regnum tuum, et consortium gloriae
tuae. Elegisti nos in Filio ante mundi con-
stitutionem, et in adoptionem filiorum per ipsius



33

merita praedestinasti, ut simus sancti et imma-
culati in conspectu tuo in charitate, et paratam
nobis haereditatem assequamur. Et sicut ab
aeterno nos praescisti, et praeordinasti, ut si-
mus conformes imaginis Filii tui, ita in tem-
pore vocasti, et vocationem tuam secutos justifi-
casti, (communicato nobis Spiritu tuo, pignore
haereditatis nostrae) et justificatos glorificabis;
si tamen in justitia permanserimus, si imagini
Filii tui conformes nos compatiendo praesti-
terimus. Ita enim demum nos praedestinasti,
ut ei simus conformes in gloria, si fuerimus ei
conformes in patientia. Hanc conditionem merito
a nobis requiris, ut membra non dissentiant a
capite: ut sicut Dominus noster a justitia et
Patris obedientia propter passiones et tormenta
non recessit, ita nec nos ob hujus vitae afflic-
tiones ab ejus obedientia recedamus, sed omnia
fortiter ad exemplam ipsius perferamus, con-
siderantes, quod non sunt condignae passiones
hujus temporis ad futuram gloriam quae reve-
labitur in  nobis. Meretur res tanta omnem
sollicitudinem in exequendis mandatis, omnem
tolerantiam in sustinendis adversis, omnem con-
stantiam in retinendo justitiae statu.

Ita sese rem habere me docet fides indubitata,
et auctor fidei Deus. Sic credo, et juxta fidei

2 #* &%




34

decreta sic vivere stafuo, ul per prospera et ad-
versa semper aspiciam in auctorem fidei, et con-
summatorem JESUM, donec eundem videam re-
velata facie, qui tecum vivit et regnat per omnia
saecula. Amen.

CONSIDERATIO V.
De aeternitate Dei.

Aeternus dicitur 1. quia infinito intervallo,
ante omne tempus imaginabile fuit, et infinito
intervallo seu infinitis saeculis post omne tem-
pus imaginabile erit. Concipe retro, ante mun-
dum conditum, tot myriades saeculorum (saecu-
lum unum voco durationem centum anno rum) quot
sunt arenae in omnibus littoribus, quot guttae
in omnibus aquis, quot folia in omnibus arbori-
bus, quot gramina in omnibus pratis, quot
semina in omnibus agris, quot pili in omnibus
animalibus: et huic incomprehensibili numero
adde tot milliones saeculorum, quot pulvisculi
cunt necessarii ad implendum totum universum
corporeum; (de quo fusius noster Clavius in
Sphaeram) adhuc Deus totum illud temporis
incomprehensibile spatium, quod nobis videri
possit instar cujusdam aeternitatis, infinitis sae-
culis, et saeculorum infinitis millionibus ante-
cessit. His adde longe majora. Multiplicetur



35

totus iste numerus saeculorum, intellectu An-
gelico, ratione quadrata vel cubica semper
ascendendo, quantum per mille annos iste ac-
tus repeti potest: adhuc infinito intervallo et
infinitis saeculis Deus prior et antiquior de-
prehenditur. Idem dicendum, etiamsi tot fiant
cubicae multiplicationes ordine recto ascenden-
do, quot arenae sunt necessariae ad implendum
totum wuniversum. Nollus numerus annorum
vel saeculorum tam ingens a mente creata
retrorsum concipi potest, quin tandem desinat
in certum terminum, et ante illum terminum
supersint infinita saecula, quibus Deus illum
terminum antecesserit. Ob hane causam voca-
tur Antiquus dierum, (Daniel 7.) Primus et no-
vissimus (Apocal. 1.)

Simili modo concipienda aeternitas in futurum.
Concipe in futurum tot milliones saeculorum;
quot modo assignavimus; exactis omnibus illis,
adhuc restabunt alii milliones saeculorum, et
quidem infiniti, quibus Deus cum omnibus Sanc-
tis suis regnabit, et damnati apud inferos tor-
quebuntur. Nec potest ab ulla mente creata
tanta multitudo saeculorum concipi, quin illa
exacta, et postillam, adhuc alia multitudo sae-
culorum infinita sit subsecutura.

Ubi advertendum est, integram aeternitatem,




36

quatenus dicit quandam durationis extensionem,
nostro modo concipiendi quasi duabus constare
partibus , (etsi in seipsa sit tota simul, et parti-
bus careat): quarum altera concipitur, ut exi-
stens complete ante omnia saecula imaginabilia,
quasi semper exacta. Haec soli Deo convenit,
pec puto ullam creaturam illius capacem; ut
alibi ex Patribus probavimus. Altera concipitur
ut existens post omnia saecula imaginabilia,
quasi semper futura: ita ut nihil umquam de
ea decerpatur, quo possit imminui. Haec com-
municari potest rebus creatis. Sic enim et
mundus renovatus, et beatitudo Sanctorum, et
tormenta peccatorum aeterna erunt.

9. Deus dicitur aefernus; non solum quia ante
omne tempus conceptibile infinitis saeculis ex-
titit, et post omne tempus conceptibile infinitis
saeculis extabit; sed etiam quia omnia bona
sua, omnem potentiam, sapientiam, beatitudinem,
omnia gaudia et oblectamenta, quae per infini-
tum tempus acquirere possef, simul perfectissime
in unum collecta habet et immutabiliter ex omni
seternitate in omnem aeternitatem, absque omni
initio et fine possidet, ita ut nulla ei possit
fieri accessio, nulla decessio. Nemo in hac vita
potesi omnes oblectationes et gaudia, quibus
{oto vitae decursu fruitur, simul habere collecta;



37

ut simul omnia illa sentiat et percipiat, illisque
simul fruatur: imo non posset simul illa per-
ferre; sed moreretur gaudii magnitudine, corde
se nimium dilatante; ut constat multis exem-
plis eorum, qui gaudio ex una aliqua re in-
sperata concepto, repente expirarunt. At Deus
omnia gaudia et delectationem, quam infinito
tempore de infinitis bonis percipere posset,
simul et collectim per totam aeternitatem pos-
sidet.

Unde triplici modo gaudium Dei est infini-
tum. 1. Quia est de bono infinito, (nempe de
essentiae suae excellentia) idque tanta cum
perfectione, ut ei omnino exaequetur; et ulte-
rius est de bonis infinitis, quae in essentia di-
vina eminenter continentur. 2. Quia simul et
conferte habet omne gaudium, quod per infini-
tum tempus successive percipi potuisset. 3. Quia
hoc totum simul possidet non finito aliquo tem-
pore, sed per totam aeternitatem: sicut si da-
retur lux corporalis intensive et extensive in-
finita, et tota perfectio extensiva contraheretur
in punctum, et illa lux sic contracta, esset in
immensum diffusa, ubique tota perfecte exi-
stens.

Pari modo Deus omnes suas cogitationes,
omnia consilia, omnia decreta, simul ab aeterno




38

immutabiliter concepit et retinet; ita ut nihil
novi ei possit occurrere, nihil novi possit co-
gitare, nihil etiam velle aut decernere, quod
ab aeterno non cogitarit, voluerit, statuerit,
decreverit; nihil permittere fieri in tempore,
nisi quod ab aeterno statuerit permittere; nihil
facere in tempore, nisi quod decreverit in
aeternitate: semper enim aeternum decretum
circa omnia et singula debuil praecessisse, sine
quo in tempore nihil fieri potest. Non quod
Deus absolute non possit facere alia, quam
quae fecit aut facturus est: absit; potest enim
alia, et alia sine fine, etsi re ipsa non decre-
verit facere. Fieri tamen non potest, ut re
ipsa aliquid faciat, nisi decretum faciendi ab
aeterno praecesserit. Itaque potest omnia ab-
solute, considerata ipsius potentia et sapientia,
et summa libertate ab aeterno quidlibet decer-
nendi: non potest omnia ex suppositione,
nempe supposito quod decretum non praeces-
serit. Postulat ipsius eminentissima aeternitas,
et immutabilis celsitudo, ut omnia quae et
possibilia sunt, et quae fiunt in tempore, et
quae non fiunt, in sua luce infinita tam per-
fecle consideraverit, expenderit, ponderaverit,
atque si infinito tempore de singulis delibe-
rasset et consultasset. Unde facile illi fuit de



39

omnibus et singulis statuere semel et simul,
quae infinito post tempore facienda, vel per-
mittenda erant. Imo id erat necessarium, ne
voluntas ejus circa aliqua objecta maneret quasi
suspensa; quod est imperfectionis.

Quare nulla est in Deo actuum intellectus
aut voluntatis successio. Quod semel cogitat
aut videt, semper cogitat et videt. Quem semel
amat, semper amat; sed pro eo tempore quo
erat amabilis, nempe pro tempore status gra-
tiae: quem semel odit, semper odit, non abso-
lute, sed pro eo tempore quo odio dignus;
pro alio vero tempore, quo amore dignus est,
illum amat. Hi actus qui nostro modo con-
cipiendi in Deo existunt ab aeterno, non cessant
proprie nec extinguuntur, neque de novo emer-
gunt, vel eliciuntur, sed manent invariabiles
respectu sui objecti pro certo tempore, et in-
cerlo statu considerati: nec tribuunt absolutam
denominationem, nisi eo tempore, quo objecta
in certo statu existunt, et pro illo tempore,
quo in eo statu existent, vel extiternnt.

3. Dicitur aeternus, tamquam supra aeterni-
tatem, et ut causa aeternitatis in creaturis.
Ipse enim suo potentissimo, assiduo, et immu-
tabili influxu, quo omnia creat et conservat,
est causa cur mundus, Angeli, et homines in




40

aeternum sint permansuri et duraturi, una cum
statu gloriae, vel damnationis. Denique res
omnes suam durationem, aetatis mensuram,
spatia essendi et vivendi, tempus nascendi et
moriendi, pro sua quaelibet conditione ac na-
tura, ab ipso acceperunt.

PRECATIO L
Ad aeternitatem Dei.
Ex lib. 4. de Perfect. cap. 3.

Priusquam mondes fierent, aul formaretur lerra
et orbis, a saeculo usque in saeculum tu es Deus.
Tu enim principium et artifex omnium, unde
et ante omnia. Non naturae aliqua necessitate
impulsus banc rerum universitatem, hoc ma-
gnum palatium cum incolis et opibus suis effu-
disti, (sicut sol lumen effundit) ut opus tuum
tibi coaeternum esse possit: sed liberrima vo-
luntate, ut summus artifex, finxisti et aedificasti.
Antiquior ergo es opere isto, quod nondum
sex apnorum millibus constitit. Sed quot, ob-
secro, saeculis antiquior? neque illud omnino
absurde quaeritur, quasi ante hunc mundum
saecula mnulla fuerint, in quibus tu existeres,
et bonis tuis fruereris.

Etsi enim ante coeli et terrae conditionem



44

solis et lunae conversiones, quae nostros dies,
menses et annos metiuntur, ex quibus quantae
sint rerum nostrarum minutae durationes cog-
noscimus, non fuerint dubium tamen non est
(nisi de vocibus contendere velimus) quin du-
rationes et spatia aliqua fuerint quasi dierum,
mensium, annorum et saeculorum, sub quibus
isti motus extendi et transigi potuissent, si
tunc extitissent: sicut nec modo, absoluto mun-
di hujus curriculo, cessantibus coelorum motibus,
durationes omnes et spatia temporum abolebun-
tur. Capiamus ergo retro ante conditum orbem,
centum millia saeculorum: jam tunc eras Deus.
Capiamus totidem saeculorum milliones: jam
ibi eras, aeque magnus, aeque potens, aeque
sapiens, aeque beatus. Denique sine fine ma-
jorem et majorem saeculorum numerum retror-
sum mens concipiat: et inveniet te cum omni-
bus bonis et gaudiis tuis infinitis saeculis ad-
huc priorem et antiquiorem.

Tu enim es hypostasis et principium et
mensura omnium saeculorum; tua aeternitate
prior omnibus saeculis et superior, sub quo
omnia volvuntur saecula. Sicut enim tua im-
mensitate extendis, ambis, et contines omnia
spatia locorum: ita tua aeternitate anticipas,
protendis, et ambis omnes durationes et moras




42

temporum, tamquam omnium radix et origo.
Sub te omnia inchoantur principia, omnes ac-
cedunt profectus, omnis transigitur vita, omnes
procurruntmotiones,omnisperslatexistentia,om-
nes perveniunt termini, omnes clauduntur fines.

PRECATIO IL
Ad eandem, ibidem.

0 aeternitas, omnis boni primaeva et inter-
minabilis complexio; omnis vitae insenescibilis
tota simul et perfecta possessio; omnis beati-
tatis sine principio et fine superplenissima
fruitio! Tibi nihil praeteritum, nihil futurum;
tibi nulla accessio, nulla decessio fieri potest.
Nam altitudine tui Nunc, quod infinitum tempus
ambit, omnia simul colligis, in illo omnia te-
nens praesentia, ut nec fugere possint in prae-
teritum, nec de novo in futurum advenire.
Omnia enim praesentia, praeterita et futura
praecipis et anticipas: et tibi jam praesentia
erant priusquam futurorum notionem haberent.
Etsi enim quaecumque aliquando futura sunt,
ab aeterno futura fuerint; nisi tamen ea sci-
visses, et vel facere vel permittere voluisses,
ab aeterno non futura fuissent.

In tuo Nunc omnia semel constituta et de-
creta; omne consilium de omnibus captum et



43

conclusum. Nihil de novo restat deliberandum,
nihil non plenissime expensum, omnia definita
et decisa, quae vel fient unquam, vel non fient.
Ibi quoque et nos numerati et appensi sumus, et
liberata sunt omnia operanostra. Ibi nobis poena
vel gloria aeterna praeparata: ibi vel regnamus
cum Sanctis omnibusin gloria, vel inincendiis in-
ferorum cum impiis et daemonibus ardemus. Ae-
ternitas praescientiae et decretorum tuorum an-
ticipat omnia: et quidquid unquam in tempore
futarum est, ibi jam factum est.

PRAECATIO IIL
Ad eandem, ibidem.

O aeternitas! abyssus gaudii Sanctis, abys-
sus miseriarum et dolorum impiis! Sicut enim
omne bonum facis infinite melius et optabilius,
ita omne malum efficis infinite pejus et moles-
tius. Quae mens magnitudinem tuam capere,
quod robur animi pendus tuum sustinere queat?
Tu omnem superbiam retundis, omnem duritiem
frangis, omnem animositatem reprimis, omnes
peccatores perturbas, omnes pios in afflictione
recreas, et ineffabili gaudio perfundis. Momen-
taneum enim et leve tribulationis hujus, Supra
modum in sublimitale aeternum gloriae pondus
operalur in nobis. Pro momenianeo malo re-




44

pendetur aeternum bonumi; pro levi {ribulatione,
pondus gloriae immensum; pro afflictione ter-
rena gloria in sublimitate. Vae miseris pec-
catoribus, qui momentaneum et leve hujus vi-
tae solatium aeterno illi gloriae ponderi ante-
ponunt: qui aeternum malunt subire supplicium,
quam momentaneo hujus vitae carere com-
modo: qui terrena ista praeferunt coelestibus,
infima sublimissimis, momentanea sempiternis!

O aeternitas! tu semper menti meae obverse-
ris, tu intimis mihi sensibus inhaereas, tu omnium
mearum actionum et totius vitae sis regula. Om-
nia temporalia sive bona sive mala prae te con-
temnam et nihili ducam. Tu mihi in omni af-
flictione sis solatium, et in omni tentatione
praesidium, et in omni prosperitate monito-
rium. Tibi vero, principiorum omnium prin-
cipio, quod omni principio antiquius, tibi aevo-
rum parenti, saeculorum regi, temporum dis-
pensatori, aetatum provectori, omnis perman-
sionis et durationis basi, et beatae aeternitatis
largitori, omnis honor et gloria in omnem aeter-
nitatem. Amen.



45

SECUNDUS PASSUS VIAE PURGATIVAE.
ACTUS TIMORIS.
Documentum.

Praeter fidem pro wuiteriore passu in via Pur-
gativa postulat Tridentinum aclum limoris, de
quo ita docet Sess. 6. c. 6. Disponuntur ad ip-
sam justitiam, dum peccatores se esse intelli-
gentes, a divinae justitiae timore utiliter con-
cutiuntur. Ef éinfra: De hac dispositione scrip-
tum est; Timor Domini expellit peccatum.. Eccli.
cap. 1.

Timori huic conciliando wutilis consideratio de
Deo, ut est judex vivorum et mortuorum. Ifem
de Domino rerum omnium, ef ¢. Ifem de Deo
gubernatore.

CONSIDERATIO L
De Deo, ut est judexr vivorum et moriuorum.

Dicitur omnium juder, quia judicat omnes
animas, simul atque discedunt a corpore. Hoc
autem judicium sic peragitur. In primo in-
stanti separationis objiciuntur menti illarum
omnia bona et mala quae unquam fecerunt.
Deinde eodem momento vident clare, quantum




46

praemii vel supplicii meruerint. Tertio, reve-
latur illis Dei judicis sententia, qua vel aeter-
nis suppliciis, vel aeternis gaudiis addicun-
tur. Haec autem sententia fertur divina ope-
ratione, qua in mente formatur actus judicii,
qualis conciperetur ex locutione externa judi-
cis infallibilis. Sic enim Deus loquitur crea-
tarae spiritali, quae etiam certissima redditur,
hoc judicium provenire a Deo, et esse illius
sententiam. Quomodo vero omnia opera bona
et mala menti objiciantur, ¢t quomodo videant
se praemio vel poena dignos, alibi fusius ex-
plicatum. Hoc totum fit per actus, quos
Deus singulari influxu in mente excitat: qui
similes sunt visioni imaginariae, vel actibus
perfectae memoriae, quibus quasi videmus res
praeteritas cum suis circumstantiis. Itaque ne-
que accusatore, neque testibus hic opus erit;
quia ipsa cujusque conscientia exactissime de
omnibus accusabit, et testabitur; idque in con-
spectu omnium Sanctorum, qui eadem omnia
clare videbunt, et testabuntur. Et credibile
est eandem notitiam fore quoque in daemoni-
bus, ut videant quam justum sit Dei judicium.
Nam si in die universalis judicii omnium facta
omnibus erunt manifesta, ut justitia sententiae
judicis omnibus appareat, cur non etiam in




N

47

particulari judicio sint manifesta daemonibus,
damnationis sociis, judicis apparitoribus, et
sententiae executoribus?

Porro lata hoc modo sententia, quam etiam
daemones intelligunt, statim rapiuntur deorsum
ad poenas tartareas, ibique detinentur, ita ut
nullo modo possint egredi vel poenas declinare.

Hoc totum brevissimo tempore, et quasi mo-
mento peragitur; et, ut credibile est, priusquam
anima discesserit loco a suo corpore.

Et quia omnibus horis plurimi toto orbe ex
hac vita decedunt, judicium hoc quasi assidue
agitar. Neque id difficile menti illi infinitae,
quae omnibus animabus et mentibus creatis
intime praesens est, et omnia earum opera op-
time novit, et facile potest ea cuilibet in con-
spectu ponere, et intrinsecus sententiam dictare.

2. Dicitur omnium judez, quia in fine mundi
Judicio publico judicabit omnes homines et dae-
mones, in conspectu et praesentia omnium An-
gelorum sanctorum.

Proprie autem hoc tribuitur Christo Domino,
cui Pater ‘omne hoc judicium dedit et com-
misit. Exercebitur autem hoc judicium a Chri-
sto secundum humanitatem visibiliter. Hinc
Daniel (eap. 7.) vidit Antiquum dierum se-
dentem ad judicandum orbem, et filium homi-




48

nis ad eum adduci, cui data est omnis potes-
tas et honor et regnum.

Virtute divinitatis fiet, primo, ut omnes ho-
mines resurgant, et simul cum omnibus dae-
monibus in locum judicii cogantur. Deinde,
ut sua cuique opera in mentem veniant, et ut
eadem hominibus omnibus fiant conspicua. Ter-
tio, ut singuli justitiam sententiae intelligant.
Interea dum haec virtute divinitatis in men-
tibus judicandorum invisibiliter peragentur,
Christus secundum humanitatem, comitatus om-
nibus Angelis, summa cum majestate, in nubi-
bus comparens, sententiam in justos et injustos
sensibiliter et breviter proferet: et simul vir-
tute divinitatis in mentibus singulorum, pro-
pria cuique et meritis adaequata sententia dicta-
bitur. Plura de his dicta sunt lib. 13. de
Perfectionibus divinis, per multa capita.

PRECATIO L

Ad Deum judicem vivorum et moriuorum.
Ex lib. 13. de Perfect. cap. 31.

Quis novil polestalem irae tuae, aut prae lis
more tuo iram tuam dinumerare? Quis digne
expendere suppliciornm magnitudinem et mul-
titudinem, quae peccatoribus praeparasti, et




49

per tuam omnipotentiam illis suo tempore irro-
gabis? Sicut enim infinita est misericordia
tua; ita et justitia tua: quae innumeris quoque
modis non solum in futuro saeculo, sed etiam
in praesenti (quod tamen proprie est saecu-
lum misericordiae) contra peccatores se pate-
fecit, ut omnes te timere discant; et quos be-
nignitas tua non movet, saltem moveat severi-
tas. Declarasti justitiam et iram tuam contra
peccatum, quando tot millia Angelorum (qui
incomparabiliter omnibus hominibus sunt praes-
tantiores) propter unum peccatum de coelo
in tartarum deturbasti, et aeternis suppliciis
subjecisti, nulla spe veniae relicta. Non tibi
cordi fuit, quod illi tanto essent numero, tan-
ta naturae excellentia et pulchritudine, tanto
ingenio et rerum omnium notitia praediti: nec
curasti omnem laudem, benedictionem, gratitu-
dinem, honorem et gloriam, quae tibi ab illis
in omnem aeternitatem proventura erant, si il-
lis hanc culpam condonasses. Maluisti tantum
et operis tui pulcherrimi et gloriae tuae, quae
ab ipso tibi obvenisset, damnum sustinere,
quam unicum illud peccatum condonare. Rur-
sum eandem ostendisti, quando totum genus
humanum propter peccatum primorum paren-
tum justitia originali, et primi status felicitate
3




50

spoliasti, ac innumeris miseriis simul et morti
addixisti. Ex qua poena jam ante providebas
fore, ut infinita hominum multitudo damnaretur,
et vix centesimus quisque salutem obtineret.
Hoc tamen totum propter primum istud parentum
peccatum permittere in posteris voluisti. Quis
non expavescat ad tantam judiciorum tuorum
abyssum? Vere magnus Dominus, et terribi-
lis nimis, infinite supra omnia elevatus et su-
pereminens, ad omnem laudem, gloriam et bea-
titudinem tibi per te sufficientissimus, nec no-
stris vel Angelorum obsequiis et laudibus egens,
sed hoc tantum postulans, ut obediatur volun-
tati tuae.

Demonstrasti quoque contra peccatores iram
tuam, quando inundante diluvio peccatorum, in-
duxisti diluvium aquarum, quo totum genus
humanum, praeter octo homines in mundi se-
minarium reservatos, delevisti, et terram sce-
leribus contaminatam expiasti. Iterum, quando
sulphure ardente coelitus immisso Sodomam
et vicina oppida cum suis incolis funditus de-
levisti, aeterni incendii post mortem peccato-
ribus praeparati specimen in hoc saeculo ho-
minibus exhibens. Simili modo quadringentis
post annis ira tua desaeviit in Aegyptios, ini-
qua servitute populum tuum prementes, quos



51

in obstinatione una cum suo principe persi-
stentes post maximas et admirabiles clades
mari rubro demersisti. Neque populo tuo,
quem ex toto genere hominum peculiariter tibi
delegeras, pepercisti, jubens ut rebelles vel
terra dehiscente absorberentur, vel igne coe-
litus immisso cremarentur, vel gladiis confo-
derentur; omnibus ob peccatum murmurationis
per quadraginta annos in arenis et locis horri-
dis detentis et circumductis. Deinde sub Ju-
dicibus sexies ob peccata sua ab hostibus sub-
acti, et servitute variisque calamitatibus op-
pressi. Denique peste, fame, bello, incendiis,
tempestatibus, eluvionibus, terrae motibus, aliis-
que flagellis genus humanum propter peccata
saepissime castigasti, ut nualla fuerit natio his-
ce miseriis exempta. Sicut enim nusquam de-
sunt peccata, ita par est ut nusquam etiam desint
flagella, quibus peccata castigentur; ut homi-
nes, manum tuam sentientes, resipiscant, et ad
officium revocentur.

PRECATIO II
Ad eandem ibidem.

Neque solum externis calamitatibus peccata
vindicas sed etiam internis et spiritualibus:
3 #




dum lucem et protectionem gratiae tuae pec-
catoribus subtrahis, et permittis eos a diabolo
ad omnem nequitiam impelli. Hoc supplicium
maxime formidabile, utpote damnationi aeter-
nae propinquissimum. Sic per aliquot anno-
rum millia permisisti gentes, hoc est, totum
fere mundum ingredi vias suas, et diabolum
tamquam hujus saeculi principem ac Deum,
obtinere regnum, et instar Dei in mundo coli
et adorari. Sic etiam dilectam olim plebem
tuam, propter sua scelera, (praesertim quia
charitatem veritatis repulerunt, insuper et ip-
sam veritatem occiderunt) a te repulisti, sub-
tracta gratia tua, et operatione erroris in eos
daemonibus permissa. Simili modo multa Christi-
anorum regna propter peccata, et magxime prop-
ter haeresim, a te derelicta et infidelibus ac dae-
monibus tradita. Haec sunt judicia justitiae
tuae, haec impiae desertionis stipendia; nimi-
rum, ut qui te et doctrinam tuam deserunt, a
te deserantur, et daemonibus illudendi permit-
tantur, ut tenebras putent lucem, et lucem te-
nebras; bonum respuant tamquam malum,
et summum malum amplectantur pro sum-
mo bono. Etsi enim hoc flagellum in hac
vita sit omnium maximum: quia tamen non vi-
detur nec sentitur, non aestimatur; neque fla-



53

gellum reputatur, sed beneficium, quod sum-
mae miseriae est argumentum.

Hisce modis aliisque in hac vita peccata
castigas, et iram tuam ac justitiam ostendis,
el, pro dolor! non metuimus fe.

CONSIDERATIO I1.

De Domino rerum omnium, Domino Domi-
nanlium, Rege Requm, Rege saeculorum, Deo
Deorum.

Omnium Dominus dicitur, quia omnia essen-
. tialiter ipsius sunt, tamquam ipsius opera, et
" figmenta, quae ipse sua sapientia excogitavit,
et omnipotentia ex nihilo formavit; et ad suam
gloriam aliquando repraesentandam et insinuan-
dam extare voluit. Deinde, quia de omnibus
pro suo arbitrio potest disponere, cum omnia
ab ipsius nutu et libera voluntate omnibus mo-
mentis dependeant, nec ullum habeant esse,
nisi quod ipse pro sua libertate in illa infun-
dit. Itaque longe plus juris, et potestatis ha-
bet in totum universum, in omnes Angelos et
homines, quam quilibet dominus in suum ju-
mentum, figulus in suam ollam, homo in suas
actiones liberas: quia nec dominus suum ju-
mentum a se habet, nec figulus lutum, artem,




54

ignem, industriam, quae illi ad ollam conficien-
dam sunt necessaria, nec homo facultates,
quibus actiones suas perficit. Deus autem om-
nia a se habet, quae ad rem ipsam perficien-
dam et obtinendam pertinent cum omnia nihil
sint aliud quam liberae operationis ipsius ex-
ternae terminus intrinsecus. Quo fit, ut ipsius
dominium sit infinitae perfectionis, nec ulli
creaturae communicabile, nec ulla res creata
extra ipsius dominium constitui aut sui juris
effici possit; cum essentialiter a Deo, tamquam
a primo principio et ultimo fine, pendeat.

9. Deus non solum est dominus eorum quae
sunt, sed etiam eorum quae non sunt: id est,
omnium possibilium. Nempe infinitorum mun-
dorum, infinitorum Angelorum, infinitorum ho-
minum, quos ipse potest producere. Omnia
enim haec per totam aeternitatem, et per to-
tam immensitatem spatiorum illi praesentia sunt,
et lucent in mente ipsius non minus, ac si re
ipsa existerent in suis naturis; et unico nutu
potest efficere, ut ad obsequium ipsius in suis
naturis praesto sint. Ipse enim vocat ea quae
non sunt, tamquam ea quae Sunt. Perinde enim
omnia sunt in ipsius potestate; et de utrisque
aeque quod vult potest facere. Sicut si rex
aliquis esset adeo potens, ut non solum sub-=




55

diti, quos actu habet, ipsi servirent, sed
etiam totius mundi homines ad minimum nu-
tum ipsius se paratos ad ejus obsequium ex-
hiberent, is merito totius mundi dominus dice-
retur: ita Deus se habet respectu omnium
possibilium.

3. Dicitur omnium Dominus, quia omne do-
minium et omne jus tam proprietatis quam
jurisdictionis in Angelis et hominibus ab ipso
derivatur: ab ipso enim est omnis capacitas
dominii quia haec fundatur in natura rationali
et libertate arbitrii. Ab ipso est omnis res,
quae dominio possideri potest. Si ipse opes
et bona, quae ab hominibus possidentur, assi-
due non conservaret, repente omnes essent ex-
treme pauperes. Ab ipso quoque est omne
jus verum ad aliquid obtinendum vel possi-
dendum et de eo pro arbitrio disponendum;
quod dominium vocatur.

Dicitur quoque Dominus dominorum non
solum, quia omne dominium tum proprietatis,
tum jurisdictionis ab ipso est; sed etiam, quia
omnes domini et omnes reges terrae et om-
nes divites saeculi sunt Deo subjecti ut man-
cipia, et multo amplius: tantum enim juris ha-
bet in omnes reges, et dominos, et in omnia
quae ipsis subjecta, quantum in minimum ver-

4




miculum terrae. Hoc maxime apparebit in
die judicii, cum innumeri reges et domini ja-
cebunt substrati pedibus ejus.

Pari modo dicitur Rez requm, et Dominus do-
minantivm.

Dicitur Rez saeculorum, quia regnum ejus
omnibus saeculis stabit et florebit, nec ullam
umquam patietur cladem, imminutionem, aut
adversitatem, sed in omnem aeternitatem erit
firmissimum, et semper triumphans, in summo
gaudio, et summa affluentia bonorum omnium:
juxta illad Psal. 144: Regnum tuum, Tegnum
omnium saeculorum, etc. Reliqua omnia regna
brevi finem accipient una cum regibus et
opibus suis.

Dicitur Deus Deorum, quia omnis deificatio,
et deiformitas in justis et beatis ab ipso est.
Summa perfectio naturae rationalis consistit
in assimilatione cum Deo; quam Dionysius
passim vocat deificationem, et deiformitatem:
ratione cujus beati dicuntur deificali, deiformes,
filii Dei, et Dii, sano Scripturae intellectu. Si
enim reges et judices ob participationem
judiciariae potestatis, ob quam homines eos
tamquam Deos terrestres reverentur, vocantur
, Dii, ut patet Psalmo 81. et Joan. 10. multo
{ magis Sancti, qui non solum cam Christo ju-




57

dicabunt orbem, sed etiam ita sunt deificati
et Deo similes effecti, ut altiori modo ei non
possint assimilari, Di possunt appellari. Hinc
Angeli saepe in Scripturis, secundum editio-
nem LXX Di appellantur; et Psal. 46. de
Apostolis dicitur: Dii terrae vehementer elevali
sunt; et serpens, Gen. 3. Eritis sicut Dii, id
est, similes Angelis deificatis et gloricsis:
quamvis non ignorem illum locum etiam aliter
exponi. Passim tamen Beati non sunt vocandi
Dii, sed sancti, et beati, ad vitandum errorem
ethnicorum, qui plures Deos inducebant, quos
tamquam veros Deos colebant errore: stupi-
dissimo.

PRECATIO I

Ad Deum, Dominum rerum omniwmn.
Ex lib. 10. de Perfect. cap. 7.

Ezaltabo te, Deus meus Rex, et benedicam no-
men tuum in Saeculum, et in saeculum saeculi.
Tu enim es Rex requm, et Dominus dominantium.
In ditione tua universa sunt posila, et non est
qui possit resistere voluntati tuae. Ordinatione
tua perseverant omnia, et legem quam eis po-
suisti custodiunt, et singula pro captu et modo

suo serviunt tibi, teque rectorem ac dominum




58

confitentur. Summum in omnia tenes imperium,
potesque de omnibus pro arbitratu tuo sta-
tuere, nec quisquam a te factorum exigere po-
test rationem, et dicere: Cur sic facis? Omnes
reges et monarchae terrarum cum omni splen-
dore et magnificentia sua, cum regnis et exer-
citibus suis, cum divitiis et gloria sua, veluti
terrae vermiculi sunt coram te, et instar ni-
hili in conspectu tuo. Minimi servorum tuo-
rum qui in coelesti palatio tibi serviunt, longe
sunt majores omnibus illis; nec quisquam illo-
rum majestatem vultus unius ex istis sustinere
posset. Contabescit enim instar cerae mor-
talitas omnis ad praesentiam Angelici splen-
doris, et viribus defecta concidit. Quanta ergo
est gloria majestatis tuae, quae omni Ange-
lica majestate infinite est major et excellen-
tior? Vere tu magnus Dominus et laudabilis
nimis, el magnitudinis tuae non est finis. Regnum
tuwm regnum omnium saeculorum, et dominalio tua
in omni generatione el generationem. Reges terrae
et regna eorum repente corruent et ad nihi-
Jum redigentur; regnum autem tuum in aeter-
num stabit, et omnes inimici tui subjicien-
tur pedibus tuis. Exscindetur funditus regnum
diaboli et impiorum, quo nunc turbatur orbis,
quo veritas et justitia opprimitur; et regnum



59

tuum omnibus dominabitur, erisque omnia in
omnibus.

PRECATIO IIL
Ad eundem, ibidem.

Tu omnium inventor, auctor, formator, con-
servator, sustentator, exemplar et finis. Prop-
ter te sunt omnia, ut serviant gloriae tuae;
rationalia, ut te cognoscant, ament, colant, et
laudent; irrationalia, ut usibus nostris serviant,
et sua admirabili specie mentes nostras in ad-
mirationem et amorem tui excitent. Neque ideo
viliores aut miserabiliores sumus, quia propter
te sumus, et omnia nostra ad tuam gloriam
destinantur. Haec enim est natura mnostra,
hoc summum bonum nostrum, gloriae servire
tuae. Tibi enim servire, regnare est; tibi obe-
dire, iter vitae aeternae. Melius est tibi ser-
vire, quam totius mundi tenere imperium. Dum
enim obsequio tuo mens nostra intendit, sur-
sum erigitur, seseque in unitatem colligit, tibi-
que propior effectu illuminatur, et similis tui
efficitur: dum aliis regendis incumbit, ab unio-
ne recedit, ad inferiora descendit, et in mul-
titudinem - dissipatur; neque aliquid invenit,
cujus conjunctione melior evadat. Nihil enim

=
;';:f
g
-
i =
o




60

meliorem efficit mentem, nisi quod est supra
mentem.

Magna fascinatio mortalium tantopere ae-
stimare et sitire imperia, regna, gubernationes
et praelaturas, quibus aliis praesint, et seipsos
negligant; nihil non agere, jus omne et fas
proterere, ut assequantur hanc umbram felici-
tatis, veri boni et salutis aeternae impedimen-
tum. Nihil enim est quod vel animum magis
avocet a coelestibus et implicet terrenis, vel
majorem peccatorum suppediat occasionem,
vel effrenatiorem tribuat peccandi licentiam,
vel ampliorem exequendi copiam, vel salutares
magis arceat monitores, vel magis aggravet
peccatorum culpam, vel magis oneret peccatis
alienis, quam principatus et praelatura. Quam-
quam qui non honoris et commodi sui causa,
sed ut bono publico prosint, et plurimos ad
salutem dirigant, eam susceperint et rite ad-
ministraverint, magnum praemium ob rei dif-
ficultatem et boni quod procurant amplitudi-
pem a te consequentur. Sed longe tutius est
in imo delitescere et suae salutis curam agere.
Da mihi, Domine, laudes humanas contemnere,
honorem mundi fugere, et amare nesciri ab
hominibus. Satis mihi sit nosse te, et cog-
nosei vicissim abs te: servire tibi, et servitu-



61

tem tui omnibus mundi imperiis anteponere,
omnibus dignitatibus et honoribus praeferre.
Haec sit gloria mea, haec eminentia et subli-
mitas, haec omnis dignitatis titulus et insigne.
Glorientur alii de regnis et principatibus, de
nobilitate et opibus, caeterisque hujus vitae
excellentiis: mea gloria sit esse servum tuum,
et omnia mea esse addicta et mancipata tibi,
et omnes meas cogilationes, omnes curas,
omnes conatus, omnia studia servire gloriae
tuae.

CONSIDERATIO III.
De Deo Gubernatore.

Gubernator dicitur, 1. quia mundum jam
conditum cum omnibus rerum naturis quae
mundo continentur, conservat, et movet regit-
que omnia congruenter naturae cujusque, sin-
gula ad proprias functiones dirigens, et sin-
gulis cooperans, rerum inferiorum ortum et
interitum miro modo per corporum coelestium
motus aptissima vicissitudine continuans:

2. Quia naturam rationalem, Angelicam et
humanam, congruentissimis mediis externis et
internis, legibus et exemplis, illustrationibus
et affectionibus, minis et promissis, beneficiis
et flagellis, ad proprium finem dirigit. Et




62

quamvis Diabolo permittat aliquam tentandi et
vexandi potestatem ad nostrum exercitium, et
majus meritum; ita tamen illum cohibet, ut
parum possit, si velimus illi resistere.

3. Quia ex parte sua omnibus ab initio dedit suf-
ficientissima media ad salutem; et post lapsum
etiam sufficientia ex parte sua, confert omnibus,
prout ratio hujus status patitur: adeo ut per
illam non stet quin omnes salventur.

4. Quia cuique reddet secundum opera sua,
idque in conspectu totius naturae rationalis,
in publico totius mundi judicio, ut omnibus
clare constet aequitas et benignitas guberna-
tionis et judicii ipsius.

PRECATIO.

Ad Dewm gubernatorem.
Ex lib. 13. de Perfect. cap. 31.

Dominus regit me et nihil mihi deerit. Ve-
rum ut nihil mihi desit, necesse est, ut me to-
tum permitlam sanclo regimini tuo, Domine, qui
dotes nalurae, qui munera gratiae, ad salutem
congrua, suppeditas continenter. Da mihi ut se-
quar te, imo compelle ut sequar te. Trahe me
post te: et si aureis funiculis twi amoris non mo-



63

vear, lrahar ferreis catenis timoris tui. Tor-
menta tua, praesertim aelerna, objice ments
meae, el da nunc ea ruminare coram te. Quid
dicam, cum de gubernatione una cogilo?

Quae supplicia, quas afflictiones et miserias
in altera vita (quando irae tuae laxabis ha-
benas, nec amplias eam continebit misericordia)
peccatoribus praeparasti, quis explicet? Ibi
carcere profundissimo et omni horrore plenis-
simo concludentur; ibi in stagnum sulphureum
igne exaestuans demergentur; ibi corpora
ipsa in cumulum congesta, instar lignorum
aridorum, in medio sulphuris stagno ardebunt;
ibi fletus et stridor dentium, prae doloris im-
manitate et impatientia; ibi daemonum hor-
renda monsira igneis corporibus induta in
miseros saevient; ibi summi in corpore dolo-
res, summae in sensibus omnibus afflictiones ;
ibi in anima, ex consideratione infiniti damni,
et tantorum malorum, praesertim aeternita-
tis (per quam totam haec omnia damna et
mala sine ulla mitigatione durabunt) incom-
prehensibilis tristitia et desperatio. O aeter-
nitas! in bonis infinitum bonum, in malis in-
finitum malum! quantum malum, quam horren-
dum et intolerahile, ardere in fornace vel per
unum diem? quantum per annum? quantum




64

per centum annos? quantum per mille, per
centum millia annorum? Quantam tristitiam
animo conciperes, si per centum millia anno-
rum ardere deberes? at si accesserit aeter-
nitas, supplicium hoc erit infinite majus, in-
finite pejus, et incomparabiliter majorem ani-
mo tristitiam tibi pariet. Quanta debet esse
tristitia illa quae incomparabiliter major et
gravior est, quam tristitia quae ex incendio
centum millium annorum subeundo conciperetur ?
Quis ista perpendens non perhorrescat? quis
non libenter, ut tanta mala evadat, et in securo
portu se constituat, voluptates, honores et di-
vitias hujus mundi contemnat, et arctam salu-
tis viam capessat? quis summam non ducat
fatuitatem, ob res terrenas et momentaneas
immensi et aeterni mali periculo se exponere?

Rogo, Domine, per infinitam bonitatem et
misericordiam tuam, per merita et mysteria
sanctissimae humanitatis tuae, ut avertas a me
fatoitatem istam, et mentem meam lumine tuo
et salutari sapientia electorum tuorum perfun-
das, qua peccati, quod tanta mala meretur,
gravitatem clarius cognoscere, et miserias il-
las acri cogitatione crebro possim revolvere;
ut salubriter expendam, quantus sit oceanus
malitiae in quovis peccato mortifero, ex quo




65

in animam et corpus exundat tantum pelagus
miseriarum; et tanto studio coner illud vi-
tare, et tibi placere, quanto par est ut sum-
mum malum fugiamus, et ad summum bonum
contendamus.

TERTIUS PASSUS VIAE PURGATIVAE.
ACTUS SPEIL
Documentum.

A fide et tlimore ad spem fiduciamque nos
progredi vult Tridentinum, ibidem Sess. 6. c. 6.
Sic enim ail: Disponuntur ad ipsam justitiam,
dum ad considerandam Dei misericordiam se
convertendo in spem eriguntur, fidentes Deum
sibi, propter Christum, propitium fore. Ef in-
fra: De hac dispositione scriptum est; Con-
fide fili, remittuntur tibi peccata tua. Mare.
2. et Matth. 9.

Huc conducunt sequentes considerationes de
Misericordia Dei; item de Patientia et Longa-
nimitate Dei; ifem de Clementia Dei; ifem de
Deo, ut est Spes nostra. Ingenti fiducia haec
universa perpende.




66

CONSIDERATIO I
De misericordia Dei.

Misericors dicitur 1. ut fons omnis miseri-
cordiae et affectus miserendi in Angelis, et
hominibus.

9. Quia quantum in ipso est, totum genus
humanum, quod exciderat a salute aeterna in
aeternam miseriam, paratus est ab ista miseria
liberare, et transferre ad aeternam felicitatem;
ad quod etiam sufficientissimum pretium obtu-
lit: et insuper re ipsa innumerabiles ab aeter-
na miseria liberat, et ad fruitionem boni in-
finiti ac aeterni traducit.

3. Quia non facili modo id praestitit, sicut
creavit mundum et beavit naturam Angelicam;
sed immensis laboribus, doloribus, et expen-
sis, seipsum humiliando, et demittendo ad
naturae humanae vilitatem et infirmitatem, ad
paupertatem et mendicitatem, ad tot miserias
et afflictiones, ad labores et aerummnas, ad
contumelias gravissimas, ad alapas, flagella,
et sputa, ad crucem et mortem acerbissimam :
denique se ipsum relinquendo sub specie pa-
nis et vini in sanctissimo Eucharistiae Sacra-
mento. Haec omnia ex infinita sua miseri-




67

cordia praestitit, ut nos ab infinito malo eri-
peret, et ad infinitum bonum transferret.

PRECATIO.

* Ad misericordiam Dez.
Ex lib. 2. de Perfect. cap. 21.

Primus gradus misericordiae.

Misericordias Domini in aelernum canlabo,
miserationes ejus magnas et stupendas, anti-
quas et novas, quarum non est numerus. Mi-
sericordia enim Domini plena est terra, et mise-
rationes ejus super ommia opera ejus. Tu Do-
mine Deus meus, primitus de nihili tenebris
in lucem essentiae, in speciem et naturam nos
eduxisti; in naturam eximiam, inexterminabi-
lem, vultus tui signaculo insignitam, et maxi=
mis ornamentis cumulatam: nimirum ut noti-
tiam aliquam et sensum tui ac bonorum tuo-
rum habere possemus. Ornasti sensuum vi-
gore, quo totum hunc mundum corporeum et
omnia quae in illo continentur (in quibus po-
tentiae, sapientiae et pulchritudinis tuae ve-
stigia mire elucent) possemus comprehendere
et discernere. Ornasti mente et rationis ju-
dicio, ad notitiam veri, ad judicium boni et
mali, ad ascensum et anagogen ex sensibilibus




68

ad intelligibilia. Ornasti memoria ad recor-
dationem praeteritorum, ne semel percepta
effluerent, ne novo semper opus esset ad in-
telligendum labore. Ornasti voluntate, ad fu-
gam mali et sequelam boni, ad fruitionem finis
obtenti; et inprimis ut tibi summo bono, et
amore conjungamur, et fruitione inhaereamus.
Omitto corporis ornamenta.

Secundus gradus misericordiae.

Haec prima: evectio, haec prima misericor-
diae tuae beneficia, magna, inaestimabilia, sed
rudimenta et initia majorum. Non enim in his
constitit effusissima benignitas tua, sed ulte-
rius progressa est ad perficiendum opus suum,
et ad omne imperfectum nostrum exterminan-
dum. Adjecit itaque evectionem secundam,
ad secundum gradum priore multo eminentio-
rem nos efferens; nimirum ex statu naturae in
statum gratiae et filiorum Dei, qui omni statu
naturae, quantumvis perfecto et sublimi, est
longe sublimior; ut qui nulli substantiae crea-
tae naturalis aut naturali dignitati debitus esse
possit. Nulla enim creatura per naturam suam
potest esse filius Dei, heres regni, possessor
Spiritus sancti. Hoc nobis secundae miseri-
cordiae tuae influxu collatum; hoc in gradu se-



69

eretorum tuorum facti participes, et conscii
arcanorum a saeculo reconditorum, et super-
naturali fide, spe, ac charitate tibi cohaeren-
tes, omnibus rebus creatis facti sumus supe-
riores. Sicut enim in rebus humanis summa
quaedam dignitas est esse filium regis, et hic
ipse titulus etiam hominem infimae sortis facit
omnibus venerandum et suspiciendum, omnes-
que illum beatum praedicant; ita esse filium
Dei, et heredem regni coelestis, in toto uni-
verso est status summae dignitatis, facitque
hominem etiam Angelicis spiritibus veneran-
dum; qui nisi ad similem dignitatem evecti
essent; merito possent illi tantum honoris fas-
tigium invidere. Hanc ob causam unus justus,
unus timens Deum, melior est, et pluris apud
Deum aestimatur, quam mille (id est, innumera-
biles) impii. A quocumque abfuerit haec filia-
lis dignitas, in nihilum computabitur, etiamsi
omnibus naturae ornamentis sit cumulatus.

Tertius gradus misericordiae.

Sed neque hic misericordiae tuae largitas
se continuit, verum ad tertium eumque altis-
simum statum evexit, nimirum a statu gratiae
et filiationis inchoatae ad statum gloriae et
filiationis completae. Dona enim gloriae infi-




nite sunt excellentiora quam dona gratiae,
quibus in hac vita filiis tuis frui conceditur.
Ibi enim est clara visio, hic fides et obscuri-
tas; ibi possessio summi boni, hic spes et de-
siderium; ibi fruitio, hic expectatio, ibi secu-
ritas, hic anxietas ; ibi triumphus, hic pugna.
Quamvis enim nunc simus filii Dei et jus re-
gni habeamus, nondum tamen illud possidemus,
nondum de eo sumus securi, et possumus ex-
cidere; nondum nostrae mortalitatis miseriis
liberati, nondum ignorantiae et tenebrae nos-
trae depulsae, nondum pronitas ad malum in-
flexibili rectitudinis regula firmiter castigata.
Longe igitur excellentior et sublimior est ille
gloriae status, quam status gratiae praesentis vi-
tae, si bona utriusque spectentur. Haec fuit tertia
et praestantissima naturae nostrae subvectio, hic
supremus bonorum gradus, in quo omnis miseria
et imperfectio depellitur. Ad hunc misericordiae
tuae immensa benignitas nos destinavit, ut in eo
i mortalitas nostra absorbeatur, omnis miseria
evanescat, omnis inopia et defectus evacuetur,
omnis dolor et omnes lacrymae abstergantur,
et nos in consortio bonorum et divitiarum toa-
18 rum in consummata gloria et gaudio constitua-
mur. Huc coeli- et terrae fabricatio, huc to-
tius creaturae conditio, huc omnium tuorum




1

operum molitio spectat: omnia enim propier
electos, propter gloriam filiorum tuorum, ni-
mirum, ut quam plurimos ad gloriam et con-
sortium regni tui adduceres.

Verum cum obtento secundo gradu ad hunc
tertium nobis esset nitendum, omnibusque prae-
sidiis essemus instructi, ut cum summa facili-
tate et jucunditate possemus ad illum conscen-
dere; heu! nostra vecordia (parentis, inquam,
nostri, in cujus arbitrio omnia nostra erant con-
stituta) ordini directionique misericordiae tuae
nos subtraximus, et a te aversi in exitium
sempiternum praecipitavimus. Et sane longe
optabilius fuisset nos in nostrum antiquum ni-
hilum recidere, quam aeternis incendiis, quae
nullo modo jam evadere poteramus, addici.
Nihil supererat opis, nihil subsidii ab ulla na-
tura creata; quia a nulla justitiae tuae con-
digna satisfactio pro crimine nostro poterat
repraesentari. Actum prorsus videbatur de
genere nostro, nec ulla spes salutis in poste-
rum superesse; cum ecce tu, Deus meus, mi-
sericordia mea, nostram perditionem miseratus,
rursum succurristi, sed admirando plane et in-
audito consilio, omnibusque saeculis obstupes-
cendo: nimirum, ut Filius tuus tibi consub-
stantialis et coaeternus nostram naturam as=




72

sumeret et homo passibilis similis nobis effec-
tus divinae justitiae nosiro nomine suis oru-
ciatibus suaque morte satisfaceret.

Misericordias Domini in aeternum contabo.
Ezultavit: cor meum, et gaudebunt labia mea,
cum cantavero libi; cum caniavero in aelernum,
et ullra.

CONSIDERATIO 1.
De patientia et longanimitale Dei.

Patiens dicitur et longanimis, Graece macro-
thymos, quia etsi ipse sit infinitae majestatis et in-
finitae potentiae, et omnia gerantur in praesentia
et conspectuipsius ; tamen omnia tolerat, et saepe
longo tempore vindictam cohibet, ne in sempiter-
num interitum ruamus. Imo sustinetinfinitam in-
gratitudinem, et infinitas injurias, quas morta-
les ei pro infinitis beneficiis rependunt; nempe
idololatriam, blasphemiam, contumeliam, iram,
odium, perfidiam, perjuria, sacrilegia, conspi-
rationes cum hostibus ipsius, contemptum reli-
gionis, contemptum divinorum praeceptorum,
contemptum passionis Christi; contemptum om-
nium beneficiorum, et bonorum coelestium,
quae ipse nobis promisit. Haec omnia assidue
oculis ejus obversantur, et patienter suffert.



13

Porro eo major est injuria, quo major est
majestas et potentia et praesentia ejus, in
quem comittitur, et quo beneficia ejus sunt ma-
jora. Itaque cum majestas Dei ejusque po-
tentia sit infinita, et beneficia infinitae aesti-
mationis, et omnia in infinita luce praesen-
tiae ejus gerantur: perspicuum est, istas quo-
que injurias infinitam quandam injuriae malitiam
continere, et patientiam Dei, qua ista tolerat,
infinitam esse.

2. Patiens dicitur, quia non solum bis, ter,
quater, quinquies, decies haec omnia tolerat,
vindictam cohibens (quod nullus princeps ter-
renus et mortalis faceret); sed centies, millies,
decies millies, centies millies: quod omnia su-
perat exempla, et omnem rationem humanam
et angelicam.

Neque solum ipse manum vindicem cohibet
suam; sed et vim angelicam et diabolicam,
paratam abripere peccatores et demergere in
profundum inferni, benigne coércet: ut constat
ex parabola Matth. 13. ubi servis volentibus
colligere zizania vetuit, ne forte simul eradi-
caretur et triticum, et voluit utraque sineren-
tur crescere usque ad messem, id est, usque
ad diem judicii.

3. Non solum haec omnia tolerat, et vin-

4




74

dictam cohibet, sed etiam beneficia sua effu-
sissime continuat; solem suum oriri faciens su-
per bonos et malos, et pluens super justos et
injustos. Praeterea juratissimis hostibus suis
tribuit divitias, honores et voluptates in sum-
ma affluentia: imo et imperia, regna, gloriam
hujus mundi, sanitatem, pulchritudinem, lon-
gaevitatem, et quidquid homines in hoc mundo
solent magni facere.

Notandum est, patientiam esse daplicem :
alia enim cernitur, et consistit in tolerandis
doloribus, aerumnis, afflictionibus, et incommodis
hujus vitae; qualis fuit in Martyribus, et ple-
risque aliis Sanctis: alia in contumeliis, inju-
riis, contemptu. Haec sola in Deo locum ha-
bet; estque in eo infinita, et nobis summe
imitanda, si filii ejus esse volumus. Utraque
fait in Christo eminentissima; quem proinde in
utraque debemus imitari.

PRECATIO L
Ad patientiam et longanimitatem Deu.
Ex lib. 3. de Perfect. cap. 4.

Quid te movit Domine, ut me conspectu tuo
indignissimum el mortalium omnium ingralissi-
mum  huc usque toleraveris? ultricem manum




uo
Si=
ym

75

suspenderis ? vim daemonum cohibueris? peri-
cula mille averteris? ul e contrario innumeris
beneficiis me cumulaveris ? ut gratia praeveniente
pellexeris? ut comitante promoveris? ut subse-
quente munieris? Huil inaudila patientic tua,
inexpectala longanimitas tua, nimia bonitas tua.
O mirum supra omme mirum /!

Non eges obsequiis nostris, neque ex salute
nostra tibi aliquid commodi vel ex damnatione
aliquid incommodi provenire potest. Et quam-
vis totus periret mundus, tu tamen nihil amit-
teres; neque beatitudo vel gloria tua idcirco
minora forent, aut aliquid detrimenti caperent.

Amas tamen nos aeterno et infinito amore,
et nihil non agis ut salvi simus, et beatitudi-
nis tmae participes; et cum a te recesserimus,
non deseris nos, sed multis modis revocas, si-
cut benignus parens filios fugitivos, veniam
promittens, ne in aeternum exitium ruamus.

O immensam spiritus tui dulcedinem, qui
tanta nobiscum uteris benignitate, non solum
nihil tale promeritis, sed ingratis, sed rebelli-
bus, sed assidue te offendentibus, et malum
pro infinitis beneficiis tuis rependentibus!

Illumina tenebras nostras, lux primaeva; ab-
sterge ab oculis mentis nostrae nugacem nu-
garum hujus mundi fascinationem, sensum sim-

4%




76

plicem pervertentem: ut quantum inter caduca
et immortalia, inter fluxa et permanentia, inter
bona hujus saeculi et futuri intersit, clare per-
spiciamus; ut illis contemptis haec persequa-
mur, haec assequamur, his inhaereamus.

PRECATIO 1L
Ad eandem.

Dominator Domine Deus, misericors et mise-
rator, fortis et patiens, longanimis et praestabilis
super malitia! = Quam investigabilis est miseri-
cordia promissionis tuae, quam incomprehensibi-
lis magnitudo bonilatis tuae! Ecce, ego surrexi
et rebellavi adversus le Dominum meum; nec
tamen terra aperiens os suum absorpsit me. Sa-
crificavi diis alienis Servus cupiditatum mearum,
el nondum ignis egressus a le devoravit offeren-
tem ignem alienum. Contradizi fictori meo testa
de samiis terrae, et virga ferrea furoris tui non
comminuisti vas irae, vas aptum in interitum.
Peccavi peccatum grande, et iniquitates meae Su-
pergressae caput meum, sicut onus grave gravalae
sunt super me: sed lu dexleram luae majestatis
suppone, ne me demergat ltempestas aquae, neé
absorbeat me profundum. Serous Ssum inutilis,
imo nequam. reddere quod debeo libi, non pos-




ry

sum sine fe. Sed tw patiens Dominus, et in hoc
ipso poenileo, et indulgentiam tuam fusis lacry-
mis postulo. Peccavi, inique egi: ne quaeso in-
lres in judicium cum Servo tuo; Sed patientiam
habe in me, et omnia reddam (ibi. Non dimit-
tam te, nisi tu dimiseris me, ut plangam paulu-
lum delicta mea.

CONSIDERATIO 1I.
De clementia Dei.

Clemens dicitur, quia benignissimus erga pec-
catores. Primo, quia tamquam mitissimus ju-
dex facilis est ad mitigandas poenas peccatis
debitas. Nam etiam in altero saeculo punit
infra meritum, cum juste acriora supplicia
damnatis posset irrogare: et in hac vita, ad
unum verae poenitentiae gemitum, remittit poe-
nam aeternam, eamgque in temporalem commu-
tat, brevi castigatione et levi contentus quam
in vita multis facillimisque modis concessit red-
imi.

2. Quia facilis est ad condonandas omnes
injurias in se commissas, etiam infinitas, et
infinite quodammodo atroces. Nulla enim est
tanta multitudo, nulla tanta enormitas pecca-
torum, quin ipse paratus sit ignoscere, et om-




8

nia condonare, si ex animo doleamus, et ve-
niam petamus: idque non semel, non decies,
vel centies, sed millies et decies millies.

3. Quia non solum paratus est ignoscere, sed
etiam in filios adoptare et ad gloriae suae
communionem admittere: quam ob causam,
etiam aversos et inimicos, innumeris modis,
cum insigni majestatis suae demissione revo-
cat, ut redire volentibus possit ignoscere et
aeternam damnationem ab illis avertere, eos-
que in filios adoptare et suae gloriae facere
participes. ,

A. Maxime cernitur ejus dulcissima clemen-
tia in mittendo Filio, qui nos doceret et revo-
caret, qui nos ad poenitentiam et sanctam vi-
tam adduceret; ut poenas inferni possemus
evadere, et vitam aeternam gloriaeque ipsius
communionem consequi.

PRECATIO.
Ad clementiam De.
Ex lib. 12. de Perfect. cap. 21.

Vere tu es Deus, cujus clementiae non est nu-
merus et bonilatis infinitus est thesaurus! Do-
mine, quis similis tui, qui in judice patrem exhi-
bes, qui decem millia talenta condonas, audito



79

gemitu: ,,Patientiam habe in me, et omnia reddam
Libi“; quin imo qui decies millies cenlena millia
lethalium criminum ignoscis, per unicum ,Peccavi®
cordis vere conlriti? Domine, quis similis tui?
sed clementiae tuae universa miracula longe ante-
cellit missio Unigenili tui, et talis missio.
Nostram ille naturam apprehendens, et ar-
ctissime in unitatem personae sibi adstringens,
nascitur ex Virgine, prodit in mundi hujus
tenebras nostrae mortalitatis excepturus mise-
rias, famem et sitim, frigus et aestum, nuditatem
et pauperiem, labores et fatigationes, probra
et contumelias, persecutiones et insectationes,
moerores et dolores, acerbitates et cruciatus,
crucem denique et mortem. Nascitur in sta-
bulo ut pauper et peregrinus, pannis involvi-
tur et fasciatur ut infans, vagit ut mortalis, cir-
cumciditur ut Legi subjectus, fugit ut invalidus,
latet ut imbecillis, vitam agit ut obscurus, pa-
rentibus obedit ut subditus, conversatur ut ho-
mo vulgaris, tempus manifestationis suae ex-
pectans: quo appetente, baptizatur a servo
quasi peccator, jejunat in deserto, tentatur a
diabolo, rudes sibi adoptat discipulos, sensim-
que eos erudit ad perfectionem, obit totam cum
eis regionem, salutis viam docens populos, sa-
nans infirmos, consolans afflictos, oppressos a




80

diabolo liberans, peccatores justificans, igno-
rantiae tenebras discutiens, mundum illuminans,
miraculis coruscans, et divinitatis suae velut
stricturas quasdam mortalibus ostentans, ad
vitae emendationem et salutis curam omnes
excitans.

Tandem post coelestem doctrinam impensam,
post tot miracula et virtutum exempla, exple-
turus opus redemptionis nostrae se totum no-
bis in pretium expendit, et vitam cum san-
guine nostrae saluti profudit, morte ignominio-
sissima pariter et acerbissima suscepta. O quam
indebita miseratio, quam gratuita et probata
dilectio, quam inopinata dignatio, quam stu-
penda dulcedo, Regem gloriae pro vilissimis
mancipiis, iisque suis inimicis assumere for-
mam servi, tot suscipere labores et dolores,
ipsam denique crucem sustinere ac mortem!
Quis unquam parens simile quid fecit pro libe-
rando filio, aut filius pro parente, aut amicus
pro amico, quale fecit Deus pro homine, crea-
tor pro creatura , suprema majestas pro ver-
miculo 2

Sed neque hic stetit illius misericordia: om-
nes enim suas actiones et passiones pro nobis
susceptas, omniaque merita per totam vitam
patrata in unum collegit, et ex illis thesaurum



81

nobis perpetuae reconciliationis construxit,
quem Sacramentis inclusum nobis instar legati
opulentissimi reliquit. Mirabilem plane thesau-
rum, divitias infinitas, quibus tam facile et mors
sempiterna redimitur, et regnum coeleste, aeter-
na gloria, et possessio divinitatis comparatur.
Denique ut infinito in nos amori suo nihil reli-
qui faceret, carnem et sanguinem, quae pro
nobis impenderat in lytram seu pretium re-
demptionis nobis reliquit et in sacrificium, quo
justitiam ipsius nobis propitiemus, et in ali-
mentum, quo in vitam aeternam reficiamur.
Vicisti, Domine, misericordia tua omnia ex-
empla; vicisti omnia ingenia, et omnem expe-
ctationem creaturarum omnium. Quis ista con-
siderans non vicissim amet te? quis non sit
paratus se totum in tuum obsequium et hono-
rem addicere ac impendere, qui tam multis mo-
dis teipsum totum in nostram salutem impen-
disti et superimpendisti? Quid enim sunt obh-
sequia nostra ad beneficia tua, ad actiones et
passiones tuas, et vita nostra ad vitam tuam?
gutta ad mare, calculus ad montem, pulviscu-
lus ad globum terrae, imo adhuc longe minus;
quia finiti ad infinitum nulla proportio. Quid
ergo rependimus tibi, cum vitam nostram et

omnia nostra tibi consecramus; praesertim cum
4 * %




82

tot aliis nominibus et titulis haec tibi sint ob-
noxia et debita? Debet quispiam decem millia
talentorum principi ex furto, et alia decem mil-
lia ex damno dato, et-alia ex mutuo, et tan-
tundem ex emptione; habet tantum minuta
duo: an princeps ille putabit duobus minutis
sibi pro tot debitis tam ingentibus satisfactum ?
minime gentium. Sed haec est bonitas et mi-
sericordia tua. Etsi tanta et tot nominibus
tibi debeamus; tamen si duo nostra minuta,
animam Scilicet et corpus, obsequio tuo tradi-
mus, acquiescis, et satis tibi factum putas, ma-
jora non exigens, et tamen ea ipsa in re non
tibi prosumus, sed nobis consulimus. Servire
enim tibi, regnare est; et omnibus relictis tibi
soli vacare, soli inhaerere, summum honum
nostrum. Vae mortalium caecitati, quae haec
non considerat! illumina tenebras meas, lux
mea, ut magnitudinem misericordiae tuae, et
multitudinem miserationum tuarum cognoscam,
et cognitam aestimem, et suis appreciem mo-
mentis, quantum fas in tenebris hujus vitae,
eaque mihi semper ob oculos versentur, ut
anima mea tanta benignitate, tantisque bene-
ficiis provocata, vicissim inflammetur in amo-
rem tui, seque totam tibi devoveal et conse-
cret. Serviat tibi omnis vita mea; intenta sit



83

in gloriam tuam omnis cogitatio, omnis forti-
tudo, omne studium, omnis actio mea. Exhau-
riantur in tuum obsequium omnes vires animi
ac corporis mei, ut aliquid saltem tuo repen-
dam amori, nec omnino ingratus coram te in-
veniar. Benedic anima mea Domino, et omnia
quae intra me sunt, nomini sancto ejus. Be-
nedic anima mea Domino, et noli oblivisci om-
nes relributiones ejus: qui propitiatur ommnibus
iniquitatibus tuis, qui sanal ommes infirmitales
tuas: qui redimit de interitu vitam tuam, qui
coronat te in misericordia, et miserationibus: qui
replet in bonis desiderium tuum, quando reno-
vabitur ut aquilae juventus tua. Benedicite pariter
mecum Domino omnes Angeli et Archangeli,
omnes Principatus et Potestates, omnes Virtu-
tes et Dominationes, omnes Throni, Cherubim
quoque atque Seraphim: benedicite, laudate et
superexaltate illum in saecula, quia fecit nobis-
cum misericordiam suam. Laudent illum coeli,
lerra, mare el ommia, quae in eis sunt, laudent
¢t superezallent in saecula. Illi honor, illi be-
nedictio, illi gratiarum actio ab omni creatura,
in omni loco dominationis ejus, in omnes ge-
nerationes saeculi saeculorum. Amen,




84

CONSIDERATIO 1V.
De Deo, ut est spes nosira.

Spes nostra dicitur, 1. quia ipse est summum
bonum, quod supra omnia et prae omnibus
bonis desideramus et speramus, ad quod cor
nostrum’ et tota spes nostra ultimo anhelat.

2. Quia ipse est, per cujus infinitam benig-
nitatem, sapientiam, et potentiam speramus,
sive agatur de mediis, sive de ultimo fine. Nemo
enim praeter illum potest nobis illa praestare.
Ttaque ipse est spes nostra, et tamquam sum-
mum bonum, quod speramus, et tamquam au-
ctor et adjutor, cujus ope speramus obtinere.

3. Etiam Christus dicitur spes nosira, ratione
meritorum, per quae confidimus nos omnja ad
salutem necessaria - et ipsam salutem obten-
turos, sine quibus nulla spes salutis superest.
Denique dicitur Deus spes ommium - finium ter-
rae el in mari longe, quia owmnes nationes a
Deo bona sua expectant, et ab illo petunt.

PRECATIO.

Ad Deum, ut est spes nosira.
Ex disput. de Praedesi. sect. 7.

Quare lristis es anima mea, el quare conlur-
bas me? Spera in Deo; quoniam adlhue confi-



85

tebor ei, salutare vultus mei, et Deus meus. Qui
dedisti velle, dabis perficere, donec videaris Deus
Deorum in Sion. Dabis gratiam, Domine, et
uberrimam gratiam, qui merita supplicum exce-
dis et vola, per viscera misericordiae Christi tui,
qui -visitavit nos oriens ex alto, qui est spes no-
stra, et desiderium collium aelernorum. = Modicae
fidei quid dubitamus ?

Cogitasti de nobis cogitationes pacis, et non
afflictionis, cogitationes salutis et non interi-
tus, ut nos vitae aeternae et omnium bonorum
tuorum consortes efficeres. ‘Non occultis de-
cretis saluti nostrae praejudicasti, neque gra-
tils incongruis selectis ei veluti insidiaris; sed
serio, non in speciem, eam desideras, et pro-
curas. Si enim cum adhuc inimici essemus,
Filium pro nobis mori voluisti, et per ejus me-
rita nos tibi in filios adoptasti; quanta since-
ritate jam ages nobiscum, quando jam filii
sumus effecti, et Spiritu tuo vivificati, ut para-
tam haereditatem adipisci possimus? Vel hoc
unum abunde sufficiat in signum sincerissimi
amoris, ad omnem sinistram imaginationem ac
suspicionem depellendam.

Jussisti nos esse securos ex parte tua, prae-
parato nobis auxilio, quo certissime justitiam
retinebimus et salvi erimus, nisi per nos ste-




86

terit, nisi auxilium oblatum neglexerimus, et
tuae nos gratiae subtraxerimus. Posuisti om-
nia in arbitrio nostro, perinde ac si solis na-
turae viribus regnum obtinendum esset. Jus-
tificati enim per gratiam tuam non minus
facile in justitia accepta perseverare et legem
divinam implere possunt, quam hominibus politicis
per naturam facile est justitiam politicam exter-
namgque in se tueri, et legem civilem implere. Ne-
mini hoe incredibile ‘aut mirum videatur. Non
enim duro nos jugo et gravi onere premi voluisti,
sed suavi et facili; ut mandatorum tuorum
viam currere possemus alacres. Postulat ju-
stitia politica, ut magistratibus per omnia civis
obtemperet, et opere externo neminem laedat;
non blasphemet, non pejeret, non occidat, non
percutiat, non maledicat, non convitietur, non
moechetur, non furtum committat, non pacta vio-
let, non vectigalia fraudet, in contractibus nemi-
nem circumveniat, non inebriet. Haec omnia ju-
stitia politica complectitur. Non parum est diffi-
cultatis, ut haec omnia per naturam praestentur.
Quotus enim quisque est infidelium vel eorum,
qui justitiae christianae sunt expertes, qui ista
omnia praestiterit? At innumerabiles sunt, qui
per gratiam tuam universam legem ita ser-
vant, ut non solum a pravo opere exterius absti-



87

neant, sed etiam mentem a pravo affectu interius
puram praestent, et in justitiae totius amore
cultuque perpetuo retineant. Collocasti itaque
et perseverantiam et praedestinationis com-
plementum et totam salutem nostram in ar-
bitrio nostro, ut si velimus, salvi simus, et si
velimus, pereamus. Apposuisti nobis vitam et
mortem, ut ad utrum libuerit manum exten-
damus. Exigis a nobis conditionem justissi-
mam, a qua omnia pendere voluisti, et ipsam
ab arbitrio nostro: nimirum, ut donum justitiae,
nullis nostris meritis nobis collatum conser-
vemus. Quae sane conditio nobis per gratiam
tuam facilis est, eamque omnino praestabimus,
si protectionem et opem gratiae tuae assidue
imploraverimus, eique ut par est, et sicut pos-
sumus et debemus, fuerimus cooperati.

Concede mihi hoc, Deus meus, intelligere, in-
telligendo sperare, sperando perficere, per Chris-
tum Dominum nostrum. Amen.

TERMINUS VIAE PURGATIVAE.
ACGTUS CONTRITIONIS.

Documentum.

Ut ad lerminum viae purgativae pervenias, a
fide, timore, spe ad veram contritionem in Dei




88

amore fundatam procede: de qua ila Tridenti-
num citatum Sess. 6, cap. 6. Disponuntur ad
ipsam justitiam, dum Deum, tamquam omnis
justitiae fontem, diligere incipiunt, ac propterea
moventur adversus peccata per odium aliquod
et detestationem, hoc est, per eam poeniten-
{iam, quam ante baptismum agi oportet; vel
cum @ baptismo quis lapsus est, anle confes*
sionem, denique dum proponunt suscipere
baptismum, vel confiteri, inchoare novam vitam,
et servare divina mandata. De hac disposi-
tione scriptum est: Poenitentiam agite, et ba-
ptizetur unusquisque vestrum in nomine Jesu
Christi, in remissionem peccatorum vestrorum,
et accipietis donum Spiritus sancti. Act. 2.
Ut porro intelligamus per hujusmodi disposi-
tionem mos terminum viae purgalivae asseculos
esse, sive perfectam cordis instaurationem, Sic
loquitur Tridentinum cap. 7. subsequenti. Hanc
dispositionem seu praeparationem justificatio
ipsa consequitur; quae non est sola peccato-
rum remissio, sed et sanctificatio, et renovatio
interioris hominis per voluntariam susceptio-
nem gratiae et donorum: unde homo ex in-
justo fit justus, et ex inimico amicus, ut sit
haeres secundum spem vitae aeternae. Ad Tit. 3.
Ceterum ad ultimam hanc praecipuamque dis-



89

positionem perutiles considerationes sunt de Deo,
ut est vita nostra. Ilem 'de Deo Protectore.
Item de Deo Adjutore. Item de Deo Susceptore.

CONSIDERATIO I

De Deo, ut est vita nosira.

Deus generatim vita dicitur: 1. Tamquam
fons omnis vitae; nam omnis vita et suprema
et media et infima, Angelorum, hominum, ani-
malium et plantarum ab ipso est, tamquam
quaedam illius vitae fontalis adumbratio vel
participatio, clarior vel obscurior: et omnis vita
in ipso eminenter, et ab aeterno, et sine men-
sura continetur. i

2. Quia ipse est vita infinita, immensa, aeter-
na, tum formaliter, tum objective. Formaliter
quidem, quia vita suprema formalis in ipsius
visione, amore et fruitione consistit. Ipse au-
tem est sua visio, suus amor, sua fruitio; ac
proinde est sua vita formalis. Objective vero
est sua vita, quia est sua vitalis essentia, in
cujus visione, amore, et gustu vita formalis
aeterna et beata consistit. Vita ejus infinita
est, sicut visio ejus et amor et gaudium de
essentia sua, quae est bonum infinitum, in quo
infinita bhona continentur. Itaque sicut totam




90

sapientiam suam, totum amorem, totum gaudium
suum a seipso habet tam ex parte' objecti,
quam ex parte ipsius, ut sic dicam, actus vi-
talis, ita totam vitam suam ex utroque capite,
et secundum utramque considerationem a se-
ipso habet.

3. Dicitur wifg omnium rerum, etiam possi-
bilium, secundum esse objectivum et intelligi-
bile. Omnia enim in illo vivunt per suas ideas
et conceptus aeternos, quibus illa concipit, et
intelligit; per illos enim conceptus existunt
omnia in mente divina objective, et lucent non
minus, ac si foris existerent. Atque hoc modo
accipiunt quoddam esse vitale et aeternum,
quod nihil est aliud, quam a mente divina in-
telligi. Ratione hujus conceptus vitalis om-
nia dicuntur vivere in Deo, sicut opus in mente
artificis.

Quarto peculiariter dicitur vifa nosira:

1. Quia cum mortui essemus peccatis, et ad-
dicti morti aeternae, quae mors secunda dici-
tur, ipse ab utraque nos per Filii mortem li-
beravit et vitam gratiae, per quam possemus
pervenire ad vitam aeternam, nobis infudit.

2. Quia non semel tantum vel bis mortuos
peccatis vivificat, sed centies et millies; imo
paratus est omnes omnino peccatores, quoties-



91

cumque se per peccatum occiderint, et vitam
divinam in se extinxerint, iterum vivificare, si
ad ipsum per veram poenitentiam confugerint.
Imo innumeris modis eos ad vitam hanc vo-
cat, allicit, invitat, compellit.

3. Dicitur vila nosira, tum quia est causa
omnium donorum gratiae et gloriae, quibus
vitam aeternam, divinam, sublimissimam et bea-
tissimam vivemus; tum quia ipse est objectum
vitae aeternae, cum in ipsius visione et frui-
tione vita aeterna consistat.

PRECATIO.

Ad Deum, ut est vita nostra.

Ex lib. 9. de Perfect. cap. 5.

Quid agimus, mortales, habitantes in umbra
mortis, ¥t profugi a facie ejus in quo omnia vi-
vunt? Eja, sinamus mortuos sepelire mortuos,
el curramus ad Deum fortem, vioum, qui est
vita Sanctorum omnium. Aspira nobis et milte
spiritum vitae, o vita vitalis, o vita vivificans, o
vita multiplez; el sciemus quia moriui per te
rursum vivent.

Vere tu es amor omnipotens, benevolentis-
sima virtus, lumen aeternum, incommutabilis
ratio, aeterna dulcedo, creans mentem ad te




92

participandum, vivificans ad sentiendum, affi-
ciens ad appetendum, dilatans ad capiendum,
justificans ad promerendum, accendens ad ze-
Jum, fecundans ad fructum, dirigens ad aequi-
tatem, formans ad benevolentiam, moderans ad
sapientiam, roborans ad virtutem, visitans ad
consolationem, illuminans ad cognitionem, per-
petuans ad immortalitatem, implens ad felici-
tatem, circumdans ad securitatem. Sic nos co-
ronas in misericordia et miserationibus, sic un-
dique beneficiis tuis imples et cingis, ut nobis
benignitatem et amorem tuum declares, et
ad vicissim amandum excites, donec vivamus
aeternum.

CONSIDERATIO 1L

De Deo proteclore.

Protector dicitur 1. Generatim, quia omnem
paturam creatam conservat in sua specie, in-
tegritate, et bono statu naturae consentaneo,
et quantum cujusque conditio fert, tuetur’ eam
a noxiis.

2. Speciatim dicitur protector respectu ho-
minum, qui infinitis periculis et incommodis
sunt subjecti.

1. Quia ab innumeris peccatis nos tuetur, in



93

quae quilibet mnostrum incideret, nisi ejus be-
nigna protectio nos muniret: nullum enim est
peccati genus, in quod, in tanta naturae imbe-
cillitate et ad malum pronitate, non fuissemus
diaboli astu et potentia facile impulsi, et non
quotidie adhuc impelleremur, nisi ipse nos sua
benignitate miris modis protegeret. Unde ne-
mo potest in seipso gloriari, quasi sua indu-
stria ipse omnia illa evitaverit: sed debet se
coram Deo humilare, et agnoscere suam imbe-
cillitatem Deique benignitatem, nec minus gra-
tias agere de malis quae non fecit, quam de
bonis quae fecit.

2. Quia sicut protexit nos ab innumeris pec-
catis, in quae alioqui fuissemus lapsuri, ita
quoque protexit ab innumeris periculis da-
mnationis aeternae, quam millies jam incurris-
semus, nisi sua clementia nos protexisset. Qui-
cumque enim est in statu peccati mortiferi,
reus est ignis aeterni, ad quem statim a dae-
monibus abriperetur, si Deus id ipsis permit-
teret. Unde eo ipso quo nos protegit a pec=-
cato, ex consequenti, et mediate etiam prote-
git a damnatione aeterna.

3. Quia non solum hac ratione nos protegit
a damnatione, sed etiam immediate et directe.
Nempe quotiescumque re ipsa sumus in statu




94

peccati mortiferi; tunc enim stamus ad portas
inferi, et nihil ad damnationem aeternam su-
perest, quam ut Deus justissimam iram suam
erumpere gestientem, non cohibeat, vel dia-
bolum nos abripere ardentem, non coérceat,
vel causas alias creatas mortem nobis illatu-
ras non avertat. Verum ipse infinita clemen-
tia sua et iram suam cohibet, vim diabolicam
comprimit, et causas alias, unde mors alioqui
nobis obveniret, saepenumero avertit, hoc
modo nos a damnatione protegens et servans
ad poenitentiam ac salutem.

A. Non solum a peccatis et damnatione aeter-
na, sed etiam ab aliis innumeris calamitatibus,
afflictionibus, tentationibus, incommodis nos
protegit, in quae sine ipsius benigna custodia
eramus prolapsuri, et per quae in varia pec-
cata, ac demum in aeternum exitium, eramus
devolvendi. Ipse enim certissime novit, .quid
ex singulis hujusmodi casibus nobis esset ob-
venturum: quid animae nostrae exitium, quid sa-
Jutem esset allaturum. Unde ea quae praevi-
det futura aliquando exitio, saepissime sua be-
nignitate avertit. Itaque de his omnibus quo-
tidie illi gratiae agendae.

5. Quia justos pecaliari cura protegit tam-
quam filios, et haeredes regni; sed maxime



95

eo0s, qui se ejus obsequio et gloriae consecra-
runt. Circa hos protectio est valde singula-
ris. Sunt enim veluti gemmae pretiosae et mar-
garitae in thesauris Domini. Unde Dominus
eos tamquam gemmas asservat, et custodit ut
pupillam oculi, qua nihil homini carius; et pro-
tegit sub umbra alarum suarum, sicut gallina
pullos suos.

6. Quia etiam est profeclor beatorum, quate-
nus eos prolegit ab omni lapsu, ab omni pec-
cato, ab omni errore, ab omni tristitia, a morte,
et omni incommodo corporis et animae. Hoc
autem facit, quatenus custodit et continuat in
illis lumen gloriae. Hoc enim si per cessatio-
nem divini influxus aliquando extingueretur,
mox desinerent esse beati, et rediret pristina
infirmitas, et possent relabi in omnes nostras
miserias, ac etiam in aeternam damnationem.

PRECATIO.

Ad Deum protectorem.

Ex disputat. de Praedest. sect. 7.

Protector fidelissime, quid dicam de te? Mille
hominum, mille daemonwm insidiis expositus eram:
ne irretirer, protexisti me. Innumeris incommo-
dis, calamitatibus, aerumnis obruendus eram:

}’v
E

S




96

ne impelerer, prolezisti me. In Scelera enormia,
in flagitia infinita lapsurus eram: me cade-
rem, protezisti me. Heu! quoties peccavi, el
malum coram le feci! Ne peccatis peccata
cumularem, protezisti me.  Jamjam hostium
tuorum praeda futurus eram el pabulum ig-
nis aeterni: sed ne fierem, protexisti me. Quid
superest? Perge, mi Domine, custodire me ut
pupillam oculi, el sub alarum tuarum umbra
protegere.

Nihil sane ex parte tua nobis deest; nihil est
cur firmissimam et certissimam spem in tuo auxi-
lio collocare non debeamus: tota dubitatio, et
eventus ambiguitas est ex parte nostra. Longe
felicior est conditio nostra, quam si (ut ini-
mici gratiae tuae volebant) naturae viribus
omnia praestare possemus, et hisce solis re-
licti essemus. Nunc enim non solum nostra
"industria, sed etiam tua singularis providentia
in salutem nostram excubat. Haec torpentes
excitat, jacentes erigit, labantes retinet, lan~-
guentes corroborat, proficientes animat, et mille
modis ad salutem dirigit ac impellit. Denique
tantum praebet vel offert auxilii, ut omnia sint fa-
ciliora et magis expedita per gratiam, quam
illi haeretici ea volebant esse per naturam.

Dominus spes mea; quem timebo? Dominus



97

proteclor vitae meae; a quo trepitabo? Pergam
habitare in adjutorio Altissimi, et in protectione
Dei-coeli commorari. Amen.

GONSIDERATIO III.
De = Deo adjutore.

Adjutor dicitur; 1. generatim respectu om-
nium: quia omnis potentia aliquo modo ope-
rativa, et omnis vis creata, ita ab_illo assidue
dependet, ut nulla possit operari, aut " akie,
quem actum exire absque illius concursu, coo-
peratione, et adjutorio: quod adjutorium ipsi
facile est omnibus praebere; cum ipse rebus.#
omnibus intime sit praesens, et actu semper
naturam, esse, et vires influat in res omnes.

Secundo, peculiariter dicitur adjulor noster,
idque speciatim.

1. Quia sine ejus singulari adjutorio nemo
potest a statu peccati et damnationis refugere,
et ad statum filiorum Dei assurgere.

2. Nemo potest hostium suorum insidias
evadere, et eorum tentationes superare.

3. Nemo honum, quod ad vitam aeternam
sit utile, operari.

4. Nemo in bono usque ad finem perse-

5




98

verare. In his omnibus ejus singulari adjutorio
opus est.

Tertio etiam Beatis adjutor est, quia in
statu beatitudinis nemo potest ipsum videre,
et beatifico amore ipsum amare, nemo ipsius
immensam dulcedinem gustare, hoc est, ipso
frui, sine peculiari adjutorio, quod per lumen
gloriae, et charitatis donum praestatur.

PRECATIO.

Ad Deum adjutorem.
Ex lib. 5. de Perfect. cap. 4.

Deus, in adjutorium meum intende; Domine,
ad adjuvandum me festina. Quid enim possum
sine le? Vere nihil boni possum cogitare ex me
tamquam ex me, nedum dicere, et nedum facere;
et quomodo polero perseverare sine le, inter mille
pericula hostium insidiantium animae meae? Ni-
hil possum, nihil omnino sine te, Domine: tu solus
potes omnia, et ego potero omnia; sed in le, et
per te solum, qui me adjuvas et confortas.

Insere animo meo profundissimam reveren=
tiam et humilitatem - in consideratione tantae
potentiae tuae: tu enim de me, et de omni
creatura tua potes disponere et statuere pro
arbitrio tuo; nec quisquam tibi potest dicere:



99

Cur sic facis? Tua enim sunt omnia, et opera
manuum tuarum. Semper te mihi praesentem
cogitem, et extenta manu omnipotentiae tuae
aeternae damnationis falmen minitantem, si
sanctissimas leges tuas violavero. Adde etiam
fiduciam et securitatem cordi meo in te, ut ne-
minem timeam praeter te, nec ulla creatura
me a charitate tua abstrahere valeat. Quid
enim sunf cetera omnia coram te, aut quid
mihi absque tuo nutu possunt nocere? Quod
si ab aliquo me affligi permiseris, hoc ipsum
mihi ad salutem vertas, et ad aeternam vitam
cooperari facias. - Amen.

CONSIDERATIO 1V.
De Deo susceptore.

Susceptor dicitur; 1. quia cum totum genus
humanum excidisset a salute, et incurrisset
reatum damnationis aeternae, ipse solus miser-
tus illius, benignissime suscepit illud redimen-
dum et instaurandum, ut salutem consequi pos-
set; juxta illud Luec. 2: Suscepit Israel pue-
rum suum, recordatus misericordiae suae.

2. Quia etiam inimicos suos, a quibus gra-
vissimis injuriis affectus est, si ad ipsum re-
dire velint, libentissime suscipit, omnes inju-

5*




100

rias condonans, eos in pristinum gradum res-
tituens, et iterum in filios adoptans, jure coe-
lestis haereditatis, quo exciderant, redinte-
grato. Sicut pater filium prodigum post tot
libidines, et omnem substantiam cum meretri-
cibus absumptam laetissime suscipit, et in pris-
tinum statum restituit.

3. Quia ommes in quacumque afflictione ad
ipsum confugientes, benigne excipit, consola-
tionem infundendo, et opportuno tempore opem
ferendo.  Nullus enim speravit in Domino, et
confusus est. Et ipsemet ait: Venite ad me,
ommnes, qui laboratis, et onerati estis, et ego re-
ficiam vos.

4. Quia omnes, qui se ejus obsequio addi-
xerint, peculiari ocura suscipit protegendos,
illuminandos, et formandos in filios Dei, et
ad ommem perfectionem, qua Deo quam simil-
limi intellectu, affectu, et moribus externis ef-
ficiantur, sintque quam maxime idonei coelesti
haereditati capessendae.

5. Quia justos ex hac vita migrantes sus-
cipit in suum regnum, et ad gloriae suae, om-
niumque bonorum suorum beatissimam com-
munionem. Psalm. 118. Suscipe me secundum
eloquium tuum, et vivam, et non confundas me
ab expectatione mea.



101

Nota. Post obitum auctoris comperimus in manu-
scriptis ejusdem ea, qua spectant actum perfectae
conlrilionis, quae a principibus viris feminisque cum
fructu uwsurpata. Illa hic opportune insero, iisque sub-
jungo ‘a me collectas aliquot jaculatorias precatiun-
culas, Viae purgativae subservientes: quales etiam
duabus aliis Viis, in commodum pii lectoris, sub-
jiciam.

Fundamentum contritionis est amor Dei super
omnia.

Primo, Deus amandus ob eminentiam suae
naturae.

Deus nobis amandus supra omnia creata et
creabilia. Primo propter infinitam naturae suae
eminentiam supra omnia, qua dignus est amore
et aestimatione supra omnia, absque considera-
tione beneficiornm ejus. Tanta enim ipsius
est majestas, et tam infinite supra omnes per-
fectiones et excellentias creatas elevata, ut
omnia in ipsius conspectu et comparatione
sint instar nihili. Unde ex eo quod ipsius sum
creatura, debeo ipsius honorem et voluntatem
anteferre et proponere lucro totius mundi, et
potius subire omnia incommoda et tormenta,
quam facere aliquid, etiam minimum, quod sit
contra ejus voluntatem, et mecum statuere,
infinities melius esse ipsius voluntatem impleri,




102

quam omnes homines salvari; imo quam totum
bonum Angelorum et hominum conservari.
Itaque debeo ipsius voluntatem infinities pluris
aestimare, quam omne commodum meum et
totius naturae creatae, quatenus est bonum
naturae creatae; idque absque ulla beneficiorum
consideratione. . Haec enim obligatio nascitur
ex €0, quod ipsius sum creatura.

Secundo, Deus amandus ob infinita sua be-
neficia.

Secundo, Deus nobis amandus: est ob plurima
sua beneficia, quorum singula infinitae sunt aesti-
mationis; propter quae deberemus illi infinitum
amorem, infinitam gratiarum actionem, infinitum
obsequium, si praestare possemus: quia ex se di-
gna sunt infinita recognitione et compensatione.
Haec beneficia considerantes, et Deum, ut fon-
tem benignissimum illorum, excitamur ad il-
lum amandum et aestimandum supra omnia,
et ad omne obsequium ei praestandum, ad il-
lum honorandum, et procurandam ejus gloriam,
et ad gratias agendas. Sicuti aulicus consi-
derans beneficia, quae a suo. principe accepit,
et illum ut auctorem et largitorem horum bene-
ficiorum perpendens, excitatur ad.illins amo-



103

rem et obsequium, et ad illum ubique laudan-
dum, ejusque honorem promovendum et de-
fendendum.

Contritio nascitur ex supradicta duplici con-
sideratione.

Quemadmodum ex duplici ante dicta consi-
deratione possumus Deum amare supra om-
nia: ita quoque ex eadem possumus excitare
contritionem, qua de commisso a nobis pec-
cato doleamus supra omnia. Primo, dolendo
de peccalo, quatenus est quidam contemptus,
vel injuria, vel inobedientia, vel ingratitudo
infinitae majestatis, quam infinite supra omnia
aestimare debemus, absque ulla beneficiorum
consideratione. Vel, ut est consideratio vel
contemptus divini praecepti, divinaeque volun-
tatis, quam supra omnia commoda et incom-
moda nostra infinite aestimare, et rebus omni-
bus infinite debemus praeferre. Secundo, do-
lendo de peccato, quatenus est contemptus in-
finiti benefactoris, quem propter sua beneficia
infinite aestimare, et honorare, et diligere
deberemus, et infinitam gratitudinem rependere.




Praxis contritionis.
Peccati indignitas.

0 Domine, Deus meus! O summum, aeter-
num, et immensum bonum meum, infinite su-
pra omnia hona elevatum! Doleo ex tota
mente, ex toto corde, ex tota anima, ex totis
viribus meis, quod sanctissimam voluntatem
tuam, quod aequissima praecepta tua, quae
infinite aestimare, et omnibus bonis ' creatis,
omnibus voluptatibus et honoribus infinite ante-
ponere debebam, toties violaverim, toties par-
vipenderim et contempserim; et consequenter,
quod tuam infinitam majestatem, illa severis-
sime praecipientem, infinito amore, honore et
obsequio dignissimam, quam infinite suspicere,
aestimare et revereri debebam, toties offende-
rim, toties contempserim et injuria affecerim :
quod contempserim tuam omnipotentiam, tuam
sapientiam, et praesentiam; contempserim tuam
misericordiam et justitiam, omnia tua beneficia
et promissa, omnes tuas minas et supplicia,
tuam amicitiam et benignitatem; tuam passio-
nem et mortem.




105

Dolor.

Ob hanc causam doleo sane ex intimis ani-
mae medullis, ex toto corde, ex tota virtute
mea. Utinam infinitum dolorem, et infinitam
detestationem concipere possem, sicut ipsa
peccata infinito dolore et detestatione digna
sunt, cum malum siont infinitum!

Propositum emendationis.

Firmiter propono, per gratiam tuam, peccata
illa confiteri, et me emendare, et poenitentiam
pro illis injunctam implere. Firmiter quoque
statuo, per ejusdem gratiae tuae auxilium, sanc-
tissima praecepta tua semper prae oculis ha-
bere, et infinite supra omnia bona creata ae-
stimare; ita ut millies malim mori, quam unum
ex illis violare.

Deprecatio veniae, et iteratus dolor.

Itaque miserere mei Deus, miserere mel et
ignosce mihi. Miserere mei secundum magnam
misericordiam tuam, et secundum multitudinem
miserationum tuarum, dele inquitatem meam.
Miserere mei secundum misericordiam tuam
naturalem, et secundum misericordiam tuam

liberalem. O Domine, Deus meus, doleo, quod
‘B #




106

te, summum benefactorem meum, fontem om-
pium bonorum meorum, qui me ex nihilo con-
didisti, qui me ad imaginem, et similitudinem
tuam formasti; qui me ad communionem glo-
riae tuae, omniumque bonorum et gaudiorum
fecisti; qui me perditum ab aeterna morte eri-
puisti, et rursus ad aeternam vitam destinasti;
qui mea causa homo factus es, et miserias
nostras subiisti; qui in carne mortali tot labo-
res et dolores, (ot acerbitates et indignitates,
tot probra et contumelias, tot tormenta et vul-
nera, denique crucem et mortem pro me sus-
tinuisti: quae propter infinita beneficia infinite
aestimare, amare, honorare, colere, et omni
gratitudine prosequi debebam: doleo, inquam,
quod Te toties offenderim et contempserim,
tua praecepta sanctissima nihili aestimando et
violando; quae tamen vel ex gratitudine, om-
nibus rebus creatis anteponere debebam: quod
toties pro infinitis beneficiis infinitam ingrati-
tudinem et injuriam rependerim. Ob hanc
causam doleo ex animo, doleo intimis sensi-
bus, et opto mihi dolorem et detestationem
millies majorem, eumque a te millies et mil-
lies, humillime et ex mero amore tui, a te
flagito. Miserere mei, Deus meus; miserere
mei, et ignosce mihi, quia tu Deus meus es,




107

quia tu summum bonum meum es. Miserere
mei, creaturae tuae, vili, abjectae et indignae.
Miserere, miserere, miserere!

Subjunguntur jaculatoriae precatiunculae fundatae
in via purgativa.

Ad excitandam fidem.

Domine, quis es tu, et quis sum ego? Tu es,
qui es; ego sum, qui non sum. In vita sanctae
Catharinae Senensis.

Cognoscam le cognitor meus, cognoscam le,
sicut a te cognitus sum. S. Aug. lib. 10. Con-
fess. cap. 1.

Domine, adauge nobis fidem. Luc. 17.

Haec est vita aeterna, ul cognoscant te solum
Deum verum, et quem misisti Jesum Christum.
Joan. 17.

Credo, Domine,; adjuva incredulitatem meam.
Marei 9.

Ad excitandam timorem.

Confige timore tuo carnes meas; a judiciis
enim tuis timui. Psalm. 118.

Non intres in judicium cum servo iuo. quia
non justificabitur in conspectu fuo omnis vivens.

" Psalm. 142.

Quis mihi hoc tribuat , ut in inferno protegas




108

me, el abscondas me, donec pertranseat furor
tuus, et constituas mihi tempus, in quo recorde-
ris mei? Job. 14.

Manum tuam longe fac a me, et formido tua
non me terreat. Job. 13.

Contra folium, quod venio rapilur, oslendis
potentiam luam ; et stipulam siccam persequeris.
Ibidem.

Ad excitandam spem.

Etiamsi occideris me, in te sperabo, Domine.
Job. 13.

In te speraverunt paires nosiri; speraverunt,
el mon sunt confusi. Psalm. 21.

Domine Deus meus, in le speravi; saloum me
fac ex omnibus persequentibus me et libera me.
Psalm. 7.

Spes mea, tu, in die afflictionis. Jerem. 17.

In te, Doming, speravi: non confundar in
aeternum. Psalm. 30.

In Deo salutare meum, et gloria mea: Deus
auxilii mei, et spes mea in Deo est. Psalm. 61.

Ad excitandam contritionem.

Pater, peccavi ‘in coelum el coram le; jam
non sum dignus vocars filius tuus. Lue. 15.
Deus, propitius esto mihi peccatori. Luc. 18.




109

Secundum misericordiam tuam memento mei,
tw, propter bonilatem tuam, Domine. Ps. 24.

Peccavi Domine, peccavi; el iniquitates meas
agnosco. In Orat. Manassis.

Ne damnes me in infima terrae loca; quia tu
es Deus, Deus, inquam, poenitentium. Ibid.

Multiplicatae sunl iniquitates meac Domine,
multiplicatae sunt iniquitates meae. el non sum
dignus intueri et aspicere coelum prae mullitu-
dine iniquitatum mearum. 1bid.




LIBELLUS SECUNDUS.

CONSIDERATIONES VIAE ILLUMINATIVAE,

PRO PROGREDIENTIBUS.

DE GENERALI VIRTUTUM AUGMENTO, DEQUE
PRIMIS AUGMENTI PRINCIPIIS.

Documentum.

Pergamus insistere accuratae tutaegne doc-
trinae Concilii Tridentini, quod ila de acceptae
justificationis incremento docere pergit. Sess.
6. c. 1. Sic ergo, aif, justificati, et amici Dei,
ac domestici facti, euntes de virtute in virtu-
tem, renovantur, ut Apostolus inquit, de die
in diem. Ef infra; In ipsa justitia per Christi
gratiam accepta, cooperante fide, bonis ope-
ribus crescunt, atque magis justificantur, sicut
seriptum est: Qui justus est, justificetur ad-
hue. Apoc. ult.

Quid igitur? Scrutandae sunt radices justifi-
cationis semel acceptae, unde eadem juslificaiio
adolescere potest, ac debet. Porro radices illae
sunt variae justificationis ipsius causae, de qui-



111

bus sic Tridentinum Sess. 6. cap. 7. Justifi-
cationis causae sunt: finalis quidem, gloria
Dei, et Christi, ac vita aeterna; efficiens vero,
misericors Deus, qui gratuito abluit, et sancti-
ficat, signans et unguens Spiritu promissionis
sancto, qui est pignus haereditatis nostrae.
Itaque huic 7ei opportuna erit consideratio de
Deo, ut est ultimus finis omnium. Jfem de Deo
sanctificatore.

Pergit  assignare causas  alias Tridentinum
eodem loco: Meritoria autem, dnquil, dilectis-
simus Unigenitus suus Dominus noster Jesus
Christus, qui cum essemus inimici, propter
nimiam charitatem qua dilexit nos, sua san-
ctissima passione, in ligno crucis nobis justifi-
cationem meruit, et pro nobis Deo Patri satis-
fecit. Instrumentalis item, Sacramentum Bap-
tismi. Idem censendum de aliis Sacramentis.

Demum unica formalis causa est justitia Dei;
non qua ipse justus est, sed qua nos justos facit;
qua videlicet ab eo donati, removamar spiritu
mentis nostrae; et non modo reputamur, sed
vere justi nominamur et sumus, justitiam in
nobis recipientes unusquisque suam, secundum
mensuram quam Spiritus sanctus partitur sin-
gulis prout vult, et secundum propriam cujus-
que dispositionem, et cooperationem.




142

Hisce dictis causis expendendis subserviet con-
sideratio de Deo redemptore. Ifem de jus-
titia Dei.

CONSIDERATIO I

De Deo, ut est ultimus finis omnium.

Id quod est primum rerum principium, ne-
cessario etiam est finis omnium. Nam primum
principium, in efficiendo et producendo extra
se, non potest ultimo intendere alterius bonum,
quam suum. 1. Ratio est, quia caetera omnia
sunt infinito intervallo infra ipsum posita. Un-
de illorum bonum non est tanti momenti, ut
possit in illo ultimo conquiescere: imo est ins-
tar nihili coram illo, cum res omnes sint ins-
tar nihili ad ipsum collatae. Debet ergo in-
tendere ultimo bonum suum, nempe suam glo-
riam: quia nullum potest concipi honum majo-
ris momenti, quod possit ab eo intendi vel ap-
peti. Nam omnis gloria Dei, quatenus est bo-
num Dei, infinite pluris aestimanda est, quam
omne bonum creaturae, quatenus est bonum
creaturae.

Porro duplex est finis; nempe finis - qui, et
finis - cui. Finis - qui dicitur bonum illud, quod
appetitur, et ad quod obtinendum laboratur.




113

Finis - cui est persona, cui illud bonum ap-
petitur.

Deus itaque est ultimus finis cui, respectu
rerum omnium; quia est cujus gratia et ad
cujus gloriam condita sunt ommia. Ipse pro-
pter gloriam suam vult et operatur omnia, et
permittit omnia, quae permittuntur. Unde Pro-
verb. 16: Omnia propler semelipsum operatus
est Dominus; impium quoque ad diem malum.
Qui enim semetipsum impium fecit, enm Domi-
nus suppliciis aeternis ad laudem justitiae suae
destinat.

9. Peculiari modo est ultimus finis - qui, et
ultimus finis - cui, respectu naturae rationalis.
Est ultimus finis - qui istius naturae; quia haec
sola est illius capax, et sola est condita ut
illo fruatur, tamquam summo bono suo, cum
nihil sit praestantius, quod sibi possit appetere.
Unde debet illum desiderare, et omnibus mo-
dis quaerere, tamquam summum bonum suum;
idque in suum commodum,’ ut illo fruatur, et
dulcedine ejus delectetur.

Est etiam wultimus finis - cui, respectu ejus-
dem naturae; quia omnes beati omnem suam
beatitudinem, omniaque sua bona debent re-
ferre, et reipsa semper referunt ad ipsius glo-
riam: ita ut suam beatitudinem, suam gloriam,




et omnia bona pluris aestiment, et magis ament,
ut sunt bona Dei, quibus Deus glorificatur,
laudatur, benedicitur; quam ut sunt bona ipso-
rum propria, quibus ipsi perficiuntur, beantur
et glorificantur. Unde beati dupliciter gaudent
de gloria, et bonis suis. 1. Quatenus conside-
rant illa, ut bonum proprium, adferens illis
summam excellentiam, summum gaudium, et
summam. suavitatem, qualem nulla alia per-
fectio intrinseca adferre potest.

2. Quatenus considerant illa ut bonum Dei,
ad aeternam ejus gloriam, et laudem pertinens.
Et hoc gaudium est praecipuum quod habent
de sua beatitudine ‘et donis gloriae. Illa enim
beatitudo non solum est ipsorum summa per-
fectio, et excellentia, et gloria’ objectiva; sed
etiam est gloria Dei formalis. Nosse enim,
amare et frui Deo, est formalis gloria ipsius
extrinseca, qua nulla potest cogitari major: et
est intrinseca Sanctorum gloria, et beatitudo.
Hinc fit ut longe pluris faciant suam beatitu-
dinem intrinsecam, ut est bonum et gloria Dei,
quam ut est bonum proprium.

Denique dicitur Deus ultimus finis creaturae
rationalis; quia omnes Angeli, et homines beati
in omnem aeternitatem ita in illius visione,
amore, et froitione conquiescunt, ut nihil ulte-




115

rius desiderare possint, sed ompium deside-
riorum suorum terminum, et quietem beatissi-
mam in illo habeant, et possideant.

PRECATIO.
Ad Deum, qui est wultimus finis omnium.
Ex lib. 14. de Perfect. cap. 6.

Filii hominum usquequo gravi corde? ul quid
diligitis vanitatem, et quaerilis mendacium? Va-
pitas sunt omnia ista quae tanto studio sectamini,
honores, divitiae, voluptates; quorum causa
omnes animae opes, quibus solida et aeterna
poteratis comparare, frustra expenditis. Vani-
tas vanitatum et omnia vanitas, dixit Ecclesia-
stes, ista omnia expertus, et alta mente contem=
platus. = Merito vanilas; quia ad finem, ad
quem conditi sumus, nihil prosunt, sed plerum-
que etiam plurimum obsunt. Mendacia sunt
omnia ista, promittentia felicitatem, et adferen-
tia miseriam. Vere filii hominum, non filii Dei,
qui ista quaerunt, mente caeca, cupiditate in-
consulta, labore inutili et pernicioso. Non
ad ista creati sumus, et in hoe mundo constituti;
non in illis situm bonum nostrum, et requies
nostra: terrena sunt et temporanea; non pos-
sunt animum, cujus natura coelestis et aeterna,




116

cujus capacitas immensa, cujus dignitas super
Angelis, perficere vel satiare. Quod ergo est
verum bonum nostrum 2  Quis ostendet nobis
bona? signatum est super nos lumen vultus lui,
Domine; dedisti laetitiam in corde meo. Solum
lumen fidei hoc bonum nobis ostendere potest,
et viam qua ad illud pervenitur: cujus rei cog-
nitio incredibilem animo laetitiam adfert. * Quid
enim optabilius quam nosse summum bonum
finemque ultimum, et tenere viam certissi-
mam qua ad illud pervenitur? sine hac no-
titia, omnis alia sapientia inutilis, nec sapien-
tiae nomine digna.

Hac omnes illi antiqui philosophi destituti
fuere, et ideo evanuerunt in cogitationibus
suis, nihil commodi ex omnibus suis studiis et
laboribus reportantes. Quis enim novit sensum
Domini, nisi spiritus Domini, quéi scrutatur pro-
funda Dei, per quae nobis hoc abditum Dei
consilium est revelatum? Benedicant te, Do-
mine, coeli, terra, mare, el omnia quae in €is
sunt: laudent et superexvalient te in saecula:
quia ante omnia saecula tibi cura fuit de no-
bis, et in primo Trinitatis tuae consistorio be-
nignissimum de nobis consilium cepisti, ut nos
divinitatis tuae, omniumque bonorum et gau-
diorum tuorum faceres participes. Quis non




117

obstupescat ad tantam benignitatem et dul-
cedinem? quis hoc unquam sperare vel di-
vinare potuisset? Sed ita placuit infinitae illi
bonitati, cujus indoles est, ineffabilibus modis
se diffundere et communicare. Solus bonis tuis
in tua aeternitate fruebaris, nullius egens, ipse
tibi, qui bonum es infinitum, ad omnem beati-
tudinem sufficientissimus. Neque tibi voluptas
dulcissima soecietatis et amicitiae in persona-
rum Trinitate deerat, cum inter Patrem, Fi-
linm, et Spiritum sanctum summa sit societas,
summa amicitia, summa omnium bonorum gau-
diorum, et consiliorum communicatio. Itaque
non egebas creaturae consortio, nec aliquid
tibi commodi per eam accedere poterat: nihi-
lominus bonitatis tuae indulgens propensioni,
nos condere voluisti, ut ad consortium bono-
rum ac gaudiorum tuorum eveheres.

Cum ergo placuerit infinitae majestali tuae ad
tam nobilem finem nos creare fac ut dirigantur
viae nostrae ad custodiendas juslificationes tuas.
Fac potentiam in brachio tuo, ne praevaleat ho-
mo; ne evertat perversitas nostra, quod optavit
bonitas tua; ne insaniae nostrae falsae seducant
n0Ss a viis rectis, et illo termino, ad quem sapien-
tia tua conditi sumus. Amen.




CONSIDERATIO 11
De Deo sanctificatore.

Sanctificator. dicitur 1. quia omnis sanctitas
hominum et Angelorum ab ipso est; et ipse
per communionem suae sanctitatis, omnes is-
tos sibi assimilat, et deiformes efficit.

2. Quia ipse solus injurias in suam infinitam
majestatem commissas condonare potest, et
labes animarum abstergere, ipsasque animas
purgare, et sanctificare; ipse solus potest eas
illuminare cognitione supernaturali, et chari-
tatem supernaturalem infundere; ipse solus
potest Spiritum sanctum una cum dono chari-
tatis mentibus, ad eas sanctificandas, inserere.
Datur autem Spiritus sanctus una cum dono
charitatis, ut sua praesentia animas sancti-
ficet, sua potentia protegat, illuminet, regat,
et ad omne bonum excitet; et ut ipse per se
sit nostra possessio, qua in aeternum fruemur,
et beati erimus.

3. Quia ipse solus omnes jam inchoate san-
ctificatos, ad supremam et completam sanctita-
tem evehet, infundendo lumen gloriae, quo om-
nes illum altissimo modo cognoscant, et altis-
simo modo ament. Nam altissima sanctitas




119

intrinseca, seu realis, consistil in altissima Dei
cognitione, et fruitione.

PRECATIO.

Ad Deum sanclificalorem.
Ex lib. 8. de Perfect. cap. 4.

Sanctus , sanctus, sancius Dominus Deus Sa-
baoth: plena est omnis terra gloria ejus. Ita
clamant Seraphim in visione illa mystica, qua
gloriae tuae specimen et terribile judicium Ju-
daicae excaecationis, Isaiae Prophetae osten-
disti. Impleta enim populi illius peccatorum
mensura, cum te in carne venientem repudia-
runt, sanctitatem tuam trina compellatione,
magno 'Trinitatis mysterio ad vindictam pro-
vocant. Mundi enim sunt oculi tui, ne videas
malum, et ad iniquilalem respicere non poteris.
Cum enim sis ipsa sanctitas, summe tibi dis-
plicet omne peccatum; ideoque perdes omnes,
qui - operantur iniquitatem. Nam sicut luci ad-
versantur tenebrae, pulchritudini deformitas,
et puritati contaminatio, et vitae mors, et recti-
tudini obliquitas, et bouitati malitia; ita sanc-
titati repugnat et exosum est omne peccatum.

Unde sicut necessario sanctitatem tuam sum-
me amas, ita necessario peccatum summe




120

odisti, et infinita poena vindicas, nisi miseri-
cordia tua infinita praevenerit, et spiritu con-
tritionis afflato poenitenti condonaverit.

Immitte spiritum hunc, o sanclificalor meus, et
robora me virtute ex alfo: perfice me in inte-
riori homine, et spirilu principali confirma me, ul
omnem Ssanclitatem amem, et omnem iniquitatem
odio habeam. Amen.

CONSIDERATIO 1L
De Deo redemplore.

Redemptor dicitur 1. Quia cum omnes esse-
mus perditi, Satanae servi effecti, et aeternae
damnationis rei, ipse solus misertus nostri,
nos redemit; ex servis diaboli, filios Dei ef-
fecit; et ex reatu damnationis aeternae, ad jus
coelestis haereditatis transtulit; idque non fa-
cili modo, non paucis verbis, sicut creavit
mundum; sed infinitis expensis et laboribus;
atque adeo sui sanguinis, suaeque vitae pretio,
una cum immensis doloribus et afflictionibus
impenso.

9. Quia non simpliciter nos redemit, sed
copiosissime, et modo praestantissimo ; solven-
do pretium infinitum, et constituendo mnobis
ex suis meritis fontem perennem et inexhau-




121

stum reconciliationis: ita ut non semel tantum
possimus reconciliari Deo, et satisfacere divi-
nae justitiae, sed decies, centies, millies, quo-
tiescunque peccare contigerit. Parum enim fuis-
set in tanta naturae nostrae fragilitate, semel
tantum posse Deo reconciliari. Unde benignis-
sime constituit, ut semper per veram poeniten-
tiam reconciliari possimus. Talis redemptio-
nis nullum apud homines, vel principes exstat
exemplum. Sanguis ipsius sufficiens est pre-
tium apud justitiam divinam pro infinitis « re-
conciliationibus infinitorum mundorum, et infi-
nitorum peccatorum, quantumvis enormium.
Itaque titulus redemptoris convenit Christo
in ea excellentia, in qua nulli purae creaturae
est communicabilis.

PRECATIO.

Ad Deum Pairem et Iilium, expendens bene-
fictum redemptionis.

Ex disput. de Praedest. Christi, sect. 4.

Pater misericordiarum, et Deus totius con-
solationis, quas tibi referemus gratiarum actio-
nes, et quibus obsequiis infinitae charitati et
misericordiae tuae respondebimus? Sic enim,
cum adhuc inimici et perditi essemus, nos di-

6




lexisti, ut Filium tuum unigenitum carnem nos-
tram assumere, et fratrem nostrum fieri volu-
eris; ut in ea nobiscum versans, tenebras nos-
tras discureret, viam salulis ostenderet, om-
niam virtutum exempla praeberet, divinae jus-
{itiae pro nobis satisfaceret, sanguine suo nos
ablueret, et suo spiritu nobis communicato, filios
tuos et haeredes regni tui, suosque cohaere-
des efficeret. Magnum pietatis Sacramentum,
quod in carne apparere fecisti! Admirabile
opus misericordiae, quod nostra causa perpe-
{rasti! Tantane res erat salus nostra, ut eam
tanii aestimares, et perditam tandis impendiis
farcires? tam pretiosae in oculis tuis erant
animae nostrae, ut eis redimendis tantum des-
tinares pretium 2

Peccarunt Angeli, et subito fulmine senten-
{iae tuae icti e coelo in {artara ad exitium et
supplicium aeternum sunt praecipitati. Pecca-
vimus homines, et non solum nos sustines, ira
et vindicta cohibita, sed etiam immenso bene-
ficio, quale nec pro infinitis benefactis exspec-
tari potuisset, nos afficis, dato nobis Unigenito
{uo per incarnationis mysterium, qui peccata
nostra suo sanguine deleret, et nos omni bene-
dictione coelesti cumularet. Et tamen quan-
tum inter nos et illos interest? quanto inter-




123

vallo nobis illi antecellunt puritate substantiae,
ingenio, viribus, pulchritudine, et omnibus na-
turae dotibus? Sed his omnibus contemptis;
peccantibus non pepercisti: nostri vero, quibus
viles animae, terrenis affixae, coelestium inanes;
tenebris obsitae, multiplici pravitate imbutae,
misertus es, et ruentes in perniciem apprehen-
disti, revocasti, et ad bonorum tuorum consor=
tium adduxisti. Hanc unicam ob causam Filium
tuum carnem. sumere, et crucem subire volu-
isti; ob hanc causam ipse frater noster fieri
voluit, et nobiscum carnis et sanguinis esse
particeps, et per omnia nobis assimilari, pec-
cato excepto. Ut enim nos reconciliaret, Pon-
tifex noster fieri debuit, cujus officium est
offerre  hostias et sacrificia pro peccato:'ut
autem Pontifex fieret, naturae nostrae debuit
esse particeps. Omnis enim Ponlifex ex homi-
nibus assumplus, pro hominibus constituitur in
iis quae sunt ad Dewm; nimirum ut suis preci-
bus et sacrificiis eos Deo reconciliet, et divinam
voluntatem eis renuntiet.

Gratias tibi, magne Jesu, Sacerdos magne,
Princeps sacrorum, quod sordidam carnis nos-
trae vestem, in qua durum illud Pontificatus
munus, sacrificando corpus et sanguinem tuum,
in ara crucis obires, induere sis dignatus: sor-




124

didam, inquam, non tuis sed nostris peccatis,
tibi a Patre impositis. Nihil erat in ea cur
eam appeteres, cum nihil sit alind quam pul-
vis terrae maceratus aqua: sed nostra necessi-
tas te ad hoc adduxit; amor nostri te ad hanc
majestatis tuae inclinationem compulit: nimi-
rum ut in ea et per eam nobis succurreres, et
nobis habitn naturae associatus, Pontifex et ho-
stia fieres. Tibi Pater omnia dedit in manus,
et totius coeli et terrae tradidit imperium: tibi
summa potestas vitae et mortis, salutis et in-
teritus, coelorum et inferorum, et utriusque
regni claves tenes: aperis, et nemo claudit;
claudis, et nemo aperit.

Aperi mihi januam istam, Domine Redemptor
meus, quam peccatum Adae tol annorum milli-
bus occlusam tenuit, quam clavi crucis reserasti;
ne pereat Domine, anima isla, ne pereat, quam
spretis Angelis adamasti; quam profugam ad
ovile reduxisti; quam pretio sanguinis coémisti.
Amen.



125

Horologium passionis dominicae,

auctum et recitari solitum a R. P. Leonardo Lessio.
Ad matutinum.

Salve hora sacra, in qua, Domine Jesu Chrisle,

Fuisti in oratione prosiratus,

In Patris voluntatem resignatus,

Immenso peccalorum nosirorum pondere aggra-
vatus,

Ineffabili tristitia usque ad mortem afflictus,

Omnia futura tormenta in Spiritu perpessus,

In agonia sanguineo sudore” perfusus,

Ab Angelo confortatus,

Hostibus obviam progressus,

Osculo a Juda traditus,

A ministris ligatus,

A discipulis derelictus,

Annae et Caiphae praesentatus,

Alapa a ministro percussus,

Falsis testibus accusatus,

Reus mortis judicatus,

In faciem conspulus,

Oculis velalus,

Colaphis, et alapis caesus,

Corpus percutientibus, et genas vellentibus expo-
situs,




Multis contumeliis, el blasphemiis affectus,
A Pelro fter negalus,

Domine Jesu Christe,
Has omnes afflictiones tibi offero.
Pro his gratias ago, le laudo, el benedico.
Per has omnes rogo, miserere mei.

Ad primam.

Salve hora sacra, in qua, Domine Jesu Christe,
Fuisti a consilio mane condemnalus,
Vinctus Pilato traditus,
A Judaeis accusatus,
Ad ommes eorwm accusaliones miro silentio usus,
Ad Herodem ablegatus,
Ab Herode multa curiose inlerrogalus,
Ab Herode, el ejus exercilu spretus, el illusus,
Veste alba indutus,
Ad Pilatum remissus.

Domine Jesu Christe,
Has omnes afflictiones tibi offero.
Pro his gratias ago, te laudo et benedico.
Per has omnes rogo, miserere mei.

Ad tertiam.

Salve hora sacra, in qua, Domine Jesu Christe,
Fuisti ad flagella condemnalus,
Vestibus spoliatus,




121

Nudus ad columnam alligatus,

Flagellis durissime caesus,

Propter scelera nostra atlritus,

Doloribus acerbissimis crucialus,

Toto corpore sanguine perfusus,

Tamquam vile mancipivm lractatus,

Vesles induere permissus,

Iierum vestibus spoliatus,

Chlamyde coccinea indulus,

Spinis coronalus,

Arundine tamquam sceptro insignilus,

Rex Judacorum amaro ludibrio salulalus,

In faciem consputus,

Alapis caesus,

’: Arundine caput percussus,

:‘ Doloribus, et opprobriis satialus,

Hoe schemale foras educlus,

Populo spectandus exhibilus,

Tamquam  leprosus el percussus « Deo aesti-
malus,

Magnis clamoribus ad crucem posiulatus,

Barabbae postposilus,

Morle acerbissima, et ignominiosissima conde-
mnalus,

Voluntati Judaeorum (raditus,

Crucis pondere gravalus,

Tamquam ovis ad occisionem ductus




Domine Jesu Christe,

Has omnes afflictiones tibi offero.
Pro his gratias ago, le laudo el benedico.
Per has omnes rogo, miserere mei.

Ad sextam.

Salve hora sacra, in qua, Domine Jesu Chrisie,
Fuisti tertio vestibus exutus,

Nudus super crucem extensus,

Clavis per manus et pedes cruci affizus,

Propler iniquitates nostras vulneratus,

Toto corpore crudeliter dislractus,

Doloribus acerbissimis cruciatus,

Per crucem in altum levatus,

Angelis, et hominibus mirabile spectaculum factus,
Quatuor rivis ubertim sanguine manans,

Ad excipiendos peccalores brachia extendens.

Domine Jesu Christe,

Has omnes afflictiones tibi offero.
Pro his gratias ago, te laudo, el benedico.
Per has ommes rogo, miserere mei.

Ad nonam.

Salve hora sacra, in qua, Domine Jesu Christe,
Fuisti inter duos latrones crucifizus,



129

Cum inigquis reputatus,
Opprobrium hominum factus,

A praetereuntibus blasphematus,
A Judaeis derisus,

A militibus in cruce illusus,

A latrone convicio lacessilus,
Opprobriis saturatus,

In tantis doloribus et contumeliis pro inimicis

Patrem deprecalus,
Latroni poenitenti Paradisum pollicitus,
Qui Joannem Matri tuae in filium lradidisti,
Te a Patre derelictum ailtestatus,
Felle et aceto in siti potatus,
Consummala omnia de te seripla testalus,
Cujus spiritus in manus Palris commendaius,
A Patre pro tua reverentia semper ezauditus,
Usque ad mortem crucis obediens factus,
Lancea iransfizus,
De cujus latere exivil sanguis et aqua,
Cujus livore sanati sumus,
Propitiatio nobis factus.

Domine Jesu Christe,

Has ommes afflictiones tibi offero.
Pro his gratias ago, te laudo el benedico.
Per has ommes rogo, miserere mei.




130

Ad vesperas.

Salve hora sacra, in qua, Domine Jesu Christe,
De cruce es depositus,
In sinu Malyis receptus,
Multis lacrymis defletus,
Maria cum amicis angustiaia.
Domine Jesu Christe,
Has omnes afflictiones libi offero.
Pro his gratias ago, te laudo, et benedico.
Per has omnes rogo, miserere mei.

Ad completorium,

Salve hora sacra, in qua, Domine Jesu Chrisle,
Sindone es involutus,
Ad sepulchrum delatus,
Sepullus,
Maria cum amicis luget,
Resurrectio expectalur.
Domine Jesu Christe,
Has omnes afflictiones tibi offero.
Pro his gratias ago, te laudo el benedico.
Per has omnes rogo, miserere mei.



131

ALIA PRECATIO.

Ad eundem, per Sacramenta, velut canusam

instrumentalem, nostrae salulis awelorem.

Ex lib. 8. de Perfecl. cap. 4.

0 sapientia infinila, juncla bonitali infinitae!
quia rudes sumus, sensibus dediti, sensibilibus
immersi, ruditati nostrae te accommoda, per
sensibilia nos sanctificans, et contactu corpo-
reo spiritum tuum et spiritalia dona infundens.
Stupendum prorsus consilium sapientiae aeter-
nae, signorum sensibilium contactu, vel usy,
nos ex filiis irae effici filios Dei, haeredes vi-
tae aeternae, consortes divinae gloriae: qui
ante eramus omni confusione et morte aeterna
digni! Mira benignitas et dignatio, rem adeo
excelsam et divinam (per quam Deo similes
efficimur, sine qua ei placere non possumus)
conferri modo tam humili, per instrumenta tam
vilia, nullo vel modico nostro labore aut co-
natu! Vere saeculum aureum, et saeculum
gratiae est tempus istud novi Testamenti, quo
tantae divitiae coelestes, tanta bonorum divi-
norum copia cernitur in terris, tantaque faci-
litate comparatur. Vere nunc melliflui facti
sunt coeli, et montes stillant dulcedinem, et




132

flumina vino et lacte redundant, et bonorum
coelestium apothecaé expositae sunt inter mor-
tales, ex quibus brevi tempore, facili negotio,
in omnem aeternitatem divites et pares An-
gelis effici possumus.

Tibi gloria, tibi benedictio et gratiarum actio
ab omni creatura in coelo et in terra, o san-
ctitatis auctor! tuum hoc est beneficium, tua
philanthropia. Tu nobis Sanctum sanctorum
dedisti, et in ipso fontem nobis perennem
sanctificationis constituisti, in ablulionem pecea-
toris el mensiruatae. Hunc tu per teipsum,
tuam sanctitatem illi impertiendo, sanctificasti,
et per hunc ceteros. Ab hoc sanctitas omnis
manat in symbola externa seu Sacramenta; a
symbolis per corpus transfunditur in animam;
ab anima redundat in corpus, et in opera in-
terna; ab operibus internis ad externa: ut sic
totus homo, totaque vita ipsius sancta, tibi de-
vota et consecrata sit, et a te summum bhonum
et ultimum finem, unde processit reducatur, et
in te quiescat. Sic creaturam tuam ad te re-
vocas, sic consortio tuo dignam facis. Fac
ut ex hoc fonte assidue hauriam, assidue la-
ver, ut dealbem stolam meam in sanguine
Agni. Amplius lava me ab iniquitale mea, el
a peccalo meo munda me. Asperge me hys-



133

sopo in fonte isto intincto in sanguine mystici
passerculi, e/ mundabor; inde me lava, et super
nivem dealbabor.

CONSIDERATIO V.
De justitia Dei.

Justus dicitur, 1. ut fons, et causa omnis
justitiae; quia omnis justitia, rectitudo, et san-
ctitas Angelorum et hominum ab ipso est, tam-
quam tenuis adumbratio justitiae illius infinite
perfectae, et infinite supra omnem justitiam
creatam elevatae.

2. Formaliter, quia cum suprema justitia
consistat in amore Dei, (per hunc enim effi-
cimur supremo modo conformes legi aeternae)
et ipse plenissimus, et sublimissimus amor sui;
necesse est ipsum esse formalem justitiam sub-
limissimam, et plenissimam, infinite perfectam
et infinite supra omnem Beatorum justitiam
elevatam.

3. Dicitur jusius objective; quia ipse est ob-
jectum, et regula omnis justitiae et rectitu-
dinis. Ipsum enim amare, suprema justitia est.
Nec obstat quod reddere unicuique quod suum
est, justitia vocetur; quia haec est justitia hu-
mana et politica, -quae infima est. Nos aufem




134

hic de suprema justitia loquimur, per quam
homo absolute justus dicitur coram Deo, et
qua etiam Deus justus dicitur, quae consistit
in amore Der et conformitaie suprema cum
lege aeterna: in qua justitia illa humana emi-
nenter continefur.

A, Justus dicitur, ut legislator et judex: quia
summe amat justitiam, et infinite odit injn-
stitiam, id esf, opera mala divinae legi ac ma-
jestati repugnantia, eamque sub aeterna poena
velat.

Denique ordinem justitiae a daemonibus et
hominibus discursu totius hujus saeculi viola-
tum restituel, et instaurabit; unicuique secun-
dum opera et merita sua reddendo.

PRECATIO.
Ad juslitiam £lei.
Ex lib. 8. de Perfect. cap. 4.

Tu omnis sanctitatis auctor, et finis, et re-
gula, et exemplar, a quo, ad quem, et ad cu-
jus formam ac similitudinem sanctificantur
omnia in coelo et in terra.  Totus iste mun-
dus est veluti templum divinitatis tuae, tuo
cultui consecratum, tua praesentia sanctum,
tua gloria plenum, tuis admirandis operibus




135

exornatum, ut ibi te colamus, laudemus, et
benedicamus in hac vita et in futura.

Sed sublimior est sanctitas naturae ratio-
nalis, sicut et illustrior est praesentia tua in
spiritibus quam in corporibus; et excellentius
ad te accedere-et tibi conjungi possunt. Nosse
enim et amare te, sanctitas est spirituum. Per
haec tu in illis habitas, et illi templum tuum
fiunt, molto felicius et augustius quam vasta haec
mundi machina, quae tuam praesentiam sentire
non potest. Per eadem ad {e accedunt, tibi-
que uniuntur vitali vinculo, et in fuam puri-
tatem facessunt: cognoscens enim transit in
cognitum, et amans in amatum. Quare cum Sis
purissimus actus, et in supremo gradu spiri-
talis tenuitatis, ut ita dicam, et puritatis, infinite
elevatus supra materiam et corporalia omnia,
infinite simplex, infinite subtilis et spiritalis;
necesse (quoque est ea quae ad te elevantur
tibique uniuntur, et unus tecum efficiuntur spi-
ritus, simpliciora, puriora, magisque spiritalia
effici, et ab omni contagione inferiorum re-
motiora. Hoc autem est illa sanctitas, qua
omnes rationales animae et spiritus Angelici
praediti esse debent, ut tibi perfecie placeant.

Sed adhuc altior est sanctificationis gradus,
cum nimirum per teipsum absque ullo dono




136

creato sanctificas creaturam, eam supra omnia
creata ad te attrahens, et substantialiter tibi
in unitatem hypostasis adstringens. Sic bea-
tissimam Domini nostri humanitatem sanctifi-
casti, ut sicut in illa est plenitudo divinitatis,
ita sit et sanctitatis.

0 admirabilem et omni menti creatae incom-
prehensibilem sanctificationem! o infinitam di-
vinae bonitatis ‘dignationem, quae talem ex-
piationis et sanctificationis fontem humano ge-
neri constituit! Ab hujus plenitudine omnes
accepimus; et quod superest, adhuc mille mun-
dorum peccatis abluendis, et infinitis animabus
sanctificandis sufficit. Sic per unum hominem
sanctificantur omnes homines, et ad Deum re-
ducuntur, sicut per unum a Deo sunt aversi,
et a peccato inquinati.

Quis mihi dabit justitiam ac sanctitatem ar-
denter sitienti, ut bibam de cisterna ista Beth-
leem, et puleo aquarum viventium? Domine, da
mihi hanc aquam, qui divisti: Sitientes venile
ad aquam. Quemadmodum desideral cervus ad
fontes aquarum, ita desiderat anima mea ad
Deum meum, et justitiam ejus: Domine, salia
hanc sitim meam. Amen.



137

DE SPECIALI INCREMENTO

VIRTUTUM THEOLOGICARUM.

Documentum.

Quoniam Tridentinum (Sess. 6 cap. 10.)
agens de justificationis augmenlo docet, euntes
de virtute in virtutem renovari, juzta Apostolum,
merito quaerimus quaenam sinl dlue virtutes?
Easdem ibidem suggerit, dum paulo inferius sub-
dit: Hoe vero justitiae incrementum petit S.
Ecclesia, cum orat: Da nobis, Domine, fidei,
spei, et charitatis augmentum. Ifaque ad au-
gendam fidem, subsidio eril consideratio de ve-
ritate, et fidelitate Dei. Ifem de Deo illumi-
natore et luce.

Ad confirmandam spem conducel consideratio
de omnipotentia Dei. Item de Deo, ut est re-
fugium postrum. Ad inflammandam charitatem
apta consideratio de benignitate Dei. Item de
Deo, ut est Pater noster.

CONSIDERATIO I
De veritate et fidelitate Dei.

Quatuor modis Deus dicitur verus, veritas,
el prima verilas, 1. in essendo, seu objective.
Quia est primum objectum intelligibile, in quo




138

omne objectum intelligibile et omnis verifas
objectiva eminenter continefur; et a quo om-
nis. res accepit veritatem sui esse, et ut se-
cundum suam speciem et omnes gradus essen-
tiae vera sit, et vere talis dicatur: ut, quod
hoe sit verus homo, illud verus leo, verus bos,
verum aurum; et sic de caeteris: sic omnium
rerum veritas a prima veritate, quae est veri-
tas divinae essentiae, descendit. Porro veritas
objectiva rerum praesertim actu existentium,
consistit in eo, quod natura cujusque sit con-
formis ideae et conceptui divino, secundum
quem, et per quem facta est. Si vero res
considerentur secundum esse possibile, vel prout
abstrahunt ab esse actu, et non esse actu; Sic
earum veritas consistit in conformitate cum es-
sentia divina, quatenus ipsa tali vel tali modo
est imitabilis, seu participabilis. Hinc enim,
veluti ab originali omniom idea, oritur ratio
omnium possibilium, ut alibi ostensum est.

2. Dicitur prima veritas in cognoscendo. Ve-
ritas quidem, quia est sui ipsius et omnium
rerum existentium, ac possibilium verissima,
certissima , lucidissima, et eminentissima cog-
nitio et conceptio. Prima vero, quia ab illo
omnis vera cognitio descendit tam in Angelis
et hominibus, quam in animalibus, in quibus




ultima seu infima participatio cognitionis cer-
pitur. Deus enim per suam cognitionem et
sapientiam formavit omnem vim ‘cognoscendi,
omnesque ejus gradus in rebus creatis; eis-
que, ut verae cognitionis aliquo -modo sint
participes, cooperatur.

3. Dicitur prima veritas et veracilas in dicen-
do, seu testificando. Veritas quidem, quia
sicut ipse est sua cognitio, suus amor, sua
charitas, ita etiam est sua wveritas. Kt ipsa
veracitas, quae in hominibus et Angelis est
virtus inclinans voluntatem ut semper: velit di-
cere verum, et abhorreat ab omni mendacio,
in Deo est ipsa woluntas- vel essentia divina,
quatenus natura sua ad veritatem dicendam
infinite inclinat, et infinite ab omni mendacio
abhorret. Unde implicat contradictionem, Deum
posse mentiri, aut falsum dicere.

Prima vero et summa veritas, seu veracilas
dicitur, quia virtus veracitatis in Angelis et
hominibus ab ipso est, tamquam {enuis quae-
dam participatio infinitae illius veritatis. Unde
ipsius veracitas est prima et summa regula
credendi, in quam ultimo nostra fides resolvi-
tur. Ideo enim credimus Ecclesiae, quia gu-
hernatur, et docetur a Spiritu sancto, seu a
Deo: ideo vero credimus Deo, quia est prima




140

veritas. Primae veritati non credimus ob aliam
aliquam rationem, sed propter seipsam; ipsi
enim per se infinita fides debetur.

Hoc autem attributum supponit duo alia,
quibus quodammodo nititur; nempe infinitam
bonitatem, et infinitam sapientiam. Ratione
bonitatis fit, ut Deus non possit quemquam fal-
lere, falsum ei dicendo: ratione sapientiae, ut
ipse non possit falli.

4. Dicitur veritas in servandis promissis, quae
nihil est aliud quam fidelitas. Est autem fide-
litas virtus in Angelis et hominibus inclinans
ad servanda promissa intuitu obligationis, quam
promissio inducit: in Deo est ipsa essentia,
aut voluntas considerata, ut suo modo ad hoe
inclinat. Unde sicut Deus est sua essentia,
suus amor, sua cognitio, ita quoque est sua
fidelitas, et infinita propensio ad praestandum
quidquid promisit. Et quia per Christum omnia
praestat, quae ipse promisit generi huma-
no, etiam Christus saepe wveritas in Scrip-
turis dicitur: sicut etiam vocatur misericor-
dia, quia per ipsum Deus omnem misericor-
diam seu misericordiae effectum praestitit ho-
minibus.

Dicitur autem prima veritas secundum hanc
acceptionem; quia ab ipso omnis fidelitas in

)
)
|




141

Angelis et hominibus descendit tamquam par-
ticipatio quaedam illius infinitae fidelitatis.

PRECATIO.

Ad veritatem et fidelitatem Dei.
Ex disput. de Praedest. sect. 7.

Credo Ecclesiae tuae, Deus meus, quia lin-
gqua tua, et os tuum est: credo tibi, quia prima
veritas es: credo primae veritali propler semet-
ipsam. Da fidei huic firmae firmius incremen-
tum, o bonitas, quae nequis fallere, o sapientia,
quae falli non pofes. Neque lantum prima
veritas es, Deus meus; sed summa fidelitas. Plane
fidelis Deus, qui mon patieris nos lentari ulira
quam possumus, et facientibus quod in nobis est,
numgquam. deeris.

Si ergo perierimus, non tuis decretis, non
auxiliorum inopiae, non incongruis gratiis, sed
nostrae socordiae assignare debemus. Omni-
bus enim fidelibus, et maxime justificatis, auxi-
lium tuum, quod ad orationem est necessarium,
semper adest per fidei et spei donum; sicque
omni ‘tempore ad te per orationem confugere
possunt. Hujus autem interventu in omni even-
tu auxilium necessarium et sufficiens ad cae-
tera omnia, ad vincendas tentationes, ad im-
plenda mandata, et ad perseverandum in ju-




142

stitia certissime obtinebunt; quo auxilio obten-
to, solum superest ut illo utantur, eique sicut
par est, et facile possunt, cooperentur. Jugum
enim tuam suave est, el onus leve, et quae per
se carni molesta sunt et difficilia, per gratiam
tuam suavia sunt et expedita.

CONSIDERATIO 1L
De Deo illuminatore et luce.

Hlwminator dicitur, quia omne lumen corpo-
rale et spiritale ab ipso est: ipse hunc mundum
corporeum, (ui antea in tenebris erat, gratis-
sima et copiosissima luce, qua omnia recrean-
tur, perfudit. Ipse omnes spiritus luce cogui-
tionis naturalis implevit.

2. Quia omnis doctrina supernaturalis, omnis
cognitio et illustratio, qua vel Angeli, vel
homines disponuntur et elevantur ad salutem,
ex ipsius benignissima revelatione descendit.
Ipse solus potuit nobis revelare consilium et
decretum suum, quo ab aeterno statuit nos
facere participes gloriae suae, et quibus viis
ac mediis ad illam nobis esset perveniendum.
Sine hac luce omnes essemus in tenebris, ig-
norantes et viam, et terminum.

3. Quia omnes in tenebris afflictionis et




143

moeroris constitutos, si ad ipsum confugiant,
illuminat, eos coelestium bonorum cognitione
consolando. Unde Psalm. 33: Accedite ad eum,
el illuminamini,; el facies vesirae non confundentur.

4. Quia lumen gloriae, quo mens nostra per-
fusa et illustrata, Deum clare in se ipso, sicuti
est, et omnia creata in Deo, et sub Deo vide-
bit, ab eo solo infunditur. Et hoc modo per
lumen gloriae illuminabuntur omnia objective:
quia omnia in luce clarissima cognitionis om-
nium Beatorum ponentur; perinde ac si ipsa
lumine gloriae perfusa forent.

Lux dicitur, 1. tamquam’ fons omnis lucis
corporalis et spiritalis, et omnis cognitionis.
Omnis enim cognitio, lux est illuminans men-
tem, et objectum: mens enim illustratur, ut
objectum recipiens cognitionis lucem; objec-
tum vero, ut res quae menti per lucem mani-
festatur, cum antea illi esset tanquam obsita
tenebris.

2. Quia ipse est sui ipsius et omnium in-
telligibilium seu illustrabilium lucidissima, cer-
tissima, et firmissima cognitio, absque ulla
ignorantia, vel obscuritate; juxta illud: Deus
luz est, et tencbrae in eo non sunt wilae. Hine
totum regnum possibilium lucidissimum est,
quia illustratur infinita luce cognitionis ipsius.




144

3. Ipse est lux per excellentiam, utpole infi-
nite supra omnem lucem creatam et creabilem
elevata; in qua omnis lux eminentissime con-
tinetur, et a' qua omnis lux, ut tenuis partici-
patio, descendit. Dicitur lucem habitare inac-
cessibilem , quia cognitione, amore, et fruitione
habitat in se ipso, qui est lux inaccessibilis;
cum nulla creatura viribus naturae possit il-
lam, vel sola cognitione attingere.

PRECATIO 1.
Ad Deum lluminatorem et lucem.
Ex lib. 6. de Perfect. cap. 6.

Illumina oculos meos lux primaeva; dissipa
tenebras animae meae. Sol aeterne, emitte lu-
cem et veritatem luam, ut me deducant et ad-
ducant in montem sanctum tuum et in taberna-
cula tua. Tu enim omnis lucis et intelligentiae
origo, omnis mentis et sensus auctor. Sine
tua irradiatione omnia in tenebris et nocte ig-
norantiae sepulta jacent: omnes artes et scien-
tiae, tenues sunt obumbrationes tui: tota sa-
pientia Angelorum, scintilla quaedam est exigua
infinitae lucis tuae.

0 particeps fiam luminis tui o sol supra mille
soles lucidissime, o candor lucis aeternae! Emille

|
|




145

coelitus lucis tuae radium, ut juzte beneplacitum
tuum, et fidei lumen, sic ambulem in terris, ul
landem in coelis merear lumen gloriae.. Amen,

PRECATIO. II.

Ad eundem, ibidem.

Tibi gloria, plenitudo lucis, plenitudo veri-
tatis: tibi gloria ab omni creatura, et supra
omnem creaturam apud teipsam, ubi clara
et consummata excellentiae divinae notitia.
Splendet quidem excellentia tua in menti-
bus Angelorum et Sanctorum, estque hic
splendor gloria quaedam tua; verum infinite
clarius splendet in sapientia tua: sicut infinita
lux clarius lucet quam scintilla modica. Ibi
ergo sapientia laudet animam suam, ibi glori-
ficet se, el omnis creatura congaudeat et con-
gratuletur illi; laudet, benedicat, et glorificet
illam! Non eges gloria et laude nostra. In-
finitae claritati per scintillam nulla fit accessio.
Sed haec prosunt nobis. Nosse enim et lau-
dare te, summum bonum nostrum, et vila ae-
terna est. Tu quoque omni laude, quae a
creatura tibi deferri possit, dignus es; et ipsa
in omnem aeternitatem te laudare et benedicere
tenetur.

7




CONSIDERATIO TIL
De ommipotentia Dei.

Dicitur potens el omnipolens 1. ut causa, quia
ab ipso est omnis potentia, omnis virtus, seu
vis agendi et operandi, omnis vigor, et om-
nis efficacitas in omnibus rebus creatis, in
terra, in mari, in astris, in lapidibus, metallis,
plantis, animalibus et Angelis. Omnis vis
operandi aliquid tenuis est participatio poten-
tiae ipsius.

2. Formaliter, quia ipse in se est potentiae
infinitae, vel potius ipsa potentia infinita per
se subsistens. Potest enim omnia, quae pot-
est mens creata concipere, quae prorsus in
omni genere et specie sunt infinita: verbi gra-
tia infinitos mundos huic nostro mundo similes,
et alios huic dissimiles, et infinitos Angelos,
infinitos populos, infinitum aurum, argentum,
lapides pretiosos, etc.

Cun dicitur posse facere infinita, intellige in-
finita syncategorematice, ut loquuntur philosophi,
non categorematice; id est, posse illum tot res
cujusvis generis facere, ut semper possit plu-
res, et plures sine fine: adeo ut nullus nume-
rus tam magnus concipi queat a mente creata,
quin tot et plures sine fine possit facere, sic




147

tamen ut nunquam faciat infinitum actu, juxta
probabiliorem S. Thomae et multorum aliorum
sententiam : quia repugnat creaturae esse in-
finitum actu, ut alibi declaratum est. Addo,
Deum non solum posse omnia quae mens cre-
ata potest concipere, idque in quantavis ma-
gna multitudine, quantitate, et perfectione; sed
etiam quidquid ipse sua infinita sapientia potest
exira seu intra se concipere; quae infinities
plura et magis mirabilia, quam ea quae pos-
sunt concipi a mente creata. Quidquid enim
sua mente infinita potest interius concipere seu
formare intelligendo, potest exterius producere
et formare creando. Et hoc modo potentia
adaequatur sapientiae.

3. Dicitur ommnipofens, quia potest omnia
facere repente, sine mora temporis, sine ullo
labore, summa et infinita facilitate, solo nutu
suae voluntatis, et solo verbo, longe facilius
illi esset mille mundos novos excitare, quam
nobis nomen mundus proferre; et tamen nobis
nihil facilius verbo.

4. Dicitur ommipofens, vel potius omnilenens,
quia. omnia et singula interius continet, et con-
stringit in unum, ne dissolvantur et diffluant;
et omnia tamquam sedes ac fundamentum om-
nium excipit, sustentat et conservat. Ipse

T




148

enim est omnium radix, ex quo omnia veluti
pullularunt; et omnium vinculum, quo singula
in seipsis constringuntur, ne diffluant et eva-
nescant; omnium sedes, ac fundamentum, om-
nia sustentans, ne in nihilum suum relabantur.

PRECATIO.
Ad omavipotentiam Dex.
Ex lib. 5. de Perfecl. cap. 4.

0 adorandam, tremendam, et religioso silen-
tio venerandam omnipotentiam tuam, Domine
rex saeculorum, qui omnia per te potes, quid-
quid possunt ommes creaturae tuae; a quo om-
nis potentia, omnis vis, omnis energia rerum
omnium est instituta et dependens; qui omnia
ex nihilo solo verbo condidisti, et condita eo-
dem substantifico influxu conservas, ex omni-
potentiae tuae manu ea veluti suspensa tenens,
ne in suum nihilum relabantur; coram quo to-
tus mundus est instar pilae modicae, et omnes
gentes instar stillae roris antelucani. Qui re-
ipsa potes efficere et praestare, non solum
quidquid omnes homines et Angeli animo con-
cipere, sed etiam quidquid sapientia tua infi-
nita potest excogitare: par enim est potentia
{tua sapientiae tuae, et aeque late se exten-




{
l

149

dunt et diffundunt, cum haec sola sit illius
regula et mensura; quam enim aliam habeat
mensuram potestas immensa, nisi immensam ?
Hinc non minus ea tenes et possides quae
non sunt actu in esse producta, quam quae
esse et speciem exterius acceperunt. Delite-
scunt enim in thesauris potentiae et sapientiae
tuae, et ad minimum nutum tuum in esse foras
prosilient, et dicent: adsumus ad obsequium
tuum. Non indiges laudibus et obsequiis no-
stris: si enim velis, infiniti tibi mox suppetent
famuli, qui incomparabiliter te melius colant,
et omni laude celebrent.

Ingredior, Domine, in has polentias tuas, ibi-
que stupens el elinguis meipsum deperdo, ul Si-
lentium meum loquatur tibi, awimique mei alto-
niti admiratio te laudet, et deinceps omnino con-
fidat tam incredibili potesiati.

CONSIDERATIO. 1V.
De Deo, ut est refugium nostrum.

Dicitur refugium nostrum, 1. quia in omni-
bus afflictionibus animi et corporis, in omnibus
tentationibus, in omnibus periculis, in omnibus
angustiis et necessitatibus, quando aliunde sub-
sidium et opem non speramus, habemus refu-




150

gium ad ipsum, et possumus nos per orationem
ad ipsum convertere, opem implorando; et
ipse cum firma spe et fiducia ad se confugi-
entes nunquam repellit, quantumvis illum offen-
derint, et multis gehennis digni sint: sed sem-
per eos exaudit, praestando id quod ab ipso
petunt, vel aliquid longe praestantius et utilius
petentibus.

2. Quia ubi omnes aliae creaturae nos dese-
runt, vel opem ferre non possunt, ipse solus
nunquam deserit, sed semper, et intra nos, et
extra nos, et circum nos, undique et ex omni
parte adest nobis, paratus juvare, consolari,
et salvare. Unde merito cum Davide dicere
possumus: Deus refugivm nostrum et virtus;
adjulor in tribulationibus, quae invenerunt nos
nimis; propterea non limebimus, dum turbabilur
lerra et t'r(msferenlu} montes in cor maris. Et:
Dominus illuminatio mea, et salus mea; quem
timebo? Dominus proleclor vitae meae; @ quo
trepidabo. Et infra: Quoniam pater meus et
mater mea dereliquerunt me, Dominus aulem
assumpsit me.

3. Quia est singulare refugium omnium ju-
storum, qui hujus saeculi pertaesi, ejusque fal-
lacias, malignitatem et aerummas fugientes, ad
Deum tamquam fontem vitae, et omniaum bono-

e ———— it

)




pe———

151

rum abyssum (in qua sola perfectam quietem
obtinebunt) toto desiderio suspirant: ipse enim
est ultimus finis, et extremus omnium deside-
riorum terminus, ad quem omnes toto mentis
impetu confugere debent, ut beatissimam quie-
tem assequantur.

PRECATIO.

Ad Dewm, ut est refugium nostrum.

Ex disput. de Praedest. sect, 7.

Dicam Domino. refugium meum es tu, Deus
meus, sperabo in eum. Rogo, oro, supplico, 0b-
lestor, excipe me sub umbra alarum tuarum, el
non timebo in die mala. Si Dominus mecum,
quis conira me est? cur non sil mecum Si velim,
si orem ut mecum sit, et sollicile curem, ut me-
cum maneat donec moriar, et semper cum ipso
sim?

Si ergo certo salvi esse volumus, si nostram
electionem ratam certamque efficere, primo
semper in preces piasque cogitationes simus
intenti, assidue Dominum deprecantes, ut sua
nos providentia custodiat, et ita regat, sicut no-
vit expedire nostrae saluti. Fieri nequit, ut
qui hoc continuo flagitat, non saluberrime ab
ipso dirigatur. Hoc est quod maxime nos vult




152

petere, hoc saepius promisit se petentibus da-
turum. Ef ego, inquit, dico vobis: petile el da-
bitur vobis, quaerite et invenietis, pulsate et ape-
rietur vobis. Omnis enim qui petit, accipit; el
qui quaerit, invenit; et pulsanti aperietur. Ecce
quoties idem ingeminat, ut nullo modo dubite-
mus nos obtenturos. Deinde semper simus sol-
liciti, ne unquam divinae gratiae desimus, ne
eam in vacuum recipiamus, socordia nostra ei
non cooperantes. Parum nobis proderunt di-
vinae inspirationes et auxilia gratiae, si ad
alia conversi sinamus illa effluere, si semen
illud coeleste vel a volucribus coeli permitta-
mus absumi, vel a spinis suffocari. Excitandus
animus, ut attente consideret, quid Deus a no-
bis requirat, ad quid invitet, quid interius con-
silii inspiret. Hoc, abruptis omnibus saeculi
vinculis, amplectamur; hoc persequamur, hoc
firmiter usque in finem teneamus. Ita semper
simus comparati et intenti, ac si quotidie sup-
rema nobis instaret hora, et in omnibus eliga-
mus et faciamus quod illo temporis articulo
nos volemus fecisse. Haec si praestiterimus,
sicut vere possumus et rei magnitudo meretur,
certissime salvi erimus; et praedestinationem
nostram divina benignitate inchoatam, divinae
gratiae auxilio complebimus. Immensa plane

)




153

est haec Dei in nos benignitas, qua nobis sibi
in filios adoptatis, potestatem fecit sui regni;
tam suavi et potenti providentia nos guber-
nans, ut aeterna vita et gloria sit in manu no-
stra, et nulla creatura salutem nostram impe-
dire possit, nisi ipsi velimus. Certi enim su-
mus , quia neque mors, neque vita, neque Angeli,
neque principatus, neque virlules, neque instan-
tia, neque futura, neque fortitudo, neque altitudo,
neque profundum, neque creatura alia poterit nos
separare a charitate Dei, quae est in Christo
Jesu Domino nostro.

Tibi saeculorum regi immortali et invisibili,
tibi misericordiarum, patri, conditori, redem-
ptori et salvatori nostro, tibi omnium bonorum
nostrorum auctort, honor et gloria et bene-
dictio et gratiarum actio ab omni creatura,
in omnes generationes saeculi saeculorum.
Amen.

CONSIDERATIO V.

De benignitate Des.
Benignus dicitur Graece chrestos, quod no-
ster interpres passim vertit suavis (ut Psalm.

33, 85, 108, 144, et alibi) 1. quia infinite pro-
pensus ad benefaciendum, et ad immensum aa-




154

ternumque bonum econferendum. Ex qua pro-
pensione motus est ad condendos Angelos et
homines, et ad eos formandos ad imaginem
et similitudinem snam, ut eos suae divinitatis
suaeque gloriae faceret participes.

2. Quia cum perditi essemus per peccatum,
non abjecit nos: sed benignissime nobiscum
egit, mittendo ad nos Filium, qui assumpta
nostra natura visibili nobiscum versaretur, et
nos per eam revocaret a peccatis, doceret
viam salutis, praeberet exempla bene vivendi,
satisfaceret divinae justitiae pro nostris pec-
catis, sua passione et morte nos redimeret, suo
sanguine nos ablueret, suo spiritu sanctificaret,
et filios Dei constitueret, et insuper optimis
ad salutem adminiculis sensibilibus et nostrae
naturae accommodatis, instrueret.

3. Quia abiturus in coelum, seipsum totum
nobis mirando modo reliquit in Sacramento
Eucharistiae, ut sua praesentia semper nobis
in hoc exilio esset solatio, ‘ejusque oblatione
Deum placaremus, et ejus sumptione divinitatis
ipsius efficeremur participes.

4. Quia peccatores, etsi saepius relapsos,
non solum sustinet patienter, non puniendo;
sed et aversos revocat et invitat ad poeni-
tentiam, semper paratus eos in gratiam reei-

\




155

pere, si velint redire; redeuntes non dure ex-
cipit, nec improperat pristinam ingratitudinem,
sed benigne amplectitur tamquam charissimos
filios, eosque in pristinum gradum filiorum re-
stituit.

5. Quia nihil requirit a nobis quod vires
nostras superet, sed omnia facilia, et etiam
menti bene compositae jucunda. Jugum enim
ejus suave est, et onus leve.

PRECATIO.

Ad benignitatem Dei.
Ex lib. 9. de Perfect. cap. 6.

Cum omnis gloriae et beatitudinis ex teipso
superplenissimus sis, non potuit se continere
benignitas tua, quin tantorum bonorum creatu-
ram suam faceret participem. Hinc consilium
condendi Angelos et homines, qui tantae rei
essent capaces; et propter homines mundum
universum, et opes ejus omnes. Quis un-
quam monarcha terrenus extremae sortis man-
cipia evexit ad communionem regni? Kt ta-
men in his est naturae paritas, et solius for-
tunae rerumque externarum discrimen: nos ve-
ro non solum infinite a te distamus naturae
conditione, sed etiam infimum gradum inter




156

creaturas intelligentes tenemus. Nihilominus
prae caeteris omnibus nos dilexisti, et divitias
bonitatis tuae copiosius in nos effudisti. Ni-
mirum hoc est benignitatis ingenium, demittere
se ad infima, curare infirma, colligere abjecta,
attollere humilia, et ubi major est inopia, ibi
magis suas opes erogare et opem ferre.

0 quam profusa benignitate id praestitisti,
o amor aelerne! praesertim in tempore mittendo
Unigenitum tuwum, qui morte sua nos redemit, et
a morle conlinuo pascit corpore, el potal san-
guine! - Amem fe, Deus meus; amem te, el suf-
ficit.

CONSIDERATIO VI.
De Deo, ut est pater noster.

Dicitur pater noster 1. ratione naturae, quia
nos ad imaginem et similitudinem suam for-
mavit, et capaces suae divinitatis condidit.
Hinc mens nostra per intellectum, memoriam
et voluntatem habet immensam quandam am-
plitudinem et capacitatem, qua potest se ad
infinita extendere, et infinita in se complecti:
infinita, inquam ; quia sine fine plura, et plura,
adeo ut capacitatis ipsius nullus sit terminus.
Imo ita per lumen gloriae potest expandi, ut




157

ipsam Dei immensitatem intra se capiat. Hac
ratione magnam habet cum Deo similitudinem
tamquam filius vel filia cum parente. Accedit,
quod sicut Deus potest infinita creare in esse
naturae, ita mens potest infinita creare in esse
intelligibili, infinitarum rerum conceptus in se
formando, per quos res illae quoddam esse in-
telligibile et objectivum in mente accipiunt.
Haec omnia ipsius immensitatem, et similita-
dinem cum Deo insinuant, ratione cujus me-
rito Deus pafer noster dici potest. Sic Deute-
ron. 32: Numquid non ipse est pater tuus qui
possedit te, et fecil, et creavil le?

2. Dicitur pater noster in oratione Dominica,
et passim in novo Testamento, ratione dono-
rum gratiae; nempe fidei, spei, charitatis: per
quae dona adhuc magis et sublimius ei assi-
milaremur; et maxime ratione spiritus divini,
qui cum his donis communicatur, ut nos inha-
bitet, et sua praesentia sanctificet, protegat,
gubernet, etc. Et hac ratione efficit nos filios
adoptivos; nempe communicando nobis suam
naturam et suum spiritum per donum gratiae,
cui dono suum spiritum quasi annexuit, ut
alibi fusius explicuimus. Filiatio enim oritur
ex quadam naturae communicatione.

3. Dicitur pater noster ratione donorum glo-




158

riae, per quae perfectissime et altissimo modo
ei assimilamur; adeo ut altior et major simi-
litudo realis et intrinseca cum Deo esse ne-
queat. Per illa dona plane in nobis comple-
tur filiatio divina, ¢quae per creationem fuit
quasi inchoata in radice, per justificationem
provecta in gradum altiorem et supernatura-
lem; tandem in glorificatione provehitur in
statum altissimum et plane deiformem, et om-
nino completur. Hoc modo omnes Beati dicun-
tur filii Dei, et Deus dicitur pater futuri saeculi.

Denique dicitur pater, quia providentia pa-
terna nos gubernat, et nobiscum agit, sicut
prineeps qui subditos suos, tamquam pater
filios, tractat. Pafer patrige vocatur Psalm.
102. Quomodo miseretur paler filiorum, miser-
tus est Dominus timentibus se. Sap. 14. Tua,
pater, providentia gubernat omnia.

PRECATIO.
Ad Deum creatorem et patrem rerum
omnium.
Ex lib. 2. de Immort. animorum, cap. ult.
Quo ibo a spiritu tuo et quo @ facie tua fu-

giam? Si ascendero in coelum, tw ilic es; si
descendero in infernum, ades. Si sumpsero pen-



159

nas meas diluculo, et habitavero in intimis ma-
ris, etenim dlluc manus tua deducet me, et lene-
bit me dextera tua. Vae mortalium mentibus
sua malitia obcaecatis! Vae cordibus insipi-
entium, tenebris peccatorum obsitis! Coelum
et terram imples, et tamen a plurimis non ag-
nosceris: omnibus intime praesens ades, et ig-
noraris. Omnia creas, formas, nutris, perficis,
sustentas, gubernas; et te horum omnium fon-
tem et auctorem negant. Omnibus das esse,
et te esse non credunt. Infinitis modis tuam
potentiam, sapientiam, bonitatem misericordiam
et justitiam prodis, omniumque oculis ingeris;
et tamquam caeci non percipiunt. Omnis te
natura rerum praedicat, et ad praedicationem
tam illustrem obsurdescunt. Coeli enarrant
gloriam Dei, el opera manuum ejus annuntial
firmamentum. Omnia clamant: Ipse fecit nos
et non ipsi nos, nec fortuitus atomorum concur-
sus. Ipse sua potentia nos e nihilo in hanc
lucem eduxit: ipse sua sapientia formavit, et
bane speciem et pulehritudinem impressit: ipse
sua honitate conservat, sua providentia guber-
nat, et in suum finem dirigit singula. Clamor
iste totius creaturae toto orbe personat ut ne-
minem latere queat, nisi qui daemonio surdo
obsessus tenetur.




160

Unde enim nisi ab omnipotentia et sapientia
tua rapidissimae coelorum vertigines? Unde
gratissima illa motuum harmonia, nunquam in-
tercisa, nunquam vacillans, eodem semper ten-
ore indeclinahiliter perseverans? Unde ani-
mantium structurae, et multiplices ac mira-
biles formae? Unde innumerabiles illae et
aptissimae partium tum inter se, tum ad to-
tius corporis speciem, proportiones et sym-
metriae? Unde singularum 6 partium infinite
multiplex interna temperies, et externa con-
formatic, ad proprias cuique functiones con-
gruentissima? Unde seminum stupenda vis,
(ua omnium corpora, et corporum particulae
summa arte disponuntur, formantur, et suos in
fines aptantur? Nihil horum a se esse potest,
quia nec propter se: nihil sibi esse finis, un-
de nec principium. Sed neque a fortuna vel
casu, in quibus nihil ratum et firmum, nihil
ordinatum, et suis constans mensuris: sed om-
nia confusa, incerta, plena inordinationis.

Necesse est ergo haec omnia ab aliqua mente
procedere, quae et sapientia sua tam mira et
infinita potuit excogitare, et potentia exequi,
et providentia gubernare. Hanc mentem te
esse dicimus Deum ac Dominum nostrum. Tu
ergo omnium origo, omnium causa effectrix,




161

omnium forma, omnium finis, omnium sustenta-
culum, firmamentum, conservatio. In te ab ae-
terno praeexistunt omnia non confuse, sed
ordinatissime, modo tamen simplicissimo, et in
esse quodam purissimo: sicut opus artificis
priusquam fiat exterius, latet interius per ar-
tem in mente architecti, illique soli est con-
spicuum.

Agnosco lubens volensque te summum esse re-
rum omnium parentem; Ssed inter omnia te be-
nignissimum pairem meum. O amantissime pa-
ter, da mihi tenerrimum juxta ac fortissimuwm
tui amorem, ut nunquam offendam te, sed usque
ad extremum halitum amem. Amen.

DE SPECIALI INCREMENTO
VIRTUTUM CARDINALIUM.
Documentum.

Praeter virtutum theologicarum augmenlum, ad
virtules cardinales sua fiat accessio oportet. Ita-
que ul crescat pradentia, wutilis erit consideralio
de Deo provisore, Deique providentia; ilem de
sapientia Dei. Ad stabiliendam justitiam con-
gruit consideratio de Deo, ut est zelotes. Ad
augmentum temperantiae proderit consideratio




162 )

de Deo, ut est pax nostra. Denique ad robor-
andam fortitudinem, quadrabit consideratio de
Deo, ut est fortitudo nostra. Ifem de Deo, ut
est fundamentum nostrum. |

CONSIDERATIO 1.

De Deo provisore, Deique providentia.

Deus dicitur provisor et rerum omnium pro-
videntiam habens: 1. quia per ipsius provi-
dentiam omnia in suis speciebus, et nataris
individuis, cum suis ornamentis, et proprieta-
tibus, et functionibus existunt. Nihil enim est
in tota rerum natura, cui ipse non dederit
esse, speciem, formam, et pulchritudinem, ut
decore in suo statu consistere queat, et cui
ulterius non dederit propriam indolem, pro-
pensionem, vires et instrumenta congruentis-
sima ad suas functiones; omnia enim in men-
sura et numero et pondere disposwit: ut mani-
festum est non solum in primariis mundi par-
tibus, ut in coelis, in stellis, in sole et luna,
in elementis; sed etiam in vilissimis vermicu-
lis et eorum partibus, et in plantis et flori-
bus, etec.

2. Quia nihil in tota rerum natura, totoque
universo fieri potest, quod ipse antea in luce

3
1}




163

infinita sapientiae suae exactissime non con-
sideraverit, et quasi deliberarit, an conveniat
illud velle ut fiat, aut saltem velle permittere,
seu non impedire. Quae consideratio, et (ut
sic dicam) deliberatio antecedit omne decre-
tum tam permissivum, quam effectivum circa
singula. Omnium enim eventuum causae e manu
ipsius ita religatae tenentur, ut sine illius nutu
nulla possit in ullum actum emicare. Unde
nihil sine illius providentia fieri potest.

3. Quia etsi propter peccatum et arbitrii li-
bertatem multam in rebus, praesertim humanis,
videatur permittere afaziam; nibil tamen per-
mittit nisi summa ratione, et quasi praevia de-
liberatione. Deinde quidquid modo inordina-
tum videtur, ipse postea ad exactissimam ju-
stitiae aequalitatem, et pulcherrimum ordinem
revocabit.

4. Quia omnis ordo, qui est vel in structura
universi, vel in partibus animalium et planta-
rum, vel in operationibus rerum, vel mediis
ad finem, vel in ulla re corporali aat spiri-
tali, ab ipso est institutus ac dispositus.




164

PRECATIO L

Ad providentiam divinam.

Ex lib. 1. de Perfect. cap. 10.
Tua, pater, providentia gubernat omnia, pertin-
gens a fine ad finem, ab extremis coelorum ad

ima terrarum; a supremo spirifu ad infimum
vermiculum, fortiter el disponens omnia suaviter.

Fortissimus est ejus attactus, quo creantur et

sustentantur omnia: suavissima dispositio, qua
singula pro naturae conditione suis locis et
ordinibus collocantur, suos in fines diriguntur,
suosque motus agere sinuntur. Non fortuito
atomorum concursu, aut elementoram acri con-
flictu, aut sponte sua mundus iste coaluit, vel
emicuit in lucem; sed providentiae tuae con-
silio et vi. Quomodo enim res tanti ingenii
et artificii, in qua omnia summa ratione et
proportione summa pulchritudine, symmetria
et eutaxia constant, sine ratione et sapi-
entia fieri potuissent? 'Tua providentia haec
omnia ab aeterno excogilavit, concepit, di-
stinxit, digessit, ordinavit. Haec singulorum
species, mensuras, formas, partes, qualitates,
indoles definivit; vires multiplices et instru-
menta veluti panopliam quandam ad proprias
functiones, suique defensionem attribuit: haec

)
.




165

omnibus fines praestituit, causas destinavit, et
omnia quae rei cuique sunt congrua providit.
In illa omnia haec ex antiquis, et priusquam
terra fieret, constituta, ubi etiam ordo tempo-
rum sine tempore est; nec quidquam ibi novi
oceurrit, ubi ante omnia tempora extitit quid-
quid pro temporum varietate in lucem promi-
tur: mutabilium enim dispositionem immutabilis
illa ratio continet, ubi sine tempore simul sunt,
quae in tempore non simul fiunt; quia tempo-
ra non simul currunt. Ibi mutabilium omnium
immutabiles stant causae, et omnium tempora-
lium aeternae lucent rationes, et omnium con-
tingentium fixae sunt necessariae radices, et
omnium agentium ac operationum stabiles prae-
scriptae leges, et determinati fines. Ibi cui-
que pro meritis salus constituta vel exitium de-
creto firmo, indelebili, irrevocabili, tabulis plus-
quam adamantinis inciso. Ibi extant decreta
et sanctiones de rebus omnibus, de earum or-
tu et progressu, functionibus et effectis, even-
tis et interitu, quibus temporibus, momentis,
locis, causis, quo ordine et modo horum sin=
gula sunt futura,




166

PRECATIO 11
Ad eandem, ibidem.

Sine providentiae tuae legibus nihil omnino
nascitur, nihil occidit, nihil operatur, nihil mo-
vetur, nihil quiescit. Illa ad suos omnia fines
destinat, et singulis intime insidens ac praesi-
dens, propriam cujusque indolem format ac
inserit, et per eam rem quamlibet in congruas
cuique functiones et proprios fines dirigit.
Quid enim est aliud cujusque rei ingenium et
nativa propensio, quam tuae providentiae ve-
stigium et impressio? Hinc res omnes ratione
carentes, tanta ratione operantur, et in fines
suos, quos nec animo percipiunt, nee ullo mo-
do cognoscunt, tam ordinate tendunt. Quanta
arte araneus telam e suis visceribus texit, pla-
gulas tendit, venatum muscarum instituit?
Quanta subtilitate et industria apiculae stru-
unt favos, formant hexagonos utrinque locu-
los sobolis matrices, et nectarei succi apothe-
cas; colligunt coelestem rorem, et alia mira
in commune veluti in quadam republica ge-
runt? Omitto admirabile avicularum ingenium
in exstruendis nidis ad suam quietem et tute-
lam, pullorum procreationem et eductionem.
Omitto stupendam bombycum indolem in te-




167

xendis tenuitate paene invisibili filis sericis,
in concinnandis filorum glomere loculis, qui-
bus veluti sepulchralibus tumbis inclusi immo-
riantur, ut post aliquot menses reviviscentes
et ex sepulchris suis egredientes, palingene-
siam nobis adumbrent. Alia innumera praete-
reo, tum in animantibus, tum in plantis, quae
tanta ratione, arte et providentia fiunt, ut
majore fieri non possint: non sua, quae ipsis
inhaereat, sed tua, quae ipsis assistit, quae-
que vestigium et specimen quoddam sui ipsis
imprimens, ita operari facit, ac si summa pro-
videntia, et arte praeditae essent. Omnis igi-
tur actio et omne opus naturae, est actio et
opus tuae sapientiae et tuae providentiae.
Nec aliter omnia secundum legem tuae provi-
dentiae agunt, quam si ejus plenam notitiam
possiderent.

Rationalem tamen naturam excipio, quae
cum suae cujusdam providentiae sit particeps
et libera, saepe non tuae providentiae direc-
tioni se accomodat, sed sua providentia et ar-
bitrio vivere cupit. Hinc omnis peccati fons,
omnis calamitatis origo. Non tamen hoc abs-
que providentia tua geritur. Ktsi enim crea-
tura rationalis dum peccat, secundum legem
quam illi statuisti, non agat, non tamen abs-




168

que providentiae lege agit, a qua et vires ha-
bet, quibus in suam perniciem abutitur, et si-
nitur agere ea quae absque ejus permissu
agere non posset, et certis eircumscribitur li-
mitibus, ne aliter aut amplius male agat, quam
tibi permittere visum fuerit. Sic omnia intra
providentiae tuae ambitum conclusisti, ut illam
nihil possit effugere: ita omnia illi subjecta,
ut ejus jugum et dominatum excutere non
possint.

PRECATIO III.
Ad eandem, ibidem.

Nunquam providentia tua in sua dispositione
fallitur; novit enim priusquam statuat, quid-
nam ex quavis hypothesi et dispositione sit
eventurum: unde etiam nunquam suo frustra-
tur effectu et fructu. Etsi enim inferiorum
causarum ordines, qui providentiae tuae sunt
quaedam participationes vel impressiones, ob
imperfectionem et mutabilitatem suam saepe
deficiant, nec ad finem causis illis praestitu-
tum perducant; nunquam tamen tuae sublimis
providentiae ordo ac dispositio proprio sibi-
que commenso fine frustratur, sed hunc sem-
per assequitur. Quod etsi modo nondum ap-
pareat durante adhuc mundi cursu, et termino




169

quo tendunt omnia, nondum adducto; ubi ta-
men decurso stadio suo ad metam pervenerit,
clausulaque postremo imposita fuerit, nec ul-
terius humanarum rerum excurret volubilis
rota, tunc se vis providentiae aperiet, et cor-
rectis omnibus causarum inferiorum erroribus,
omnibusque in ordinem firmissimum et sempiter-
num redactis, clare perspicietur, quam sapi-
enter, quam suaviter, quam congrue naturis re-
rum et saluti mortalium, quam convenienter
divinae gloriae, omnia ab ipsa fuerint admi-
nistrata.

Itaque nihil omnino prudentius a me praestari
polest, quam si me totum Sapientissimae provi-
dentiae tuae committam. Dispone de me, Domine,
in lempore et aeternitate: fiat ubique et in om-
nibus de me, juzte sanclissimam tuam volun-
tatem. Amnen.

CONSIDERATIO II.
De sapientia Dei.

Sapiens et sapientia dicitur 1. ut causa om-
nis sapientiae et omnis cognitionis tam parvae,
quam magnae in Beatis, in Angelis, in homi-
nibus, in animalibus: nam ipsius sapientia etiam
causa est illius tenuis cognitionis, omnisque
industriae, quae est in animalibus.

8




170

2. Formaliter dicitur sapiens, non ut sapi-
entia praeditus et imbutus, sicut mentes an-
gelicae, sed ut ipsa sapientia per se subsi-
stens, in qua omnis plenitudo sapientiae emi-
nenter continetur. Per hanc quasi in primo
signo rationis cum infinita claritate compre-
hendit essentiam suam, et processiones perso-
narum, et ipsas divinas personas. Deinde in
secundo signo ex omni aeternitate in omnem
aeternitatem extendit se actu, et cum infinita
claritate ad omnia possibilia, idque ex vi cogni-
tionis essentiae suae. In tertio signo exten-
dit se ad omnia, quae quaelibet vis creata,
vel creabilis potest facere. In quarto signo
ad omnia quae essent eventura, posita qualibet
hypothesi, quae dicuntur futura conditionata;
et sunt infinities infinita: nam circa quamlibet
rem liberi arbitrii, possunt circumstantiae re-
rum infinities variari, et ipsa infinitis modis
potest excitari. In quinto signo videt omnia
futura absolute in omnem aeternitatem cum
omnibus circumstantiis.

3. Sapiens dicilur ob singularissimum et emi-
nentissimum modum nulli creaturae communi-
cabilem. Cum enim duo ad sapientiam requi-
rantur, nempe lux intelligentiae, et objectum
quod intelligatur, ipse utrumque a se habet in




1=

gradu eminentissimo, et cum perfectione infi-
nita.” Nam ipsemet est infinita intelligentiae
lux per se subsistens, et ipsemet ex se est
omne objectum intelligibile, wvel illud in ipso
eminenter continetur. Itaque nemini debet lu-
cem intelligentiae, nemini ohjectum intelligibile.

PRECATIO 1I
Ad sapientiam Dei.
Ex lib. 6. de Perfect. cap. 6.

0 altitudo divitiarum sapientiae el scientiae
Dei, quam incomprehensibilia sunt judicia ejus,
et investigabiles viae ejus! Infiniti sunt proces-
sus tui, quibus ad creaturas tuas vel formandas,
vel illuminandas descendis, et super eas effun-
deris; et tamen in tua immutabili identitate,
supra omnia creata, firmiter fixa, perseveras.
Innumerabilia nobis per servos tuos locuta es,
et innumeris te modis et formis patefecisti
mentibus hominum; et tamen uno simplicissi-
moque conceptu perficis omnia.

Omnium es auctor et artifex, omnium exem-
plar, mensura, et finis. Nec solum eorum quae
sunt, et jam exterius speciem a te sibi impres-
sam acceperunt, sive invisibilia ea sint, sive
visibilia, fictor es; sed etiam eorum quae non

8«"




172

sunt, ef tua omnipotentia fieri possunt, quae
infinities plura sunt. Omnia enim haec exco-
gitasti, et apud te formasti ante saecula, et
retines in conspectu tuo, quamvis ea nunquam
foris extra te condere decreveris: sicut ma-
gnus quispiam architectus multas palatiorum
formas  excogitat, menteque retinet, quibus
apud se gaudet et triumphat, quamvis ea nun-
quam exstruere foris statuerit.

Haec omnia apud te summe perfecta exi-
stunt, et lucent ab aeterno coram te (non mi-
nus quam quae exterius condidisti) circumfusa
lumine tuo, singula in specie et ordine suo:
iisque gaudes et triumphas in luce tua inacces-
sibili, ubi ea possides. Ibi corrumpi non pos-
sunt, non veterascere, non offundi tenebris,
non excidere tibi; sed in eodem semper splen-
dore immutabilia et aeterna persistunt.

Ingredior lumen illud immensum, et vehemen-
ter exopto secundum clarilatem diei istius ambu-
lare coram le, et esse perfectus. Et cum nimis
incertae sint providentiae nosirae, oro supplex
in omnibus dirigi hac luce tua et providentia
lua, quae in sui dispositione non fallitur. Da
hoc sentire, da hoc wvelle, da hoc constanter
ezequi. ' Amen,




173

PRECATIO IL
Ad eandem, ibidem.

0 admirabilem sapientiam, cui omnia prae-
terita et futura sunt praesentia; cui omnia
temporalia sunt aeterna; cui omnia insensibilia
et mortua vivunt; cui omnia (uae non sunt,
existunt; quae totam simul ambit aeternitatem;
quae omnem exhaurit infinitatem; quae univer-
sam infra se capit immensitatem! Omnia intra
se aeternum esse habent, et aeternam vitam
initio et fine carentem, et prorsus immutabilem.
Habent quidem singula in seipsis esse quod-
dam sibi intrinsecum, sive actu, sive potestate;
sed hoc in rebus creatis habet initinm, estque
mutabile, neque non viventibus vitam tribuit.
Verum, praeter hoc esse quod in seipsis obti-
nent, habent in divina mente et sapientia tua
esse quoddam extrinsecus veluti infusum, sem-
piternum et immutabile. Intelligere enim, est
quoddam intelligibilium esse, per quod in men-
te veluti in spiritali quodam mundo existunt,
splendent, et vivunt. Sapientia igitur tua est
omnium intelligibilium esse et vita et lux, juxta
illud: Quod factum est, in ipso vita erat, ut
S. Aungustinus et multi Sanctorum intelli-
gunt.




In divina essentia sunt omnia tamquam in
primordiali rerum fundo et fundamento; in po-
tentia, ut in causa effectrice ex nihilo; in sa-
pientia formaliter et objective, et velut in cau-
sa exemplari. Sapientia primo in essentiam
conversa, eam omnino comprehendit, se illi
exaequans, et prorsus commetiens. Ex vi hu-
jus comprehensionis sequitur immediate om-
nium possibilium conceptio seu effictio: ex hac
omnium operum et effectuum, quae a creatura
tam possibili quam existente fieri possunt, di-
stincta notitia; hinc omnium eorum quae qua-
vis hypothesi futura essent, clara intuitio: de-
nique omnium' re ipsa vel praesentium, vel
praeteritorum, - vel futurorum aeterna visio.
Hoc modo ef ordine sapientia tua in quinque
velut sphaeras objectorum et intelligibilium
procedit; et quidquid attingit reliquorum, ex
vi comprehensionis essentiae attingit, quae
omnium possibilium ratio prima est et fundamen-
tum. [Itaque in te non solum est universitas
sapientiae et intelligentiae, sed etiam universi-
tas objectorum et intelligibilium.

Quid dicam ad haec, Deus meus? A, A, A,
Domine, Deus, ecce nescio loqui; quia puer ego
sum. Tantum hoc dico, ne me repellas a pueris
tuis, et doce me facere . justificationes tuas, et




175

deduc me per vias rectas, el ostende mihi regnum
tuym. Amen.

CONSIDERATIO III.
De Deo, ut est zelotes.

Zelus aliquando significat ardentem amorem
alicujus, aliquando indignationem adversus id
quod rei amatae est noxium, et ejus amotio-
nem et destructionem. Deus itaque dicitur
zelotes 1. quia cum summe amet se et gloriam
suam, gravissime commovetur et indignatur
contra eos qui peccando ipsum contemnunt,
et maxime qui ipsius gloriam ad idola trans-
ferunt. Unde Exodi 20, cum vetuisset Deos
alienos, subdit: Ego sum Dominus Deus tuus,
fortis, zelotes, wisitans iniquitatem patrum in
filios, in tertiam et quartam generationem eorum
qui oderunt me. Et cap. 34: Noli adorare
deum alienum : Dominus zeloles nomen ejus.

2. Quatenus indignatur, et amoliri studet ea
quae impediunt salutem animarum, quas tam-
quam sponsas suas et filias amat, quarnm sa-
lutem summopere desiderat.

3. Quatenus sicut maritus zelotypus indigna-
tur contra animas sibi addictas, si aliquid
aliud praeter ipsum, non propter ipsum ament,




{76

si rebus hujus saeculi delectentur, si ipsi in
omnibus placere non studeant.

PRECATIO.

Ad Deum, ut est zelotes.
ix lib. 11. de Perfect. cap. 10.

O zelator animarum, tolle scandalum de regno
tuo, quod est anima mea. Coge illam, quantum-
vis rebellem, ut nutui tuo et rectissimae volun-
tati obsecundel. - Luctatur illa, recalcitrat illa,
semper resistit Spiritui sancto tuo; et nescit mi-
sera ac miserabilis, se certissime debere pati ri-
gorem luum, quae excutit benevolentiam tuam.

Vae peccatoribus, qui fuae gubernationi et
legibus subtrahere se conantur, et sua provi-
dentia, suis placitis et arbitrio vivere! Dum
enim subducunt se providentiae dirigenti ad
vitam, incidunt in providentiam destinantem
ad mortem: et dum recedunt ab ordine beni-

.gnitatis et misericordiae, incurrunt in ordinem

severitatis et justitiae: et dum excutiunt jugum
suave divinorum praeceptorum, sabeunt jugum
crudele daemonum et aeternorum suppliciorum.
O insaniam sanguineis lacrymis deflendam!
Quis mentes mortalium ita fascinavit, et in
tantam amentiam adduxit?




177

Infelices quoque Religiosi illi, qui cum a
tua providentia se gubernari per suos Superi-
ores sinere deberent, sua prudentia et con-
silio vivere volunt, non secus de se soliciti,
ac si nullius curae subessent. Subtrahunt enim
se suavissimo et certissimo illi providentiae
ordini, quo securissime et fructuosissime ad sa-
lutem directi fuissent. Varii enim sunt provi-
dentiae tuae modi, variae series gubernationum
et gratiarum, cuique magis vel minus accom-
modatae et salutares. Felix ille, cui eum pro-
videntiae ordinem, eam gubernandi rationem
adhibes, quam nosti maxime salutarem illi fore,
et copiosissimi fructus. Nihil in hac vita op-
tabilius, nihil beatius quam sub ftali ‘ordine et
directione cursum vitae peragere, ex qua tam
certa salus, et tantum ‘aeternae gloriae emo-
lumentum. At merito credi potest eam gu-
bernandi formam viro religioso salutarem esse
prae ceteris, qua illum providentia tua per su-
periores illius in cursu vitae, in officiis, fun-
ctionibus, missionibus, mansionibus, studiis, ce-
terisque omnibus dirigit : alioquin cur perfecta,
et caeca obedientia tantopere a sanctis Patri-
bus laudaretur? cur a sanctissimis viris et sa-
pientissimis ita frequentata esset et culta? cur
securissima ad salutem praedicaretur via? cur

g% #*




178

Dominus ipse adeo eam commendasset, suasis-
set, ejusque tanta praebuisset nobis exempla 2

Itaque dubitandum non est, quin si quis huic
formae providentiae se tradat, et veluti in ul-
nas ejus se projiciens, ab ea se duci in om-
nibus sinat, viam ille certissimam adipiscendae
salutis teneat. Qui vero ab ea se subducit,
sua se providentia regere volens, magno pe-
riculo se exponit, ne in illum providentiae in-
cidat ordinem, in quo a salute excidat. Haec
enim ratio ab omnibus Sanctis vituperatur, et
periculosa judicatur saluti, quantumvis in spe-
ciem sancta videatur et salutaris. Extant exem-
pla plurima eorum qui hac via perierunt; nul-
la eorum qui perierint ista, aut quibus minus
bene cesserit. Quomodo enim non optime ce-
dat, quod tu ipse suasisti, ad quod feliciter
dirigendum te obstrinxisti? Hanc ergo viam
indeclinabiliter teneam, hanc usque ad extre-
mum vitae spiritum sequar, quam tu ipse, et
qui Spiritu tuo afflati, prae ceteris commen-
darunt.

Hoc omnis aequitatis ac justitiae ordo postu-
lat, ut ommis anima polestalibus sublimioribus
subjecta sit, et reddat quae suni Caesaris Cae-
sari, el quae Dei Deo. Omnino volo, el sic de-
cet nos implere omnem justitiam. Amen.



179

CONSIDERATIO 1V.
De Deo, ul est pax nostra.

Dicitur paz nostra: 1. tamquam auctor om-
nis pacis et quielis animorum, cum ipse sit
auctor omnis boni, quod homines concupiscunt,
et quo obtento conquiescunt.

2. Peculiariter Christus dicitur paz nostra,
quia est auctor magnae illius reconciliationis
cum Deo, et divina justitia, a qua nobis im-
pendebat aeterna punitio. Porro ita nos re-
conciliavit, ut non solum Dei iram averferit,
sed etiam ex inimicis filios Dei in haeredes
fecerit regni.

3. Dicitur paz nostra, quatenus dissidium
quod erat inter Judaeos et gentes sustulit, ut-
rosque copulans in unum populum, juxta Apo-
stolum ad Ephes. 2.

4. Quia omnis animi quies, omnisque con-
solatio ab ipso est, et per ipsum confidimus
nos vitam aeternam et plenissimam animi qui-
etem obtentaros.

5. Quia in Deo erit omnium desideriorum
nostrorum impletio et perfectissima quies ani-
morum, cum nihil amplius supererit desider-
andum. Nam quidquid secundum rectam ratio-




180

nem desiderare poterunt Beati, plenissime in
coelo semper possidebunt.

PRECATIO.
Ad Deum, ut est pax nosira.
Ex lib. 1. de Perfect. cap. 10.

Sentio aliam legem in membris meis repu-
gnantem legi mentis meae, el caplivaniem me
in lege peccati. Intus pugnae, foris timores.
Saevit intus perennis seditio lumulluantium inter
se passionum. Foris quanta rerwm ommnium in-
temperies, quania orbe tolo perturbatio! Infeliz
ego homo, quis me liberabit de corpore mortis hu-
Jus?  Quid tandem est solidi in tam fervida
lempestate ?

Unum superest, Domine, ut sublimis provi-
denfia tna mihi semper ob oculos versetur, et
quidquid prosperi vel adversi obvenerit, ah
illa duci et pendere intelligam, deque benefica
manu tua excipiam. Nihil enim fit in tempore,
quod ab illa ob justissimas causas non sit dis-
positum in aeternitate. Haec mihi in asperis
sit solatio: haec animum turbidis mundi in re-
bus, in regnorum, religionisque sacrae et ani-
marum cladibus turbatum afflictumque compo-
nat et tranquillet. Omnia enim providentia




181

tua sapientissime disponit; et quidquid erratum
fuerit a creaturis, quidquid ab ordine reces-
serit, ita corriget et in ordinem rediget, ut in
omnibus gloriae tuae majestas magis resplen-
deat, quam si omnia primum ordinem, in quo
posita fuere, tenuissent.

Non patitur quidem hujus vitae conditio et
lex charitatis, ut proximorum damnis et exitiis,
divinaeque majestatis injuriis non tangamur,
non afflictemur, absque hujusmodi stimulo vix
ad opitulandam excitaremur: sed adhibenda
moderatio; et ubi res peractae sunt, vel de-
speratae, nihilque opera et preces nostrae pos-
sunt adferre praesidii, expedit inanes moero-
res depellere, et providentiae tuae contempla-
tione animum solari. Haec mihi fiduciam pa-
riat in torroribus, securitatem in periculis, ro-
bur in arduis, tranquillitatem in turbulentis,
tolerantiam in adversis, aequitatem animi in
futurorum expectatione. Haec vanas a mente
nostra solicitudines depellat, perinde ac si a
sola providentiae tuae benignitate omnia pro-
venirent; et simul ea sedulitate rebus agendis
intentam faciat, quam earum magnitudo et sta-

/tus postulat. Nostram enim cooperationem, no-

strumque studium postulat providentiae tuae
gubernatio; sed supervacaneam curam, et an-




182

xielatem in rebus temporalibus, negotiisque
hujus vitae respuit, et damnat. Haec omnia
mea disponat et regat usque in finem, sicut
saluti meae et gloriae suae expedire novit,
sive per prospera, sive per adversa, per ho-
norem vel ignominiam, per infamiam vel Jau-
dem, per abundantiam vel inopiam, per mor-
hos vel sanitatem, per vitam vel mortem: nihil
excipio, nihil refugio. Hoc unicum et antiquum
votum meum. Fac mecum sicut scis profuturum
saluti meae et gloriae fuae, ut te in omnem ae-
ternitatem contempler et admirer, amem et ho-
norem, laudem, benedicam e{ glorificem in
omnibus et supra omnia. Amen.

CONSIDERATIO V.
De Deo, ut est fortitudo nostra.

Dicitur fortitudo nostra, 1. quia ipsius ope
ex statu peccati et damnationis assurgimus ad
statum gratiae et filiorum Dei.

2. Ipsius ope vincimus hostes nostros fortis-
simos et callidissimos, et omnes eorum machi-
nas dissolvimus.

3. Ipsius ope subeuntur martyria, etiam a
virginibus et pueris, et omnis tyrannorum sae-
vitia superatur, omnia mundi blandimenta con-
temnuntur.




183

4. Ipsius ope in rebus arduis praestatur
perseverantia.

5. Ipsius ope conscenditur in coelum, et ae-
terna vita obtinetur.

Denique, ipse est fortitudo Sanctorum; quia
ipsius  ope possunt omnia, quae ad gloriam
Dei et salutem animarum pertinent.

PRECATIO.
Ad Deum, ut est fortitudo nostra.
Ex lib. 10. de Perfect. cap. 7.

Diligam te, Domine, fortitudo mea,; Dominus
firmamentum mewm, el refugium meum, el libe-
rator meus. Nihil enim possum. sine le.

Nihil est solidi vel in corporibus, vel in
spiritibus, nisi quatenus virtus tua intrinsecus
ea continet et constringit, ne veluti aqua dif-
fluant, vel tamquam fumus dissipentur, vel ut
visum quoddam et phantasma inane evane-
scant. Omnia mollia sunt tibi et tractabilia,
omnia fluxa et evanida, et minimo nutu impe-
rii tui in quamvis formabilia speciem. Nulla
coram te est soliditas montium et saxorum,

‘nulla durities ferri et adamantum, nulla firmi-

tas coelorum et astrorum : nihil horum sine
perpetuo influxu fotuque lucis tuae consistere




184

potest. Tu ergo omnium Dominus, a quo as-
sidue fiunt et pendent omnia; qui omnia su-
stentas ne corruant, foves ne tabescant, contines
ne diffluant, constringis ne dispereant.

Fortissime Deus Israel, sustenia me; conira
hostes protege me,; in lubrico stantem contine
me, et per ardua promove me, in periculo litu-
bantem tuere me; in asperis lolerandis conforia
me; in. omnibus comitare me. Deus meus, ad-
Jutor meus, et sperabo in ewm. Protector meus,
el cornu salutis meae, et susceptor meus: lau-
dans invocabo Dominum, et ab inimicis meis
salvus ero. Amen.

CONSIDERATIO VI.
De Deo, ut est firmamenium nosirum.

Dicitur firmamentum nostrum, quia omnis fir-
mitas justorum in justitia, et omnis constan-
tia in bono contra omnes tentationes et diffi-
cultates inconcussa perseverans, ab ipso est.

2. Quia omnis firmitas beatorum in illo statu
beatissimo - ab ipso pendet, et ipsius decreto
stabilitur.

3. Quia generatim omnis firmitas creaturae,
tam spiritualis quam corporalis, quam habet
vel in sua natura, vel in suis operationibus,

1
|
l




185

vel in suo statu, ab ipso solo pendet per ejus
potentissimum et immutabilem influxum.

PRECATIO.
Ad Deum, ut est firmamentum nostrum.
Ex disp. de Praedest. Christi, sect. 4.

Confirma me, Domine Deus Israel, in hac el
omni hora. Confirma hoc, Deus, quod operatus
es in nobis. Sine te omnia collabescunt, el per
le omnia sustentantur. Ut omnis infirmitas a
nobis et in nobis, ita omnis firmitas a le el in le.
Universim a te sunt universa, el a te singula
sigillatim.

Itaque ad quem nisi ad te confugiam, in
quo est meum pretium, meum meritum, mea
justitia, mea sanctificatio, et omne praesidium
meum ? Tu enim Deus et Dominus, frater et
pater noster. Tu sacerdos et hostia, redem-
ptor et justificator, judex et praemium nostrum.
Ex tuo arbitrio pendet remissio peccatorum,
justificatio, perseverantia, salus aeterna, et om-
ne bonum nostrum. In tua charitate et mise-
ricordia, in tuis meritis et pretio tui sanguinis
omnem fiduciam meam colloco, et ex illis sa-
lutem animae meae expecto. Non meis ope-
ribus confido, non meis virtutibus nitor; nosti




186

imperfectum meum, teporem et languores ani-
mae meae: et ego ex parte cognosco, et ex
animo cum gemitu confiteor. Scio me parum
profecisse, et lumini ac gratiae mihi com-
municatae non ut par est respondisse. Scio
negligentias meas multas ac magnas; et occul-
ta mea quae nescio pertimesco. Kt ideo non
intres in judicium cum servo tuo; neque facta
ipsius, justitiae tuae trutina pendas: sed im-
pende ei pretium sanguinis tui, et ex immenso
meritorum tuorum thesauro supple defectus
operum ejus, et imple mensuram justitiae; ut
cum fiducia in magno illo die tuo stare pos-
sit ante tribunal tuum, et sententiam illam tuam
cum ceteris laetanter excipere: Venite bene-
dicti Patris mei, possidete paratum vobis regnum
a constilutione mundi. Amen.

Subjunguntur jaculatoriae precatiunculae funda-
tae in via illuminativa.

Pro: generali virtutum augmento.

Dizi, nunc coepi. Da mihi, Domine, intellectum,
et vivam. Psalm. 76. 118.

Vias tuas, Domine, demonsira mihi, el semi-
tas luas edoce me. Psalm. 24.

Emilte lucem tuam et veritatem tuam: ipsae me

|
|
!
|




deducent, et adducent in monlem sanctum tuwm,
el in tabernacule (ua. Psalm. 42.

Deus miserealur nosiri, et benedicat mnobis:
illuminel vultum suum super nos, el misereatur
nostri. Psalm. 66.

Jesu fili David, miserere mei. Quid tibi vis
faciam? Domine, ut videam. Lue. 18.

Doce me facere wvoluntatem tuam; quia Deus
meus es fu. Psalm. 142.

Loquere, Domine; quia audil Servus tuus.
1. Reg. 8.

Magister, sequar te, quocumque ieris. Matth. 8.

Tu illuminas lucernam meam , Domine: Deus
meus, illumina lenebras meas. Psalm. 17.

Domine, quid me vis facere? Act. 9.

Pro speciali incremento virtutum theologicarum.

Adauge in me, Domine, fidem. adauge spem,
adauge charitatem. Augustin.

Credo Domine, quia tu es Christus Filius Dei
vivi, qui in hunc mundum venisti. Joan. 11.

Confiteor libi Pater, Domine coeli et lerrae,
quia abscondisti haec a sapienlibus et pruden-
tibus, el revelasti ea parvulis. Ita Pater; quo-
niam sic fuit placitum ante te. Matth. 11.

Nosse te Domine, consummata est justitia.
Sap. 15.




188

Dominus meus, et Deus meus. Joan. 20.

Ezpecta Dominum, viriliter age, et confunde-
tur cor luum, el sustine Dominum. Psalm. 26.

Domine, cum iratus fueris, misericordiae re-
cordaberis. Abac. 3.

Dominus illuminatio mea, et salus mea.: quem
timebo? Psalm. 26.

Mihi autem adhaerere Deo bonum est, el po-
nere in Domino spem meam. Psalm. T2.

Bonus es Domine, sperantibus in te, animae
quaerenti le. 'Thren, 3.

Tu autem, Domine, ne elongaveris auxilium
tuum a me; ad defensionem meam conspice.
Psalm. 21.

Domine, salvum me fac a pusillanimitale spi-
ritus, et lempestate. Psalm. 54.

Sitivit anima mea ad Deum fortem, vivum :
quando wveniam, et apparebo anle faciem tuam ?
Psalm. 41.

Desidero te millies, mi Jesu.: quando venies?
me, de le, quando saties? Bern. in Jubilo.

Quid mili est in coelo, et a te quid volui su-
per lerram? Psalm. 72.

Da mihi, Deus meus, le: redde mihi le: en
amo te: et si parum est, amem validius. Au-
gust. in Medit. cap. 18.

Minus amat te, Domine, qui tecum aliquid




189

amat, quod propter te non amai. Idem lib. 10.
Confess. cap. 29.

Domine, tu omnia scis: lu scis; quia amo le.
Joan. 21.

Deus meus, bonitas ipsa, per quem bona sunt
omnia, quae bona sunt: cur non amem ie, cum
sola amoris materia sit bonitas? S. August.
in Medit.

Diligo te, Domine, ex toto corde meo, ex tola
anima mea, ex lola mente mea, el ex lotis viri-
bus meis. Lue. 10.

Diligo te, Domine, plusquam me. et diligo te
super omnia.

Pro speciali incremento virtutum cardinalium.

Da mihi, Domine, sedium tuarum assistricem
sapientiam, el noli me reprobare a pueris tuis.
Sap. 9.

Mitte Domine, sapientiam de coelis sanctis
tuis, ut mecum sit el mecum laboret; ut sciam
quid acceptum sit, apud te. Sap. 9.

Bonitatem et disciplinam et scientiam doce
me; quia mandatis tuis credidi. Psalm. 118.

Justitine Domini rectae, laelificantes corda :
praeceptum Domine lucidum, illuminans oculos.
Psalm. 18.




190

Justus es, Domine, et recium judicium fuum.
Psalm. 118.

Judica me, Domine; secundum justitiam meam,
et secundum innocentiam meam super me. Ps. 7.

Tibi derelictus est pauper; orphano tu eris
adjutor. Psalm. 9.

Judica me, Domine: quoniam ego in innocen-
lia mea ingressus sum. el in Domino sperans
non infirmabor. Psalm. 25.

Averte oculos meos; mne videant vanilatem.
Psalm. 118.

Scio, quia aliler non possum esse continens,
nisi tu des, Deus meus. Sap. 8.

Aufer a me, Domine, ventris concupiscentias,
el anmimae irreverenti et infrunitae ne (radas
me. Ibid.

Cor mundwm crea in me, Deus, et spiritum re-
ctum inmova in visceribus meis. Psalm. 50.

Diligam te, Domine fortitudo mea: Dominus
firmamenium mewm , el refugium meum, et libe-
rator meus. Psalm. 17

Benedictus Dominus Deus meus, qui docet ma-
nus meas ad proelium, et digitos meos ad bellum.
Psalm. 142.

FKortitudo mea, et laus mea, Domine, factus es
mihi in salutem. Exodi. 15.

|
|
|
}




UIBELIUS TERTIUS.

CONSIDERATIONES VIAE UNITIVAE
PRO PERFECTIS.

CUI PRAEMITTITUR TRACTATUS DE UNIONE CON-
TEMPLATIVORUM CUM DEO IN HAC MORTALI
VITA.

Per sublimissimam operationem intellectus et
voluntalis.

Ex lib. 2. de Summo Bono.

PRAEMONITIO.

Ad contemplationis ommisque perfectionis studiosos.

Vobis singulari jure deberi hanc peculiarem
lucubrationem existimo, Ssi ipsum auctorem, i
ejusdem consilivm , si scribendi argumentum in-
tueor. Auctor in primis ad illa quae desiderii
indolisque vestrae sunt, exvimie fuil comparatus;
qui per decem lustra Dionysio Areopagitae (is
in academia theologiae mysticae professor pri-
marius censeri polest) evolvendo diligentissimam
operam dedil : qui vitae suae decursu Blosios,
Harphios, Tauleros, Rusbrochios, similesque ora-
tionis sublimioris doctores accurale perlegit : qui




192

opusculum hocce, non tam studendo, quam con-
templando, vivque wullius scriptoris adminiculo,
ex sola mimirum lectarum saepe rerum ac Sae-
pius ruminatarum divite memoria, el polissimum
divinitus hausta luce, confecit postremo vitae suae
tempore, cum calculorum acerrimis doloribus
haec ipsi vita conficeretur, et ipse altissima per-
fectionum istarum divinarum coniemplatione exi-
lii sui aerumnas levaret, eamque quae in coelis
beatitudo praeparabatur, hic in suo incolatu
praegustaret.

Noverat sublimis illa anima Deum Oplimum Ma-
zimum esse summum bonwm tum ipsi sibi, tum crea-
turae rationali. Noverat quoque, summum illud bo-
num, ut creaturae rationalis summum bonum Si,
debere ab ea possideri, et eidem uniri. Non enim
potest bonum aliquod alteri bonum esse, nisi illi
communicatum; el quidem Sic, ul pro ratione
qua bona communicantur, boni illius solum quis
particeps fial. Unde apud se statuebat ommem
suam industriam, studium, et conatum eo conver-
tenda, ut Deo summo Suo bono, quantum mor-
tali fas est, conjungeretur. Cum autem haec
unio sew conjunctio duarum potentiarum, intel-
lectus scilicet et voluntatis, nexu potissimum fial,
ipse intelleclum suum divinarum omnium per-
fectionum allissima contemplatione, et voluntatem




193

earundem ferventissimo amore, arctissime Deo
copulare nitebatur: et ut ad plures istius suae
unionis cum Deo fructus perveniret, quae ipse
in se de illa expertus, et quae apud mysticos
auctores observavit, praeclare in libro secundo
de summo bono expressit, quae ul vobis ad ma-
num sint, nos hic in aliquol capita distribuemus,
ut Lessiano isto subsidio in hac morlali vita bea-
titudinem nostram, quae in aelerna complebilur,

felicius securiusque auspicemur.

CAPUT PRIMUM.

Tres modi, t/uibus Deus in hac vita creaturis
suis, et maxime justis, unitwr.

Ex lib. 2. cap. 1. nu. 1. 2. 3. 4.

Tres modi sunt, quibus concipi potest Deus
menti nostrae uniri seu conjungi. Primo, uni-
one dependentiae, qua assidue mens nostra,
et non solum haec, sed et omnes creaturae a
Deo dependent. Sicut enim lumen dependet
a sole, et ideo certo modo ei connecti debet,
ita totus mundus et universa creatura pendet
a Deo, eique miro quodam modo cohaeret et
connectitur, quia assidue ab ipso et esse, et
speciem, et pulchritudinem, et vim omnem ac-
cipit. Si inter solem et lunam aliquid inter-

9




194

poneretur, quod illam connexionem luminis
cum fonte interciperet, mox totum lumen eva-
nesceret, et essent tenebrae. Pari modo si
inter creaturam et Deum aliquid posset inter-
poni, quod illius conjunctionem et cohaerentiam
cum Deo impediret, statim creatura instar lu-
minis extingueretur, et evanesceret in antiquum
nihilum, essentque tenebrae, per absentiam lu-
minis substantialis.

Secundus modus unionis est per intimam
penetrationem, qua Deus, ratione suae immen-
sitatis et subtilitatis, omnibus corporibus et
spiritibus est intime praesens, multoque peni-
tius quam lumen aéri, vel anima corpori.

Tertius modus unionis est per fidem, spem,
et potissimum per charitatem, seu per gratiam
justificationis. Per fidem Deus mentibus no-
stris exhibetur, et quodammodo praesens sisti-
tur. Per spem illi innitimur. Kt per chari-
tatem intime ac filialiter ei conjungimur: per
hanc enim ita nobis communicatur et unitur
Spiritus sanctus, seu ipsa divinitas, ut ex hac
unione efficiamur filii Dei, tamquam participes
effecti divinae naturae.

|
|
i
I




CAPUT SECUNDUM.

De alio modo unionis, quo Deus in hac vila
mentibus vere contemplativorum con}'unyitur.

Ibidem nu. 7.

Praeter tres priores modos quibus Deus
mentibus justorum omnium in hac vita conjun-
gitur, alius est multo sublimior per transfor-
mationem in nostrum principium, et transitum
in ideam a qua profluximus. Docent enim
quidam contemplativi, beatitudinem nostram in
eo consistere, ut toti a nobis et ab esse no-
stro - creato deficiamus, et transeamus in no-
strum esse increatum et superessentiale, quod
in nostra idea habuimus ab aeterno; ubi unum
sumus cum Deo, una essentia, una vita, una
lux, una beatitudo, unus spiritus.

Quae sententia dupliciter intelligi potest. Pri-
mo, ut secundum rem desinat nostrum esse
creatum et convertatur in esse increatum:
quae fuit haeresis quorundam tempore san-
ctissimi et admirabilis viri Joannis Rusbro-
chii, qui floruit circa annum Domini M.CCC.
LXX. Gerson impingit eam ipsi Rusbrochio;
sed immerito: ut bene ostendit Dionysius
Carthusianus lib. 3. De contempl. cap. ul-
timo; et ipse Rusbrochius eam tamquam im-

9%




196

piissimam haeresim damnat. lib. de septem
custodiis. cap. 14. et lib. 2. de ornatu spirita-
linm nuptiarum cap. 76. et sequentibus, et
opusculo quod inscripsit Samuel, seu de vera
contemplatione.

Secundo haec sententia intelligi potest, ut
ipsum esse creatum non desinat secundum rem,
sed solum quoad sensum et affectum contem-
plantis; qui ita ad Deum rapitur, ut seipsum
amplius non sentiat, sed solum Deum: in
quem sibi videtur transformatus. Hunc modum
vocant unionem fruitivam, in qua anima fruitur
Deo, sui prorsus oblita, ipsius dulcedinem cum
ineffabili delectationis sensu percipiens et de-
gustans, perinde ac si ipsa esset in Deum
transformata. Kt hoc sensu ista sententia in-
telligitur a Rusbrochio, Dionysio Carthusiano,
et aliis contemplativis; neque quidquam in-
commodi continet. Verum hic non requiritur
alia unio quam ea quae fit per visionem et
amorem, ut statim ostendetur.

|
|

|
|




197

CAPUT TERTIUM.

Quomodo modus iste unionis medius sit inler

unionem quae fit in gloria per wvisionem et

amorem bealificum, et inter unionem quae fit

in hac vita cum auxilio ordinario per actum
fidei, spei, et charitatis.

Ibid. nu. 7. §. Nihilominus tamen.

Quartus modus unionis, de quo hic agimus,
pultum distinguitur ab unione illa quae fit
in gloria per visionem et amorem beatifi-
cum, et ab unione quae fit in hac vita
cum auxilio ordinario per actum fidei, spei,
et charitatis, etiam in viris perfectis. Nam
illa unio inter has duas unionum species me-
dio modo se habet. Non enim fit per actus
nostros cum auxilio ordinario, sed cum influxu
Dei specialissimo, quo isti actus in anima de-
vota excitantur et formantur, ipsa se passive
habente, id est, non libere cooperante (etsi
vitaliter concurrat) sicut in motibus gratiae
praevenientibus. Per tales actus Deus potest
animae repraesentare quidquid ipse voluerit,
efficiendo ut ipsa concipiat intellectu mirabilia,
ineffabilia, lucem immensam, solitudinem im-
mensam, pulchritudinem incomprehensibilem,
gloriam coelestem, et alia stupenda, quae san-




198

clis viris in eorum ecstaticis con{emplationibus
objiciuntur; et simul potest in eadem anima
excitare ardentissimos actus amoris, gaudii et
delectationis, et sensum quendam tactus ac
gustus suvavitatis et dulcedinis divinae, atque
adeo ipsius deitatis. Item sensum cujusdam
annihilationis sui et transitus in dilectum, vel
in suum principium, vel demersionis in pelagus
quoddam deliciarum: cessante interim sensuum
inferiorum officio, et usu libero imaginationis,
intellectus, et voluntatis. Talia plurimi Dei
amici saepe experiuntur, cum summo in cogni-
tione et amore Dei suique despicientia pro-
fectu, qui ex hujusmodi visitationibus sequitur.

Simili fere modo peractae omnes visiones
propheticae, Deo formante in phantasia vel
intellectu Prophetarum varios actus vitaliter
repraesentantes id quod ipse volebat ab illis
concipi, sive id fieret per modum visionis,
sive per modum auditionis, sive per modum
odoratus odoris suavis vel tetri, sive per mo-
dum gustus, sive per modum tactus. Possunt
enim omnibus his modis actus interni in anima,
etiam in portione superiori, excitari a Deo.
Exempla habemus plurima tum in prophetis,
tum in Apocalypsi S. Joannis: unde dicunt se
vidisse, se audivisse, gustasse, tetigisse, etc.




199

Ex quibus patet primo, non esse opus ut
Deus formet aliqua objecta seu simulacra ob-
jectorum, quae mentibus objiciantur: tum quia
actus vitales abunde sufficiunt; (cum per se
formaliter quaelibet objecta menti objiciant)
tum quia vix concipi potest quomodo aliqua
objecta in mente formari possint, ut lux im-
mensa, caligo immensa, profunditas immensa,
et similia: tum quia unico actu simul innumera
repraesentari possunt; ut cum Joannes vidit
turbam magnam, quam dinumerare nemo po-
terat. Ttaque perspicuum videtur, omnes ta-
les visiones fieri per solos actus, per quos
fieri potest clara repraesentatio objectorum,
perinde ac si existerent, quamvis nullo modo
existant.

Patet secundo, non esse contemnendos scri-
ptores mysticae theologiae, etiamsi ea quae
ipsi scribunt, nos non experiamur: quia cum
multi eorum sint viri sanetissimi, et omnibus
virtutibus ornatissimi, non facile putandum est
eos decipi, cum omnia quae passim de suis
experientiis scribunt facillime fieri et explicari
possint.

Patet tertio, rvecte hunc modum unionis,
quem contemplativi supremum in hac vita
statuunt, poni distinctum a ceferis, ut qui




200

specialissimo Dei influxu fiat, et paucissimis
concedatur. Haec paulo fusius, ut melius haec
unio concipiatur, et ne putentur inania, quae
de hac a contemplativis scribuntur.

CAPUT QUARTUM.

Quod haec unio contemplativorum cum Deo
consistat in actibus intellectus et voluntatis.

Quae hactenus duobus praecedentibus capitibus
dicta sunt de unione contemplativorum cum Deo,
complectuntur lam actus intellectus, quam volun-
latis: ex his enim duobus perfecta cum Deo
conjunctio perficitur. Necesse tamen semper est,
ul actus intellectus wvoluntatis actum praecedat.
Cum enim volunlas per se caeca sit, in nullum
actum ferri et ewilire potest, nisi prius intel-
leclus lucem exhibeat, qua wvolunlas in bonum
(quod solum ejus est objectum) se movere pos-
sit. Pro ratione aulem qua intellectus voluntati bo-
num exhibet, ipsa in bonum fertur. Unde si bonum
sic volunlati proponalur, ut ipsa non omnino ad
id prosequendum determinetur, potest illa pro in-
nato el suipolente arbilratu id ipsum prosequi,
vel ab ejus proseculione abstinere. Si vero om-
nem boni plenitudinem in eo inveniat, tunc ad id
amandum el appetendum in tantum impellitur,




201

quantum in eo boni deprehendil. Quae boni ap-
petitio, ut locum habet in rebus quae naluraliter
objiciuntur, sic et in iis quae lumine gloriae in
coelis proponuntur : mec non in s, quae jurta
quartum unionis modum divina bonitas in con-
templativorum intellectu ac voluntale operari so-
let : adeo ut juxla proportionem luminis in in-
tellectu, ipsa voluntas amore et affectu commo=
veatur. Quia vero ulilissimam in contemplatione
partem voluntas obtinel, nos hic, ul ad manum
sint, has voluntatis funcliones et actus exscribe-
mus, quas auclor noster lib. 2 de Summo Bono
c. 11. et 12. expressit.

CAPUT QUINTUM.

De amore contemplativorum, quid sit.
Ex cap. 11. nu. 84.

Est itaque primus et praestantissimus volun-
tatis actus amor ille, quem in contemplativorum
mentibus Deus excitat; e quo velul ex uberrimo
fonte reliquae sanctae voluntatis motiones solent
effluere. Amor autem ille juzta auctorem no-
strum, est impetus quidam supernaturalis, quem
Deus, per contemplationem propositus, miris
modis imprimit voluntati. Sicut enim magnes
impetum quendam imprimit ferro, quo illud




202

ad magnetem trahitur, et ei se arcte conjun-
git: ita Deus per illud lumen conspectus im-
petum quendam imprimit animae, quo ipsa
potentissime in illum (trahitur. Quood enim im-
petus vel pondus in corporibus, hoc amor in
spiritibus. Amor ergo Dei est pondas et im-
petus et tractus naturae spiritali accomodatus,
quo in Deum tamquam centrum aeternae quie-
tis fertur.

Idem locum habet . in ‘cujusvis rei amore.
Omnis enim amor est pondus quoddam et im-
petus et tractus animae in bonum adamatum:
neque melius quam ex hac analogia ratio amo-
ris potest concipi. Cum enim sit res spirita-
lis, non potest a nobis nisi ex corporalium
analogia intelligi, qualis hic pulcherrima cer-
nitur, unde S. Augustinus lib. 1. de Civit. cap.
28. Omnes res quasi locorum et ordinis proprii
habent appetitus. Nam velul amores corporum
sunt momenta ponderum, sive deorsum gravitate,
sive sursum levitale nitantur. Ita enim corpus
pondere, sicut animus amore fertur, quocunque
fertur. Haec ille.

Pari modo amor est analogum calori, sicut
visio et intellectio luei. Sicut enim visio et
omnis formata intellectio est lux quaedam spi-
ritalis, ita amor est calor spiritalis: et sicut




203

lux corporalis gignit calorem corporalem, quo
corpora incalescunt, ita lux spiritalis, nempe
cognitio boni, gignit calorem spiritalem, quo
spiritus effervescunt.

CAPUT SEXTUM.

De effectibus amoris divint in contemplativis.
Et primo quidem de ecstasi.
Ex cap. 12. nu. 88.

Sanctus Dionysius Areopagita (in libro de
divinis nominibus) multas divini amoris vel
proprietates vel effectus recenset. Ex quibus
duo praecipui nobis explorandi: quorum alter
est ecstasis, alter unio cum dilecto. De pri-
ore agemus hoc capite. Tribuit autem priorem
hune effectum amori divino Dionysius, libro de
divinis nominibus, capite 4. parl;e prima. Amor,
inquit, divinus ecstasin facil, non sinens amato-
res esse sui juris, sed in jus eorum quae aman-
tur, penitus transferens. Hoc autem dupliciter
fieri potest.

Primo, cum ita affectus et cogitatio aman-
tis transfertur in dilectum, ut sui et rerum
suarum obliviscatur, suaque omnia negligat.
Tune enim anima cogilatione et affectu quasi
extra se egressa, tota in rebus dilecti versa-




204

tur, ut jam non in suo corpore, et in se vivere
videatur ; sed in dilecto, et dilectus in ipsa.
Hoc modo (teste Dionysio) divine dictum ab
Apostolo:  Vivo ego jam non eqo, vivit vero in
me Christus. Ita enim cogitatione et affectu
erat in Christo et Christi causa, ut eorum quae
ad sua commoda, honorem, vitam pertinerent,
prorsus videretur oblitus. Simili quodam mo-
do, ut idem Dionysius ait, Deus ipse ecstasin
quandam passus est, cum prae amoris in ge-
nus humanum magnitudine, sui honoris quodam
modo oblitus, nostram naturam et miserias sus-
cepit, et tam indigna atque acerba in ea per-
tulit.

Hic effectus excellenti modo reperitur in
contemplativis : sic enim cogitatione et affectu
trahuntur in Deum, ut a seipsis exeant, nihil
de rebus suis cogitantes, nihil sibi appetentes,
nisi quatenus ad Deum id pertinet, ejusque
gloriae servire potest. Itaque omnibus cogi-
tationibus, curis, et motibus proprii amoris,
(uantum in hac mortali fragilitate fieri potest,
penitus extinctis, sibi quasi mortui sunt, et
soli vivant Deo. Exuunt vitam humanam, quae
sua dumtaxat cogitat et curat, et induunt vi-
tam divinam, quae est Deum contemplari, et
super omnia et in omnibus amare et laudare.




205

Alter modus, quo fit ecstasis vi amoris, est,
cum ita mens in Deum per contemplationem
et amorem trahitur, ut functiones virium infe-
riorum, praesertim sensuum, cessent, sic ut
homo non videat, nec audiat, nec sentiat quid-
quam: et interdum etiam vitalis facultatis ope-
ratio ita intercipitur, ut vix discerni possit, an
adhuc vivat. Hoc modo multi Sanctorum vi
contemplationis et amoris ecstasin passi sunt.
Quin imo etiam absque amore, vi contempla-
tionis, talis ecstasis fieri potest. Verum haec
ecstasis solum in hac vita, et non in Beatis
locum habet, quia ex imperfectione quadam et
imbecillitate provenit: nimirum ex eo, quod
anima, dum per vires superiores intentissime
circa aliquod objectum versatur, non possit
naturaliter simul uti viribus inferioribus, ut
quotidiana experientia docet. Cujus rei causa
est, vel quia tota ejus vis expenditur et veluti
exhauritur circa illud objectum; vel quia vires
inferiores destituuntur spiritibus ad functiones
earum necessariis, dum hi omnes sursum tra-
huntur, ut imaginationi et contemplationi illius
objecti serviant.




CAPUT SEPTIMUM.

De secundo effectic amoris, qut est unio aman-
tis cum dilecto et transformatio in dilectum.

Ibid. n. 91.

Alter effectus amoris est unio amantis cum
dilecto et transformatio in dilectum. Hune po-
nit S. Dionysius libro de divinis nominibus
c. 4. p. 2. ex hymnis amatoriis S. Hierothei;
ubi 'S. Hierotheus ait, omnem amorem sive car-
nalem, sive spiritualem, esse vim unieniem el
commiscenfem : nimirum, quia amanfem cum
amato unit, et commiscet in unum, ut ex utro-
que unum fiat,

Sed quomodo fit haec unio? Non solum
affectu, sed etiam re ipsa, quantum fas est:
amor enim impellit amantem, ut re ipsa adsit
amato, eique, quantum fieri potest, arctissime
se conjungat. Id patet in omni genere amo-
ris. Ac primum in amore carnali, qui ad co-
pulam, qua conjuges fiunt una caro, incitat.
Secundo, in amore parentum, qui liberos suos
optant semper habere praesentes, et eorum
praesentia frui, eos amplecti et osculari. Am-
plexus enim et oscula sunt effectus, et conse-
quenter signa amoris tum casti et spiritalis,
tum impuri et carnalis; quia unionem quandam




207

amantis cum amato, ad quam amor impellit,
continent. Quod si reipsa amans amato ad-
esse nequeat, saltem adest cogitatione et ima-
ginatione, et hoc modo illi unitur. Tertio, in
amore honestae amicitiae. Amici enim liben-
tissime simul sunt, et mutuo fruuntur aspectu
et colloquio, amore eos utrimque ad hoc im-
pellente; et uterque alterius negotia sua re-
putat, quasi uterque in alterum transierit. Unde
amicus Alfer ego dici solet. Idem omnino fit
in amore Dei, qui ad quincuplicem unionem
ordine quodam impellit. = Nos in hoc capite
de tribus prioribus unionibus, in sequenti de
duabus aliis agemus.

Ac primo quidem amor Dei impellit homi-
nem ad unionem per crebram cogitationem: cum
enim illum praesentem habere nequeat, assidue,
quantum fieri potest, cogitatione illi adest.
Unde qui raro de Deo cogitant, neque eum
ubique praesentem considerant, eo ipso osten-
dunt, se in amore ejus parum esse ferventes:
fervens enim amor totam cogitationem in di-
lectum trahit; ut etiam in iis qui carnaliter
amant, manifestum est. His enim species per-
sonae dilectae semper ob oculos versatur, ac
cogitatione semper illi adsunt: ut vere dictum
sit, animam magis esse ubi amat, quam ubi




208

animat magis, inquam, quia nobiliori modo,
nimirum per unionem intellectualem, et majori
sensu ac gustu.

Secundo, impellit ad wunionem per obsequium :
qui enim alteri servit, est ejus veluti instru-
mentum, ac proinde ei conjungitur ut motori,
ac fini ob quem agit. Hinc ardentes Dei ama-
tores semper in negotiis Dei versantur; et suis
commodis ac honoribus neglectis, solum quae-
runt honorem Dei, suasque omnes functiones
ad illum dirigunt, et sic per eas se illi con-
nectunt.

Tertio, impellit ad unionem, quae fit per vi-
tae simililudinem, et morum imitationem : simili-
tudo enim est quaedam unio rerum quae si-
miles dicuntur, cum sit una forma in duobus.
Hinc Dei amatores charitatis impulsu divinos
amores imitari student: Dei, inquam, charitatem,
patientiam, beneficientiam in inimicos, miseri-
cordiam, clementiam, juxta monitum Domini
Matth. 5. v. ultimo, quo priorem partem suae
exhortationis concludit: Esfote ergo perfecti,
sicut et Pater vester coelestis perfectus est. De-
inde totam Christi vitam (in qua omnis per-
fectio continetur) in sua vita exprimere co-
nantur, ut in hac, tanquam in imagine, ipsa
resplendeat. Ad quod passim nos hortatur




209

Apostolus, cum hortatur ut Christum induamus,
ut portemus imaginem hominis coelestis, nempe
Christi; wl Christi passiones imifemur, ut car-
nem cum vitiis et concupiscentiis crucifigamus, elc.

CAPUT OCTAVUM.

De quarta et quinta unione amantis cum di-

lecto. Quarta quidem, quae fit per sublimem

contemplationem. Quinta vero, quae fit per

(/uandmn qunefaclionem et demersionem in
abyssum divinitalis.

Ibid. n. 93. et 94.

Quarto itaque amor Dei impellit ad unionem
per sublimem confemplationem, per uam, quan-
tam fas est vitae mortali, Deo maxime con-
jungimur. Ad hanc hortatur S. Dionysius
Timotheum cap. 1. mysticae theologiae his
verbis: Tu vero, o chare Timothee, circa my-
stica spectacula conlenta ewercitatione et sensus
relinque, et inlellectuales operationes et ommnia
sensilia el intellectilia, et omnia quae sunt, et
quae mon sunl; et ad unionem ejus qui super
ommnem essentiam et notionem est, quantum fas
est, ignoto modo atlollere. Dicit hanc unionem
fieri dgnoto modo, quia non fit contemplando
aliquam formam, vel rationem a nobis conce-




210

ptibilem, ut vitam, sapientiam, potentiam, boni-
tatem et aeternitatem, etc. sed fit ablatione
omnis formae, considerando Deum, omni forma,
quae a nobis animo concipi queat, esse emi-
nentiorem. [llam eminentiam, quia nullo modo
a nobis sub aliqua forma concipi potest, vo-
cat ipsam divinam caliginem, et lucem superes-
sentialem. Nobis enim caligo est, quia per
negationem omnis formae intelligibilis conci-
pitur; sed in se est lux omni luce eminentior.

Quinto denique impellit amor Dei ad wunio-
nem per quandam liquefactionem, el demer-
sionem in abyssum divinitatis. Ferventes enim
Dei amatores ita subinde in contemplatione
per amorem in Deum effervescunt, ut sibi toti
liquescere, et a suo esse creato deficere vi-
deantur, et in abyssum divinitatis demergi ac
absorberi, ibique se amittere, ita ut se am-
plius non sentiant, tamquam suum esse, suam-
que naturam exuerint; sed solum sentiunt Deum
tamquam in illum transformati, et illius essen-
tiam, vitam, lucem, et sensum induti, imo tam-
quam eadem essentia, vita, et lux cum illa
effecti.

Hune modum interdum experiuntur viri san-
cti contemplationi dediti, qui etiam ut sen-
sum suum exprimant, utuntur subinde quibus-




211

dam loquendi formulis, quae benigne sunt in-
telligendae: ut quod amatorii spiritus in Deum
altissime sublevati liquescant et defluant in in-
cognitam caliginem, amiltant seipsos, et perdant
in abysso divinitatis, transeant in esse increatum
ac ideale, in quo fuerint ab aeterno, fiant una
simplex beatitudo, unum aeternum @moris incen-
diwum cum Deo. Non enim haec ita accipienda
sunt, quasi per amorem re ipsa amittant suum
esse creatum, et mutentur in divinitatem, sed
alio modo; idque dupliciter. Primo, quod ista
fiant quantum est ex vi affectus: summus enim
amor ad summam nititur unionem; et si fieri
posset, ipsum amantem converteret in amatum,
ut ipse se totum illi perfectissime impendat
et uniat. Simili modo considerando infinitam
Dei perfectionem, desideraret ipsum infinite
contemplari, infinite amare, et laudare, si fieri
posset. Neque mirum videri debet, si ineffi-
cacibus votis amantes impossibilia allectant,
quia amor caecus est, nec mensuram novit,
praesertim ubi bonum quod amatur, mensuram
non habet. Secundo, quod ista fiant secundum
sensum et perceptionem contemplantium, prae-
sertim in hac vita. Ita enim amore accen-
duntur, ut sibi quasi deficere, et liquescere
videantur; et ita potenter trahuntur in abyssum




212

divinitatis, ut in illam veluti demergi et ab-
sorberi videantur, et seipsos in illa perdant;
adeo ut suum esse creatum ibi non sentiant,
sed solam Dei essentiam.

CAPUT NONUM.

Quomodo haec liquefactio sew defectio per
amorem dupliciter fieri possit.

Ibid. n. 95.

Haec liquefactio seu defectio per amorem du-
pliciter fieri potest. Primo, ratione consum-
ptionis spirituum per intentissimam et assiduam
cogitationem, vel contemplationem rei dilectae,
et vehemens desiderium, quo assidue ad illius
praesentiam adspirat: contemplatio enim ex-
haurit spiritus animales, vehemens amor et de-
siderium cordis spiritus vitales. Hinc sequitur
maxima corporis debilitas et virium defectus:
et saepe amor potest esse tam vehemens, ut
sequatur mors, omni spiritu vitali, prae nimia
cordis dilatatione, diffluente. Sic multi putant
B. Virginem vi amoris mortuam. Hinc sponsa
Cantic. 2. fulcite me floribus, stipate me malis;
{quibus spiritus exhausti et lassi recreentur)
quia amore langueo.: et cap. 5. anima mea li-
quefacta est, ut (dilectus meus) loculus est; et




213

Psalm. 118: Defecit in salutare tuum animae
mea: mempe exhaustis viribus assidue cogi-
tando et suspirando ad salutem, vel salvato-
rem, quem promisisti. Neque hoc mirum vi-
deri debet; cum etiam amor carnalis vires
exhauriat, et tabescere interdum faciat, cum
is qui vehementer amat, re optata frui nequit.
Secundo, ratione immensitatis boni, quod
amandum et contemplandum proponitur; quod
cum videni se amando exaequare non posse,
quodammodo deficiunt. Illud enim bonum in=
finitum amorem postulat; sed illi tantum prae-
stare non possunt: allicit introrsum infinite;
sed illi nec contemplatione nec amore infinite
sequi possunt. Et quia vellent si possent,
quodammodo in conatu sine defectu deficiunt.
Hoc tamen ipsum, quod videant bonum suum
esse tantum, ut illad suo amore suaque con-
templatione non possint exaequare, non eos
affligit, sed miro gaudio perfundit. Sicut quod
mysteria divina vincant omne humanum elo-
quium, et omnem intelligendi subtilitatem , no-
bis gaudendum, et gratulandum Deo nostro
potius, quam dolendum, ut S. Leo monet.




214

CAPUT DECIMUM.
Quomodo dicantur intrare abyssum divinitalis
et se in lla perdere.
Ibid. num. 96.

Dicuntur inlrare abyssum divinilatis, quia
per contemplaiionem et amorem illam intrant.
Qui Deum non videt, foris stat, imo procul ab
illo distat, quia Deus se habet ad illam instar
procul absentis. Qui illum clare videt, prae-
sens illi est, neque haeret quasi exterius in
superficie, sed intro ingreditur, et in illam
abyssum se immergit, quantum potest. Amor
enim ‘intra dilectum commorari vult; quia hic
ipsi est locus et domus et requies, et securi-
tas et omnia. Ko autem plus vel minus quis-
que abyssum illam penetrat, eo profundius
vel minus profunde in eam se immergit, quo
plus vel minus luminis et charitatis habuerit.

Dicuntur se perdere in illa abysso secundum
suum esse creatum, el rursum Sse invenire
secundum suum esse increatum et superessen-
tiale (ita enim passim loquuntur contemplativi)
ob duas causas. Primo, quia ibi primum vi-
dent se esse instar nihili ad illud immensum
pelagus essentiae, (ut Gregorius Nazianzenus
loquitur) neque in illius comparatione se habe-




215

re quidquam amore dignum. Secundo, quia
in essentia divina (cum supra omnia sit infinite
elevata) cessat onmne esse creatum ef omnis
formarum distinctio; ac proinde in essentia
divina nulla cernitur creatura; quia tamen
omnis natura creata ibi est secundum suum
esse increatum, causale, et exemplare, omnia
ibi inveniuntur praestantiori modo, quam sint
in seipsis: et hoc modo dicitur quis redire ad
suam exemplar, suumque esse ideale, et in
illud transformari vi amoris et contemplationis.

CAPUT UNDECIMUM.

Ouommlo m amore sit perpeluus circulus et
molus circularis.
Ibid. n. 97. et 98.

Sicut sol e coelo lucens illustrat inferiora,
et per lumen excitat in illis calorem, qui ea
sursum versus solem trahit, ita Deus, qui est
sol mundi spiritalis, in mentes subjectas in-
fundit lumen sapientiae, et per hoc lumen ex-
citat calorem amoris, (uo mentes sursum tra-
huntur, et Deo conjunguntur.

Hoc modo juxta S. Dionysium (de divinis
nominibus ¢. 4. p. 1.) in amore est perpetuus
circulus, et motus eircularis. Ex divina enim




216

luce procedit lumen in mentem creatam; ex
lumine procedit amor: hic rursus mentem in
Deum trahit, eamque illi unire, et in illum
transformare conatur, quasi volens creaturam
trahere in suum principium, unde processit.

Potest etiam hic circulus seorsim in utroque
actu considerari. Ex Deo enim procedit lu-
men; ex lumine visio vel cognitio, qua rursus
mens in Deum velati reflectitur. Simili modo
ex summo bono et pulchro, per lumen gloriae
clare viso in coelis, vel per lumen contem-
plationis hic in terris cognito, procedit amor
in mentem, qui eam rursus in Deum trahit.
Itaque est hic perpetua veluti a Deo egressio,
et perpetua in illum regressio.

CAPUT DUODECIMUM.
Conclusio.

Vides nunc, et quasi manu tangis, quisquis es
mysticae hujus theologiae amator admiratorque,
non esse volentis neque currentis, sed solius mi-
serentis Dei, qui ubi vult spirat, ad sublimitatem
istam rapi. Tanlae rei, qui vult, praecepta ira-
dat, quibus cum discipulos suos inslruzerit, viz
limen quod ingrediantur, oslenderit. Quis enim
ejus se rei magistrum profiteatur, quam solus

1
|
|
|
|
|
|
‘




ille Spiritus, qui spirituum ommnium creator esi,
divino suo illapsu manifestare potest? llle est,
qué in mortali hac vila terrestres facit Angelos,
quibus aeternae suae beatitudinis dulcedinem, pa-
lerna quadam benignitate praelibandam famili-
ariter exhibet. Disponere quidem se ad hoc ho-
mines possunt rerum terrenarum despicientia,
passionum animae edomatione, folius sensualis
hominis assidua mortificatione, ut tandem Sibi
mundoque mortui rerum omnium, quae Deus non
sunt, imagines animo excludant, eumque, si is id
dignetur, solum admittant. Sed ille, cui soli in
animas imperium est, el qui de stercore elevat
pauperem, efficere debet, ut cum principibus po-
puli sui ad divinas epulas mortalium mentes
adhibeantur. Auctor tamen noster, coelestis hu-
Jus ambrosiae quasi praegustator, nobis divinas
hasce considerationes praelibat; in quas si at-
lentum animum immiserimus, sperandum omnino
est fore, ut pater luminum, a nobis inchoatas de
suis perfectionibus cogitationes affectionesque, ad
sublimem conlemplationem benigne sit elevaturus.
Age igitur quisquis es, deliciare in Lessianis his-
ce saporibus et affectibus, quando et quanium
placet. Modo Deum, ut primum omnium prin-
cipium, submisse adora. Ut creatori, impensas
grates refunde. Ut conservatorem, ez animo
10




218

lauda. Ut infinito, intime congralulare. Ut in-
comprehensibilem, atfonitus admirare.  Alias
Deum licet invisibilem, tibi sisie praeseniem.
Licet ineffabilem, eloquere el zelare. Licel im-
mortalem, mortalis concupisce. Licel altissimo,
totus conjungere. Licel immensum , ampleciere.
Nova aulem vicissitudine, in illo bono increato sif
bonum 'tibi esse. In illa dulcedine conquiesce. In
illa pulchritudine suspensus haere. Illam sanctita-
tem aemulare. Inillam puritatem transformare. In
illa immutabilitate persiste. Illum patrem futuri
saeculi ama. Illa beatitudine fruere. His immo-
rare, in his esto, el cum voles, ab esse tuo cre-
ato defice, ac in esse tuum increatum et super-
essentiale, quod in idea tua, quam in divina
essentia et sapientia ab aeterno habes, (ransi.:
tunc teipsum esse invenies unum cum Deo, unam
essentiam, unam vitam, unam lucem, unam bea-
litudinem, unum spiritum, juzta id Apost. Joan-
nis: Quod factum est, in ipso vita erat. Ef
cum iterum voles, in immensitate dllius, velul
amplissimo oceano, te immerge ac perde. In
infinitate, quae lotam essentiarum ommium mul-
litudinem eminenter complectitur, ad nihilum te
redige. In bonitate colliquesce. Ad invisibilem
lucem persiringere caligine. In altitudine, qua
super te elevatus is est, qui intra le est, solitu-




219

dinem obstupesce. Denique in illius pulchritu-
dinem, majestatem et beatitatem ita rapere, ui
leipsum non amplius sentias, aul nil ullra velis,
praeter solum Deum, in quem tibi transformatus
videare.

CONSIDERATIONES VIAE UNITIVAE,

PRO PERFECTIS.
Documentum.

Perfectis congruere potest adhortatio Tridentini
Sess. 6. cap. 16, cui titulus de fructu justifi-
cationis; ubi sic monet: Hac igitur ratione, per
viam nimirum purgativam, et illuminativam Su-
pradictam, justificatis hominibus, sive acceptam
gratiam perpetuo conservaverint, sive ammis-
sam recuperaverint, proponenda sunt Apostoli
verba: (1. Cor. 15.) Abundate in omni opere
bono, scientes quod labor vester non est in-
anis in Domino. Deinde confirmat: Non enim
injustus est Deus, ut obliviscatur operis vestri,
et dilectionis, quam ostendistis in nomine ipsius.
(Ad Heb. 6.) Et paulo post: Atque ideo
bene operantibus usque ad finem, et in Deo
sperantibus proponenda est vita aeterna, etc.

Unde colligo duo haec in praesentia perfectis,
juzta Tridentinum el Apostolum, proponenda.: in

10=




220

primis abundantiam actuum bonorum; deinde aspi-
rationem ad beatissimam Dei fruitionem, et la-
borum ommnium optatissimam quietem. Ceterum
ad ulrumque consequendum, auwilio erunt sequen-
les cum wvariis virtutum mazimarum affectibus
considerationes.

CONSIDERATIO L

De Deo, quatenus est primum rerum omnium
principium.
Affectu infimae adorationis.

Deus dicitur primum principium respectu
omnium et singularum creaturarum. Omnis
enim res creata, quantumvis a mulilis causis
dependeat, (sicut patet in plantis et animali-
bus, et rebus arte factis) ultimo tamen redu-
citur in illam, tanquam in primam omnium
causarum causam.

Dicitur autem primum principium, 1. quia
antiquissimum. Nihil enim ante ipsum, aut cum
ipso ab aeterno fuit, quod sit causa rerum;
sed quaecunque sunt aliae rerum causae seu
principia, sunt infinito tempore posteriora.

2. Quia primum dignilate, utpote supremum,
cum nihil supra ipsum esse possit, a quo ipse
potuerit accipere ut esset rerum causa, nemo




221

illi vim faciendi contulit ; nemo modum faciendi
ostendit, aut ideam exhibuit; nemo suasit ut
faceret; nemo finem proposuit; nemo juvit,
aut cooperatus est: sed haec omnia a seipso
habuit, et per se praestitit. Ipse ex se ha-
bet infinitam potentiam, quidvis extra se, et
intra se fabricandi; ipse a se omnem artem
et sapientiam, et ideam omnis operis conce-
ptibilis; ipse a se omne consilium et inclina-
tionem ad opus condendum habet; ipsemet est
finis totius operis: ipse solus per se, nemine
cooperante, aut materiam subministrante, sine
ullis instrumentis, omnia fecit.

3. Dicitur primum principium, quia omnium
principiorum ipse est principium, et omnium
causarum causa; idque triplici modo: nimi-
rum ut efficiens, ut finis, ut ezemplar. Cum
enim sint quinque causarum genera, materia,
forma, efficiens, exemplar, finis; ipse ftriplici
modo jam dicto omnium causarum est causa
et principium.

Rerum enim corporalium maleria suam spe-
ciem et indolem, suam proportionem, ordinem
et aptitudinem ad formam recipiendam, et ad
aliquid tertium simul cum illa constituendum,
ab ipso habet.

Omnis quoque forma rei corporeae suam




222

speciem, et ordinem essentialem ad materiam
certo modo dispositam, ut ei substantialiter
uniatur, ab ipsius sapientia et potentia accepit.
Omnis proportio et consensio, mutuus ille amor,
mutua penetratio, connexio, cohaesio, et com-
plexio inler materiam et formam, inter objecta
et accidentia, inter substantias et omnia illa-
rum ornamenta, ab ipso sunt excogitata, in-
stituta, ordinata, et omnem vim suam obtinent.

3. Omnis etiam causa efficiens, omnisque vir-
tus operativa in Angelis, hominibus, animali-
bus, plantis, et ceteris rebus, ab ipso est in-
stituta, formata et communicata, suamque spe-
ciem, ordinem, et modum habet. Unde est
principium omnis principii, seu causae effec-
tricis.

4. Omnis quoque causa exemplaris, omnisque
conceptio et ars omnium artificum, qui arte
aliquod opus faciunt, ab ipso est; cum ipse sit
auctor omnis intellectus et illustrationis, con-
ceptionisque intellectualis.

5. Denique ipse est auctor omnis causae
finalis; quatenus omnis finis quem homo vel
Angelus (qui soli proprie ob finem agunt) in-

tendit, suam bonitatem, suavitatem, commodi-

tatem et excellentiam, ob quam appetitur, ab
ipso habet. Similiter omnis finis, ob quem




223

reliqua omnia operantur et agunt, ab ipso est
institutus. Itaque ipse est principium omnis
principii, supra omne principium, et causa om-
nis causae supra omnem causam. Unde saepe
a Dionysio vocatur supra principiale principium.
quibus verbis non tantum significatur ipsum
esse principium omnium principiorum ; sed mo-
dum ipsius causandi esse longe altiorem, et
omnino independentem ab omni alio principio.

6. Quia cum omne illud principium et om-
nis causa secundum suum esse, et secundum
omnem causandi rationem, ab ipso essentia-
liter dependeat; ipse tamen dependet a nullo,
sed est principium omnium, omnino indepen-
dens, infinite supra omnia principia elevatum.

Itaque ez ipso, per ipsum, et in dipso Ssunt
omnia, ad Rom. 11. Ez ipso, quia ex seipso,
tamquam originali - seu radicali omnium idea,
omnia ab aeterno mente concepit. Per ipsum,
quia solus, nemine adjuvante, omnia in tem-
pore condidit. In ipso, Graece, propler ipsum,
vel ad ipsum, quia ipse omnium finis, cum ad
ejus gloriam condita sint omnia.




224

PRECATIO. 1
Ad Deum wt rerum omnium principium.

Ex lib. 3. de Perfect. cap. 4.

Tw principium absque omni principio. Tu
omnium principiorum in omni genere, specie, in-
diiduo, fundamentale principium.

Tu omnis motionis tam spiritalis quam cor- t
poralis prima et suprema origo. Nihil enim
fit visibiliter in hac totius creaturae veluti
amplissima republica, quod non ab invisibili
aula summi imperatoris, secundum ineffabilem
distributionem donorum et gratiarum, praemi-
orum et poenarum, bonorum et malorum, et
ceterarum hujus vitae vicissitudinum, vel ju-
beatur, vel permittatur.

Apud te rerum omnium mutabilium immuta-
biles sunt rationes, et omnium temporalium ae-
ternae stant origines. Semel ante saecula om-
nia statuisti de omnibus, semel dixisti; et ex vi
hujus statuti promuntur et dispensantur sae-
cula, et quae per saeculorum decursum suis
momentis et locis in lucem veniunt. Ordo
temporum apud de sine tempore est; nec ali-
qua tibi sunt nova, qui jam ab aeterno fecisti
omnia quae futura sunt. Fecisli, inquam, in
praedestinatione tua, in decreto tuo jubente




225

vel permittente, et in praesentia tua ineffabili
omnia intuente ut praesentia.

Apud te est omnis boni plenitudo, prae-
existens et anticipata ante omnia saecula, cui
nulla accessio, nulla fieri potest detractio. Si-
mul habes ab initio quidquid per infinitum
saeculorum decursum accedere potest; nec
quidquam potes amittere, quia per essentiam
tuam habes, et es omnia.

Hoc primum, hoc postremum a te submississime
flagito, ut prima mea in rebus ommibus cogitatio
incipial a le, el postrema finialur in le. Tu- sis
principium meum; lu Sis finis meus. Tu sis mi-
hi in omnibus Deus meus, el omnia. Amen.

CONSIDERATIO 1L

De Deo crealore.
Affectu grati animi.

Crealor dicitur: 1. quia sua infinita sapien-
tia ab aeterno infinitos mundos cum omni or-
natu et omnibus rebus ad singulos pertinenti-
bus distinctissime, et cum infinita luce conce-
pit, et in mente sua formavit; et ex infinitis,
qui menti ipsius objiciebantur, hunc mundum,
relictis ceteris, libere elegit; et ab aeterno
firmiter constituit illum, cum suis Angelis, et

10 = w




226

duobus primis hominibus, reliquoque apparatu,
post infinita saecula, in certo temporis puncto,
et sex dierum sequentium intervallo, et in de-
finito immensitatis spatio creare, formare, dis-
ponere, perficere; omnium rerum mensuris,
formis, viribus, partibus distinctissime et im-
mutabiliter mente conceptis, descriptis, ac de-
finitis.

2. Quia ex vi illius aeterni decreti, post in-
finita saecula, in puncto temporis, et spatio de-
finito, mundum ex nihilo, infinite infra se, solo
verbo potentissime condidit, et conditum, eo-
dem influxu mirabiliter continuato, in eodem
spatio immobiliter conservat, et continet in
sua natura ac statu in omnem aeternitatem :
cujus influxus in res ommes adeo potens est,
ut nihil possit perire, nisi ipse suum influxum
subtraxerit; quod nunquam facit, nisi aliqua
alia causa id postulaverit: ut cum ratione pec-
cati subtrahit influxum, quo conservabat do-
num gratiae habitualis; vel ad praesentiam
contrarii (ut hoe in statu mutabili esse possit
actio et passio) subtrahit influixum quo con-
servabatur contrarium; vel pereuntibus per
mutuam actionem dispositionibus necessariis,
subtrahit influxum quo conservabatur anima
plantae, vel animalis, ete.




2217

Multa sunt in hoc opere admiratione digna.
Primo, quod decretum, cujus vi conditus est
mundus, infinito tempore antecesserit execu-
tionem, nec nisi post infinita saecula secuta
sit mundi creatio. Secundo, quod sicut Deus
mundum in hoc temporis momento, et in hoc
spatio condidit, ita potuisset in quovis tem-
poris infinito puncto, et spatii immensi inter-

vallo ipsum condere. Tertio, quod in Deo per
tantam molitionem nulla facta sit mutatio.
Quarto, quod res tam multae et variae, tam
firmae et solidae, tam magnae et validae, re-
pente ex nihilo extiterint. Ubi etiam adver-
tendum est dupliciter creationem spectari pos-
se. Primo, ut est quidam ascensus vel edu-
ctio rei a non esse ad esse, quasi antea la-
teret in suo nihilo, deinde extraheretur omni
potentia Conditoris ad esse. Secundo, ‘ut est
quidam descensus vel emanatio rei ex omni-
potentia Conditoris (ubi antea eminenter, tam-
quam in radice, et ut in idea, continebatur)
in suum esse formale et actuale; sicut lumen
dicitur emanare a sole, calor ab igne, species
visibiles ab objectis, imago ab arte artificis,
ete. Omitto alia multa, quae accurate consi-
deranti possunt facile occurrere.




PRECATIO.

Ad Deum crealorem.
Ex lib. 9. de Perfect. cap. 5.

O quam suavis et benignus est, Domine, in
omnem creaturam spiritus tuus! Tu enim cum
nullius indigeres, tibi ipse sufficientissimus,
omuia ex nihilo condidisti, ut singulis, pro ca-
ptu cujusque, bonitatis tuae dulcedinem, et pul-
chritudinis tuae specimen impertires. Non com-
modi aut utilitatis tuae causa ea fecisti, sed
ut ipsis esset bene, ut ipsa pro modulo suo
de bonis tuis participarent, et benignitatis
tuae gustarent fructum.

Itaque a te omnia ex abysso sui mihili
excitantur, accipiunt esse adeo omnibus ama-
bile, accipiunt speciem et pulchritudinem, ap-
petitum boni et fugam mali, vires et functi-
ones, impetus et modus, situm et ordinem,
perfectionem et terminum. Singulis enim do-
nas, quod cuique commodum et amabile. Ani-
mantibus etiam sensum boni et jucundi multi-
plicem largiris et beatitudinis quandam umbram
et extremam resonantiam.

Hinc omnia te laudant, tacitisque vocibus
tibi sacrum hymnum pangunt, quo tuam po-
tentiam, sapientiam, bonitatem, et providentiam




229

clarissime celebrant. Coeli enim enarrant glo-
riam Dei, el opera manuum ejus annuniial fir-
mamentum. Dies diei eructat verbum, et now
nocli indical scientiam. Non sunt loquelae, ne-
que sermones, quorum non audiantur voces o~
rum. Sed longe excellentius in nostro genere
haec benignitas tua elucet. Tu enim nos ad
imaginem et similitudinem tuam condidisti, vul-
tus tui charactere nobis impresso, intellectu,
memoria et voluntate instruxisti, quibus capa-
ces divinitatis, gloriae, et beatitudinis tuae
effecti sumus; divinis praesidiis et ornamentis
ad haec tanta bona promerenda et consequen-
da cumulasti; Angelos in tutelam et directi-
onem assignasti; denique totum mundum, cum
omnibus bounis et opibus suis, in domicilium et
solatium nostrum fecisti, et nobis tradidisti.
Quid his beneficiis majus, hac benignitate ad-
mirabilius cogitari possit? praesertim cum eo
consilio haec omnia feceris, ut nos in divinum
statum eveheres, et beatitudinis tuae participes
efficeres.

Benedic anima mea Domino, el omnia quae
intra me sun® nomini sanclo ejus. Benedic ani-
ma mea Domino, et noli oblivisci omnes relribu-
tiones ejus. Amen.




De Deo

Conservator
pro cujusque

CONSIDERATIO 1V.

conservalore rerum ommnium.

Affectu laudis divinae.

dicitur, 1. quia rebus omnibus,
capacitate et gradu, tribuit ne-

cessaria adminicula, quibus se conservent, tum

ab interitu, tum ab omni nocumento: unde vi-

dere est non solum in hominibus, sed etiam

in omnibus

animalibus,

Omnibus enim insita a
industria ad prosequenda sua commoda, et vitan-

da noxia.

quantumvis vilibus.
conditore quaedam

Idem cernitur in plantis, et rebus

inanimis, etiam in elementis; etsi in rebus in-
animis obscurius.

2. Quia assiduo et substantifico influxu in
res omnes influit, ut earum essentia conserve-
tur; sine quo influxu statim extinguerentur,
evanescerent, et in suum nihilum relaberentur,
(quantumvis per se videantur magnae, firmae,

solidae.

Singulae enim res creatae, etiam An-

geli et coeli, nihil sunt aliud quam terminus
operationis et influxus divini, non extrinsecus,
sed intrinsecus; sicut lumen diffgsum per mun-
dum est terminus illuminationis seu operati-

onis solis.

Unde nullam habent soliditatem,
nisi ab influxu divino, qui pendet a libera vo-




luntate Dei, qua velit, vel non velit, eum in-
fluxum suum continuare. IHing fit, ut nulla res,
in quam Deus statuit suum influxum continuare,
possit perire, aat vi ulla interimi.

Porro hic influxus nihil est aliud, quam quae-
dam continuatio creationis, vel operatio crea-
tioni aequivalens. Unde, ut sancti Patres af-
firmant, non minoris wvirtutis est mundum con-
servare, ne in nihilum relabatur, quam eundem
ex nihilo producere.

3. Quia statuit mundum, Angelos, et homi-
nes in aeternum conservare, influxum suoum
substantificum immutabiliter continuando.

PRECATIO.

Ad Deum conservalorem.

Ex lib. 10. de Perfect. cap. T.
Figmentum tunm sumus omnes, et opus ma-
nuum tuarum; tu plastes et fictor noster: quid-
quid sumus, possumus, habemus, a te accepi-
mus; tua sunt omnia, qui omnium es artifex
et inventor. Omnia de nihilo extraxisti, ex
profundo tenebrarum, et abysso non-entis.
Suspendisti ea in esse, in lumine vultus tui,
ut singula juxta species et formas suas ful-
geant mentibus nostris, tuamque majestatem




232

insinuent. Sed quia suopte nutu et ex se, in
nihilum, unde educta sunt, propendent, non
satis est id semel esse factum, sed assidue
manu tua teneri, et substantifico influxu tuo
foveri opus habent, ut beneficium, quod semel,
cum esse inciperent, acceperunt, omnibus mo-
mentis rursus accipiant. Sicut pondus in adére
suspensum assidue teneri debet, et si vel ad
ictum oculi dimittatur sibi, deorsum ruit: ita
tota creaturarum universitas, omnipotenti dex-
tera tua continue in esse et natura teneri de-
bet; et si vel ad momentum laxaveris manum
tuam, statim in nihilum suum corruet, et ve-
lat umbra peribit.

Igitur benedicile omnia opera Domini Domi-
no.: laudate et superexvaltate eum in saecula.
Sed quare? Non lantum quic ipse dizit, el fa-
cla sunt; ipse mandavil, et creala sunt: verum,
quia continuo dicit, el continuo fiunt; quia conti-
nuo mandat, et continuo creantur. Benedicife
ergo cenlesies millies omnia creata Domino;
quia centesies millies omnium crealor est Domi-
nus. Amen.




CONSIDERATIO V.

De infinitate Dei.

Affectu congratulationis, et gaudii de bonis Dei.

Deus ratione essentiae est infinitus, non so-
lum in aliquo genere perfectionis, ut in rati-
one potentiae, sapientiae, sanctitatis, justitiae,
misericordiae, etc. sed absolule in omni genere
perfectionis; atque adeo in toto genere entis.
1. Tamquam causa foecunda, in qua tota entis
amplitudo (quae infinitas omnium generum spe-
cies, et singularum specierum infinita indivi-
dua complectitur) eminenter existit, ac proin-
de omne id, quod intellectu angelico, vel etiam
divino per modum entis concipi potest. Unde
a S. Gregorio Nazianzeno Deus dicitur esse
pelagus essentiae immensum. Ibi infiniti mundi,
infinitae species Angelorum sine fine sursum
excurrentium, infinitae nationes populorum, in-
finitae species animalium, infinitae species ac
varietates plantarum, metallorum, lapidum, gem-
marum, infinitum aurum et argentum, infinitae
magnitudinis uniones et omnis generis lapi-
des pretiosi, infinitae species colorum, pi-
cturarum, symphoniarum, odorum, saporum et
delectabilium carnis sensusque tangendi. Ibi




234

infinitae regiones et urbes, infiniti campi et
silvae, infiniti agri et horti, infiniti montes et
fontes, infinita maria et flumina, infinita palatia
et templa: infinita omnis generis supellex, om-
nem superans aestimationem. Denique quid-
quid pretiosi, pulchri, splendidi, delectabilis
mente concipi potest, ibi' continetur et possi-
detur copia infinita. Haec enim omnia et in-
finita alia, quae nulla mens creata concipere
queat, ita in divina essentia, sapientia et om-
nipotentia existunt, et lucent menti divinae, ut
unico nutu voluntatis suae possit ea in quan-
tavis multitudine et magnitudine, foris produ-
cere. Unde qui Deum possidet, et illa omnia
possidet, illisque in Deo altissimo modo fruitur.

2. Dicitur absolute infinitus: quia ipse solus
per se, omnibus illis infinitis, quae in ejus essen-
tia, sapientia, potentia, eminenter continetur, eti-
amsi actu foris existerent, est infinite excellen-
tior, sublimior, major, pulchrior, amabilior. Imo
omnia illa simul sumpta et considerata, sunt
instar nihili in comparatione divinae excellen-
tiae. Unde qui Deum possidet, eoque fruitur,
incomparabiliter magis gaudet ejus solius pos-
sessione, quam si omnia illa extra Deum pos-
sideret , et omnium illorum pulchritudine, splen-
dore, gloria, commoditate frueretur. Deus




235

enim illi est instar omnium, et infinite amplius
quam illa omnia.

Ex eo quod Deus sit infinitus secundum essen-
tiam, consequens est, ut ipse quoque necessa-
rio sit iofinitus secundum omnem rationem
perfectionis, quae ipsi competit: nempe secun-
dum magnitudinem, potentiam, sapientiam, san-
ctitatem, benignitatem, misericordiam, justitiam,
pulchritudinem, ete. Ratio est 1. quia essentiae
infinitae non congruunt ejusmodi perfectiones
nisi in gradu et perfectione infinita. Debent
enim esse commensae et adaequatae ipsi es-
sentiae, ex qua nostro modo concipiendi quo-
dammodo videntur manare. 2. Quia per uni-
cam simplicissimam formam omnino infinitam
et illimitatam Deo competunt istae perfectiones:
non enim sunt verae proprietates ex essentia
promanantes ; sed sunt ipsamet essentia divina
per se subsistens, a nobis inadaequate con-
cepta, ac proinde una simplicissima deitatis
forma.

Quomodo autem singulae perfectiones in suo
genere duplici ratione sint infinitae, nempe
intensive, seu quasi intensive, et objective,
et utroque modo Deus illa a se, et non ab ali-
quo alio habeat, alibi explicatum est.




PRECATIO.
De infinitate Dei.
Ex lib. 1. de Perfect. cap. 7.

Domine Deus meus, Deus magne et terribi-
lis, Deus immensae majestatis! 'Tu pelagus
infinitum essentiae, bonitatis et beatitudinis,
omne esse et omne bonum in te concludens,
et ab aeterno eminenter anticipans, et prae-
babens, tamquam fons totius entitatis. Tu fun-
damentum possibilium omnium, esse superessen-
tiale omnium quae sunt, et quae non sunt: si-
ne (uo non solum nihil potest esse actu, sed
nec potestate, nec ullam habere rationem con-
ceptibilem, vel intelligibilem. Tu omnium prin-
cipium, omnium finis, omnium conditor et for-
mator, omnium sustentaculum, omnium locus,
omnium aevum, duratio, terminatio , ordinatio,
connexio, -concordia, consummatio. In te omne
bonum Angelorum pariter et hominum, atque
totius naturae, quae est, et quae non est. In
te omnis gloria et dignitas, omnes divitiae et
thesauri, omnes voluptlates et consolationes,
omnes deliciae, omnia gaudia, omnes beatitu-
dines. Tu Deus meus et omnia mea, Deus
cordis mei et pars mea, Deus in aeternum.




237

CONSIDERATIO V.
De incomprehensibilitate Dei.
Affectu admirationis.

Dicitur incomprehensibilis quadruplici rati-
one, 1. intellectus; quia nulla creatura, etiam
cum lumine gloriae, quantumvis magno, potest
illum comprehendere, hoc est, ita illum co-
gnoscere, ut nihil ipsius lateat intuentem, seu
cognoscentem: semper enim infinita, imo infi-
nities infinita restabunt, quae distincte non co-
gnoscentur, seu concipientur, nempe infinitae
rerum notiones et conceptiones, infinitae re-
ram complacentiae, ut ad res possibiles ter-
minantur, infinita decreta, praesertim conditio-
nata, infiniti modi, quibus essentia divina est
imitabilis. Et quamvis haec omnia a mente
creata in Deo distincte viderentur per lumen
aliquod gloriae, quale est lumen animae Chri-
sti; (quod omnino est impossibile) adhuc ta-
men Deus proprie, et perfecte non compre-
henderetur: quia illa cognitio claritate non
adaequaretur essentiae divinae, nec per eam
cognosceretur Deus tam perfecte et clare, quam
est cognoscibilis; sed infinite ab hac claritate
deficeret, cum sit finita. Unde ei non adae-
quaretur, nec esset perfecte comprehensiva;




238

sed solum secundum quid: nempe quoad mul-
titudinem objectorum, non quoad claritatem
et perfectionem cognitionis.

Dicitur etiam incomprehensibilis inlellectu, alia
ratione : nimirum, quia nullus intellectus crea-
tus quantumvis sublimis, potest viribus naturae
illum attingere, ita ut illum eclare videat aut
cognoscat, sicut in se est; sed quantumvis men-
te ascendat in altum, semper infinite aberit ab
ejus clara cognitione.

2. Est incomprehensibilis affectu: quia nulla
mens creata potest illum-amare, honorare, ae-
stimare, laudare, revereri, quantum dignus est.
Sed ipse omnem amorem, honorem, aestima-
tionem, laudem, reverentiam omnis creaturae,
etiam omnium Beatorum, infinite superat. Ec-
clesiastici 43, v. 30 et sequentibus.

3. Est incomprehensibilis loco: quia cum sit
immensus, nullo spatio, quantumvis magno,
concludi potest.

4. Est incomprehensibilis tempore. quia cum
sit aeternus, est ante omnem  durationem con-
ceptibilem, et quidem saeculis infinitis. Simi-
liter est post omnem durationem conceptibilem
saeculis infinitis.




239

PRECATIO.
Ad incomprehensibilitatem Dex.
Ex lib. 2. de Immorlalitale animae, cap. ult.

In te, et ex te, et per te, et ad te sunt
omnia, et tu supra omnia. Omni enim magni-
tudine tu diffusior, omni aeternitate anti-
quior, omni potentia fortior, omni luce cla-
rior, omni pulchritudine gratiosior, omni vo-
luptate dulcior, omni honore sublimior, omni
secreto interior, omni altitudine celsior, om-
ni profundo inferior. Tu summus simul et
optimus, potentissimus et benignissimus, mise-
ricordissimus et justissimus, secretissimus et
praesentissimus, pulcherrimus et fortissimus,
stabilis et incomprehensibilis, immutabilis et
omnia mutans: nunguam novus, nunquam ve-
tus, innovans omnia, et in vetustatem deducens
superbos, et nesciunt; semper agens, et semper
quietus, omnia creans, nutriens et perficiens,
omnia portans, implens et protegens, omnibus
superior et inferior, interior et exterior: su-
perior per gubernationem, inferior per susten-
tationem: interior per penetrationem, exterior
per circumdationem.

Quis sicul Dominus Deus noster, magnus el
laudabilis nimis? Tu neque loco lerminari, ne-




240

que tempore circumscribi, neque inlellectu capi,
neque affectu prehensari, neque ab ullo hominum
vel Angelorum satis aestimari, satis amari, satis
laudari potes. Quis sicut Dominus Deus noster?

CONSIDERATIO VI
De invisibilitale Dei.
Aflectu praesentiae divinae.

Immortalitati conjungit Apostolus invisibilita-
tem, cum ait: Regi saeculorum immortali, et
invisibili, soli Deo, honor et gloria. 1. ad Ti-
moth. 1.

Dicitur énvisibilis 1. quia nullis oculis corpo-
reis videri potest, nimirum prout est in se.
Quia res omnino spiritualis, est extra objec-
tum visus corporalis.

2. Dicitur invisibilis, quia a nullo intellectu
creato vi luminis naturalis clare, ut est in se-
ipso, videri potest, neque ullus intellectus est
possibilis, qui id viribus naturae possit. Hoc
modo invisibilis est omni creaturae, et soli
sibi visibilis ac notus. Et sic videtur Apostolus
Deum vocare invisibilem, loco jam allegato.

3. Dicitur énwvisibilis, quia etsi a mente cre-
ata per lumen gloriae aliquo modo clare vi-
deri possit, non tamen visione comprehensiva,




241

quanihil lateat videntem. Omnis enim visio Bea-
torum infinite abest ab-ipsius visione comprehen-
siva, et ipse infinite omnem illorum visionem su-
perat. Hoc modo quidam Patres dicunt Deum
omni creaturae invisibilem et ignotum, et sibi
soli notum ac visibilem.

PRECATIO.

Ad invisibilitatem Dex.
Ex lib. 2.. de Perfect. cap. 4.

Ut quid errat anima mea, Domine Deus, quae-
rens le ewlerius, qui es interius; et quid multum
laboro quaerens te exitra te, cum tu habitas in
me, si tantum desiderem te!  Circumivi vicos el
plateas civitatis hujus mundi quaerens le, et non
inveni; quia male quaesivi te foris, qui es inius.
Ah! quoties misi nuntios omnes el sensus exle-
riores ut quaererem le, et non inveni, quia male
quaerebam te: tu enim inius es, et tamen ipsi
ubi intraveras, nesciebant.

Converte, obsecro, cor meum ad te intror-
sum in fundum animae meae, ubi silente crea-
turarum strepitu, et importunarum cogitationam
cessante tumultu, tecum commorer, te semper
praesentem cernam et amem et venerer, et
vocem tuam audiam, tibi miserias exilii mei

11




242

exponam,. et solatium apud te inveniam. Nun-
quam praesentiae tuae me capiat olivio, lux
mea, dulcedo animae meae: nunquam oblivis-
car tui, sed semper quocunque me converto,
mentis' meae oculis obverseris. Totus ubique
praesens es, et radios praesentiae {uae diffun-
dis per singula. Sicut enim invisibilis anima
in hominibus se foris aperit per motus et ope-
rationes, quae exterius parent in corpore, sic
ut ipsius praesentiam clare cognoscamus: ita
tu, qui omnium es vita supervitalis, et omniom
esse superessentiale, te satis manifeste prodis
per ipsam creaturarum speciem, in qua elucet
admirabilis sapientia et potentia tua. Quid
enim aliud est omnis creatura, quam impressio
quaedam et imitatio aeternorum conceptuum
mentis tuae? Tu enim sigillum primaevum et
universale, creatura vero veluti forma ex im-
pressione sigilli resultans: non in solida aliqua
materia, quae detracto sigillo valeat speciem
retinere sed quasi in fluxa et evanida, in nihi-
lo. Unde ne ad momentum quidem constare
potest, si sigillum absit: sed assidua praesen-
tia et impressione est opus. Agnoscam igitur
praesentiam tuam in omnibus, qui in singulis
delitescens, esse et speciem omnibus assidue
suppeditas. Amen.




CONSIDERATIO VII.
De ineffabilitate Dei.

Affectu amoris et zeli.

Ineffabilis dicitur, 1. quia nullis verbis, nul-
lis sermonibus exprimi potest prout in seipso
est; etiamsi tot libri scribantur, quot etiam
totus mundus capere non posset.

2. Quia non solum nullis verbis externis re-
praesentari potest; sed etiam quia nulla mens
creata absque lumine gloriae potest illum, ut
est in se concipere, ac proinde nec verbis in-
ternis illum sibi vel aliis repraesentare. Om-
nis enim conceptus mentis creatae quo illa
Deum absque lumine gloriae concipit, infinite
abest a genuina ejus repraesentatione. Unde
infinite melius est- unum verbum, quo Beati
Deum sibi in mentibus suis repraesentant, et
exprimunt, quam omnis sapientia hominum et
Angelorum. ‘Hoc modo non est ineffabilis Bea-
tis, sed nobis, et angelicae naturae, extra
beatitudinis statum.

3. Ineffabilis dicitur, quia adeo est sublimis,
infinitus, et immensus, ut neque a Beatis per
lumen gloriae adaequate, seu comprehensive
ullo verbo mentis exprimi, aut repraesentari

11 *




244

possit, sed solum a seipso: et hoc modo est
ipsis etiam Beatis ineffabilis.

PRECATIO.
Ad ineffubilitatem De;.

Ex lib. 2. de Immortalilate animorum, cap. ult.

O ineffabilis Deus, quis potest de le loqui, et
quis polest silere de te? Da aliquid fari, Deus
meus, qui linguas infantium facis esse disertas,
el aperis ora mutorum.

Quam mire et benigne nobiscum agis, o infinita
majestas! Tu solem tuum oriri facis super bo-
nos et malos, et pluis super justos et injustos.
Tu in perduelles, qui leges tuas proculcant, no-
men tuum blasphemant, providentiam pernegant,
Ecclesiam oppugnant, copiose thesauros tuae
bonitatis effundis, omnibus hujus vitae copiis
eos locupletans, et ad poenitentiam, ut etiam
aeternorum participes fiant, invitans. Quaeris
nos, cum nihil desit tibi. Amas, nec aestuas:
zelas, et securus es: irasceris, et tranquillus es:
poenitet te, non doles: opera mutas, et non
mutas consilium. Nunquam inops, et gaudes
lucris : nunquam avarus, et usuras exigis. Red-
dis debita, nibil debens; donas debita, nihil
perdens. Et quid dicimus, Deus meus, vita



245

wea, lumen et dulcedo cordis mei? quid
dicimus, cum de te loquimur; qui supra om-
ne eloquium ineffabilis, supra omnem mentem
incomprehensibilis? Sed hoc ipsum de te di-
cendum et cognoscendum erat, te omni elo-
quio et cogitatione esse praestantiorem. Vae
omnibus qui ignorant te! Vae, vae omnibus,
qui cum norint te, non serviunt tibi, non ser-
vant sanctissimas leges tuas! Vae, vae, vae

~omnibus, qui oppugnant, vel contemnunt (ut

faciunt haeretici et atheistae) salutarem doctri-
nam, quam per Filium revelasti, et per spon-
sam ejus Ecclesiam Catholicam nobis propo-
suisti! Tu qui fons es omnis boni, lucem mi-
serationum tuarum super miseras istorum om-
nium mentes effunde, ut advertant caecitatem
et errores suos; ut videant aeternae salutis
discrimen, quod certissime illis impendet; ut
amplectantur lucem doctrinae tuae, quam per
Ecclesiam omnibus proponis, et sic illuminati
tuam majestatem ac providentiam agnoscant,
timeant, ament, laudent, venerentur, et hic pro
{empore hujus vitae, et postea in omnem ae-
ternitatem. Amen.




246

CONSIDERATIO VIIL

De immortalitale Dei.
Affectu aspirantis' ad bonum immoxrtale.

Immortalis dicitar, 1. quia cum ita sit sim-
plex substantia per se subsistens, non potest
ullo modo mori per dissolutionem, sicut homo
moritur, quando anima solvitar a corpore.
Verum haec immortalitas est Deo communis
cum omnibus naturis simplicibus per se sub-
sistentibus: quae quia simplices sunt, non pos-
sunt dissolvi in partes essentiae; et quia per
se subsistunt, non pendent ab aliquo subjecto,
ad cujus interitum vel alterationem debeant
perire, sicut omnes animae seu vitae tam ani-
malium quam plantarum, corpore destructo de-
bent perire, quia separatae a subjectis, nallam
possunt habere functionem, ac proinde illis
non est debita conservatio.

2. Dicitur proprie immortalis, quia natura
sua talis est, ut nullo modo possit desinere
esse, aut amittere vitam suam. Cetera vero
omnia natura sua talia sunt, ut omnem vitam
suam, et naturam, et totum esse suum possint
amittere, unde Apostolus ad Timoth. 6. qui so-
lus habet immortalitatem. Ratio est: quia cum
Deus sit ens primum, summum, et fundamen-




247

tum omnium, non potest ullo modo esse depen-
dens ab aliquo alio, ac proinde non potest de-
sinere esse, aut amittere vitam per subtractio-
nem influxus, seu dependentiae ab aliqua cau-
sa. Itaque natura sua est omni modo immor-
talis. Cetera vero omnia (etiam Angeli et Be-
ati, quorum natura et vita videtur maxime
immortalis) cum natura sua dependeant ab as-
siduo Dei influxu, quo ipsa cum tota sua vita
naturali et beata creantur, formantur et con-
servantur, etiam natura sua talis sunt condi-
tionis, ut possint amittere vitam utramque, et
desinere esse, Deo, qui illa libere conservaf,
influxum suum subtrahente. Unde Angeli, etsi
a philosophis et theologis scholasticis abso-
lute dicantur natura sua immortales, eo quod
nihil in se habeant quod possit illis mortem
adferre, et quia nulla res creata potest illos
perimere, cum sint naturae simplices per se
subsistentes: tamen a SS. Patribus dicuntur
natura sua esse mortales, et sola Dei benigni-
tate ac gratia immortales. Ubi gratiam vo-
cant liberum et gratuitum Dei influxum, quo
paturam eorum conservat: qui tamen, quia na-
turae eorum est debitus, non est supernatura-
lis, sed naturalis. Dicitur autem gratuitus,
quia non est ex meritis ipsorum, sicut et crea-




248

tio gratuita est. Itaque sunt natura sua im-
mortales respectu potentiae creaturarum, et
sunt natura sua mortales comparatione ad po-
tentiam divinam.,

3. Dicitur immorlalis, quia prorsus immuta-
bilis: ita ut non solum non possit amittere vi-
tam, sed nec quidquam aliud eorum quae ipsi
insunt; non enim potest ei quidquam detrahi,
vel de majestate et magnitudine, vel de glo-
ria et gaudio, vel de luce et sapientia, vel de
pace et tranquillitate animi, vel de affluentia
bonorum omnium. Nihil etiam in consiliis et
decretis ejus immutari intrinsecus in mente
ipsius potest. Quod si vel minima immutatio
in ipsum cadere posset, jam non esset immor-
talis quoad omnia; nam in omni mutatione,
qua aliquid amittitur, veluti mors quaedam, se-
cundum id quod amittitur, intervenit.

PRECATIO.

Ad immortalitatem Dei.
Ex lib. 7. de Perfect. cap. 3.

0 quando mortale hoc induet immortalilatem,
et corruptibile hoc incorruplionem? Vere cor-
pus quod corrumpitur aggravat animam, nisi tu,
Domine, subleves nos; el spiritus tuus promptus



249

erigal hanc carnem infirmam. Acue, Domine,
desiderium meum ad immortalia bona, el animum
redde rebus infimis alliorem.

Trahe mentem meam ad te, o bonitas im-
mensa: adstringe eam tibi supra creata omnia
vinculo insolubili, nexu amoris aeterno. Quid
enim quaeram aut optem extra te, qui omnis
boni es plenitudo et fons et finis et suavitas,
omni bono melior et excellentior? Ergo ce-
teris neglectis semper te cogitem et amem,
tibi inhaeream, et in te commorer, te laudem
et benedicam, et omnes vires animae meae,
omnisque vita mea serviat tibi. Vilescant mi-
hi omnia transitoria propter te, et chara mihi
sint omnia tua, et tu, Deus meus, supra omnia.
Perfice me secundum altissimum beneplacitum
tuum in cognitione et amore tui, et transfer
me totum in teipsum, ut unus tecum spiritus
efficiar. = Amen.

CONSIDERATIO IX.
De altitudine Dei.

Affectu unionis cum Deo.

Deus dicitur exzcelsus et altissimus: 1. ut
causa omnis celsitudinis et sublimitatis, quae

est in rebus creatis; sive ea sit ratione loci
1%




250

et magnitudinis, quo modo coeli excelsi di-
cuntur: sive ratione officii et dignitatis, sicut
principes, reges, pontifices, excelsi sunt: sive
ratione naturae, sicut Angeli, qui rebus om-
nibus corporalibus longe sunt excelsiores: sive
ratione perfectionis et status sicut Beati, et
imprimis humanitas Christi, deinde B. Virgo,
Mater Christi. Omnis hujus celsitudinis ordi-
nator, limitator, distributor ac largitor est Deus,
qui omnes partes universi corporei et incor-
porei pulcherrimo ordine distribuit.

2. Quia ipse solus ‘were sublimis el excelsus;
nam omnis celsitudo quae est in rebus crea-
tis, ipsius celsitudini comparata, non est cel-
situdo, sed solum imago, vel umbra celsitudi-
nis ipsius. Omnes enim reges et principes,
imo omnes Angeli et Beati sunt servi illius
et mancipia natura sua, quamvis ipse sua be-
nignitate, per communicationem spiritus sui,
eos in filios adoptarit, et nomine filiorum ap-
pellet.

3.  Propriissime dicitur excelsus et altissimus,
quia ipse et secundum essentiam suam, et se-
cundum omnes suas perfectiones, est infinite
elevatus supra omnem creaturam non solum
actu existentem, sed etiam supra omnem pos-
sibilem, et mente conceptibilem, quantumvis



251

ea sublimis, potens, sapiens, magna, pulchra,
sancta concipiatur. Unde non solum dicitur
altissimus, quia ‘excelsior, vel altior omnibus
aliis, sed quia infinite altior, adeo ut inter su-
premam creaturam existentem et ipsum sint
infiniti gradus specierum angelicarum sursum
tendendo. Idem dicendum de gradibus beati-
tudinis.  Unde omnis creatura quantumyvis ex-
celsa est-infinito, ut sic dicam, intervallo in-
fra ipsum locata, etsi in eodem spatio. Hinc
fit ut inter creaturam et ipsum Deum sit in-
finitum quoddam intervallum, non distantiae
loci, sed naturae seu gradus; quod mystici
theologi solitudinem vocant.

PRECATIO.
Ad altitudinem Dei.
Ex lib. 3. de Perfect. cap. 4.

Ascendo spiritu,” ascendo el mente super om-
nem allitudinem locorum., officiorum, naturarwm,
statuum, et te Deum meum quaero qui in allissi-
mis habitas.  Conantem me cum eleclis luis ad
te volure juva, Domine, el tecum rape.

Tange apicem animae nostrae radio lucis
{uae, et mentem nostram trahe sursum ad (e
supra omnium mutabilium sphaeras, supra s0-




252

lis annique vias, supra omnia bona creafa, et vin-
culo charitatis insolubili adstringe tibi; ut neque
mors, neque vita, neque paupertas, neque divi-
tiae, neque gloria vel ignominia, neque voluptas
vel profundum, neque ipsae inferorum portae
et universa diaboli tormenta valeant eam con-
vellere, aut a te separare. Amen.

CONSIDERATIO X.

De immensitate Dei.
Affectu gaudii de bonis Dei.

Immensus dicitur ratione magnitudinis et ex-
tensionis: quia ifa in omnem partem, sursum,
deorsum , antrorsum, retrorsum, dextrorsum;
sinistrorsum extenditur et quasi diffunditur, ut
nullis locorum spatiis, nullis terminis circum-
scribi  queat: quae res est valde stupenda.
Cogita extra mundum spatium mille leucarum
in omnem partem extensum; adhuc ulterior
est Deus. Cogita centum millia leucarum; ul-
terior est Deus. C(ogita mille milliones leu-
carum; Deus ulterior invenitur. Cogita tot mil-
liones leucarum , quot arenae in omnibus lit-
toribus, quot guttae in omnibus aquis, imo quot
pulvisculi necessarii ad implendum totum uni-
versum: adhuc Deus infinitis leucarum millio-




253

nibus ulterior existit, idque perfectissime et
completissime, nempe in tribus personis, et
cum omnibus suis perfectionibus, opibus et do-
nis, quae in ipso eminenter continentur. De-
nique nullum spatium tam magnum ab ulla
mente creata concipi potest, quin Deus infinite
sit major, infinite extra et ultra illud in om-
nem partem diffundatur, non per partes, sicut
aér, vel ad aliud corpus, sed per se totum, et
per suas (ut ita loquar) totalitates, sicut spi-
ritus, ita ut in puncto quolibet totius spatii
sit totus, non quasi fluctuans aut mobilis, sed
firmiter prorsus et immobiliter, tamquam om-
nium fundamentum.

Tota magnitudo universi, respectu magni-
tudinis et extensionis Dei, est instar unius
parvae guttae ad immensitatem oceani, vel
unius pulvisculi ad vastitatem totius mundi;
ut insinuatur Sap. 11, v. 23, ubi dicitur: Tam-
quam momentum Staterae, sic est ante te orbis
lerrarum; el tamquam gutta roris anlelucani,
quae descendit in terram. Imo, ut verius di-
cam, nulla inter Dei et universi magnitudinem
et extensionem est proportio, cum magnitudo ex-
tensionis divinae infinite excedat non solum ma-
gnitudinem universi, sed etiam omnem magni-
tudinem ab intellectu creato conceptibilem.




254

Neque his obstat quod magnitudo corpora-
lis_ et spiritalis non videantur posse compa-
rari;. quia etsi non possint comparari in na-
tura, possunt tamen in ratione extensionis, ut
passim philosophi et theologi tradunt de ani-
ma et corpore, de Angelis et eorum locis
adaequatis. Ratione immensitatis suae passim
in Scripturis Deus dicitur magnus, et magnity-
dinis ejus non esse finis. Convenit tamen ei
appellatio haec etiam secundum alia attributa,
Est enim magnus potentia, magnus sapientia,
magnus sanctitate, majestate, et ceteris perfe-
ctionibus. Unde quando -in Scripturis absolute
magnus. dicitur, intelligendum est esse magnum,
immensum, et infinitum, secundum omnes per-
fectiones quae ei conveniunt, ut Psalm. 47.
Magnus Domvinus et laudabilis nimis, in civitate
Dei mostri, in monte sancto ejus. Magnus po-
tentia, sapientia, sanctitate, justitia, misericor-
dia, etc. Psalm 94: Quoniam Deus magnus
Dominus, et Rex magnus super omnes Deos.
Simili modo esse infinitum, immensum, aeter-
num, immutabilem, immortalem, incomprehen-
sibilem, conveniunt illi non solum ratione es-
sentiae, sed etiam secundum omnia attributa,
(quod valde considerandum est) et secundum
proprietates personales.



PRECATIO.

Ad jmmensitalem Dei.
Ex lib. 2. de Perfect. cap. 4.

Magnus es, Domine, et laudabilis valde, et
magnitudinis tuae non est finis: excelsior coelo,
Jatior mari, profundior abyssis, implens omnia,
circumdans omnia, et tamquam sphaeram mo-
dicam totum hoc universum palmo circumple-
ctens. 'Tu sphaera incomprehensibilis, cujus
centrum ubique, ambitus et circumferentia nus-
quam, ut quidam philosophus recte dixit, si
sano sensu intellexit.

Omnia locorum spatia occupas infra et ex-
{ra mundum, fundamen ipse, sedes et spatium
omnis spatii extendens et substituens primo,
omnium spatiorum et intervallorum tam possi-
bilium quam realium immensitatem, tamquam
prima omnium basis, cui omnia innixa. Neque
enim coelum dumtaxat extendis, et hujus mun-
di capacissimam vastitatem: sed miro quodam
modo etiam hoc ipsum spatium, in (uo mun-
dum condidisti, expandis, non alio sane inter-
vallo quam magnitudinis tuae. Haec est prima
et fundamentalis capacitas, spatiositas, seu la-
xitas, in qua omne aliud spatium constare de-
bet, et cujus ratione immensum spatium crea-




256

tae menti est imaginabile: sicut aeternitas {ua
est prima et originalis duratio, omnis duratio-
nis conceptibilis fundamentum. Neque solum
in immensum diffusus, intervallum subtendis et
extendis immensum: sed etiam in omnibus
et singulis hujus universi rebus et locis, in
omnibus punctis designabilibus totus es colle-
ctus, totus completus, totus praesens, totus in-
terior, cum universa potentia, sapientia, boni-
tate, ceterisque perfectionibus tuis, et cum
omnibus donis et opibus tuis, quibus creaturam
tuam beare et ornare potes. Lates intra sin-
gula totus, assidue omnia creans, formans, con-
servans, et tenens intrinsecus in luce ipsius
esse, ne in suas tenebras et in nihilum rela-
bantur, et ad te convertens per instinctum boni.

Benedicat te, Domine immensitas, et supere-
minens magnitudo tua magnificet te! Si anima
mea. per infinitum spatium diffunderetur , optaret
in singulis punclis ejusdem spatii novum coelum
fieri animarum laudantium le, et gaudentium de
bonis tuis. Jam nunc cum omnibus illis magni-
ficat anima mea Dominum, et ulinam in aeter-
num! Amen,



257

CONSIDERATIO XI.
De bonitate Dei.

Affectu complacentiac in bono increato.

Bonus dicitur: 1. ut fons bonorum omnium;
ab ipso enim descendit omne bonum Angelo-
rum et hominum, ac totius universi, in statu
naturae, gratiae et gloriae: et omne bonum
creatum est tenuis quaedam participatio et exi-
gua scintilla infiniti illius boni, Ipse est au-
ctor omnis perfectionis ac convenientiae, ra-
tione cujus dicitar bona alteri, cui est con-
veniens.

2. Formaliter, quia in ipso est plenitudo om-
nis boni conceptibilis a mente creata; adeo ut
nullum bonum, nulla perfectio, nulla excellen-
tia concipi possit, quae in ipso in summo gra-
du, et cum infinito-excessu non contineatur. In
ipso infinita lux, infinita potentia, infinita sa-
pientia, infinita pulchritudo, infinita suavitas,
infinitum gaudium, infinita gloria, infinita bea-
titas, infinita sanctitas, infinita justitia, infinita
misericordia. Imo ipsemet est haec omnia al-
tissimo et simplicissimo modo per simplicissi-
mam essentiam suam.

3. Dicitur bonus, per excellentiam: quia ita
excellenter bonus est, ut super omne bonum,




258

quod a mente creata concipi potest, infinite
sit elevatus, nulli bonorum similis: adeo, ut
omne bonum conceptibile de ipso sit potins
negandum, quam affirmandum.

PRECATIO 1.

Ad bonitatem Des,
Ex lib. 7. de Perfect. cap. 3.

Bonus Dominus et amabilis valde, et boni-
tatis ejus non est finis. Non hoc aut illo mo-
do, non hoc vel illo genere boni bonus est
conditor omnis boni; sed absolute, sine prin-
cipio, sine fine, sine limite, sine modo, sine
mensura omne bonum anticipans, et unice com-
plectens.

Nemo tibi id prior dedit, ut retribuas ei, et
gratiam referas; sed a te ipso habes, simplex
et primaeva bonitas unde omnis boni dulcedi-
nem pro suo captu sugunt. Tua enim es ipsa
boni plenitudo et universitas, omnis boni
fontalis origo, cui omnia a suprema sub-
stantia creata usque ad extremam materiam
omne bonum suum acceptum ferre debent.
Nihil illorum per essentiam totum bonum suum
obtinet; sed multis opus est, ut vel in suo
dumtaxat genere, et intra limites suae naturae



259

sint perfecia et completa. Tu per simplicissi-
mam essentiam, omnem excellentiam, omnem
perfectionem, omnem beatitudinem, omne bo-
num possides, nec praeter te ipsum opus est
tibi re aliqua. Illorum bonum angustum. est,
et finibus certi- generis circumscriptum, adeo
ut aliorum bona in seipsis non comprehendant.
Unde et infinitis rebus nobis ad vitam opus
est, cum singulae parum per se praestent.
Tuum vero, hoc est, simplicis essentiae tuae
bonum est immensum, redundantissimum, ad
omnia per se sufficientissimum. Cum enim sis
ipsa primordialis origo omnium, nihil est a quo
ratio boni in te limitari aut circumsecribi pos-
sit. Sicut igitur essentia tua, et potentia, et
sapientia infinita est, omni carens limitatione,
quia prima, quia a nullo, ac proinde non ha-
bens unde limitetur: ita etiam bonitas et per-
fectio tua limite caret, quia prima est, nec ab
ullo pendens unde limitationem accipere pos-
sit. Omnis enim limitatio rationis per se illimi-
tatae debet fieri a causa efficiente. Quare cum
perfectiones quae in te sunt, nullam causam
efficientem habeant, necesse est eas omni limi-
tatione carere.

Si taliter bonus es, Domine, qualiler ego ma-
lus sum, cur non amo bonitalem tuam? Cur amo




260

guittulam, aut stillulam boni, id est, aliquam rem
crealam; el non amo oceanum omnis boni, id est,
creatorem meum ? Modo, modo amo le, o bonum
super omne bonum, in quo mihi bene complacitum
est: o bonitas increata, o Deus meus, quem oplo
amare in perpeluas aeternilates.

PRECATIO 11
Ad eandem, ibidem.

Quanta vis supereminentis bonitatis tuae, ad
cujus vel tenuem radium, vel umbratilem spe-
ciem, tanto impetu currit omnis creatura! Sin-
gula enim suum quoddam bonum appetunt, et
ad illud omni conatu feruntur; quod bonum
nihil est aliud quam vestigium quoddam tenue
bonitatis tuae. Hoc universam creaturam tra-
hit, hoc tantos motus in mundo excitat; quid-
quid enim in universa creatura movetur, quid-
quid agitur, quidquid operatur, boni appetitu
movetur, agitur, operatur. Si umbra tenuis
tanto trahit impetu, quanto trahet ipsa veri-
tas? Illa, inquam, pulchritudo et bonitas infi-
nita clare conspecta.

Domine, trahe me post te, nec unquam, per-
mittas me separari a te, neque modo neque in
aeternum. Amen.




261

CONSIDERATIO XIIL
De dulcedine Dei.

Affectu quietis in Deo.

Dulcis dicitur 1. tamquam fons et causa om-
nis dulcedinis tam corporalis, quam spiritalis.
Quidquid enim dulce, suave, amabile, et de-
lectabile est in rebus creatis, ab ipso est, tam-
quam tenuis participatio immensae. illius dul-
cedinis.

2. Quia non solum omne objectum dulce et
delectabile ab ipso est, sed omnis etiam de-
lectatio, omnisque sensus dulcedinis in Ange-
lis, hominibus, et animalibus, ab ipso est: ipse
enim facultatem animae dulcedinis et delecta-
tionis capacem finxit et formavit; et pariter
formavit omne objectum delectabile, el omnem
proportionem congruentiae et convenientiae,
quam objectum illud habet ad illam animae
facultatem, et simul illi cooperatur, ut dulce-
dinem objecti percipiat. Itaque ipse est causa
omnis delectationis.

3. Quia in ipso est aeterna et infinita dulcedo
omnium beatorum spirituum, et omnium animo-
rum beatorum, idque duplici ratione : nempe obje-
ctive, et effective. Objective, quatenus ipso
fruendo et gustando, summo gaudio toti per-

il
5
1




262

funduntur. - Effective, quatenus ipse est auctor
luminis gloriae, quo Deum clare vident, et
habitus charitatis, quo illum summe amant.
Hinc enim sequitur illud gaudium et immen-
sa illa delectatio de bonis Dei, seu gustus
beatus illius immensae suavitatis.

4. Quia ipse sibi ipsi est infinita dulcedo,
tum objective, tum formaliter. Objective, quia
ipse est objectum infinitae dulcedinis, in quo
omne dulce, et delectabile eminentissime con-
tinetur. Formaliter, quia ipse de se ipso in-
finite gaudet et delectatur, et seipsum com-
prehensive videndo, a se ipso infinitam de-
lectationem, et infinitum gaudium haurit. Imo,
ipse est infinitus amor et infinitum gaudium,
de se ipso, ut sic loquar, conceptum. Prae-
ter hos modos, Jesus dicitur dulcedo cordium
in Jubilo nobilissimo B. Bernardi, etiam me-
ritorie: quia passionis suae amaritudine, nos
ab aeternae damnationis amaritudine liberavit,
et ad aeternam infinitamque dulcedinem divi-
nae gloriae traduxit.




263

PRECATIO.

Ad dulcedinem Dei.
Ex lib. 7. de Perfect. cap. 3.

In te omnes deliciae et voluptates, ommnes
recreationes et amoenitates, omnia solatia et
gaudia, omnis pulchritudo: et felicitas, omnis
beatitudo et consummatio. A ;te omnia dulcia
suam trahunt dulcedinem, et omnia pulchra
suam pulchritudinem, omnia lucida suum splen-
dorem, omnia viventia suam vitam, omnia
sentientia suam sensionem, omnia vigentia
suum vigorem, omnia intelligentia suam notio-
nem, omnia perfecta suam perfectionem, omnia
quomodolibet bona suam speciem et bonitatem.

Quid per bona fluza, vel ista vel illa, inquiele
vagaris infeliz anima? quid carptim varia deli-
bas mella? Transvola ad Deum, qui est omne
bonum, et in quo quietissime ipsa dulcedo in suo
fonte gustatur. Da mihi ita sapere, o Deus
meus. Amen.

CONSIDERATIO XIIL.
De pulchritudine Dei.
Affectu grati stuporis.

Pulcher dicitur 1. famquam fons omnis pul-
chritudinis in Angelis et hominibus, in coelis




264

et elementis, in animalibus et plantis, in gem-
mis, et margaritis, et ceteris rebus omnibus:
omnia enim suam pulchritudinem et speciem
tam internam quam externam, tam sensibilem
quam intelligibilem, ab ipso, per ipsius sapien-
tiam acceperunt.

Sunt autem septem gradus pulchritudinis. Pri-
mus et infimus' est pulchritudo externa, quae
cernitur oculis; ut in gemmis et floribus in
specie et forma animalium, in viris et feminis,
in stellis, luna, sole etc. Haec est pulchritudo,
quam mortales tantopere mirantur et sequuntur.

Secundus gradus est in pulchritudine interna
earum formarum, unde pulchritudo illa externa
promanat. Haec incomparabiliter major est,
et mirabilior, quia in simplici forma et virtute
ineffabili ‘modo continetur tota illa varietas,
quae exterius in floribus, plantis, animalium
structuris, coloribus et figuris, aliisque in re-
bus apparet. Sic in virtute seminis continetur
tota structura, figurae, et colores plantarum
et animalium.

Tertius gradus pulchritudinis est in vitis ani-
malium, seu animabus sentientibus ; in una enim
simplici forma continetur vis sensuum, vis ima-
ginationis, et appetitus sensitivi. Quae omnia
sunt ita admirabilia, ut mens humana ne cen-



265

tesima quidem ex parte ea capere possit. Ani-
ma sentiens ita est elevata supra vegetantem,
ut plus sit pulchritudinis in una sentiente, quam
in omnibus vegetantibus simul junctis.

Quartus gradus -est in anima rationali, quae
incomparabiliter - est pulchrior, quam animae
sensitivae omnes simul junctae.

Quintus gradus est in natura angelica, quae
adhuc longe sublimior ac splendidior est ani-
ma rationali.

Sextus gradus est Beatorum, quorum pulchri-
tudo superat pulchritudinem totius universi, eti-
amsi tota in unam formam colligatur.

Septimus gradus est pulchritudinis divinae,
in qua omnis pulchritudo naturalis et superna-
taralis, corporalis et spiritalis ompium rerum
creatarum et creabilium, eminentissime et uni-
tissime continetur. Haec simul collecta in unum,
comparatione illius est instar nibili. Unde con-
spectus divinae pulchritudinis incomparabiliter
amplius recreabit et oblectabit beatos, quam
aspectus gloriae Sanctorum et totius curiae

coelestis ac totius universi; quamvis etiam
hinc incredibilem voluptatem hausturi sint.

Dicitur pulcher, quia ipse formaliter est in-
finita pulchritudo, infinite vincens omnem pul-

chritudinem creatam et creabilem, et omnem
' 12




266

eam quam ipsa mens divina extra concipere
potest. Unde est infinite amabilis et delecta-
bilis, et habet vim infinitam alliciendi mentem
ad sui amorem: et quamvis re ipsa non trahat
mentes beatorum infinite, eo quod visio non
sit perfectionis infinitae, ita tamen potenter
trahit, ut omnes necessario illum ament, nec pos-
sint ullo modo suspendere aut cohibere amoris
actum. Verum quo major haec necessitas amo-
ris, e0 mens beatior.

PRECATIO.

Ad pulchritudinem Dex.
Ex lib. 6. de Perfect. cap. 6.

Deus meus, amor ex quo omnes amores fluunt,
cur non absumor hoc igne amoris tui! Deus
meus, bonitas ipsa, per quem bona sunt omnia
quae bona sunt, quare non amem te, cum Sola
amoris materia sit bonitas! Deus meus, pulchri-
tudo, a quo omnis pulchriludo, quare non amo
te, cum pulchritudo sic rapiat omnium corda ad se!

Tu fons omnis pulchri et amabilis, omnis
formae et speciei, omnis ordinis et proportio-
nis, omnis congruentiae et concordiae, omnis
sympathiae et antipathiae. Tu omnibus in re-
bus naturam et speciem finxisti, et in omnium




267

rerum partibus consensum et analogiam, nume-
rum et ordinem, mensuram et modum statuisti.
Tu primaevum signaculum omnium, omnia pene-
trans puritate et subtilitate tua, intrinsecus
formans pariter et disponens omnia in omnibus.
Et quamyvis attingas a fine ad finem, a sum-
mis ad extrema, teque in omnia inseras: non
tamen permisceris alicui, nec ullius attactu in-
quinaris, sed in tuo nitore et sinceritate perstas.
Domine, fecisti omnia qui pulcher es, pulchra
sunt enim; qui bonus es, bona suni enim; qui
es, sunl enim, sed neque ila pulchra suni, neque
ita bona sunt, neque ita Sunt, ut tu crealor eo-
rum. Cujus comparatione neque pulchra sunt,
neque bona sunt, neque sunt. Sero e amavi, 0
pulchritudo antiqua et nova! Sero ile amavi!
Vae animae meae audaci, quae speravit, si a le
recessisset, se aliquid melius habituram! Versa
el reversa, el in lergum, et in latera, el in ven-
trem, et dura suni ommia, et tu solus requies.

CONSIDERATIO XIV.
De sanctitate Dei.
Affectu eminentis imitationis.

Sanctus dicitur 1. ut causa et fons omnis

sanctitatis, suae pariter et hominum et Ange-
12%




268

lorum : omnis enim sanctitas ab ipso est, tam-
quam ab infinito fonte puritatis et sanctitatis.

2. Dicitur sancius, ut objectum et mensura
omnis sanctitatis. - Cum enim ipse sit infinita
puritas, et infinite spiritalis, quo quis magis
ad illum accedit per cognitionem et amorem,
eo sanctior est. Ipsum enim cognoscere et ama-
re eique amore sincerissimo 'inhaerere vera
et formalis sanctitas est, qua omnis mens crea-
ta formaliter sanctificatur, et sancta dicitur.

3. Dicitur sanctus, non solum objective, sed
etiam formaliter. Cum enim vera et formalis
sanctitas consistat in = cognitione et amore
ipsius, et ipse se ipsum infinite cognoscat et
amet et fruatur, manifestum est ipsius sancti-
tatem esse infinitam, et ipse infinite sanctum;
imo ipsum esse ipsam sanctitatem infinitam
cum ipse sit cognitio, amor, et fruitio sui in-
finita.

4. Dicitur sanctus, quia quidquam ad ratio-
nem sanctitatis pertinet, ipse a seipso habet,
idque cum infinita perfectione; cum enim duo
ad eam requirantur, amor et objectum, seu
puritas objecti, Deus utrumque a se habet.
Ipse enim est amor infinitus sui, et ipse est ob-
jectum infinitae puritatis, in cujus amore consi-
stit formalis sanctitas. Itaque ipse est infinita




269

sanctitas, tum formalis, tum objectiva; ipse
per essentiam suam est mensura omnis sancti-
tatis et suae et omnium Angelorum ac homi-
num: ipse per amorem sui formaliter sanctus
est, et ipsa sanctitas, et fons sanctitatis.

PRECATIO.

Ad sanctitatem Dei.
Ex lib. 8. de Perfect. cap. 4.

Nemo unquam {ibi nisi per sanctitatem pla-
cuit; nemo qui ea praeditus et ornatus, tib1
unquam displicuit. Haec sola filios tibi facit,
et regni haeredes; huic soli consortium gloriae
et beatitudinis tuae promissum, et ante tem-
pora saecularia praeparatum; ad hanc ab ae-
terno a te praedestinati sumus in Christo, ul
simus sancti el immaculati in conspectu tuo, et
aeterna haereditate digni.

Non potentiam, non sapientiam, non maje-
statis tuae celsitudinem, sed sanctitatem tuam
nos imitari voluisti, cum sic praecepisti: San-
cli eritis, quoniam ego sanctus sum. Decet enim
ipsum puritatis et sanctitatis fontem, omni pu-
ritate puriorem, omni sanctitate sanctiorem,
ministros habere sanctos et ab omni peccati
labe immunes. Sed unde nobis, qui luteas do-




270

mos- incolimus, et in terrenis usu et cogitatione
assidue versamur, tanta puritas, ut digne in
conspectu et obsequiis tuis versari possimus?
Si enim coelestes illi ‘spiritus ab omni corpo-
rea concretione segregati et ipsis coelis mun-
diores, adhuc infinite absunt ab ea puritate
quae ministerio tuo congruit; quanto nos in-
tervallo ab ea distamus, qui ab illis incompara-
biliter superamur? Sed haec est benignitas
tua, quae servos suos, licet peccatores, et ter-
renorum pulvere adspersos, non rejicit, sed
potius ad se allicit, ut labes abstergat, tene-
bras illaminet, affectus- sanctificet, et dignos
praesentia vultus tui pro modulo naturae mor-
talis efficiat. Non requiris a nobis quod san-
ctitatis tuae celsitudini est debitum, sed quod
nostrae mortalitatis imbecillitati consentaneum.

Supple, Domine, quod deest nobis, et fac, ui
crescamus in justitia el sanclitate, quoniam filii
sanctorum sumus, et volunlas tua est sanctifica-
tio nostra, et qui sanctus est ut sanclificetur ad-
huc. Amen.




271

CONSIDERATIO XV.
De simplicitate Dei et purilate.
Affectu transformationis in Deum.

Simplex dicitur, 1. quia est expers omnis
compositionis, tam accidentariae, quam essen-
tialis; non enim est concretus ex corpore et
anima, ex materia et forma sicut animalia et
plantae; neque ex partibus integrantibus, sicut
omnia corporalia, sive substantiae sint, sive
accidentia; neque in eo est compositio sub-
jecti et formae accidentalis, sicut in omnibus
substantiis creatis, etiam Angelis, qui tamen
inter ommes res creatas sunt simplicissimi; ne-
que compositio modi et modificati, sicut in
omnibus rebus creatis tam accidentibus quam
substantiis. ‘Cum enim omnes sint limitatae et
imperfectae , egent variis modis . quibus intrin-
sece limitentur, vel aliis uniantur, ut sic
perficiantur, vel statam debitum consequan-
tur,  Omnia enim corpora et accidentia corpo-
ralia, quae sunt in mundo, habent modum ¢uen-
dam extensionis, densitatis, raritatis, limitatio-
nis, secundum quantitatem, figuram, et sifum
in loco. Omnes substantiae spiritales et earum
formae accidentales sunt definitae et conclusae




certo spatio, ultra quod non possunt se ex-
tendere: intra quod infinitis modis possunt se
contrahere. Omnes formae tam substantiales,
quam accidentariae habent modum quendam
inhaesionis, informationis, et unionis cum suo
subjecto, et omnia subjecta habent unionem
cum suis formis et accidenfibus. Omnes par-
tes rei continuae habent modum quendam uni-
onis inter se. Similiter omnes gradus forma-
rum quae possunt infenti et remitti, habent
quandam inter se unionem per intimam quan-
dam et mutuam penetrationem et cohaesionem.
Secundum "hosce modos, in rebus creatis quo-
tidie fiunt innumerabiles mutationes, quibus sem-
per aliter, et aliter se habent; quarum omnium
Deus prorsus ‘est incapax, cum omnino sit il-
limitatus, et per essentiam suam undequaque
perfectus, et supra omnia creata infinite ele-
vatus, ita ut a nulla re creata affici vel tangi
queat.

2. Simplex dicitur, non solum quia est ex-
pers omnis compositionis, sed etiam quia est
infinite purus, subtilis, ac spiritualis, et supra
omnia corporalia et spiritualia ‘sua puritate
infinite elevatus. Quo enim res aliqua est pu-
rior et subtilior, eo est simplicior. Unde et-
si elementa sint expertia omnis compositionis



273

essentialis, ut multi tenent, et hac ratione sint
aeque simplicia; tamen si puritatem spectemus,
aliud alio est simplicius. Aqua enim est sim-
plicior terra et aér aqua; et coeli puriores ac
simpliciores elementis. Quare cum essentia
divina sit infinitae puritatis ac sublimitatis (ut-
pote purus actus infinite elevatus non solum
supra ommia corpora, sed etiam supra omnes
spiritus - creatos et creabiles) merito infinite
simplex censenda est; ita ut ommnes spiritus
Angelici, ipsius comparatione, non videantur
esse spiritus, sed naturae crassae, impurae et
concretae instar corporum. Ratione hujus et
subtilitatis et simplicitatis fit 1. ut ipse om-
nia penetrare et pervadere possit, et omnibus
rebus intime praesens existere, omniaque in-
tus in abscondito creare, formare, conservare,
perficere, tenere et omnibus occultissime coo-
perari. Vide lib. Sapientiae cap. 7. v. 22.
et 23.

.3. Ratione hujus simplicitatis fit, ut Deus sit
infinite perfectior et excellentior, quam si ha-
beret omnes perfectiones per diversas formas
inter se compositas et unitas: quia infinite
perfectius et excellentius et sublimius est, ha-
bere omnes perfectiones per unam simplicis-
simam formam, quam per formas diversas;




214

formae enim diversae sunt limitatae secundum
certam speciem, unde mon possunt constituere
Deitatem, vel esse ipsa Deitas.. Illa vero forma,
quae in summa simplicitate omnem perfectio-
nem continet, necessario est illimitata et infi-
nita, et ens a se; unde est.ipsa Deitas.

PRECATIO.
Ad simplicitatem et puritulem Dei.
Ex lib. 7. de Perfect. cap. 3

Vae miseris, qui extra te per rerum infima-
rum multiplices classes et inextricabilem mul-
titudinem divitias, voluptates et honores, tanto
labore, tanta solicitudine, tanto aeternae salu-
tis periculo quaerunt!

Poterant haec omnia in te multo felicius et
facilius invenire et possidere, non ad hujus
dumtaxat vitae breve momentum, ut haec mun-
dana, sed per totam aeternitatem. In te enim
haec omnia sunt purissima, et simul collecta,
et immensa: In te est auri decus, gemmarum
pulchritudo, latifundiorum  fructus, hortorum
amoenitas, palatiorum magnificentia, oppidorum
opulentia, regnorum gloria. Quidquid “in his
omnibus est suave, gloriosum, honorificum,
amabile, id totum in te copiosissime, purissime,




275

unitissime et sempiterne continetur, omnibus
imperfectionibus, quae in creatis bonis repe-
riuntur, semotis.

Si ita est, quid mihi est in coelo, et a e quid
volui super terram, Deus cordis mei, el pars
mea Deus in aeternum? Concede mihi, o uni-
cum bonum mewm et omne bonum, le unum quac-
rere, te unum invenire, fe unum amare, te uno
frui, te unum lola anima possidere, el in hac
vita et in altera. Amen.

CONSIDERATIO XVI.

De immutabilitate Dei.
Affectu perseverandi in obsequio Dei.

Immutabilis dicitur 1. ut causa omnis firmi-
tatis et immutabilitatis in rebus creatis. Ipse
enim mundum, totumque universum in suo esse,
in suo loco, in statu gloriae, quam peracto
judicio universali virtute divina accipiet, im-
mutabiliter in aeternum conservabit; similiter
Angelos et homines, quod ad naturam ipsorum
et statum gloriae vel damnationis attinet.

9. Quia nulla quantumvis minima potest ei
fieri accessio vel decessio : non substantiae, non
potentiae, non magnitudinis, non perfectionis,
non intellectionis, non volitionis, non loci, non




276

situs, non modi alicujus, qualiscunque demum
is sit. Pereant omnes homines, omnes Angeli,
totus. mundus, omnia redeant in nihilum ; ipse
nihil in se amittet, ipse aeque plenus gaudio,
plenus beatitudine et omnibus bonis affluens
erit.  Omnia enim illa retinet in luce sapien-
tiae, et in omni potentia virtutis suae, in qua
illi semper omnia sunt praesentia, eaque im-
mutabiliter possidet, ita ut nullo modo possint
ipsi excidere; et ad minimum nutum ipsius om-
nia rursum in suis naturis existent, ipsique
servient. Unde rerum omnium interitus nihil
ei damni afferre potest: quod insinuatur Psal-
mo 91: Cum exorti fuerint peccatores sicut foe-
num, el apparuerinl omnes qui operantur ini-
quitatem , ut intereant in Ssaeculum saeculi, tu
autem altissimus in aeternum, Domine. Quasi
dicat: Tu ex interitu illorum, nihil de tua cel-
situdine et gloria amittes.

Ratio immutabilitatis ipsius est, quia quid-
quid se habet vel habere potest, habet actu
per suam essentiam. Unde non potest ei no-
vi aliquid accedere vel decedere, nisi essen-
tia aliquo modo varietur, quae prorsus est
immutabilis, utpote infinite supra omne muta-
bile elevata.



277

PRECATIO 1L

Ad immutabilitatem Dei.
Ex lib. 3. de Perfect. cap. 4.

Tibi Regi saeculorum immortali el inwisibili,
apud quem non est {ransmutatio, nec vicissitudi-
nis obumbratio, soli Deo et Domino meo, honor
et gloria ab omni creatura in terra et in coelo,
et supra omnem creaturam in altissima et in-
accessibili luce sapientiae et divinitatis tuae.
Tu omnis immortalitatis et stabilitatis auctor,
tu gluten et nexus omnium.

Per te angelicae naturae et animae rationa-
les et immortales et inexterminabiles constant.
Per te coelorum firmitas, qui solidi velut aere
fusi sunt. Per te lerra in aelernum stat, suis
librata ponderibus in medio universi, tamgquam
centrum immobile. Per te elementorum et ma-
teriae indissolubilis natura. Tam potenti ma-
pu his omnibus speciem impressisti, ut nulla
arte eradi, tam valide contines inirinsecus, et
cohaerere facis, ut nulla vi possint dissipari.

Interea sicul aquae dilabimur, et tantum in-
constantia stabiles sumus, in omnem casum pro=
nissimi.  Sed tu, Domine, qui posuisti firmamen-
tum in medio aquarum, qui mare Tubrum n
marmoreos parietes erexisti, confirma super nos

%
i
!

g =
i




278

oculos tuos, el da nos in columnam ferream ,; et
murum aeneum. -Adde fidei nosirae robur, spei
nosirae firmilatem, charitati nostrae constan-
tiam, el in omni bono opere perseverantiam.
Amen,

PRECATIO 1L
Ad eandem, ibidem

Aufer a nobis mentis inconstantiam, ne - in
bono proposito fluctuemus, neve unquam de-
seramus quod semel a nobis bene occoeptum.
Nihil enim magis noxium ad profectum, quam
instabilitas” animi nusquam consistentis, et levi
momento huc illue instar arundinis impulsi.

0 bealae menles, quid existis in anima mea
videre, quid existis videre? Certe nihil aliud
nist arundinem vento agitatam, et folium, et la-
nuginem, omni flatu mobilem.. Sed quamdiu
sic et sic in diversa, per diversa rapiar? 0 co-
lumnae coeli, quis mihi dabit, ut velut hedera
vobis innitar, vobis inhaeream, per vos ascendam
ad immulabilem Deum?  Non desinam invocare
vos-donec. ponam - in petra pedes meos, nec am-
plius moveantur vesligia mea.



CONSIDERATIO XVIL

De Deo, ul est pater futuri saeculi. Isai. 9.
Affectu filialis amoris.

Hoc nomen convenit Christo duplici ratione,
gecundum humanitatem et secundum divinita-
tem; et quatenus secundum divinitatem ei tri-
buitur, - convenit etiam toti Trinitati. Dicitur
itaque pater futuri saeculi:

1. Quia est auctor et propagator omnium
justorum et filiorum Dei, qui erant futuri tem-
pore mnovi testamenti, et omnium bonorum
istius status; sicut enim omnes Judaei secun-
dum carnem propagati sunt ex Jacob per duo-
decim filios, veteris testamenti patriarchas ;
ita omnes justi, qui sunt Judaei et Israelitae
spiritales, propagati sunt a Christo, qui fuit
verus Israel, per duodecim Apostolos, novi
testamenti patriarchas. Vocatur autem hoc
tempus, saeculum venturum, quia tempore ve-
teris testamenti erat in summa expectatione.

9. Altiori modo, quia est auctor et parens
omnium beatorum hominum, qui in futuro sae-
culo post resurrectionem regnabunt in coelo.
Ab ipso enim omnia sua bona acceperunt :
ipse eos ab aeterna morte liberavit, ipse- illis




omnia salutis media, omnemque gratiam, qua
vitam aeternam obtinere possent, meruit.

Itaque ipse est auctor omnis gloriae corpo-
ris et animae, qua in coelo fulgebunt. Ipse
inter Sanctos erit sicut sol inter sidera. Qua-
re cum ipse suis ‘meritis sit causa homini-
bus illius beatissimi status, et omnis gloriae,
quam ibi obtinebunt, merito dicitur pater fu-
luri saeculs.

3. Dicitur pater futuri saeculi secundum di-
vinitatem. Nam divinitas causa fuit quod Chri-
stus genus humanum redemerit, et a divinitate
merita vim illam nos salvandi habuerunt. De-
nique divinitas est causa principalis efficiens
omnium donorum gratiae et gloriae, et illius
certissimi status. Unde Christus, quatenus Deus,
non solum est pater futuri saeculi, qua parte
hoc saeculum complectitur homines bealos
(sicut quando consideratur ut homo), sed etiam
qua parte complectitur Angelos. Nam Angeli
omnem suam gloriam, et esse suum deiforme
habent a Christo, non ut est homo, sed ut est
Deus. Unde omnes sunt filii Dei, utpote dei-
ficati et deiformes per dona gloriae,



281

PRECATIO.

Ad Dewm, ut est pater future saeculi.
Ex lib. 9. de Perfect. cap. 5.

Saepe dizi, Domine, quia ego servus [uus:
ego servus luus; serviam {ibi ommibus diebus
vitae meae: jam clamabo, Abba pater amabo - le,
quia ego filius tuus, el filius ancillae tuae, id esl,
Matris tuae, id est, Ecclesiae tuae, id est, con-
gregationis  hujus sanctae {uae. Et quare non
amem te?

Siquidem reducere nos per amorem instituisti
in mostrum principium, unire tuae bonitati et
pulchritudini, transformare in te ipsum. Nul-
Jus erat ad hoc efficacior modus quam amo-
ris. Amor enim est vis ecstatica et unitiva,
faciens, ut a nobis excedamus et in te trans-
feramur. Non poteramus in te mutari per na-
turam, esse nostro creato salvo manente, sine
quo nullius rei sensum, nullam capacitatem bo-
ni habere possumus, cum absque eo mera va-
nitas simus, et nihil. Quod fieri non poterat
per naturam, molitus es per amorem. Hunc
mille modis in nobis accendis, ut ejus ardore
in te colliquescamus et absorbeamur, sicut
aquae gutta in vini dolium immissa, in vinom
convertitur, si colorem et saporem spectes,




282

salva manente aquae substantia. Amor enim
facit amantem affectu et sensu a se deficere
et in dilectum mutari, ut nullum inter se et
dilectum percipiat discrimen. ‘Ita enim aman-
tem erga dilectum afficit, ut quantum in se est,
vi affectus suum ‘esse exuat, ut induat dilectum
unumque cum illo evadat. Nihil amplius de
se suisque commodis cogitat, non secus ac si
jam in natura rerum esse desiisset; sed totus }
cogitatione - et affectu est in dilecto, ejusque ,
dumtaxat bona cogitat, desiderat, et procurat.
Tunc potest dicere cum Apostolo: Vivo, non
Jam ego, vivit vero in me Christus. Sic amor
facit hominem oblivisei sui, a se deficere, sibi
mori, et vivere in dilecto. Hoc modo qui ad-
haeret Deo, unus spiritus cum illo efficitur.
Haec est perfectio et consummatio Sanctorum,
et vita aeterna, unum cum Deo per vim amo-
ris effici.

Sic ad exemplar nostrum primaevum rever-
timur, in quo ab aeterno extitimus, non per
esse aliquod reale nobis intrinsecum, sed per
vim ideae et conceptionis mentis divinae, quae
facit ut in mente divina ab aeterno extiterimus,
vixerimus et luxerimus, cum in mnobis nihil es-
semus. Hinc per amorem processimus in no-
strum esse creatum, sicut forma domus ab ar-




283

tifice prodit in opus et materiam, et sicut ima-
go ex mente pictoris in tabulam. Huc rursus
per amorem reducimur, et reducti unimur,
et transformamur in ideam nostram, sicut si
imago e tabula posset se in mentem pictoris
penetrare et ibidem suo exemplari intime se
conjungere.

Non polest id praestare imago moriui; sed po-
test imago vivi, polest anima mea ad imaginem
Dei vivi efformata. = Reverlere tigitur, revertere
anima mea, revertere imago ad prototypon tuum ;
redi filia ad patrem luwum; osculelur le ille os-
culo oris sui; ama illum, adhaere illi, amplectere
illum, fruere illo. 0! si omni futuro saeculo.
Amen.

(ONSIDERATIO XVIIL

De beatitudine Dei.
Aflectu fruitionis divinae.

Beatitudo formalis naturae rationalis, homi-
nis et Angeli, consistit in clara visione Dei,
summi boni nostri, ejusque amore et fruitione.
Unde Dei beatitudo formalis consistit in clara
visione sui, in sui amore et fruitione. Ipse
enim sicut est summum bonum hominis et
Angeli, ita etiam est summum bonum sui: nec




284

potest fingi aliud bonum ipso majus; aut ex-
cellentius, cujus visione et fruitione ipse sit
beatus. Tantum itaque est bonum ipse Deus
et divina essentia, ut sola ipsius visio et frui-
tio, seu gustus dulcedinis ipsius, etiam Deum
ipsum beatum faciat, sicut amor sui facit ipsum
justum et sanctum.

Itaque Deus beatus dicitur, quia se ipsum clare
videt et amat, et se ipso fruitur, tamquam sum-
mo bono suo. Unde cum se ipsum comprehensive
et infinite videat, et amet, et de se infinite
gaudeat, necesse est ipsum infinite beatum es-
se, et ipsius beatitudinem formalem prorsus
esse infinitam : nam isti tres actus prorsus adae-
quantur objecto quod prorsus est infinitum.

2. Dicitur beafus, quia per essentiam beatus
est, sicut et infinitus et sanctus: imo ipse est -
sua beatitudo formalis. Ipse enim est sua vi-
sio, suus amor, suum gaudium, sua- delectatio,
etc. Non enim haec in ipso sunt accidentia,
vel actus vitales eliciti vi luminis gloriae in
intellectu vel voluntate ipsius, sicut in Ange-
lis et hominibus; sed sunt ipsa simplex forma
per se subsistens, quae est ipsius essentia, quod
maxime est admirabile.

3. Dicitur beafus, quia non solum est sua
beatitudo formalis, sed etiam est sua beatitu-




285

do objectiva, cujus visione et fruitione et ipse
et omnes Sancti sunt beati: ipse enim non so-
Jum est sua visio, suus amor, Ssuum gau-
dium ; sed etiam est sua essentia, et suum sum-
mum bonum, et objectum, in quo omne bonum,
cujus visione et fruitione et ipse beatus est,
et omnes Sancti beatificantur. Itaque ipse et
ex parte actus, ut sic loquar, et ex parte ob-
jecti, a se beatus est; atque adeo est sua bea-
titudo tam formalis quam objectiva.

4. Beatus dicitur tamquam auctor omnis bea-
titudinis in Angelis et hominibus. Ipse enim
illos condidit ad imaginem et similitudinem
suam, ut eos beatitudinis suae faceret partici-
pes; deinde eis gratiae dona infudit, quibus
possent eam mereri, ejusque se dignos prae-
stare; et perseverantibus in statu gratiae post
mortem infundit lumen gloriae, ut eum clare
videre, ejusque dulcedine et pulchritudine
frui possint, in quibus actibus consistit nostra
beatitudo. Quare cum omnis beatitudo ab ipso
descendat, sitque participatio quaedam beati-
tudinis ipsius, necesse est ipsum modo infi-
nite excellentiori beatum esse.




PRECATIO L.

Ad beatitudinem Dei.
Ex lib. 9. de Perfect. cap. 5.

0 quando veniam, el apparebo anie faciem
tuam? quando satiabor gloria tua? quando to-
tus et totaliter amabo te, et te solo fruar? Per
amorem ad nos descendis, ut amoris in nobis
ardorem accendas, et per illum sursum corda
nostra rapias, et in te convertas. Sicut ignis
vi ardoris sui omnia in se convertit, sic tu ig-
nis consumens, vi amoris. Accende corda no-
stra igne amoris tui, et ea in te converte, ut
nihil praeter te et tua cogitemus, nihil sapia-
mus, nihil sentiamus, nihil loquamur, nihil opte-
mus. Ille nos excedere faciat a nobis, nostri-
(ue, quasi non simus, oblivisci, et in te migra-
re, in te commorari, vivere et delectari; ille
vitam nostram gloriae tuae impendere, nulla
pericula formidare, nullos labores detrectare.
Tlle omnia mundana nobis vertat in amaritudi-
nem, et omnia aspera pro te suscepta in dul-
cedinem, ut contumeliam putemus gloriam, ino-
piam divitias, persecutiones prosperitatem, in-
famiam nominis  celebritatem, morbos solatia,
mortem vitam. Omnia enim hujus vitae mala
amore tui tolerata, meliora sunt omnibus hujus




S E

281

saeculi bonis: si enim compatimur, et conre-
gnabimus. Per illum tu nobis sis vita et re-
fectio, domicilium et possessio, divitiae et glo-
ria, fortitudo et refugium, quies et solatium,
protectio et securitas, gaudium et beatitas.
Amen.

PRECATIO IL
Ad eandem beatitudinem Deu.
Ex lib. 14. de Perfect. cap. 6.

Infinitum , inter te et nos est intervallum,
non loci, sed naturae; ut qui infinite supra
omnia elevatus superemines, intercedentibus
infinitis rationalis naturae gradibus, quos in
tua sapientia et potentia dispositos contines:
nihilominus tanta est potentia bonitatis tuae,
ut mentem nostram supra omnia creata et crea-
bilia elevare possis, et miro modo absque me-
dio tibi per visionem, amorem, et gaudium con-
jungere. O admirabilem, beatam gloriosam
unionem, in qua simul et summum bonum no-
strum, et summa gloria tua reposita! per illam
enim efficimur participes divinitatis, et omnium
bonorum ac gaudiorum tuorum; et per eandem
divinitas tua summe fulget extra se in speculo
mentis creatae, sicutintra se fulget sibi. In aliis




288

rebus creatis, ut in mundi fabrica, et variis
rerum gradibus, elucent tenues quidam - radii
divinitatis tuae, ex quibus tuam potentiam, sa-
pientiam, bonitatem quasi conjectando cogno-
scere possumus: et in mente nostra sic eleva-
ta et unita tibi splendet tota divinitatis pleni-
tudo, totaque relucet ejus . pulchritudo, ita ut
quamvis in se unica sit, miro tamen modo
multiplicetur, ut tot videantur esse divinitates,
quot sunt beatae mentes. In hac unione om-
nia bona nobis affluent, eritque omnium no-
strorum desideriorum consummatio : affluet po-
tentia, quia erimus reges et filii Dei; affluet
sapientia, quia ipsum sapientiae fontem tene-
bimus et contemplabimur affluet sanctitas, quia
eximius ille amor est summa sanctitas, et om=
pium virtutum perfectio; affluent divitiae, quia re-
gnum coelorum et omnes ejus opes nostrae erunt;
affluent honores, quia ommnes tamquam filii Dei
excipiemur et honorabimur ; affluet pulchritudo,
quia corpore instar solis fulgebimus, mente in-
star divinitatis; affluent gaudia et delectatio-
nes, (uia omnes inebriabuntur ab ubertate do-
mus tuae, et torrente voluptatis tuae potabis eos.
Sicut enim erit incomprehensibilis copia bono-
rum, ita etiam erit et gaudiorum ac delectatio-
num. Affluet pax et securitas, quia nihil nec



289

foris, nec intus unquam turbare poterit; nihil
accidere triste vel quod -minus gratum: si-
mulque certissimi erunt, hunc statum fore eis
sempiternum.

Itaque haec unio, in qua et summum bonum
nostrim et summa Dei gloria, -nobis unice sit
cordi, et ad eam supra-omnia adspiremus. Bo-
na hujus vitae quantumvis magna videantur,
prae illo bono vilescant nobis omnia et instar
nibili repatentur. Omnes nostrae cogitationes,
curae et labores ad illud tendant, nec usquam
nisi in illo sit menti nostrae requies. Verum,
quia tantum bonuwm longe positum est supra
vires nostras, ad te confugimus, o benignissime
Deus, ut qui sola bonifate tua infinita nos ad
fantum et tam sublime bonum ab aeterno de-
stinasti, -et ut ad illud nos perduceres, mun-
dum condidisti, carnem assumpsisti, mortem
sustinuisti, et alia innumerabilia designasti, be-
nignitatem tuam in nos continues, neque illam
ob ingratitudinem vel negligentiam nostram,
vel ‘alias humanae vitae labes, quae subinde
per fragilitatem subrepunt, abrumpas vel im-
minuas; sed potius adaugeas, memor aeterni
consilii tui et omnium miserationum. . tuarum,
quas hactenus praestitisti nobis. Illumina men-
tes nostras lumine spiritus tui, quo et mundi

13




290

istius (cujus praestigiis plerique pereunt) va-
nitates, pericula, et aeternorum bonorum, quae
nobis in te praeparasti, excellentiam et sua-
vitatem possimus cognoscere. Fac ut illa no-
bis semper ob oculos versentur, et vehementer
in animis nostris impressionem faciant, qua ad
caducorum omnium contemptum, et ad aeter-
norum amorem ac studium impellantur. Nun-
quam flaccescant desideria, suspiria, et conatus
nostri, donec ad vitae hujus terminum perven-
tum fuerit; in quo per gratiam tuam digni in-
veniamur regno tuo et quiete illa aeterna, qua
omnes Sancti in te ultimo fine et summo bono
suo, per visionem et amorem, cum ineffabili
gaudio, omnjum votorum suorum compotes ef-
fecti, requiescent. Amen.

Jaculatoriae precatiunculae fundatae in via uni-
tiva singularum considerationum affectibus sub-
servientes.

1. Affectus infimae adorationts.
El'gu Deum, qu:llt'nus est ln'ilnum rerum omnium priu-
cipium.
Venite adoremus, et procidamus anle Deum:
ploremus coram Domino qui fecil nos: quia



291

ipse est Dominus Deus nosler, nos autem popu-
lus ejus, et oves pascuae ejus. Psalm. 94.

Loquar ad Dominum meum , cum Sim pulvis
et cinis. Genes. 27.

Omnis lerra adoret le, el psallal tibi: psal-
mum dicat nomini tuo. Psalm, 65.

Esto tu, Domine, principium meum, finis meus.:
ex quo ommia, in quo omnia, per quem omnid.

Q. Affectus grati animi.
Erga Deum' creatorem.

Quid relribuam Domino pro omnibus quae re-
{ribwil mihi? Psalm. 115.

Benedic. anima mea Domino, el ommnia quae
inira me sunt, nomini sancto ejus. Psalm. 102.

Domine mi, ad hoc creasti me, ul amem te.
Da mihi ul possim facere, ad quod creasti me.
August.

Dignus es, Domine Deus noster, accipere glo-
riam, el honorem, el virtutem: quia lu creasti
omnia ; el propter voluntaiem tuam erant, et crea-
ta sunt. - Apocal. 4.

13%




292

5. Affectus laudis divinae,

Erga Deum conseryatorem rerum omnium.

Benedictio, el claritas, et sapientia, et gratia-
rum actio, honor el virtus et fortitudo Deo no-
stro, in saecula saeculorum: Amen. Apocal. 7.

Benedicite cenlesies millies omnia creata Do-
minum; quia centesies millies vos recreat Domi-
nus. Bx libello 3.

In aeternum, Domine, permanet verbum tuum
in coelo: in generalionem el generationem veri-
tas tua: fundasti terram, et permanel. Ps. 118.

4. Affectus congratulationis.
Erga infinitatem Dei.

Numquid laudabit te, Domine, qui, in peccatis
conceptus est, et natus, el nulritus 7 non est
enim speciosa laus in ore peccaloris. Laudel
ie Domine Deus meus, incomprehensibilis potentia
tua, incircumscriptibilis sapientia tua, et ineffa-
bilis bonitas tua. August. Solil. c. 10.

Magnus Dominus et laudabilis nimis.: el ma-
gnitudinis ejus mon est finis. Psalm. 144.

Tu Deus meus, et ommwia mea; Deus cordis
mei, et pars mea Deus in aeternum. Auctor.

Laus {ua, Domine, tu ipse es. Aug. Sol. c. 10.



293

5. Affectus admirationis.
Erga incomprehensibilitatem Dei.

Domine Deus Israel, non est similis tui Deus
in coelo desuper, et super {terram. deorsum. 3.
Reg. 8.

Tu es Deus, qui facis mirabilia. Psalm. 76.

Excelsior coelo est, et quid facies?  Profundior
inferno, et unde cognosces ? - longior lerra men-
sura ejus, et latior mari. Job 11.

6. Affectus praesentiae divinae.
Erga invisibilitatem Dei.

Non longe es ab unoquoque nostrum, Domine.
In te enim vivimus, movemur, el Sumus. Act. 16.

Ezulla, 0 anima mea, et cum omnia possiden-
lem ita praesentem habeas, ne quaere foris, quod
intus contines. Ut quid effundis cor tuum, el
instabilis mente per mulla vagaris! August.

Domine, quo ibo a spirilu tuo: aul quo a facie
tua fugiam? Si ascendero in coelum, lu illic
es: si descendero in infernum, ades. Psalm. 138.

7. Affectus amoris el zeli.
Erga ineffabilitatem Dei.
0 vita per quam vivo, Sine qua morior, ubi
quaeso es? ubi te inveniam? Prope eslo in ani-




294

mo, prope in corde, prope in ore, prope in au-
ribus, prope in auzilio: quia amore langueo, quia
sine te morior. Aug. Solil. c. 1.

A, a, a, Domine Deus. Ecce nescio loqui:
quia puer ego sum. Jerem. 1.

Exurge, quare obdormis, Domine ? exurge, el ne
repellas in finem. Psalm. 43.

0 ignis, qui semper ardes, el nunquam ezlin-
gueris, accende me. August. Solil. c. 34.

0 beatum incendium, amare Dei Filium /!

8. Affectus aspirandis ad bonum immortale.
Erga immortalitatem Dei.

Indica mihi, quem diligit anima mea, ubi pa-
scas, ubi cubes in meridie. Cant. 1.

Quemadmodum desiderat cervus ad fontes aqua-
rum . ita - desiderat anima mea ad te, Deus.
Psalm. 41.

Fuerunt mihi lacrimae meae panes die ac no-
cle, dum dicitur mihi quotidie,; ubi est Deus tuus?
Ibidem.

Quam sordet mihi terra, dum coelum aspicio!
S. Ignatius.

Deus, Deus meus, ad te de luce vigilo. silivit
in te anime mea, quam mullipliciter tibi caro
mea. Psalm. 62.

= e



<y =i

295

Educ de cuslodia, Deus, animam meam. me
expectant justi, donec relribuas mihi. Ps. 141.
Ego autem in injustitia apparebo conspectui
tus - satiabor cum apparuerit gloria tua. Ps. 15.

9. Affectus unionis cum Deo.
Erga altitudinem Dei.

Mihi adhaerere Deo, bonum est. Psalm. 72.

Infeliz ego homo, quis me liberabit de corpore
mortis hujus? Rom. 7.

Hei mihi! quia incolatus meus prolongatus est.
Psalm. 119.

Hei mihi! quam excelsus es, Domine, in excel-
sis, et quam profundus es in profundis, et nun-
quam recedis, el viz redimus ad le. Aug.

0 anima animae meae! O vila vitae meae!
Te totum desidero, et me lotum tibi offero. Granat.

Clamavi ad te, Domine! dizi, lu es spes mea:
porlio mea in terra viventium. Psalm. 141.

10. Affectus gaudii de bonis Dei.
Erga immensitatem Dei.
Psallite Deo nostro, psallite, psallite.: Regi no-
stro, psallite! quoniam Rex ommis terrae Deus:

psallite sapienter. Psalm. 46.
Benedicat te, Domine immensitas tua, et su-




296

pereminens. magnitudo tua magnificel te! - Ex
libello 3.

Repleatur os meum laude: ut caniem gloriom
tuam, lota die magnitudinem tuam. Psalm. 70.

Regi saeculorwm immortali. et invisibili, . soli
Deo honor et gloria, in saecula saeculorum. Amen.
1 Tim:: 4.

Omnes gentes plaudite manidbus; jubilate Deo
in voce ezultationis. * Psalm. 46.

11. Affectus complacentiae in bono increalo.
Krga bonitatem Dei.

Confitemini Domino, quoniam bonus; -quoniam
in. saeculum misericordia ejus. Psalm. 106.

Appare mihi, delectalio mea magna,  solatium
meum dulce: Dominus Deus meus, vita mea, et
gloria tola animae meae. Aug. Solil. ¢. 1.

Laudate Dominum, quia bonus Dominus : psal-
lite nomini ejus; quoniam suave. Psalm. 134.

Excelsus super omnes gentes Dominus, el Su-
per coelos gloria ejus. Psalm. 88.

12. Affectus. quietis in Deo.
Erga dulcedinem Dei.

Quam magna multitudo dulcedinis tuae Domi-
ne, quam abscondisli timentibus fe. - Psalm. 30.



297

Suavis Dominus universis : miserationes ejus
super omnia opera ejus. Psal. 144,

Creasti nos, Domine, ad le, el inquietum est
cor nostrum, donec requiescat in le. August.

Absorbeat, Domine, mentem meam ab omni-
bus quae sub. coelo sunl ignita et melliflua vis
amoris tui; el tibi soli inhaeream, Ssolaque tuae
suavitatis memoria pascar! August.

15. Affectus grati stuporis.
Erga pulchritudinem Dei.

Ecce tu pulcher es, dilecle mi, el decorus.
Cant. 2.

Ostende mihi faciem tuam; sonel vox fua in
auribus meis: vozr enim tua dulcis, et facies tua
decora. Cant. 2.

Deus meus, pulchritudo, a quo omnis pulchri-
tudo, quare non amo te, cum pulchritudo sic ra-
piat omnium corda ad se! August.

Sero te amavi, pulchritudo tam antiqua, et
tam nova! sero te amavi! el {w inlus eras, et
ego foris: el ibi te quaerebam, et in isla formo-
sa. quae fecisti, ego deformis irruebam. August.
Solil. e. 31:

Dilectus meus candidus et rubicundus: dilectus
ex millibus. Cant. 5.

13 *%




298

14. Aflectus eminentis imitalionis.
Erga sanctitatem Dei.

Sanctus, sanctus, sanctus Dominus Deus om-
nipolens, qui erat, el qui est, el qui venlurus
est/ Apocal. 4.

Non est sanctus ut est Dominus: neque enim
est alius extra te: el non est lalis sicut Deus
noster. 1. Reg. 2.

Psallite. Domino Sancti - ejus: et confilemini
memoriae sanclitatis ejus. Psalm. 29.

Ignis sancte, quam dulciter ardes, quam Se-
crele luces, quam desideranter aduris! Vae iis
qui non ardent ex te! Vae illis qui non illumi-
nantur ex te! August. Solil. c. 34.

Cum sanclo sanctus eris, et cum -viro inno-
cente innocens eris. Psalm. 17.

15. Affectus transformationis in Deum.
Erga simplicitatem et puritatem Dei.

Sive vivimus, Domino vivimus: Sive morimur,
Domino morimur.: Sive ergo vivimus, Sive mori-
mur, Domini swmus. Rom. 14.

Dilectus meus mihi, et ego illi; qui pascitur
inter lilia. Cant. 2.

Quisquis, bone Jesu, cognoscil te, diligil te;




299

obliviscilur se, el amat le plusquam se; relinquit
se, el venil ad te. August. in Solilog.

Pater, mea ommia tua sunt: el lua mea Sunt.
Joan. 17.

Rogo, ul omnes unum sint, sicut tu Paler in
me, el eqgo in le; ut et ipsi in nobis unum Sint.
Ibidem.

16. Affectus perseverandi in obsct]uio Dei.

Erga immutabilitatem Dei.

Quis me separabit a charitate Dei? Tribula-
tio? an angustia? an fames? an nuditas? an
periculum ? an persecutio? an gladius? Rom. 8.

Deus meus adjutor meus , el sperabo in eum.
Quoniam in le eripiar o tentatione, et in Deo
meo lransgrediar murum. Psalm. 17.

Perfice gressus meos in semilis tuis, ut non
moveantur vestigia mea. Psalm. 16.

Domine, ut scuto bonae voluniatis tuae coro-
nasti nos.. Psalm. 5.

Da mihi, Domine, perseverantem in uo famu-
latu voluntalem. Auctor.

17. Affectus filialis amoris.
Erga Deuin, ut est pater futuri saeculi.
Filii  hominum in tegmine alarum luarum
sperabunt; inebriabuntur ab uberlale domus




300

tuae, et torrente wvoluplatis tuae polabis eos.
Psalm. 35.

Ostende te mihi, consolator meus: videam le,
lumen oculorum meorum: veni, gaudium Spiritus
mei.: videam le, laetitia cordis mei: diligam e,
vila animae meae. August. Solil. ¢. 1.

Clarifica me lw, Paler, apud lemetipsum, clari-
tate, quam habui prius, quam mundus essel apud
te. Joan. 17.

0 vita, sine qua morior! O veritas sine qua
fallor/- O wia, sine qua devio! O salus, sine
qua pereo! O lumen, sine quo in tenebris am-
bulo! In le solo vivo, et sine le morior. In te
aliquid sum, exira te nihil. Granatensis.

18. Affectus fruitionis divinae.
Erga beatitudinem Dei.

Quam dilecta tabernacula tua, Domine virtu-
tum! concupiscit et deficit anima mea in atria
Domini. Psalm. 83.

Unam pelii @ Domino, hanc requiram: ut in-
habitem in domo Domini omnibus diebus vitae
meae. - Psalm. 26.

Beati qui habitant in domo tua, Domine in sae-
cula saeculorum laudabunt fe. Ibidem.

Haec requies mea in saeculum saeculi: hic
habitabo,; quoniam elegi eam. Psalm. 13.



Litaniae de nominibus Dei

servato ordine, quem in. hisce superioribus libel-
: lis secuti sumus.

Kyrie eleison.

Christe eleison.

Kyrie eleison.

Christe, audi nos.

Christe, exaudi nos.

Pater de coelis Deus, miserere nobis.

Fili redemptor mundi Deus, miserere nobis.
Spiritus ‘sancte Deus, miserere nobis.
S. Trinitas unus Deus, miserere nobis,
Deus abyssus divinitatis,

Deus qui es,

Deus salus nostra,

Deus gloria uostra,

Deus aeterne,

Deus judex vivorum et mortuorum,
Deus domine rerum omnium,

Deus domine dominantium,

Deus rex regum,

Deus rex saeculorum,

Deus deorum,

Deus gubernator noster,

Deus misericors,

*SIQOU 9JAJ9STU




302

Deus
Deus
Deus
Deus
Deus
Deus
Deus
Deus
Deus
Deus
Deus
Deus
Deus
Deus
Deus
Deus
Deus
Deus
Deus
Deus
Deus
Deus
Deus
Deus
Deus
Deus

patiens,

longanimis,

clemens,

spes nostra,

vita nostra,
protector noster,
adjutor noster,
susceptor noster,
ultime finis omnium,
sanctificator noster,
redemptor noster,
juste,

vere,

fidelis,

illuminator noster,
lux nostra,
omnipotens,
refugium nostrum,
benigne,

pater noster,
provisor noster,
sapiens,

zelotes gloriae tuae,
pax nostra,
fortitudo nostra,
firmamentum nostrum,

Deus principium rerum omnium,

"SIQOU 919195




Deus creator noster, \

Deus conservator noster,

Deus infinite,

Deus incomprehensibilis,

Deus invisibilis,

Deus ineffabilis,

Deus immortalis,

Deus altissime,

Deus immense,

Deus optime,

Deus dulcissime,

Deus pulcherrime,

Deus sanctissime,

Deus simplicissime,

Deus immutabilis,

Deus pater futuri saeculi, |

Deus beatissime in te ipso,

Agnus Dei, qui tollis peccata mundi, parce
nobis Domine.

Agnus Dei, qui tollis peccata mundi, exaudi
nos Domine.

Agnus Dei, qui tollis peccata mundi, miserere
nobis.

Christe, audi nos. Christe, exaudi nos.

Kyrie eleison. Christe eleison.

Kyrie eleison. Pater noster.

Vers. Et ne nos inducas in tentationem.

‘SIQOU 9JQIISHIU




304

Resp. Sed libera nos a malo.
Vers. Domine, exaudi orationem meam.
Resp. Et clamor meus ad te ‘veniat.

OREMUS.

Deus, cujus magnitudinis non est mensura,
cujus sapientiae non est finis, cujus misericor-
diae non est numerus, da quaesumus, per in-
vocationem ineffabilium nominum tworum, aut cum
omnibus electis nostrum omnium nomina scri-
bantur in coelis. Per Dominum nostrum,

ALIA ORATIO.

Deus, qui incomprehensibilium perfectionum
tuarum vestigia, tribus digitis sapientiae, po-
tentiae, et bonitatis' tuae creaturis tuis mira-
biliter inprimis, concede famulis tuis, ut eos,
a quibus infinita misericordiae dignatione
dulcissimo Patris  nomine compellari voluisti,
ita filiorum sublimitatem agnoscere facias, ut
perfectionum tuarum imitatores effecti, perfecti
sint, sicut tu Pater noster coelestis perfectus
es. Per Dominum nostrum etc.

ALIA ORATIO.

Sancti nominis tui, Domine, timorem pariter
et amorem fac nos habere perpetuum; quia




305

nunquam fua gubernatione destituis, quos in so-
liditate tuae dilectionis  instituis. Per Domi-
num nostrum Jesum Christum Filium tuum, qui
tecum  vivit et regnat in unitate Spiritus sancti
Deus, per omnia saecula sacculorum. Amen

SIT NOMEN DOMINI BENEDICTUM EX HOC NUNC
ET USQUE IN SAECULUM. Psalim. 112.




Proloculio aucloris

modo .

Considerationes viae purgativae, pro incipientibus.

Actus fidei.

Consideratio de Deo, et Divinitate
Precatio. Ad Deum et Divinitatem .
Modus legendi hanc orationem et sequentes

De ipso esse,

Precatio. Ad ipsum esse, et qui est

De Deo, ut est salus nosLla :

Precatio. Ad Deum, ut est salus uostla
De Deo, ut est gloria nostra

Precatio. Ad Deum, ut est gloria nostra

Aliud praeambulum, de oratione el oplimo orandi

LIBELLUS L

Primus passus.

Documentum

et qui est

De aeternitate Dei

Precatio 1. Ad aeternitatem De1

Precatio II.
Precatio III.

Actus timoris. :
de Deo, ut est judex vivorum et

Consideratio
mortuoru

Precatio I. Ad Deum Judl(,em etc 3

Ad eandem
Ad eandem

Secundus passus.

Documentum

m

INDICULUS

rerum hoc opusculo comprehensarum.

20
21
25
26
27
28
29
30
31
32
34
40
42
43

45
48




Precatio II. Ad eundem

De Domino rerum omnium, Domino dominan-

tium, rege regum, etc. /
Precatio I. Ad Dominum rerum omnium
Precatio II. Ad eundem
De Deo gubernatore = St
Precatio. Ad Deum muluernatonem

Tertius passus.

Actus spei. Documentum
Consideratio. de misericordia Dei i
Precatio. Ad misericordiam Dei, seu primus

gradus misericordiae
Secundus gradus misericordiae
Tertius gradus misericordiae
De patientia et longanimitate Dei
Precatio I. Ad patientiam et longanimitatem De1
Precatio II. Ad eandem
De clementia Dei
Precatio. Ad clementiam Del
De Deo, ut est spes nostra . :
Plecatlo. Ad Deum ut est spes nostxa

Terminus viae purgalivae.

Actus contritionis. Documentum
Consideratio de Deo, ut est vita nostra
Precatio. Ad Deum, ut est vita nostra
De Deo protectore

Precatio. Ad Deum protectorem

De Deo adjutore . :
Precatio. Ad Deum adyltmcm A

De Deo susceptore

307
51

53
57
39
61
62

65
66

68
69
72
74
76
it
78
84
84

87°
89
91
92

97
98
99




308

Fundamentum contritionis est amor Dei super
omnia '

Praxis contritionis :

Jaculatoriae precatiunculae, lundatae in via pur-
gativa, ad excitandam fidem

Ad excitandum timorem .

Ad excitandam spem

Ad excitandam contritionem

LIBELLUS II.

101
104

107
107
108
108

Considerationes viae illuminativae, pro progredientibus.

De generali virtutum augmento, deque primis
ejusdem augmenti principiis. Documentum

Consideratio de' Deo, ut est ultimus finis omnium

Precatio.* Ad Deum, qui est ultimus finis omnium

De Deo sanctlﬁcatou

Precatio. Ad Deum sauctlhcatorem

De Deo redemptore e

Precatio. Ad Deum Patrcm et Blllmn expen-
dens beneficium redemptionis

Horologium ss. Passionis sceatn

Precatio alia. Ad eundem, per Sacxamenta ve-
lut causam instrumentalem, nostrae salutis
auctorem

De_justitia Dei .

Precatio. ‘Ad justitiam De

De speciali incremento virtutum theologicarum.

Documentum ,
Consideratio de ventate et ﬁdelltate Del

110
112
115
118
119
120

121
125

131
133
134

137
137




Precatio. Ad veritatem et fidelitatem Dei .

De Deo illuminatore et luce i

Precatio I. Ad Deum illuminatorem et lucem

Precatio 1. Ad eundem

De omnipotentia Dei

Precatio. Ad omnipotentiam Dox

De Deo, ut est refugium nostrum :

Precatio ad Deum, ut est refugium nostrum

De benignitate Dei :

Precatio. Ad benignitatem DCl e

De Deo, ut est pater noster . Feii

Precatio ad Deum creatorem et patlem reruam
omnium

De speciali incremento virtutum cardinalium.

Documentum . 5 S 3 5
Consideratio de Deo plowsmo Deique provi-
dentia

Precatio 1. Ad providentiam divinam

Precatio 1I. Ad eandem

Precatio IIl. Ad eandem

De sapientia Dei .

Precatio I. Ad sapientiam [)c

Precatio II. Ad eandem .

De Deo, ut est zelotes sk
Precatio. Ad Deum, ut est /(‘lutos. A
De Deo, ut est pax nostra ¢
Precatio. Ad Deum, uf est pax nostla ;

De Deo, ut est formu(lo nostra .

Precatio. ' Ad Deum, ut est fortitudo n()slra

De Deo, ut est firmamentum nostrum :
Precatio. Ad Deum, ut est firmamentum etc.

309

141
142
144
145
146
148
149
151
153
155
156

161

162
164
166
168
169
171
173
175
176
179
180
182
183
184
185




310

Jaculatoriae precatiunculae, fundatae in vita il-

luminativa, pro generali virtutum augmento
Pro speciali incremento virtutum theologicarum
Pro speciali incremento virtutum cardinalium

LIBELLUS IIL
Considerationes viae unitivae, pro perfectis.
Cui praemittitur tractatus de unione contempla-
tivorum cum Deo in hac mortali vita per
sublimissimam operationem intellectus et
voluntatis. Ex 1. 2. de Summo hono.
Praemonitio, ad contemplationis omnisque per-
fectionis studiosos -
Cap. I Tres modi, quibus Deus in hac \1ta crea-
turis suis, et maxime justis unitur .
Cap. II. De alio modo unionis, quo Deus in hac
vita mentibus vere contemplativorum con-
Jjungitur .
Cap. II.  Quomodo modus 1stc unionis medms
sit inter unionem quae fit in gloria, per vi-
sionem et amorem beatificum, ut inter unio-
nem, quae fit in hac vita, cum auxilio or-
dinario, per actum fidei, spei, et charitatis
Cap. 1V. Quod haec unio contemplativorum cum
Deo consistat in actihus intellectus et vo-
luntatis
Cap. V. De amore contemp]atlvomm, qmd Slt
Cap. VI. De effectibus amoris divini. Et pri-
mo quidem de ecstasi -
Cap. VIL. De secundo effectu amoris, qui est
unio amantis cum dilecto, et transformatio
in dilectum

186
187
189

191

193

195

197

200

201

203

206



Cap. VIII. De quarta et quinta unione amantis
cum dilecto, quarta quidem, quae fit per su-
blimem contemplationem, quinta vero, quae
fit per quandam liquefactionem et demer-
sionem in abyssum Divinitatis

Cap. 1X. Quomodo haec liquefactio seu de(ectm
per amorem dupliciter fieri possit

Jap. X. Quomodo dicantur intrare abyssum Di-
vinitatis, et se in illa perdere Lt

Cap. XI. Quomodo in amore sit perpetuus cir-
culus et motus circularis

Cap. XII. Conclusio .

Considerationes viae unifivae, pro perfectis.

Documentum 4 SR A

Considerationes de Deo, quatenus (-st primum
rerum omnium principium 5

Precatio. Ad Deum, rerum omnium etc.

De Deo creatore A

Precatio. Ad Deum creatmem :

De Deo conservatore rerum omnium

Precatio. Ad Deum Conservatorem etc.

De infinitate Dei .

Precatio. Ad mluutatem De1

De incomprehensibilitate Dei

Precatio. Ad incomprehensibilitatem l)ex

De invisibilitate Dei . :

Precatio. Ad invisibilitatem l)el

De ineffabilitate Dei .

Precatio. Ad meﬂablhtatom Det

De immortalitate Dei i B

Precatio. Ad immortalitatem Del

311

214

215
216

219

220
224
225
228
230
231
233
236
237
239
240
241
243
244
246
248




312

De altitudine Dei

Precatio. Ad altitudinem Rw

De immensitate Dei ;

Precatio. Ad immensitatem Dei

De bonitate Dei

Precatio I. Ad bomt.xlom I)u

Precatio II. Ad eandem

De dulcedine Dei

Precatio. Ad dulcodmem l)o

De pulchritudine Dei

Precatio. Ad pulchritudinem De

De sanctitate Dei

Precatio. Ad sanctitatem l)m

De simplicitate et puritate Dei

Precatio. Ad simplicitatem et punmtom l)el

De immutabilitate Dei :

Precatio I. Ad immutabilitatem i)m

Precatio 1. Ad eandem ;

De Deo, ut est pater futuri saeculi .

Precatio. Ad Deum ut est pater ete.

De beatitudine Dei 3

Precatio I. Ad beatitudinem D(‘I 3

Precatio II. Ad eandem R

Precatiunculae jaculatoriae fundatae in via uni-
tiva singularum considerationum affectibus
subservientes

Litaniae de nominibus Dei
















LEONARDI LESSHL §. J.

OPUSCULUM ASCETICUM

QUINQUAGINTA CONSIDERATIONUM

DE

|
! L. NOMINIBUS DEL
|

IN TRES LIBELLOS

VIAE PURGATIVAE, ILLUMINATIVAE, UNI'!"LJ:}T,%

Y



	Leonardi Lessii S. J. Opusculum Asceticum Quinquaginta Considerationum De L. Nominibus Dei
	Vorderdeckel
	 - 

	Exlibris
	 - 

	Besitznachweis
	 - 

	Eintrag
	 - 

	Titelblatt
	 - 
	 - 

	Widmung
	 - 
	[Leerseite]

	Prolocutio.
	 - 
	Seite 6

	Aliud Praeambulum.
	Seite 7
	Seite 8
	Seite 9
	Seite 10
	Seite 11
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17
	Seite 18
	Seite 19

	Libellus Primus. Considerationes Viae Purgativae Pro Incipientibus.
	[Primus passus.]
	 - 
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23
	Seite 24
	Seite 25
	Seite 26
	Seite 27
	Seite 28
	Seite 29
	Seite 30
	Seite 31
	Seite 32
	Seite 33
	Seite 34
	Seite 35
	Seite 36
	Seite 37
	Seite 38
	Seite 39
	Seite 40
	Seite 41
	Seite 42
	Seite 43
	Seite 44

	Secundus Passus Viae Purgativae.
	Seite 45
	Seite 46
	Seite 47
	Seite 48
	Seite 49
	Seite 50
	Seite 51
	Seite 52
	Seite 53
	Seite 54
	Seite 55
	Seite 56
	Seite 57
	Seite 58
	Seite 59
	Seite 60
	Seite 61
	Seite 62
	Seite 63
	Seite 64

	Tertius Passus Viae Purgativae.
	Seite 65
	Seite 66
	Seite 67
	Seite 68
	Seite 69
	Seite 70
	Seite 71
	Seite 72
	Seite 73
	Seite 74
	Seite 75
	Seite 76
	Seite 77
	Seite 78
	Seite 79
	Seite 80
	Seite 81
	Seite 82
	Seite 83
	Seite 84
	Seite 85
	Seite 86

	Terminus Viae Purgativae.
	Seite 87
	Seite 88
	Seite 89
	Seite 90
	Seite 91
	Seite 92
	Seite 93
	Seite 94
	Seite 95
	Seite 96
	Seite 97
	Seite 98
	Seite 99
	Seite 100
	Seite 101
	Seite 102
	Seite 103
	Seite 104
	Seite 105
	Seite 106
	Seite 107
	Seite 108
	Seite 109


	Libellus Secundus. Considerationes Viae Illuminativae, Pro Progredientibus.
	[I.]
	 - 
	Seite 111
	Seite 112
	Seite 113
	Seite 114
	Seite 115
	Seite 116
	Seite 117
	Seite 118
	Seite 119
	Seite 120
	Seite 121
	Seite 122
	Seite 123
	Seite 124
	Gedicht 125
	Gedicht 126
	Gedicht 127
	Gedicht 128
	Gedicht 129
	Gedicht 130
	Seite 131
	Seite 132
	Seite 133
	Seite 134
	Seite 135
	Seite 136

	De Speciali Incremento Virtutum Theologicarum.
	Seite 137
	Seite 138
	Seite 139
	Seite 140
	Seite 141
	Seite 142
	Seite 143
	Seite 144
	Seite 145
	Seite 146
	Seite 147
	Seite 148
	Seite 149
	Seite 150
	Seite 151
	Seite 152
	Seite 153
	Seite 154
	Seite 155
	Seite 156
	Seite 157
	Seite 158
	Seite 159
	Seite 160

	De Speciali Incremento Virtutum Cardinalium.
	Seite 161
	Seite 162
	Seite 163
	Seite 164
	Seite 165
	Seite 166
	Seite 167
	Seite 168
	Seite 169
	Seite 170
	Seite 171
	Seite 172
	Seite 173
	Seite 174
	Seite 175
	Seite 176
	Seite 177
	Seite 178
	Seite 179
	Seite 180
	Seite 181
	Seite 182
	Seite 183
	Seite 184
	Seite 185
	Seite 186
	Seite 187
	Seite 188
	Seite 189
	Seite 190


	Libellus Tertius. Considerationes Viae Unitivae Pro Perfectis.
	[I.]
	 - 
	Seite 192
	Seite 193
	Seite 194
	Seite 195
	Seite 196
	Seite 197
	Seite 198
	Seite 199
	Seite 200
	Seite 201
	Seite 202
	Seite 203
	Seite 204
	Seite 205
	Seite 206
	Seite 207
	Seite 208
	Seite 209
	Seite 210
	Seite 211
	Seite 212
	Seite 213
	Seite 214
	Seite 215
	Seite 216
	Seite 217
	Seite 218

	Considerationes Viae Unitivae, Pro Perfectis.
	Seite 219
	Seite 220
	Seite 221
	Seite 222
	Seite 223
	Seite 224
	Seite 225
	Seite 226
	Seite 227
	Seite 228
	Seite 229
	Seite 230
	Seite 231
	Seite 232
	Seite 233
	Seite 234
	Seite 235
	Seite 236
	Seite 237
	Seite 238
	Seite 239
	Seite 240
	Seite 241
	Seite 242
	Seite 243
	Seite 244
	Seite 245
	Seite 246
	Seite 247
	Seite 248
	Seite 249
	Seite 250
	Seite 251
	Seite 252
	Seite 253
	Seite 254
	Seite 255
	Seite 256
	Seite 257
	Seite 258
	Seite 259
	Seite 260
	Seite 261
	Seite 262
	Seite 263
	Seite 264
	Seite 265
	Seite 266
	Seite 267
	Seite 268
	Seite 269
	Seite 270
	Seite 271
	Seite 272
	Seite 273
	Seite 274
	Seite 275
	Seite 276
	Seite 277
	Seite 278
	Seite 279
	Seite 280
	Seite 281
	Seite 282
	Seite 283
	Seite 284
	Seite 285
	Seite 286
	Seite 287
	Seite 288
	Seite 289
	Seite 290
	Seite 291
	Seite 292
	Seite 293
	Seite 294
	Seite 295
	Seite 296
	Seite 297
	Seite 298
	Seite 299
	Seite 300
	Seite 301
	Seite 302
	Seite 303
	Seite 304
	Seite 305


	Indiculus rerum hoc opusculo comrephensarium.
	 - 
	Seite 307
	Seite 308
	Seite 309
	Seite 310
	Seite 311
	Seite 312
	[Leerseite]
	[Leerseite]

	Rückdeckel
	 - 
	 - 
	[Colorchecker]



