


Hunc librum Musis
suis inservientem
iure possidet
Theodor Mahlmann




1. N

| PRANOTIONUM
;ﬁ THEOLOGL
CARUM

| PARY “TWWRIIA
| In Qua ' :
4 OBLIGATIO HOMINIS

A
RELIGIONEM , VOLUNTATI DIVI-
NZ CONFORMEM,

CONTRA
N IRRELIGIONARIOS
' DerenDIiTUR ET VINDICATURSs
! AUCTORE ) |
NICOLAO WALLERIO'“@

‘ 8 S. 8, Thcol Doét, & Prefeflore, ad Regiam'Academ. Upﬁu-
13 Y lienfem, Regio, Ord, & Kalfeniano, \

‘% r et ol el e e ;

|7 STOCKHOLMIZ, A, O.R. 1758.
v Typis & Sumtibus Directoris LAUR. SALYI]
v ﬁwlm,_j>[v‘,”, m/’”f/“;’:\*"




Act. XVII: 24,

0 Oeac o 7rou;a'o'; Toy xor,uov }(gq 'zrazy-

»

e m & avre, ¥TGe xgayx Xy yns Ku-

G uﬂxg;ng - - -

MarTH, IV: 1 .

’f'rocye caravi yeyeatzrrm yae Kugm
TOV Oeov 7y 'A‘rfo;xwm'uc r\g\q uurw ‘uowo
)ma'rfew"m.




AN AL Aty 1
ok s e,

SEDIEDD
LY 5

ATDE agfis
e Ty -

4 A (0 adt, AL adh) Akt oo
DI ERD L% EOSERSADLERy
Wy© Uy

N
¥ - ¢
YOyt % L R T R e e
~
! J,
M

DHEW

e o
GG

PRAFATIO.

uamprimum animo convictus eft

homo exiftere Deum, abfolute
perfectum, omnifcium, omni-
potentem, independentem , 4 Quo o-
| ' mnes res & {peciatim homines, non
modo qua primam exiftentiam, fed e-
tiam ejus continuvationem', omnesque
agendi vires, plene & fine limite de-
. Pendent 5 exfurgit in mente ejus idea
.gerfeéta: obligationis, fuas actiones li-
{ -berasad Dei voluntatem conformandi,
| Eumgque complete colendi & honoran-
| di. Ejusmodi cum natura humana ha-
. Oct religio pexum, non vero talem, quo
? lla effer completum determinans hujus,

s

& X quo homo, contra retz rationis
i " Principia, in idolum converteretur ex
- Divinitare & humanitate conflarum,

N An-




Prefatio.

i il

Anmno proxime praterlaplo, Londi-
ni publicavit, David Humo , princeps
corum , qui przfenti tempore Deifts
apud Anglos adpellantur, Four differ-
zations &c. h.e. Quatuor diflertatio-
nes, quarum I1.) agit de naturali hiftoria
religionis, 2.) de paffionibus, 3.) de

Tragoediis, 4.)de regulis guftus, Prima |

harnm multa continet paradoxa, quz,
ut & aliud hujus viri {criptum;, quod
§. 139. breviter confutavi, ﬁaud obicure
fignificant ; hunc aut effe rerum Philo-
fophicarum planc ignarum, aut nimio a-
liis contradicendi ftudio abreptum: Lar-

itur enim notionem exiftentiz Divina
effe adco claram & perfpicuam, ut ne-
mo fanus de ea dubiter, primaque id-
circo religionis fundamenta neget ; ni-
hilo tamen minus contendit, religio-
nem ¢x humana natura fuam non deri-
vare originem, Si principia , quibus
nititur religio, fibi habuiffct cegnira,

eaque intellexiffet, qua modo breviter,

artulimus , & in prafenti tractatione
fufius demonftramus, opinionem tam

ab-




Prefatio.

abfurdam &  fibi ipfi contradi¢toriam
non formaflet. Argumenta, quibus pro
hoc fuo phantaimate pugnat, adeo exi-
gui funt ponderis, ut propofita, meri-
to judicentur confutata,

1:0) Quamvis, inquit, bomines fem-
per babuerint conceptum eutis omni-
potentis, easdem tamen in veligionis
negotio inde non formarunt conclufio-

¢s > Nam datur infinita religionum
diverfitas, populique reperiuntur fine
ommni religionis fenfu. Ergo religio in
narura bumana non wzque fundatur,
ac philavtia, amor fexus, aliique na-
ture inflinétys. Nelcit adverfarius in
hac objectione diftinguere inter religio-
nem, in genere {pectatam, & varium
¢jus modum, Fatcor hunc apud diver:
fas differre gentes, fed an inde fegai- -
tur eas ductu fuz naturz nonm cogno-
fcere fuam, ad Deum colendum, obli-
gationem ¢ Non arbitror. Neque €€

SH G do '



Prafatio;

do alium, prater Humium, effe in ar
te ratiocinandi adeo imperitum, ut ta-
lem formet conciufionem, Sed ut vi-
deat ‘adverfarius, quam inepte ex fuis
pramiffis colligar, fum proprio jugu.
lemus gladio :  Licet nmmes bomines
babeant eundem Conceptumamoris pro.
Prii, quia tamen Mfinita diver/itate
eum exercent, hic nflinétus non efl in
natura bumana fundatus, Quod mihj
ad haoc inftantiam relpondes, id tibi re-
fponfum efto, Quod de populis, reli-
gionis fenfu carentibus, ex Hontani itis
nerario aliisque impuris & falfis fonti-
bus oftendere conatur hic adverfarius,
id ad tzdium usque confutarunt pluri-
mi, & demonftrarunt maximam, hoc
commento, populis inferre injuriam,

»:do) Garrit idem Adverfarius, Prina
ctpia. quibus nititur religio, effe omy;-
Um minime yniverfalia, quia poflent
per circumflantias mutari, i ay-

#ihi-

P T NN LW N 1
R i M e




Prafution

wibilari. Sed hoc zque eft impofiibile
acnegare exiftentiam Dei, & omnimo.
dam hominum ab Hlo dependentiam.
Ergo principia religionis in nihilum re-
digi nequeunt, neque ullam, pro diver-
firate circumftantiarum patiuntur mura-
tionem : Nam licét omnes homines ex
Principiis pofitis , _ per errorem, non
casdem forment conclufiones , inde
tamen ad mutationem & Pparticularita-

tem prinCipiorum non nifj ineptifiime
colligitur,

3:0) 87 humanum genus, pergit i-
dem adverfarius, 2 Primo ejus confide-
Yamus ortu, Polytheifmum, feu, idp.
bolatriam, primam € antiqui(fimam
inveniemus veligiongm :  Hane enim
omui tempore dominantem fuiffe, do.
cet ommis @vi hifloria, oflenditque ipfs
Yatio, quia tempore, quo homines fue
Mfeitie proprieque cogitandi wi re-
Uiti fuere, MAKIMAE COrum pars Z;{}t




R a————LY S

Prefatio.

nifi confufum valde & turbatum de
Deg habere poruit conceptum : Nam
eque videtur inconvemiens tribuere
menti bumane, in initio verum, veram
de ‘Deo notitiam , ac flatuere bhomines
prius in fplendidis habitaffe edificiis,’
quam tuguriis, omni deflitutis ornatn,
Lx lis fluere credit impoffibile offe, ut
cognitio amus Det, que eff fruftus .
jmz’z'cii, IMAGLS eXercitats, primam con-
[flituerit religionem. En! fupremam
hujus viri ftultitiam , qua non modo hi-
ftoriam {acram, {ed & émnem rationis
afom longiflime a fe rejicit. Docet fa~
cer {cripror primum hominem nulla in-
{citia nullaque ignorantia, Deum redte
colendi, laborafle, fed {ufficienti intel-
le&tus luce & fanétitdte voluntatis or-
natam fuiffe. Idem affirmant {aniores
gentilium, & evidenti argumento often-
dit recta ratio, vid. §. 25. hujas tra-
éat. Tempus ergo primorum homi-
num infcitiz., quod fingit nofter adiyer- _
ari-

BB liae M R TS




T’(‘d’fdt'io.
farius, repugnat omni veritati.  Fateor
ex hiftoricis patere documentis, maxi-
mam homipum partem ,* ante Natum
Chriftum, commuraffe verum Dei cul-
tum in turpem idololatriam. Sed an in-
de fequitur Ethsicifmum fuifle primam
religionem ? Non putaverimy Nam hi-
ftoria gentilium ad ‘initium mundi fe
pon extendit, & recta ratio , ut modo
obfervavi, contrarium evincit, Quam
certum eft, cognitionem exiftentize Di-
vinz efle menti human infitam, tanta
quoque gaudet perfpicuitate, polytheis-
‘mum naturz human® repugnare, Gen-
tiles ergo ex rationis non ufu, {ed ab-
ufu, in idololatriam efle prolapios, evie
denter oftendit gentium Dcélor, Apo-
ftolus Paulus, Cap. 1. ad Romanos. Ne-
que fimilitudo illa de tuguriis & domi-
bus, ab adverfario allata, contrarium
evincit, fed potius ‘oftendit, primos
homines magis de anim@ coram Deo
puritate , & fimplicitate, quam ex-
ter-




Prefutio.

terno & ambitiofo corporis culty fuise b
fe follicitos.

4:0) Eodem, quo incepit nofter ad.
vesfarius , awnimo, impiiﬁimam conti~
nuat di{putationem: J§7, INquit, ex ¢osa
Jideratione rerum, in hoc mundo ad. :
Jpectabili creatarum potuiflent hom;. .
nes elicere coguitionem unins Deiy !
polytheifmus non fuifet Poffibilis | fed
phenomena vature, que [enfibus 1o
flris quotidie obver fansyy Jibi ita op-
poruntur (Ex. gr. procells evertit .
primum naturd S artis opus s impris
eximit nobis [plendorem Jolzs &e.),
wt cogamur adwittere plures cortp .
Potentie Deos, Refp. 1) In primg .
Prznot, Theol. parte demonftrayimys, y |
ex conremplatione rerum creatarum ad ‘
exiftentiam unius Dei evidentiffime col.
ligi,- ut adeo magnam in argumentans.
do ‘prodat hic adverfariug ignorantiam.

2.) Si-

T e U TN

T 2 O T N




- Prafatio,

2.) Simul in eadem Pranot. parte evi-
cimus, polytheifmumn efle re@e rario.
Di adeo inimicum, ut nemp fanus enm
ftatuar, 3.) Inde quod quadam natura
Phanomena, ex limitatione rerum , {1

'bi opponantur , non nif; ineprifline

colligitur ad Deorum pluralitatem, nam
quicquid reale eft in tora univerfitate ,
id non multiplicem, fed unicam & fi-
Premam arguit cauffam.

Qued ultimo tandem “loco evomit
idem calumniator , foilicet , religio-
€m, qua unus colitur Déus; bella ex.
citafle, & plus mali generi humape
intuliffe ; quam immolationes homi.
Dum apud gentiles, id adeo eft alfip-

- dum, & ab omni veritate alienum, ye

nulla egeat confutatione , prafertim,
qvum ex Tertia Pranotionum Theolo-
gicarum parte, quam luci publicz nunc
trado, luculenter pateat, religionem,
qua unus verus colendus ¢ft Deus, in-
con-




Przfatio,

concuflo niti fundamento, omnesque

Irreligionarios non nifi valde infipien-

'ter & contra omnem rectae rationis

ufum fe ei opponere. Dabam Upfalie
die 6. Scptembris A: O, R,




4 N.§8.7.P. F.&38.8.

PRENOTIONUM THEO-
LOGICARUM
»PARTIS TERTIA

SECTIO PRIOR
THETIC 4,

GAR, 1,

DE
JURE DEI IN CREATURAS:

§o I

eo plenavium €9 illimitatun in omnes
creataras competst jus , [. dominiums,

Nam omnis creatura totusque hie”
; mundus, qua fuam fubftantiam,
exiftere nequit, nifi pef creationem, quam
Deus liberrime inftituit, prout in Parte 1,
emonftravimus, Eodem modo ex parte 2,
eft perfpicuum, ﬁngulas Creaturas cum to=
to eotum ordine, & agendi viribus, quo=

ad fuam in exiftendo continuationem, 2
Pars III. A con-




P & Cdp. ) A

confervatione & concurf{u Divino ita depen-
dere, ut fi vel ad momentum temporis Des
us eis fuam fubtraheret aétivitatem, nihil
agere poffent & annihilarentur. ‘Omnes u-
fius & frutus rerum creatarum’ proveniunt
ex earum ordine & agendi viribus.. Deus
ergo pro arbitrio fuo " difponere- poteft de
omnium & - fingularum creaturarum non
modo fubftantiis, fed ufibus quoque & fru-
&tibus, qui ex illis proveniunt, 1dque abss
que omni limitatione & reftritione, nam
eft ens vere infinitum & ab alie quovis in-
dependens, Eluceftit ex modo demonftra-
tis, Divinis perfeétionibus, qua in creatio=
ne , confervatione & concurfu fe exfe-
runt, efle conveniensy ut pro atbitrio pos=
fit Deus difponere de rebus creatis. Neque,
prater convenientiam cum perfectiotitbus
Divinis, aliam agendi & volendi normam
habet Deus (§. 77. P. 1.). Itaque, qvum
moraliter, poflibile id dicaturs quod reéti-
tudini altionum non repugnat , & juris
nomine veniat facultas 1d agendi moralisy

uod falva altionis rectitudine fieri poteft;
patet Deo competere jus prorfus illimita-
tum, pro arbitrio difponendi de omnium
creaturarum fubftantiis, ufibus & fructibus.
Sed hoc jus Pominii nomine venit, Deo igi-
tur competit dominium in creaturas omnes
& fingulas plenarium & illimitatum.

e e



De Fure Dei-in: creaturas,

oIS A} j
Ex niodo deionfiratis intelligitior. - Summiing
e excellentiam €9 abfolutam independentianm;
“Onjuntlam cum’ omnimoda tréatara¥um ‘omnie
um & Dev dependentia offe fundam’ntnin domi=
i Dei in creaturas, Nam ex creaturarud
omnium a Deo per creationem & conferyas
tionem dependentia , - qua exifténtiim. o-
mnesque agendi vires & potentias; ‘Auer
vidimus Deum pro arbittio difponere “pofle
de fingularum creaturarum fubftantiis; tifi<
bus atque fructibiis (§.1.); Simiil ftendia
mus ex abfoluta Dei perfeétiont fequi, K<
um non agnolcéte aliam volendi'& agendi
Tegulam 3 quam conveiiientiam tei cumi
perfectionibus Divinis, hisque Congruum
eflé laudatum dominium; & ob abfolutari
¢l independentiam ab alio quovis indes
pendens. : ] :
Hoe dominii Dei in creatiiras fundame.-
tim ftabilit etjam Scriptura 8. Nam Apoftos
lus Pagilus A&, 177 24. {eq. ex creatione
omiiimoda, Credtiitarim a.Deo _depens
entia; nec non omiifufficientia Divina 5
Colligit Deum effe Dominum coeli & térre
<€ omnium ferum creatarum.  Idem do-
tet Propheta Daniel Cap. §: 27. graviflis
Mis verbis Belfazarern caftigans, quod cons
tra Dominium ¢eeli e extilerits i Cujus ta=
; B men




4 Cap, 1,

men manu funt e¢jus & omnium hominum
animz, & penes Quem totum noftrum eft
iter, h. e. 2 Quo omnimode dependemus,
"Taceo alia plura Scripture loca, qua domi-

principio.

nium Del in, creaturas ex eodem derivant’

5. 3. |
- Dominium, quod breviter delineawi (§, 1,
.), exercet Deus in omnes creaturas, €5 Jpe=
ciatim in bomives, Nam Deus atu 1pfo
mon modo eft ens . abfolute perfetum &
independens, {ed etjam creaturas in exi-
I’tené’: confervat, h, e. continuat {iam
voluntatem de earum exiftentia, qua tam
diu exiftunt, quam diu Deus eas exiftere
vult. Prout in Part. 1, & 2. demonfiravie
mus. Sed fubftantia eft effentia exiftens
(§. 1126, Syft, Met.), Ergo Deus aétu ipfo
exercet jus fuum, pro aﬁJitrio difponendi
de creaturarum omnium fubftantiis, Prate=
rea aftu ipfo gubernat omnes & fingulas
creaturas, omnesearum ationes ad bonas
dirigendo fines (Sea7s PR4R Itaque aétu
ipfo creaturis fuis utitar, prout fines illi e-
xigunt, & eorundem fintum intuita, fru-
Stus, ex illis provenientes ,- dirigit, Gus
bernatio autem Divina eft liberrima, nam
eft altus voluntatis Diving, Deus’ ergo’ jus
{uum , quod habet, Pro arbitrio difpo-
nendi de ufu & fudtu rerum, acty ipfo

CXcr-

B M et



£ al A |

o A

De Fuve Dei- it creatupas. 5

exercet. Ergd Deus altu ipfo exercet do-
minium In- creaturas , & 1deo M. omnes

bomines,

§ 4.

Ex haftenus oftenfis deducimus I.) De<
um boc dominio, quamdiu. exiftunt creature , fe
nunquam abdicare poffe.” Nam fi poflet, tunc,
quia dominjum - iltad fundatur in-fuprema
Dei excellentia ‘& independentia’, con~
junéta cum omnirmoda ereaturarum ab Tllo
dependentia (§. 2.), defineret Deus ali=
quando efle ens abf, perfe¢tum & inde
pendens, ipfeque creatura per creationem,
confervationem , .. & guhernationem  ali=

'?uando non dependerent 2 Deo. Quod ab=
Jurdiflimum. L

< L, Neceffuvium ¢ffe at bomo non- fuo, fed

Dei arbitratu [uas deferminet actiones liberas

‘feu s ut omnes fuos 48tus diberos s tam internos
“gquam externos'dd Divinam voluntatem confor-
“met: Fingamus-hoc non effe neceffarium,
‘fed hominem'pofle proprio arbitrata,; fepo=

fita vel neglecta Der voluntate, vel quos-
dam vel omnes, qui ex libertate pendent,
determinare atus, Liceret ergo homini vel

-in omnibus vel quibusdam-actibus, {¢ non
Aervum, fed dominum, non dependen~

tem, fed independentem, conftituere.. Hoc

_autem illimitato Dei in homines dominio ,

A3 wpfie




S T

G Nt Capa T,

-

ipfiusque hominis & Divino Nuniine omni-
moda dependentix ¢ diametro adverfatur,
Homo ergo neceflitate quadam adftringitur
ad componendos ommnes aétus internos &
gxternos ad Dei voluntatem,.

“Endubitatunidef axioma'y' Serwigng “do usque. ad vo-
dnntatem doweini fui fo componare debere., quo-
wigue abgllo dependet i &5 domsninim illnd cx-
2enditur, Habet Deus illimitatum, in;omnes hoinja .

{1 nes dU"‘illillm_, homintsquc a Deo omnimade “de-
" pendent. Ergo’in omnibus &“fingulis debent fe’ tona
formare ad' Dei volintafeny, - |

Nece[fitas hec,gua boyme adfivingitur, iftis-
wes funs volinraty ‘Divime conformare " on'eff
uifs moralis, Namverfatur circa altiones Ho-
Sminum liberas; qua ab.omni neceflitate &
-abfoluta. & phyfica funt.immunes (per Prin-
weipy Plyeh: - Emp.), - nec admittere- poffunt
-nifi moralem;; qvaum obaeétitudinem actio-
cnum;; veluntate Divina, det.e:rminatam, all-
-ters quam; ferat. hae redtitud, non diceat
~homini fuas inftivuere actiones (s, 4 D20

W | o sxﬁv‘ M o Py
- Baden bee neceffitas | é parte Dei, eff conn
Juni¥acum jure fatuondi malus pafionisimeos,
“qus Viluntati Divine non fartsfaciunt, Omne
-Jus infert facultatem moralem agendi id,

. ~ quod

SR gt e




I 0 W

—

De Fure Deiin cveaturas. 4

quod reGtum eft ,- ideoque realifatem &
perfedtionem importat, utpote rectitudini

“altionum congruam, Quare jus {tatuendi

malum ‘paflionis in eos, qui voluntati Di-

‘vinz' ‘tion fatisfaciunt, non nifi realitaw

tem & perfeCtionem involvit. Adeoque i
Deus hoc: jure “deftitueretur, dominiam
quod in res creatas & homines habet, ut-

‘pote aliqua, compoflibili realitate carens,

non 'effet illimitatum. ' Hoc autem contra-
dicit mox demonftratis, Vera ergo'eft pro-
pofita_thefis, e
Rurfus, Homines, volurtati Divine non
fatisfacientes, contrd fuam a Deo depen=
dentiam & illimitatum Ejus.in {e dominis

‘um agunt (vid.’§, 4, 1. 1.), quod cum es-

fentia & perfectionibus Divinis neceflario
eft connexum’ (§. cit.). Hanc ergo’dishay-
moniam gvam vi omnifcientiax fuz opti-
me {ciat Deus, & vi omnipotentie tollere
poflit; ‘per fan&iffimam f{uam voluntatem
ferre nequit (§. 7. P. 1), Sed fi jure fta-
tuendi tmalum paflionis in eos;’ qui volun-

tati Divinz non fatisfaciunt, careret, dis-

harmoniam illam non poffet non ferre.
Quod tamen per demonftrata eft abfonum.

- Deus ergo poflidet jus ftatuendi malum pds-

{ionis in eos; quI voluntati Ejus non fatis=
facmnt, :

A4 ST




Superior £, Imperans eft perfona A, pers
fonarum B, C, qua jus habet non modo
ab his poftulandi obfequium in determi-
nandis a&ionibus liberis, fed etiam ftaty-
endi malum paflionis in eas, proprio vi-
vere velint argitratu, renuantque fuas actio-
nes ad voluntatem perfonz A componere.
Brevius: Superior eft qui jus habet Fro, fuo
arbitrio difponendi de. ationibus aliorum,
Perfonz B, C, in relatione ad fuperiorem
A, ejus vosantur Inferiores §, Subdisi.

§- 8.

Deus eff abfelute fummus bominum [uperios 5
omnesqug €5 finguli homines Junt ejus [ubditi,
Deus enim vi1 {ui dominii, quod in omnes
homines habet, illimitati (§. 10, jure gau-
det poftulandi, ut homines {uas ommnes a-

tones ad Ipfius nutum determinent (g, 4.
n. 2.), quod jus conjunétum quoque eft
cum jure ftatuendi malum paflionis in_eos,

-qui voluntati Ejus non fatisfaciunt (§.6.).
Hoc autem jus, ut Deo, enti Infinito, eome
petens, non poteflt nen effe infinitum &
Ulimitatum, Ergo Deus eft abfolyte {ommus
omnium hominur_n f'ulperior, hominesque
fime ullo difcrimine funt Ejus inferiores
(§ 7.) i

Ne-

e
T




De JYure Des in cveatuvas. 9

§. 9..
Neceflitas moralis , 2 jure fuperioris orta,
bligatio dicitur, Oritus itaque obligatio ex
€onicientia juris, quod fuperior in inferio~
tes habet, & vi cujus fentiunt obligati, fi=
! non amplius licere proprio vivere arbi-
tratu; fed ad voluntatem fui fuperioris, {e~
que peccando contra illam, malum, quod
contra transgreflores eft flatutum, recte
mererl, Obligatio igitur interna., - refpeétu
feil. obligati, recte Eabetur pro confcientia
vel fenfu interiori neceflitatis moralisy ¥ jue
re fuperioris profecta, '
Omnem hinc fontem & originem verze obligationis
quz confcientiam intime conftringat, ex jure {upe
rioris deduci facile intelligieur » Quam primum e«
nim’{ubjetionis fenfii, ex agnitione fui {uperionis
orto, tangitur homo, vera in animum ejus introe
ducitur obligatio, ad quod probandum alia nor
©Opus habemus re, quam. ut interna experientia &
ebita cum attentione in  feipfam defcendat anj=
Ma ,  examinetque quid requirit prius, quam
fentiat fe ad aliquad agendum vel ‘omittendun) effe
obligatum | Hapit

§. 10, o
Jus in Perfeum & Imperfetium difpefci~

tur, Hlud cor}jun&um elt cum jure eogen-
1

di alterum, fi fuz fatisfacere nolit ob iga~
tionis Hoc cum tali jure non eft connexum,
Cogi heic dicitur, qui per mala, ab altero
veprafentata, ad agendum determinatur.
Ay Un~




Unde jus cogendi eft jus inferendi malum
ad compefcendum alium,: qui fuz obliga-
tioni fatisfacere:non vult, Juri perfecto re-
{pondet apud. alterum  Perfefia obligatis,,
ad quam explendam cogi poteft ; Juri au-
‘ tem 1mperfecto: Jmperfeéta refpondet. obliga-
19 ¢, ad quam explendam nemo cogi poteff.
! | Sic locatori perfe@um eft jus exigeidi'd conduttore
mercedem ,* & ‘ad hane preftandam perfécte obliga-
| tur; conductor. ' Pauper autem non nifi -imperfecto
‘ o “jure! eleemofynam 3 divite petere poteft; nam jure

;eogendi divitein ad hog fibi exhibendum beneficium
| ! omnino deftituitur, 44

‘ : : S 4k '§' 11, : )
o Jusy quod, Deds; in omnes habet Lomines ,
cuft perfellum. ;. bowinesque perfeilo  obligane
“gury ‘fuas attiones voluntati' Divine, confor=
“miare, NamDeus' eft hbfolute fummus ho-
“minum {uperior, ( §. 8.), ‘ideoque jus ha-
bet inferendr hominibus malum, qui' fuz
obligationi fatisfacere nohant. (§. 7., pos-.
fidetque idcirco jys cogendi omnes. homi=
nes ad obedientiam , ~& confequenter jus
perfedtum in-eos.habet (§:.109. -

Neceflitate .confiringumntur-homines . fuas

- akiones ad voluntatem Divinam conforma-
e (§, 4. n. 2.), ‘Hac neceflitas eft moralis (§.
7.); profiuens ex illimitato Dei in homiies
dominio, & per confequens ‘ex' jure Dei,
quo




I¥Fc
in

'S o
H=
7=
0~
3~
|0
)§-

1=

us

1as
14~
s
1es
0]
uo

- eft omnium hominum {uperiox abfolute
- fummus.(§..8.),

A~ g

“"‘,, - — . ot — ,..- >

D¢ Fure Dei in creaturas, &1
quo eft hominum fuperior: Sed neceflitas
maralis 3 jure fuperioris profeéta , veri ng-
‘minis obligationem gignit (S, 9.). Homi-
+Nes; ergo obligantur fuas actiones confor-
are ad Dei voluntatem, Jurt perfecto re-
fponder, 3 parte obligati ,  perfecta’ obli-
gatio (§, 1o.), Habet Deus perfeétum jus
Invomnes - honsines :( per demonfir. ). " Fr-
ﬁ(_) omneés® hemines perfecte obligantur in-

ituere {uas actiones voluntati Diying cofy-
- formiter, , : T

Lex eft norma { regula, ad quam.quis

iaétiones fuas liberas conformare obligatug,

.. “Hirc deducimig confectaria. 1.) Omis
dex et a fuperigre-, inferioribus, datq, ‘neque

. @bfrabendo ab'ides [uperioris ‘comiipi poteft féx.,
Nam obligatio eft de effentia legis, {ed ne-
mo ‘nifi- {uperior aliquem oblxgaré poteft
AN )T e : ‘ :

o ALY Ergp nemo , wnifi [wpevior 5 habet pote-
.jl_avtem ferende legis, : .

HL) Deus et Legislator [upressus. 'N_a,zm

" Deus ergo Ifraélitis laturus legem, fupre-

mam {uam -in eos poteftatem omnium pri-

mo his gravifimis fignificavit-verbis ; fE‘E;
: : -



fum Febovah Deus tuus , qui eduxi te ¢ terra
~ZEeypti y & 'doms fervorum,. Exod, 201 2.

oIV Voltzfazas Dei eft bominibus lex, Nam
perfecte obligantur fuas ‘aftiones ad illam
componere (0. 11,),

: S. 13:%
Deus wult ut homines rec¥itudinem altionum
obferventy b, e. ut-libevks [uds aitiones, pex~
feetionibus Divinis conformirtes inffityane. Nam
Deus, per infinitam {uam juftitiam (§c121.
P. 1.), non vult nifi quod eft reCtum (§.
320. P 1.), &ideoid, quod cum effentia
& perfeétionibus Divinis neceflariam habet
eongruentiam (§. 119.). Sed voluntas Dei
. eft hominum lex (§. 12,). Ergo vult: Deus,
at hemines inftituant {uas aé%iones liberas

perfectionibus Divinis conformiter,
Rurfus. - Deum intelleétu {fue infinito fibi
;ab omni wternitate reprafentare veritates
morales, rectitudinem aétionum noftrarum
.concernentes, h. e. neceffariam earum cum
erfeétionibus Divinis* congruentiam’ (§.
_119. P, 1), facile mtelligitur. ‘Jam'vem
“aut vult'Deus, ut homines eandem 'hane
“ebfervent re&titudinem | aut id: nen vult:
Si non vellet, diflfenfus’ daretur “inter ‘in-
telle€tum & voluntatem, quod abfurdum.
Deus ergo vult, ut homineseandem aétin=

- num redtitudinemy faciant fuam, -

S 14,

L A e et L




De Fure Dei in creaturas, 13

adamna &

£ §- l4~o

'8¢’ ex indole wafirarum aliionam, ad peys:
fettiones Divinas relata , pater quid Deus & noa
bis agéndum , ynid omittendum velit, Nam ex
ideis attionum noftrarum, prout cum es-:
fentia & perfeltionibus Divinis conveniunt,
vel ab iisdem diffentiunt , moralitatis earum
ultimum pendet fundamentum, in infini=
to Dei intelleétu reprafentatum.  Quam ob
rem qvum Deus velit, ut homines hanc
ationum reétitudinem obfervent (§. 13.),
patet ex eodem fundamento nos intellige=
re/quid Deus a nobis agendum, quid omit-
tendum velit.

: §. rgs
Suo mox demonftrabitur loco, Deum cres
affe hominem fufficient: intelleétus luce in=
ftruétum, qua potuit omnium fuarum aétio=
num inveftigare naturas, earumque cum,
erfetionibus Divinis confenfum vel dis-
enfum eruere, & fic ftatim intglligere, quid
Deus agendum, quid omittendum vellet.
Neque permittit legis immutabilitas, ex ju=
fitiz Divink immutabilitate pendens, ut in
ftatu hoc, moftra culpa corrupto, alia no-
bis fit vivendi fiorma , aliudque fundamens,

tum, aétionum noftrarum moralitatem exas:

minandi’'& eruendi : Nam quamvis quali=
“bet individua aétio, quam homo inftituits
| ex




14 Cap, I.

ex aliis fimplicibus {it complicata, tantum

tamen, poft-deplotandum lapfum ; 1ntel-

leétui humano fuperefle virium experientia
docets ut adhibita attentione & reflexione
offit altionum generales notiones formare,

& perfectionum Divinarum diftinétos ha-

bete conceptus, indeque generalia agen-

dorum prcépta eliceré; in dato quovis ¢as

{u obférvanda;

Tta quivis facile eruiéte poteft, qnicl fit 1#fio, & ghid
fit' lzdere aliumy nihil feilicet ‘aliud; ‘quam-cohtra
jus detrahere alteri veras perfetiones; que ei coms=
petunt; - Netho etjam ignorat, juftitie Divinz efl¢
nemini infeire malum, quod non promeruit, fed
omnibus potitis beiiefacere, Unde fine hzfitatios
ne quivis ftatim colligit ;. fieminem effe lzdenduii,

‘ §i 16
~‘Homines petfete obligantur, fuas €oms
ponere attiones ad Dei voluntatem (§. 17.):
Ergo etjam perfette obligantur inflituere attios
nes [uas liberas peifettionibus Diwvinis confora
miter (§. 13.):

S. 17i
. Lex Natuye eft norma {. regula, 4 Deéo =
fiverfis lata hominibus, & naturali faculta=
te cognofcibilisy ad quam {uas actiones libea
ras componere obligantiit omnes homines:
Brevius &+ Eft lex Divina, ‘naturili mentis
facultate cognofeibilis,
‘ § 18




De Fure Dei in creaturas,

§..18.

Exiffit lex Nature, [ei, exiftit k¥, natus
rali mentis facultate cognofcibilis , a Deo la'omi-:
nibus communicata &5 injunfta, Nam naturall
mentis facultate aétu ipfo patét, quid Deus
ab hominibus agendum , quid omittendum
velit (§. 14. 1y.). Sed homines obligantur
componere fuas aétiones ad Dei voluntatem
(S. 11.), illaque idcirco hominibus eft lex
(§. 12, n, 4.); Ergo datur lex naturali men-
tis facultate cognofcibilis, 2 Deo hominibus
commuhicata & injunéta.

-Eft étiam Legis Naturalis exifteritia cum
illimitato Dei in homines dominio & mora=
Ii eéorum natura, que fubjectionis, normez
& regulz capaces éxiftunt, adeo aréte con-
nexa, ut, illp pofito, hx¢ fimul ponatur,
Nam exiftit Deus, Qui illimitatum in o=
mnés homiiies habet dominium (§. i.); qui
omnes, {iné difcrimine, Ejus abfolate fum-
mo fubfunt imperio (§. 8.)5 qui eétiam s ut
Plychologia docet, ihtellectu & libera Vo<
luntate funt ornati, & ideo regulz capaces.
H_-'lbet ergo Deus illimitatum jus prefcriben-

L{ communicandi homitiibus legem. Sed
Ut aliquam actu ipfo commuiiicdvit; aut
hullam, fi hocy de fuo in homines jure a=
hq‘uod cefliffet, feu, quod idem eft; pars
te illimitati fui dominii fe abdicaffet, ip u]tz:;

¢



16 Cap. 1,

que hoc dominium quoad homines non ex«
erceret, quod abfurdum (§. 3, 4.). Ponen~
dum er{go eft prius affirmandumque, Deum
altu iplo communicaffe hominibus legem,
Quia autem voluntatem Dei de agendis &
omittendis homo naturali mentis facultate
cognofcere poteft (§. 14. 15.), & Dei vo-
luntas hominibuy eft lex (§. 12.): quivis
intelligit dari legem naturz (§. 17.),

Legis naturz exiftentiam omni exterro tefte fortius
probat porro cujusvis confeientia, qua homo fue
omnimodz a4 Summo Numine dependentiz intime
confeius, actiones fias vel bonas vel malas ita judi=
¢at, ut illz magnam animi tranquillitatem, hae gravise
fimas mentis cruciatus, homine licet invito, excitent,
Hane confcientiz vim nulli externz ¢aufze effe ad
{cribendam, fed originem trahete éx intimo mentis
dictamine de agendi norma, fibi i Deo, fuo fuperis
ori, injunéia, in Parte Prenot, I, breviter probavi,
Hujus confcientiz teftimonia agnovére faniores gen«
tiles. Unde Cicero pro Rofcio & L., 1, de finibus¢
dmpis penas luunt, now tam judicis, quam an-
gore eonfcientie , fraudisgue cruciatu, ‘Et Mes -
nander morialibus ommibus comfcientia Dens. Et
Vae tibi fi conitéemnis hunc teftem domeftictim, exclas
mat nonnemo ; Hac ¢onfeientize vi y Ut ait Hieronys
mus Cajin cognovit fuum peecaturts dicens: mae
jor eft culpa quam ut dimittatur; Pharao quoquey
antequam lex darctpr per- Mofen, fHimulatus lege
Naturali, fua crimina confitetur | & dicit ¢+ Domis
nus juftus eft, ego autem & populus meus impii,
Apoftolus Rom. 2: 14, 15 exprefle ait; gentes,
qux legem nn habent, feilicet feriptam Mofis, ut

Judei,

o MBS b b e i




by -~ 8. BN e .- 8. W9 73 o . po

De Fure Dei inocresturas. .

[—

Judi, naturaliter facere ea, que funt legis. &,
effe fibi lcgem, utpote que oftendunt opus  legis
feriprum in cordibus ., confcientia ipinr'um CONtem

Mlanfé, | & cegitationibus ipforum ¢ invicem accu~
Lutibus vel excufantibus,

SIS o 0,

Lex N nos obligat ad committendas atliones,
PerfeRiunibus Divenis conformesy €5 ad omit-
bendas b1sdem difformes. Lex N. obligat ho~,
mines ad componendas aétiones, regulay
a Deo late, & naturali mentis facultate co-
gnofeibili, conformiter (§.17.). Sed illa re-
gula non eft alia, quam ‘ipfa Dei voluntag
(§+'12. M. 4.5, homini per rationis ufum.
communicata. * Ergo Lex N, obligat homi-
nes ad componendas actiones voluntati Die
vinZd convenienter, Vult autem Deus, ut
homines fuas adtiones determinent per~
fectionibus Divinis. conformiter 8 T
hxeque Dei voluntas natarali mentis ficgl
tati patet (§ 14. 15.) Ergo Lex N. homi«
nes obligat ad committendas actiones, per-
feltiomibus Divinis conformes, & ad omit=
tendas qua cum illis pugnant.

§. 20.
. Lrater attiones, five in" committendo, five
8 omitiondy confiftant , perfeétiontbus Divings
COnformes., mon dantur @ity ab his diverfe,
4d quas lege Nat, obligamur. Fingamus nos
Pags. I, B lege




™ ity

lege Nat. {imul obligari ad aiones alias,

uam qua perfeCtionibus Divinis fint con-
?ormes, tunc, quia Lex Nat. regulam a-
&tionum infert, 2 Deo nobis communica-
tam (§. 17.), & per confequens Dei volun-
tatem, hominibus patefaétam (§. 12,), De-
usque, vi infinifz fux juftitie, nihil ‘pre-
ter id, quod reftum eft (8. 1zo. P. n); &
quod cum effentia & perfeétionibus Divinis
neceffariam infert congruentiam (§. 119. P,
1.), velle poteft (§. 121, P, 1.); tune, in-
quam , {equeretur, nos lege Nat. etiam' ad
id obligari, quod Deus non vult, Tota au-
tem Legis Nat. obligatio’, non -aliunde,
quam ex jure imperii Dei in homines fluit ,

wod ex antea demonttratis clariflime intel-
Iigitur, ideoque ex jure imperii Divini in
homines {equeretur, hominem agere debe-
re id, quod Deus non vult. Ergo inter Jus
Dei & Ejus voluntatem daretur disharmo-
nia. Quod abfurdiflimum.

Ex Logicis conftat, exceptivarum propofitionum, in
quatum numerum prafens eft referenda, eam effe
indolem , ut non nifi oppofita removeant' & excie
‘piant, minime autem fubordinata, Quivis ergo fa=
cile intelligit, preceptum ;° fac s I tue altiones
perfeltionsbus Divinis fint conformes, Non ex=
eludere alia, fib hoc precepto fubordinata, fed ea
tantum, qux ab hoc pracepto determinari ne-
queunt,

§. 21,

D M diiin e o a e B GRE Y




1 wd § 7 O L]

- O 8

LRSS B G T B B8

De Jure Dei bn creaturas, 19

- -

§: 21,

Propofitie qua obligart dicimur, ad com-
mittendas aftiones, pe7febttombus Divinis co%-
Jormes | €3 ad omttendas. irsdem :/{ﬂb?"ﬂf{. eff
Principium univer (i Legis Nat, primam €5 fun-
damentzle ;. Eft enim hac legis Naturalis
Eropoﬁtio '§. 19.), adeo univerfalis, ut ni-

il fit in tota lege 'Nat. quod ad eam non
poflit revocari (§. 20,). Eft ergo univerfalis
& adaquata, & per confequens unica « §.
1249. Syft. Met.). Eft etiam cuivis, recta
Yatuone legitime utenti,, cognofcibilis ( §.
14.15. 5 &ideo evidens (§. cit, Syft. Met. );
Vim etiam obligandi fecum habet conjun=
€tiffimam (§. 19.) Poflidet ergo omnia &
fingula requifita principii primi (§. cit. Sy- :
ftem, Met.). 1l erge. propofitio eft legis
Nat. principium primum, feu, fundamen-
tale (§. 1243, Syftem. Met.).

Preceptum legis Nat. primum includere
ebere vim obligandi, facile patet : Nam
§i principii primi titulum tueatur . debent
omnes propofitiones, ad legem  Nat. perti-
nentes, ex illo fufficienter determinari, fi
ergo 1lli nulla ineflet obligatio, neque ulla
aretur in reliquis propofitionibus, quz in=
€ pendent. Tota itaque lex Nat. obligatio-
€, eflentiali legis requifito, carens, legis
Ignitatem & auttoritatem amitteret, Quod

B2 ; ; im-




Cap. L~

implicat, Sine 1dea fuperioris nulla datar
_ebligatio (§. 6.), & in lege Nat, nullus-ali-
.us, . prafer Deum, eft fuperior (§. 18.),
Ergo principium Legis Nat, primum, tes
_mota-vel abftratta idea Dei, ut fuperioris,
concipl nequit, nifi quis velit abfurdiflime
_commutare legem Nat, 1n nudam externz
prudentie regulam, cui pro lubity quivis
Jrenunciare’ queat,. Principium Legis Nat,
quod nos tuemur;, ideam Dei fuperioris ine
cludit.. Vel ex hoc igitur puncto liquef
illud effe genninum, Immo aufim dicere
aliud non excogitari & adferri pofle,.quod
principii primi omnia & fingula poflidgat
requifita: Nam fi inftituti permitteret ratio,
fine difficultate oftendere poffem, quod-
cunque haltenus a Moraliftis fuit allatum,
a genuino principio plus vel minus defle-

.Etere, Et quid miri 2 Noftrum enim ma-

nifefto includit ipfum moralitatis funda-
mentum, & men{uram unicam atque Glti-
matam , ‘quz alia, quam perfectiones Diyis
nx, efle nequit.

Quin & cp'nomine commendandum eft

‘hoc ‘noftrums ‘principium , ‘quod Seripturae
Sacraadmodum fit conforme: fpius enim
-fan&itatem Divinam, nobis'in aétionibus

exprmendam , proponit Scriptura, ut Lev.

b2 044, 12057426, & alibl.” Sanétitas Dei

elt illaEjus puritas, qua ab omni imper-
feétio-

S et S e AR




De Yure Dei in ereaturas. 2r

— e e

fe€tione eft immunis, & non nifi perfe&ios
nes, casdemque abfolute fummas poflidet,
Quando. crgo’ Spiritus Sanétus jubet, nos
fantos effe, quoniam: Deus eft fnctus .
non ntendit alid, quam ut naftram mo=,
ralem perfectionem . .ex convenientia cum:
perfedtionibus ;Diviras ‘determinemus. Sic.
Gtiam Salvator nofter fanétiffimus, fummam;
agendorum una propofitione comprehenfi=
rus, jubet nos perfeétos effe, quem ad
modum Pater n()(Et)er, Qui eft in ceelis, per=
feCtus eft, - Matth, §1 48,
: i $. .22, :
Bfinita Dei juflitia ef Legis Nat, apxe
Ty, ipfa. wero lex. eft cjusdem jufiitie
exrvroy. Nam exiftit Lex Nat. 2 Deo ho-
minibus communicata & injunéta (§. 18.).
Deus ergo eft legis Nat. caufla- efficiens,
nam eft cauffa hominis. Eft quoque caus-
fa intelligens (§. 66. P. 1.).  Datur itaque
aliquod exemplar, -cui legem , tanquam
effeCtum, conformavit (§. 1348. Syft, Met.);
fed totius legis Nat, fumma eft: Fac at
alliones tuze lilere Jfint perfettionibus Divinis
mé{ornu; (§. 21,).. Ipfa ergo lex Nat. per-
fectionibus Divinis eft conformata. Confe-
quenter {unt perfeétiones Divinz illud e-
Xemplar , ad quod conformavit Deus Le-

§¢m Nat, Deus eft abfolute independens.
B3 Sunt




“Cap. I,

Sunt itaque perfectiones Divinz exemplar
legis N. prmigeniam , feu ejus wpyérvmor
(6. 1352, Syft. Met.). Perfeétiones Divirze
funt reCtitudinis aétionum Dei-unica men-
fura, quam in omnibus {uis a&ionibus, vi
infinite fua juftitiz conftanter adprobat (§.
119, feqq.).  Ergo infinita Dei juftitia eft
legis Nat. apyerumer, ipfa 'vero lex ‘ejus
zxrurov.

§. 230
Lex Nat, gua effentiam [uam, eff abfolute
immutabilis €3 neceffuria. Nam ea eft Legis

Nat effentia & indoles, ut fit juftitiz Dei

éxrvzoy, feu, exemplatum. primigenium

(§. 22.), fed exemplatum debet fuo exem=

plari efle conformatum. Salvo itaque ma=

nente eadem exemplari, mutiri nequit s

xemplatum. = Si ergo illud eft abfolute im-

mutabite & neceflarium , etiam hocy gua

fuam eflentiam immutabile erit & neceffa-
rium. . Sed juftitia Dei, qua eft Legis Nat.
exemplar primigenium ,  abfolutam habet

immutabilitatem & neceflitatem (§, 121.

P. 1. . Ergoindoles legis Nat. eft abfolute

immutabilis-& neceffaria. :

Oftendunt ante dicta ipfam Legis Nat, effentiam | cone
fiftere in confermatione adtionum ‘cum perfectionis
bus Divinis (§ 21.). Si ergo aliquam mutationem
adm tteret legis indoles, aut ipfe perfeiones Die
vine mutatentur, aut indoles & idez aGiogum alie

v v CORm=




De Fure Dei in creaturas. 23

conftitui poffent,; quam antea erant, Prius abfolu=

te Dei immutabilitati ¢ diametro repughat, peftes

rius- intelleGtus Divini, cujus eft omnium rerum
formare ideas , mutabilitatem infert, & idco maxi-
me abfurdum, Nihil ergo fupereft alind , quam ut
fateamur , * effentiam Legis Nat, effe prorfus immu=
tabilem,

§: 24,

Tanta eft Legis Nat, univerfalitas, ut fe ex=
tendat 1.) ad ommes homines, omni tempore &3
loco, 2.) ad ommes eoruni attiones internas &9
externas, que omnes (9 fingule ad Legem Nat,
Junt componende: Ut adeo pateat Legem Nat.
non qualecunque [ed exaltiffimum pofiulare ob-
Jegwium. Quoad 1.) Eft Deus omnium &
fingulorum "hominum fupremus imperans,
omnesque & finguli homines, fine ullo di-
{crimine, funt ejus inferiores (§. 8.), qui
perfelte obligantur inftituere fuas aétiones .
voluntati Divine (§. 11,), adeoque perfe-
€tionibus Divinis , conformiter (§. 13.).
Sed qui actiones fuas ad perfetiones Divi-
nas conformat, ea agit, qua Lex Nat. ju-
bet (§. 19, 21,). Omanes ergo & finguli ho-
mines ad fervandam Nat. legem perfeéte
obligantur. Fingamus hanc ebligationem
aliquo ceffare tempore , €0 €rgo defineret
homo effe imperio Dei fubje¢tus (Nam fi
{ubje&us effet, maneret illa obligatio, per
mox demonttr.),. poffet itaque Deus fe ab-
dicare dominio in omnes homines. Quo

B B 4 ab-




abfirdum (§i ). Omni ergo tempore-ad
Hervandam Nat. legem perfelte obligantur
‘omnes & finguli homines.

Quoad..2.) Antea .demonftravi. (§, 4o T
-2.) , neceffartum effe. ! ut omnes-homines
determinent emnes & fingulas fuas-gétio-
mes liberas ad voluntatem Divinam, hanc-
que neceflitatem gignere perfeCtam obliga-
tionem (§."¢4,). . Sed obligatio .ad velunta~
tem Dei producit: obligationem'ad’ inftitus
endas actiones perfeCtionibus Divinis eons
dormiter (§:13.), & ideo-ad legem: Nat,
fancte cuftodiendam (§. 19, 21,7 Ergo
Lex Nat. perfeéte obligat homines, ‘ut e~
mnes & fingulas {uas ationes, 1deoque &
anternas & externas, ad ejus tehorem inftis
uant , - exaftiflimumaque rdcirco legi pra-
dtent obfequium, ‘
Ne atifem quis fibi fallo perfvadeat, Deum hoe mo<

do ab hominibus poftulare, ad quod praftandum
nullas dederit vires, fciat,

0. 25. 4

Deum creaffe hominem reGum., 1.) fufficien-
3i intolledtus luce colluftratum. qua fuas aitio-
nes, earumque cum Lege Nat, conformitatens ,
T infam legem diffiniie cognefiere poterat, 2.)
fanititate woluntatss infirullum., qua conflans
ser atgue perpetuo, ad bowa, lege precepta,
&5 juxta preceptum ordinem propendebat, Nam

cam




De Fure Dei in eveaturas. 2f
eam ob cauffam. Deus produxit creaturas
rationales ut per illas {fuam mnmf_eﬂgret
gloriam ( §. 112, P. 1.)y ipfeque-idcirco,
Creatura gloriamDivinam fuper omnia pro=
overent.. Ita ergoa Deo createx erant, not

modo ut'id facere poflent, fed etiam ut a=

" &a 1pfo facerents prius, quia abfente fa-

cultate- attus fieri non potuit, pofterius,
quia ex. {ola potentia aftiva nalla fequitur
attio, nifi accedat vis adtiva feu, agendi
sonatus {per princip. Metaph,); -Deus aus
dem vi fux {apientiz non ‘potuit non pre-

.ducere medium , fini obtinendo idoneum

& fufficiens,  Creavit ergo Deus creaturas
rationales non. modo potentia, fed & wi
congrua & fufficienti inflructas, fuis actio~
nibus gloriam Dei manifeftandi. Gloriam
vero Dei manifeflat, feu, promevet. erea=;
tura rationalis, dum verbis factisque tefta-
tur {e agnofcere infinitas Dei perfetiones.
Maque,” qvum hoc fieri nequeat fine facul=
tatibus  intelligendi & libere volendi, plas
cuit Deo creaturam rationalem iis ornate,
Ut autem aéty 1pfo gloriam Divinam fuis
actionibus exprimerent creatura, non fuf-
ficiebant, ut medo probavi, fola faculta-
tes, fed fimul requirebatur vis ad finem
laudatum producendum idonea, Sed fieri
hon potuit, ut gloriam Divinam f{uis attio=
nibus manifeftarent creaturz, nifi 1,) altu

By iple




SR——— ¥

Cap. 1.

ipfo' diftinéte cognofcerent & fuas altiones,
& earum cum gloria Det conformitatem’y
nec non quicquid ad gloriam Dei faceret.
2.) conftanter & perpetuo ad ationes, glo-
riz Divinz conformes, & quidem eo ordine,

uo conformes funt, propenderent, h, e, nifi
;]uﬁ’icienti intelleCtus luce & voluntatis fan-
&titate gauderent: Nam fi alterutrum horum
deficeret , gloriam Divinam actu ipfo fuis
aétionibus conftanter exprimere non potuis-
fent, quod fini, ob quem creata erant, repu-
gnabat. Quam ob rem, gvum gloriz Divinx
manifeftatie inyolvat altionum conformita-
tem cum perfeétionibus Divinis, ipfague
hzc conformitas fummam Legis Nat. exhi-
beat (§. 21.); evidens'eft, Deum in prima
creatione excellenti{limis illis donis creatu-
ram rationalem exornaffe, quibus legi Dei
exa&tifimum praftare potuiflet obfequium.

Breviter fic demonftravimus id ;. quod dicit Scriptura,
Deum fcil. condidifle primos homines ad imaginem
fuam , quod etjam faniores gentiles affirmafle docet
Pfanuerus in Syftem. Gene, Purior, p, 193. &feqq,
Ceterum ex demonfiratis facile patet, hanc imagi=
nem non fuifle primis heminibus effentialem, nam
nudis non abfolvebatur facultatibus intelligendi &
yolendi, qua de effentia anime humanz funt, fed
quia eis elegantifimas addebat vires , fuiffe acciden=
talem, ita tamen, ut fi primi homines in concreata
integritate permanfiffent, maturali ferie in omnes
pofteros fuiffet-propagata,

6. 26.



De Fure Dei in creaturas, 2y

: §. 26.

1 Difpenfatio & Lege eft atus fuperioris, .

L quo ationem inferioris, fub lege compre=

" henfam), 2 legis vi excipit: Ergo /nd[pen=

'y | [abilis eft fex,"a cujus vi nullam attionem,

i fubtenore legis comprehenfum, ecximere ,
- poteft fuperior.

n

Quem ad modum non nifi fuperioris eft, legem ferre

S & fatuere, ita actionem, lege determinatam, 3 vi

y ejus eximere, non aliis, quam fuperiori compe-

oo . tere poteft  Difpenfationem vero .non . alios’ obje=

x €t loco habere aétus , quam' lege determinatos .
~quivis ex communi loquendi more intelligit , qvum

= nemo. noftrum dicat difpenfationi. locum effe 'in a=

€ €, lege nec praecepto, mec prohibito,

L-

R 8t %

=~ gori 14 oy8 :

i Lex Nat, eft indifpenfabilis, Ponamus il

. ¢ lam effe difpenfabilem’, poffet ergo Deus, .
Qui eft legis Nat, unicus {uperior, altio=
2, nem, quam lex determinat, feu, ad quam

2 obligat, ab-ejus vi, h, e, obligatione, exi-
Ct mere (§. 26,). Omnis autem attio, ad
. quam lege Nat. obligamur, eft conformis
n perfettionibus Divinis (§. 9. 20.). Poflet
& ergo Deus aftionem , perfettionibus fuis
d conformem, ab eadem eximere conformi«
" tate, h. e. adprobare ationem el contrariam,
3 & ideo perfeftionibus fuis difformem. Quod

fanttifime Dei naturz ¢ diametro rcput-'-
gna



T s T Ty o

28 ; A% 2 Cdp‘ -,'

'™ ‘

il gnat, Indifpenfabilem igitur effe Nat, Le« .
i gem, necefle eft, fateamur,

%i Putarunt quidem nonnulli, Deo legem Nat, difpens
g8 fandi arbitrium, non effe denegandum, fed fi mo+
biscum expendimus omnia Legis Nat. pracce;;ta,
que’ & primam & f{ecundam concernant Decalogf
tabulam , in reétitudine actionum, intelle@u Divi-
mo reprefentata, & ideo in juftiffima fan@iflimaque
Dei natura, -fundari, facile intelligimus omnem div
fpenfationem, proprie diCtam ., Excellentiflimo Enw
te, prorfus effe indignim , nec alio poflibilem mo=
do, quam fi fain&itatem & juftiiam. fiiam mutaree
Deus 5 Quod dictu & cogitatu eft abfurdifimum,
ampiiffimum, Neque putandym eoft hoc modo o=
mnipotentiz Divinz quid detrahi: Nam abfurdiffi~
anum eft ¢xtendere omnipotentiam in przjudieiune
fanéiffime Nature, & quis quzfo affirmaret, pose
e Deum, per {uam omnipotentixm proprias tolle=
we perfectiones, nam fic poffet tollere fe ipfum,
dpfaque omnipotentia id efficeret ; ut nulla amplius
darctur. En! ineptias Jonge mazimas & impiifflimas,

§. 28.

Juftitia in Reéforiam & Aquatoriam divi-
di {olet. Zlle ad eum pertinedt ,. cui jus eft
aliorum altiones dirigendi, Hec inter z-
quales locum ebtine¢, legemque commu-
#fiem , qu utramque ﬂrmgat partem 4 1up-
ponit. ~fl/a recte de Deo affirmatur, Cui
perfeCtum competit jus dirigendi ‘omnium
creaturarum rationalium actiones, fuis per-
fectionibus convenienter (§. 11), Hee Deo
re-

P P Pl s bt B Pt Bl B s PPN S e Mma

o e e R



De Fure Dei in creaturas. 29

répugnat, qui nullum fibi agnofcit zqualem,
neque alicui fubeft legi, nam eft abfolute
fammus omnium fuarum creaturarum Mo=
narcha (§. 8.). : "

Licet itaque juftitia 2quatoria, qua falis, in Deum
non cadat, id famen, quod in illa eft reale, con-
- fhanter obfervat, Realitas JuRtifice Zquatorixe confi-
#tit in conformitate-a@ionum cum lege Nat, . & ‘id=
circo,, cum; perfectionibus Divinis, Sed Deus, i
fuz juftitiz, conflanter obfervat a&iomim rectitudia
nem. Xd ergo, qued i juftitia equatoria cft reale
duis adtionibus conflanter exprimit Deus : Nemiuf
itaque 5, quod non promeruit,” infert Deus wialung A
fed omnibus potius benefacit, & promiffa‘data fan~
&iflime fervat. .

~i Jufhitia reétoria, Deo competens (§. 28.)
Yicet fit in fo fimpliciffima, pro noftro ta~
men concipiendi modo, in relatione ad dis
verfa objeta, triplex ftatui {olet, Dicafti=
ea, {ive, Judicialis , qua Deus illimitatin

abét jusy creatiris rationalibus injungen-
di actus, fanétiflime fuzx natore confor<
Mess Remunerativa, qua creaturamy raties
- Dalem , - que ‘datz legi fe adcommodat,

Praemiis, %cd mere gratuitis, orfat; Pin-
teativa, qua creaturam rationalem, ob de-
lifta, punit. Deo competere fummum.&
Ulimitatum jus.injungendi creaturis actus,
{ue {antiflima naturz conformes, ex ha-
&tenus demontiratis abunde patet, unde ﬁi
: mu




O ST et Gl A Tl T Ty L v,

3o Cap. 1.-

mul intelligimus Deo tribuendam efle juftis
tiam dicafticam. Itaque mbhil® aliud reftat

quam, ut paucis agamus de remunerativa &
Vindicativa, ,

§- 30,

Negue bomo., wegque ulla alia-creatura intel-
ligens , licet Legem N welexatisffime fervave.-
rit y quidguam tamen & Deo meréri patefi, Qui
non perfeéte debitum in alios confert, jta
ut. vires fuas aliorfum vertere: potuiffet, - is
dicitur Mereri, :Si jus acceflerit , ex lege
compen{ationem poftulandi Meritam oritur,
rigorofiflimo fenfu intelle€tum. Sed omnis
homo y omnisque creatura rationalis, ad ex-
actilimam Legi Nat. preftandam obedig-
tiam perfecte. obligatur  §, 24.), Neque exs
go, falvo fummo legis rigore, wvires fuas
aliorfum vertere ' poflunt. Confequentey
quidquid praftat creatura, ad legem f{e
componens,. id eft perfecte.debitum, Nihi]
itaque a Deo meretur. : .
Multo minus habet jus poftulandi ‘compenfationem &

Deo , mam omne, qued agit homo bonun . agere

debet, Neque dari poteft lex, Deumr & hominem

ex zquo flringens, Vi cujus obligaretur Deus., da-
re homini ob bonas actiones compenfationem Hos
mo igitur, fi vel totam fervaret legent. ei tamen

confitendum eft . fe effe fervans inutilem nam ,
guod debuis facere, feeit Lus, 17 o,

§‘ 310




De Fure Dei in creaturas, 35

$i. 3

. Deus premiis, fed mere gratuitis, eos ornaft,
gui Legeén Nat. Jervant , eoque jufiitiom [uans
Yeriunerativam exerser, Deus, juﬁ'itia {ua re=
Storia, per legem Nawrz, “dirigit homit
num aftiones (§, 28.). Talewa a1tern pla-

‘enit fumme Numini condere Natieam ani-

ma humane , ut nunquam appetat, nijf

uod fibi bonum judicet, & ideo, quod {e
aatumque fuum “perfetiorem reddat (Per
Pfych.). Per legem ergo Natura ita dirigit
Deus aétiones hominum, ut id, quod nos
ftatumque  noftrum perfectiorem reddat ,
cum atione connetat, ut motivum illius
committend. Sed his pradicatis vera pras
mii natura conftituitur. Eos ergo pramiis
ornat Deus qui legem fervant, Qvum au-
tem homo, licet legi vel exa&iflimum pra=
ftet obfequium, nihil tamen i Deo merea=
tur (§, 30.);. evidens eft, premia hzc es:
fe mere gratuita, Deumque juftitiam fuam
remunerativam exercere.

Deum largiter remunerare aftiones bos
has multis in locis docet Scriptura, ut Pf,
18: 24-26. Neque aliud evincunt Enochi,
Noachi, Abrahami, Ifaci, Jofephi, Mofis
& aliorum plurium exempla, Immo affir-
Mmat Apoftolus Rom, 2: §-7. Deum_, _fe~
Cundum juftitiam , retributurum cuilibet
fecun-




A R e s g Ty s v

32 = Cap. T.

feecundum opera, que fecit, & ei, qui boe

nas actiones commifit, zternam gloriam, &

telicitatem. Kadem urget idem Apoftolus

2. 3Rl 126,

Pontfﬁcii, qu() ﬁ|is nmrbh gﬁ?caciué ftUCCl.lrl'(ll]t. dl.-
cunt D&m ad r-awmerationem obligari, eamque
idcirco nen <fl¢ mere gratuitam. Abfurdan vero
éffe ha- opinionem mode demonfiravimus, Neque
pocest quis; obligari ad retributionem', nifi alter
praftet ei officium , non perfede debitum , nifi e»
tiam -illam, jus. fuperioris firingat, .. Quod utrume.
que, quoad Deum, manifeam sinvolvit contras
dic¢tionen,

S« 32,

. fp[a legis indoles pofiulat ; ut in illa malum
paffionis wel expreffe wel tacite fatuctur in illi-
us transgreffores, Omnis lex, vi fux effeh-
tiz, obligationem infert §.12.), Sed fine
jure fuperioris obligationi non datur loeus
€§v:9.). Jus fuperioris includit jus, ma-
lum paflionis in eos ftatuendi, .qui volun-
tatl ejus non fatisfaciunt (§,.7.), In omni
ergo lege vel tacite vel exprefle ftatuitur
quod eos maneat malum paflionis, qui cons
tra legem {uas determinant altiones,

Dixi: zacite vel expreffe, ne'quis putet in omni Jea
ge exprimi illud malum,, quod'in transgreflores et
flatucndum, neque iliud eft neceflarium, Sufficie
cam efle legis vim, ut nunquam libere finat transs
greflores in cp permancre flatu,

§. 33.



le

s Vi v

A

De Fure Dei in-creaturas. 33

§: 33.
De hoc malo duz neceffariz obfervandz
unt pofitiones, 1.) Omne malum, qued in
iransgre(Jores lege flatuitur , non nifi & [uperion
ve'eis immittitur. Eluceftit hoc ex modo de«
monfiratis (§. 32.).

IL) Mali, quod in transgreffionem legis fla-
tuitur 5 indoles erit, Jua acerbitate infersores
deterreve 4 transgre ffione legis, ‘T'am ex notio-
nie fuperioris, qaam per fe patet, -malum
1deo in transgreflores ftatui, ne inferiores
contra voluntatem & jus fui fuperioris, fliag
determinent actiones, Itaque {i fua acerbi-
tate inferiores 3 transgreflione tegis non de-
terrerct, nunquam poflet eos conftringere
ad debitum obfequium, legi preftandum,

: §- 34
. Pena eft malum paffionis, quod a fupe-
Hore in legis, a fe lata, transgreflores ob

- transgreflionem, infligitur, - Per malum pas-

JSionis, quod malo actionis, feu legis transa
greflioni opponitur, intelligimus omne id,
quod ftatum hominis, quoad modificatio-
Tes internas, & relationes externas, imper-
ectiorem reddit, femper cum quadam
acerbitate & moleftia connexum, five cor=
Pus tantum , {ive animam tantum, five
Corpus & animam fimul vexet,

Pars JI, G §. 35




R i —— Ty <t TG

Cap, I.

? §0 3‘:0
Intelligimus ergo 1.) Omnem legens muni-

tam effe [anitione paenali (s 32:).

Certe fi ha¢ fanétiofie ion armata eflet lex, illam u¢
nudam prodentie regulatn confiderarent inferiores ;
quam libere vegligerent , nihil incommodi vel mali
mde metuentes, Tota itaque ; fi quee effet, legis
cuftodiay ex corumi dependeret beneplacite, minia
nie autem €x jure fuperioris , quod quam inimis
cum fit ver® atque genuinz legis indoli, prius dea
monftrata abunde evincunt,

IL) Superisvem y qui jine convenienti puna
deliflum, contra [uam legem commiffum, di
mittity eo in cafu & quoad illums delinquen=
tem, difpenfare [uam legem, Peccatuim ef¥
altionis determinatio, legi contraria (per
def.). Peccato itaque eximit fe ipfum de-
linquens a rigore legis, Sed peccato, a
parte fuperioris, opponitur pena, que eft
malum paflionis transgreflor1, ob deliéta,
illatum (§.34.). Peena igitur immifa often«
dit fupetior altionem delinquentis 4 rigore
legis non efle eximendam. Contrafium
itaque oftendit, condonando peccatiim f1-
ne pena, Sed dl(jacnﬁxt legem fuperior, fi
altionem, qua a tenorem leégis Pertinet,—
a vi ejus excipit (§. 26.%, Ergo fi {uperi
or fine paena péccatum’ dimittit eo in cafl
& quoad.illum delinquentemy legem die
{penfat. :
81




-~

F W e

De Fure Dei in creaturas, 3y
Si negas punitionem effe 3 parte fuperiofis neceffari=
~um.requifitum quo oftendat legem fuam non es-
fe difpenfindam 3 dicas, quid i parte fuperioris fit,
quod exceptioni i lege; "deliéto ‘commiflz, oppo-
nhatur, . Non provoces ad aliquos delinquentis actus,
poft commiffum facinus, fufceptos; penitentigin vis
delicet & vitx cmendationein : 11li enim 4 parte dee
liuqucntis {unt; neque factam 4 lege exceptionem ,
quoad jus fuperioris, ifon factin reddunt; qiia o-
ftendunt modo delinquentem improbare fuuin facia
hus, non autetn; an fuperiot fallati a fege exces
Ptionem ratam habeat vel siinils,

} §. 36

Les Nai, armata eff [anftions pinaliy Deos
Gie competit juflitia Dindicativa, Nam quia
omnis lex (§. 3¢.), érgo etiam lex Nat,
fanctione peenali eft munita, Quod fi he-
gas, fatearis neceflé eft, Deum; Qiii eft
unicus Legis Nat. fuperior s quoad delin-
Quenites fuam difpenfare legem (§. 3¢, i
2,). Sed lex Nat, eft plane indifpenfabilis
(S.27.). Ergo fieri nequit ut Deus ullum
deliCtum fine ¢onvenienti pena dimittat 5
ides pofidet Juftitiam  vindicativam

(§ 29-);

Haiic niiakimi ihomeiiti - Veritateni aliis adhue argiis
mentis in Parte Preenot, 4. D.'V. confirniabo ; fums
Htting juftitiz Divine rigorem Naturaliftis oftenfii=
¥us, Heic fifficiat addere fequentem propofitibuer:




> T i g i g T Ty

Cap: 1,

§ 3

Deus_penam  infligit delinguenti s delilté
gravitats ex affe proportionaram , b, e. delicto
ueque graviorem. ;  neque leviorem. Nam-fi
pena gravitas gravitatem deliGti excederet,
daretur quid in peeha, cui nihil in delicto
‘refponderet, adeoque, qvum omnis pena
fit malum paflionis «§. 34.), delinquenti in-
fligeretur mal_um1 vel pars mali, nullo re-
{pondens delictoy, atque ideo vera ei detras
heretur perfeCtio, quam jure fuo poffidet.
Detrahere autem alteri, quod ejus eft, in-
finite Dei juftitiz repugnat, qul fanéte ob-

" fervat, quain juftitia @quatoria funt realia
(- 28.). * Déus’ ergo periam delinquentt
infligit , deliCto non graviorem ; Neque
leviorem, nam fi hoc, daretur aliquis pec-
catt gradus, fanétione ‘penali non corre-
¢tus, & ideo, qvum omnis peccati gradus
fit peccatum, daretur legis transgreflio fine
pana, quod legis naturalis indolr (§, 36.),
& idcirco 1pfi Dei juftitize (§. 22.) repus
gnat. Deus igitur delinquenti infligit pee-
nam, deli¢ti gravitate nec majorem , nee
minorem, €i‘€rgo ex‘afle refpondentem,
Homines, quibus juftitia non eft effentialis, ne¢ 6=

mni {cientia gaudent, poflunt ex ighorantia gravis
tatis delicti, illo vel graviorem, vel leviorem de=
linquenti irrogare peenam, immo de jure fuo ali=
quid remittere, “Sed fingula hwme repugnant Deo
Qlni«




-,

i ™ VY msdO

,,,,,,,,,

De Fure' 'Dei in creaturas, 3%

omnifcio & effencialiter jufto , -neque: aliter Ei tri
bui poflunt | quam fi quis vellet impie concipere,
Deum humanis laborare imperfectionibus,

CAP. 1L
. DE
OBLIGATIONE HOMINIS AD RE-
LIGIONEM, VOLUNTATI DIVINZ
CONFORMEM.

§.. 38.

offemus quidem hane materiam bre-

viflime expedire, & aliquot pofitio=

nibus totam includere § ut tamen
morofos adverfarios fortius convincamus,
eorumque fupremam detegamus ftultitiam,
nec non {imul nobis ipfis , ad religionis
Hegotium legitime inftituendum, motiva
addamus , ex natura rei petita, aliquanto
diftinétiorem heic proponere volumus de
religione tratationem, adhuc tamen in
gencre quafi {pectatam, In reliquis Preno-
tionum partibus de religionis naturalis ri-
gore & defeftu, ne¢ non Chriftianx ex-
cellentia & ad finem fufficientia diftintius
acturi, '

S. 39. .
Omnium confenfu eum -Golere dicimuf ,

cul honorem praftamus, & quatenus ali-
‘ C 3 quem




quem honore indignum cenfemus, eatenus
el cultum non exhibemus. N ovimus porro
proprio & ftricto fenfu Sempronium non co-
lere Titium nifi fua aétione hujus intendat
honorem, non vero fi atus edit,qui per ac-
cidens in ejus cedunt honorem. Cultum ere
go51n {enfu morali & generali, refte collo-
camus in praftatione actuum, quibus nos
declaramus alicujus intendere honorem,

S 4oL

Haonor eft ﬁgniﬁcatig judicli noftri de al-
terius perfectionibus. - "Nemo igitur poteft
fqis altionibus alterius intendere honorem,
nifi quatenus ex confideratione perfectio=
num, quas in altero ax}imadvcrt_it., erga
ip{'um concipiat vencrationem, animoque
conceptam, intuitu, h, e. ex metivo ea=
rundem  perfetionum, aéibus declaret,
Cultus ergo in genere confideratus, coms=
prehendit atus quorum motiva {unt per=
feCtiones alterins (§. 39.) ;

S. 4r1.

Intelligitur hinc Cultum Divigym confifte=

re in prafatione atuum, quibus oftendi-

mus, nos Divini Nominis Gloriam inten-

dere (§. 39.), feu, comprehendere aftus,

quorum motiva funt perfectiones Divina,

vel qui per perfectiones Divinas tanquam
motiva, determinantur. {§, 40.),

: ' Deus




De Obligatione Hominis £3¢. 39

Deus enim abfolute fumma gaudet per-
fectione, neque ideo ulla verl nominis
concipi poteft perfeftio, qua Deo non
competat: Eft fibi ipfi {ufficientiffimus, nee
ulla re ‘externa quomodocunque indiget.
Non aliis ergo Deum colere poteft homo
actionibus, quam quibus teftetur {e agno-
{cere perfectiones Dei fummas. Quam
longiflime ergo abfit putemus , hominem
cultu Divino aliquid vera perfectionis Deo
adjungere, Clariffimum proinde.eft, cul-
tum Det in alia non verfari, re, quam
praftatione aétuum , -quibus = deglaramus
nos Divine Majeftatis gloriam intendere,
{, quorum motiva {unt perfectiones Divi-
nz. - Neque aliam notionem cultus Divini
tradit Apoftolus Paulus, 1deo rcprehcndens
gentiles , quod ex confideratione petfectio-
num Divinarum fuas actiones ad Deum

lorificandum non determinaverint. Rom.

o1, 28, Aultor Vindictarum gratie E-
wangelice , pag. 17. putat, notionem cultus
Divini, quam adprobavimus, eo nos de-
ducere ut non querenda fit revelatio, &
mandatum revelatum effe motivum _actio-
num: Sed adeo debilis eft hzc inftantia,
ut fe ipfam confutet : Nam quz quafo eft
confequentia ; Cultus Divinus confiftit in
attibus, quorum metiva {int perfectiones
Divinz,  Ergo non quxrenda eft re\'elago.

C 4 ( 47[-




S S

40

w

Ergo mandatum revelatum non eft moti-
vum aétionum. - Potius, qvum inter per-
feCtiones Divinas fit fumma & gratiofiflima
Del voluntas, per quam exiftit revelatio &
mandatum revelatum, - contraria inde de-
ducitur conclufi6 , colendum foilicet effe
Deum, juxta modum, quem 1n verbo fuo
prafcripfit,

§' 42¢

Patet ex his I.) Eum , qui Legem Nat,
Jervat , Deum colere.  Nam qui fervat Nat,
legem fuas altiones conformat ad perfe-
€tiones Divinas (§. 21.). Tunc autem a-
tiones noftras ad perfectiones . Divinas
conformamus , quando agendi motiva ex
illis petimus (§. 14.), fed dum agendi mo-
tiva ex perfetionibus Divinis petuntur ,
Deum colimus (§. 42.). Ergo,

II.) Eoipfo, quo quis Legem Nat. trans-
greditur .  Dexm “non colere, Nam legem
Nat. transgrediens, aétiones praftat cum
perfectionibus Divinis [pugnantes, & ideo
actionum fuarum motiva 23 perfeétionibus
Divinis non modo non petit, fed & illa fe-

uitur , qua eis contraria funt, Sed qui

eum colit, actus praftare debet, qui per
perfeétiones Divinas, tanquam motiva ,
determinantur (§.41). Ergo,

. | §. 43.




I A&

- sy

De Obligatione Hominis &5¢. 41
U

§. 43,

A2 Deum complete colendum perfecty. opli.
EONIUT ommes € fimguli homines. Nam ' per-
fecte obligantur omnes fuas aétiones , &
Internas, & externas ad legem Nat. compor
nere (§. 24,). Ergo perfete obligantur
in omnibus & fingulis ationibus Deum co-
lere (s, 42.), & 1deo, plenum & comple-
tum Deo exhibere cultum.

Plenum hune cultum pracftare potuit homo integersin
ftatn autem corrupto, mirum quantum ab co défie
¢it , & ideo in naturali fuo ftatn verfans, 'iram
Dei promeretur, Sed de hac re plura in  Parte
Prznot, 4 »

§. 44.

Docent modo oftenfa tam late patere cul-
tum Divinum, quam late extenditur cu-
ftodia legis Nat., ab homine preftanda.
Quoniam tamen officia, qua injungit Lex
Nat, pro triplici, circa quod ver{antur ,
objefto, Deo, aliis hominibus, & nebis.
metipfis, tria ftatui folent, erga Deum ,
Proximum, & nos ipfos; Cultum Diviaum
n immediatum & mediatum diftinguere
licet.  Zmmediatus Dei cultus » quli etjam
firitiori fignificatu, fine addito, cultas D
adpellari {olet, conftituitur praftatione a-

tuum, qui circa Deum proxime & imme-
diate ver(}z‘mtur, & quorum motiva funt

perfectiones Divine, Medietus autem D;"

C s (7443




s L

C"’[’ * 1 ];

cultus abfolvitur przftatione actuum, qui
proxime & immediate circa alios homines
&  nosmetipfos verfantur , quorum etjam
motiva funt perfeétiones Divina,

Facile vides, illos, lege Divina praferiptos atus, qui
nosmetipfos & alios homines proxinie & immediate
refpiciunt , eatenus Divini cultus rationem habere ,
quatenus ad Deum | tanquam omniunt humanarum
actionum finem , ultimato referuntur, atque in E-
jus gloriam fiunt, h, e, quatenus eorum motiva
funt perfectiones Divin® ; minime autem fi perfe-
¢tio & utilitas noftra horum aduum wmicum effet
motivim ; Nam. fic quoque pofiet atheus , 'qui
propriz ugilitatis gratia }uas {ufcpit actiones, Deum
colere, quod plane abfurdum, Sollicite vero ca=
vendum , ne alio fenfu mediatum Dei cultum acci=
pias , quam quo ncs_i.”um explicuimus : Nam fi
putas mediata cultu licitum effe, vel mediante alia
objecto Deum colere , vel adtionum motiva ex
propria derivare utilitate, 3 rei veritate vehersen-
ter diffentis, & vel idolelatriz, vel acheismo latam
recludis portam,

§. 45,

Ula eft inter cultum Dei immediatum §5 mea
diatum connexioy ut & illum & bunc complete
preflare tencatur bomo, Omnium enim &
fingularum actionum motiva ex perfeétio- |
nibus Divinis petere debent homines, quia
ad Deum cemplete colendum perfeéte ob-
ligantur (§. 43.), Altiones autem hoemi-
num morales verfantur vel circa Deum vel
pros

P S T te—




e 3 WA W mé N

tionis s Mmoo ¢o usque , at in cafu collifio=

De Obligatione Hominis &9c, 143

R =

-proximum & nosmetipfos, Illa: cultum Dei

immediatum , ha mediatum abfolvunt,’ Ii-
lum ergo @que ac hunc praftare tenentur
homings,

Homini itaque ,  fiquidem fux obligationi ex affe,
prout-debet, fatisfacere cupit, non .cft permifinm
vel in mediato, vel immediato Dei cultu acquicfces
re, altero ncglcc"to; Nam in tantum peecat, quan-
tum omittit, Immo aufim dicere, neminem pos=
fe vero & fincero cultu immediato Deum venerari %
nifi imul cultu mediato £um honoret : Fieri e~
nim nequit, ut quis erga Deum in officiis, que il-
lum concernunt, f¢ perfecte obedientem preftet .,
& non fimul Ejus in aliis objectis cxlequatur. man-
data, ' Neque poflibile eft, ut quis cultu mediato ,
vero fcil, '& fincero, Deum'colat, h, e. ex inten-
tione animi ationum , qua {e ipfum & alios homi
nes proxime refpiciunt, ‘ex perfedionibus Divinis
petat motiva (§, 44.), & tamen has Pcrfc&ionei
omni conamine non veneretur, Conjuné@iffimi ere
0 cfle debent cultus Dei immediatus & mediatus,

§: 46,

Etfi quoad Deum & Legem Ejus, omnia
hoftra officia perfecta fint obligationis, in
relatione tamen ad diverfa objeta, er-
ga qua officia ifta praftare debemus, funt
vel perfecta vel imperfetx obligationis,
ita tamen, ut illa, que Deum proxime con-
cernunt , €3 immedsatum Dei cultum abfol-
Vunt (§. 44.), perfelle [emper fint obliga-

nis y




O A e i e T

44

nis, veliqua omnia | que ad caltum Det mga
diatum [peEtant', facile vincant, Nam officid
erga ipfum Deum proxime & immediate
derivantur ex infinita Dei excellentia & ab-
folute fummo Ejus in omnes homines juré,
hominumqte ab illo ommimoda dependen-
tia, Illa ergo eam habent naturam , ut,
malo paffionis reprzfentato, jure a Deo
poftulentur (§, 6.), & ideo perfeltz fem-
per fint obligationis (§. 10.). Inter officia,

qua nobismetipfis & aliis debemus homi- |

nibus, licet haud pauca fint perfetta obli-
gationis; quia tamen fota hc obligatio nifi
ex jure imperii Divini non derivatur, faci-
le patet,. officia, qua Deo immediate de-

«bemus, in cafu collifionis,, ubi utrique ob-

ligationi fimul fatisfieri nequit, longo/in=
tervallo poft {e relinquere officia, quz no=
bismetipfis & aliis praftare obligamur.

Sic cultu Dei immediato mandata Ejus exfequi debe-

mus , debemus quoque magiftratui obfequium prae- .

ftare, fed fi' heic occurrat collifio, Deo magis ,

quam hominibus eft parendum A&, 4 : 19, §: 29,

S. 47-

Qm‘libet bomo ad exiffentiam €9 infinitas
Dei perfetiones agnofcendas, perfeie ebliga-
tur.  Nam ad Deum. colendum perfeite
obligatur quilibet homo (§. 43,). = Sed cul-
tus Divinus, immediatus {cilicet, nam de il
lo

Sl e o o

d i P -On o -ommd . . .  Bamb N bd Bl Bl N N PPN e YT TR




De Obligatione Hominis . 45

- losunice agere conftitui, -abfolvitur pras,
e atione aétuum , Deum immediate concers,
e ~ Bentium, quorum motiva funt perfectioa
- TNes Divine (§, 44.)-- Motiva fine repra=
,  {entatione & Agnitione ‘rei in mente dari
- Aequeunt. “:Quilibet ergo homo ad agnis
, . Bonem Dei & perfectionum Ejus fibi com=

o. Parandam perfeéte obligatur, ;
§- 480 » p
SN - Qui itague in hac comparanda.cognitione ¢ft

- | Wegligens graviter peccat,’ Nam contra figs:
i am obligationenyagit. Hic ergo negletus:
- nonmodo tollit cultum Dei, fed & toti-Le-;
- guNat. internecienem minatur, & confe=
- Quenicr eip grave peccatums. | Noxium ergo N
- &aternis penis:dignum eft multorum: hos
- Winwn prejodicium, quo fibr & aliis. pers
fadere mon verentar , diftinétam rerum
Divinarum cognitionem: s, Mon fibi, fed.
Fhcologis fefle neceflariam, fibi vero quas,
le_n".‘c'.m{gue De1 cognitionem fuﬁficersz y &
. YIX fe elementari habere opus, quafi folus
Theologus deberet completum Deo exhis.
Cre cultum & in legis Divine obfervantia
s defudare. O] magam mentis ceciiatemsy
- Qu&non alium, quam principem tenebra-
e ¥um, habet auétorem , qui optime Vld{:t
- {& hoe ftratagemate pofle permovere homis
- Nes ad quavis flagitia, immo ad Dmrj'u
0 CUA~




cultus contemtum, eosque fic¢ in miferris
mum poft hanc vitam detrudere ftatum,

§. 49.

Quem ad modum motiva cultus Divini pris
wario (5 principaliter non ex perfeitione nofira
propria & [ociali commodo s [ed unice ex perfes
Elionum Divinarunt confideraiione; [unt petenda,
ita principalis & ultimus ciltus Divini finis
e(fe debet non proprianofira peifeftio, vel fociale

aliquod xommodunt ; [ed unice &5 tantuin Glo=.

rie Divine manifeftatio. Fingas primaria
cultus Divini motiva ex piropria perfeétio=
ne & utilitate vel fola, vel fimul ex fociali
comrnodo efle peténda, motiva itaque ex
perfeltionibus Divinis derivata; effent non-
nifi fecundaria; qua,  confequenter, « fals
va cultus. Divini natura poflent abefle -(§;
1345, Syft. Met.). Sed hoc repugnat defi=
nitioni cultus Divini.  Ejus erga primaria
motiva peti nequeunt éx perfectione noftra,
Fingas iterum principalem & uitimuim
cultus Divini-finem non effe glorie Divinag
manifeftationem, fed felicitatem vel pro-
priam vel fimul focialem ; gloriz Diving
manifeftatio non nifi fecundarii finis ratio=
nem {ubiret, - poflet itique abefle, {alva
cultus Divini indole,; & falvaad eum pias
ftandum obligatione (§. 1345, Syf. Met.),
Sed utrumque efle abfurdum dogent pring
des

PN &




De Obligatione ‘Hominis €. i

—

demonftrata. Ergo principalis & ultimus

eultus Divini finis alius effe nequit, quam

gloriz Divinz marifeftatio,

Sic fi ad Deum colendum, & verbum' Ejus audien=
dum, vel folius curiofitatis gratia, ut fecére Athe~
nienfes Aé, 17 ¢ 21, vel tantum ob victum quoti=
di.umm, ut fecére Judzi Joh, 6 : 26, verbis Chyi~
fti ideo caftigati, vel tantum ut malum aliquod e-
vites, vel ob alind quodcunque proprium bonum,
aceedis, & ex his'niotivis omnem cutltus Divini ras
tionem dirigis, impingis in prefentem ; quam des
monftravimus , ‘propofitionen,

§. §6.
Diximus (§. 44.) cultum Divinum cone
ftitul prafatione adtuum, qui circa De=
um occupantur, & quibus Dei Gloriam. in-
tendimus. = Sunt vero aftus, quos homo
ex libertate & intentione edit, vel interni
vel externi. Ergo cultum Dei difpefcis
mus in Iuternum & Externuni quotum il=
le atibus internis, hic externis, feu, moa
tu organorum cotporis, Deum immediate
toncernentibus, & in Dei gloriam direétis
perficitur, ‘Qvum homo complete Deum
Colere debeat (§. 43.), evidens eft eum
Obligari ad cultum tam internum, quam
Externum.
’ S. s5i,
Inter interngs, cultus Divini, actus primeo
9€0 poni folet amor Dei, Docet Pfyehalo=
pid




A Tt i SN < g I na

Cap, II.

gia, nes aétu 1pfo amare alterum, quans
do promti{umus ad capiendam voluptatem
ex alterius felicitate, amoremque in animis
noftris erga alterum eo majorem exeitarl,
quoexcellentioribus eum. ornatum intues
mur perfectionibus, & quo propiorem ma-
joremque ad noftram felicitatem ille Habe-
ant relationem. Deus excellentiflimis emi-
net perfectionibus, & fibi ipfi eft {ufficien=
tiflimus , omnisque noftra  felicitatis ef¥
fons & ratie , Ergo homo tunc Deum amar,
quando promeus eft ad maximal® ex [ummis Des
perfectionibus percipiendam veluptatem.

I

Oui Deum amat , is gloviam Ejus | quana
dum in ipfo eft , promovere fludet ; & wiciffim,
qui gloviam Dei, quantum penes e, promovere
Jtuder | is Dewom amat. - Verl amoris eam
éffe naturam docet Pfychologia, ut, quial=
terum amat, is perfetiones ejus, quan-
tum i ipfo, promovere ftudeat, « Eft De=
us fibimetipfi fufficientifimus , nec wulla
fe externa quomodocunque indiget, Vult
vero ut homines infinitas fuas perfectiones
dgnofcant (§. 13.). Homo igitur alid ratio=
he promovere nequit Dei, perfeétiones,
quam ut actionibus fuis teftetur fe illas a-
gnofcere, h.e. gloriam Del promoveat (§.9 1.
P. 1.)¢ Ergo qui Deum amat, is gloriam
EjUS-j

e . S S

Zoni SRS P Eon AR T, - 2 ARl oo L

ST P E TR R TIPS RCTIV T USSR S Y vagy -




cta B w..

L& ¥

g

oTT - YO %

De Obligarione Hominis ¢, 49

Ejus, quantum unquam poteft; promove.
re ftudet, ' Porro. Qui gloriam Dei, quan-
tum penes fe, promovere ftudet, is .omni
conatu in id incumbit, “ut aétibus tefte-
tur fe agnofcere infinitas Dei perfeétiones
(Sots P 1) Traque' in hod altus fertur
omni appetity ; omnigue animisvolliptate’
&cideo teftatur fe fiimmam Vbluptatem ex’
1At Dei perfeftionibus percipere; Hoge
que modo Deuni anfat (§, 15, ,
: § 53/ { »
Homo perfecte obligatur, ploviam Dri Supey
omnia promovere. ' Nam Homd ‘perfadie obs-
ligatut infituere aétiones’ fuds. liberas pets
feCtionibus Divinis conformitar (§ 16,
Immo etiam agnoftere infinitas Dei perfes-
tiones (§. 47.). Ergo ad 1d perfelte oblis'
gatur ;' ut {uis actionibus teftetur fe infinis
tas ‘Der perfectiones agnofcere. Sed hoe
modo gloriam Dei promovet (§: 91. P, 1)
Ergo ad gloriam Dej promovendam perfes
Cte obligatur hotrio. ~ Perfetiones Divinae
Infinitum {uperant perfectiones reliquortum
entiam ¢ fedp hemo perfecte obligatur per=
feltiones Divinas, feil. ut Divinas, agno=
feere, fimul itaque obligatur gloriam Dej
Uperiomniaspromovere,
Gihr{ai Divind“manifeftatio eft principalis finis, qtiem
DSus in omuibus fiid aétibus ; fuper Cfunia, intens

*Pars [, D die




T S g iy s aa

Cap. 11, .

vit (§. 112:P. 1 ? Dubitari ergo nequit, quin
etjam velit, quod
am promoveant,

l

’ : dit (§, 94. P. 1.), & propter,quem homines crea=
| 1omines fuper omnia Dei glori-

| §. §4.

Ad Deum toto animo , ommibus viribus, €6
omni cenamine., [uper emnia amandum , perfeite
|l obligamur. Nam perfete obligamur fingulas
‘ noftras altiones tam internas, quam exter-
nas , atque ideo totum animum & conae
_ tum, Immo omnes vires, ad legem Nat.
‘z componere (§. 24.), &confequenter ad glo-
riz Divinz manifeffationem inftituere (.
21.). Perfefta obligatione fimul tenermur:
i gloriam Dei fuper omnia promovere ( §.
il 53.). Sed qui gloriam Dei, quantam penes
e fe, promovere {tudet, 1s Deum amar (§.
g2:). Ergo ad Deum di¢to modo amans,
L4 dum perfecte obligamur,

Eandem hanc propofitionem contra Pha«
rifeos urget Salvator San&tiflimus Matth,
22: 37. Marc. 12,: 30. Luc. 10 27 5-ut
oftendat eos propriis viribus legi Dei f{atis~ °
facerc non pofle, quod in argumento con~
tra Naturaliftas ulterius evolvere conabor.

0. s55.

; Amor erga Deum Filialem generat Timo-
i ren:, qui eft {ollicitudo nihil agendi, quod
voluntati Divinz fit adverfm,

Vox

A e i



De Obligatione Hominis e, §1

- Vox Zémor, dum ad Deum refertur, tam late inter-
1 dum fumimr, ut totum cultumn Divinum compre~
hendat, ut Job. 28 : 28. Sed ab hac lata fignificatione
hoe Joce difcedimus , ‘per timorem, peculiarem a«
nimi affeCtum denotantes, ab amore, fpe & fidu=
’ cia diftinétum. Atque hoc ftrictiori fenfu timm: ac=
cipitur Prav, I, =, Pf, 3:10. ubi ut initium fapien=

tiz, b, e, falutaris Dei cognitionis, commendatu:,

. §.: 6.
; Deus eft timendus timore filiali.  Deus, to-
| to ‘animo & fuper omnia, eft amandus (§.

§4.) 5 & ideo fuper omnia glorificandus
(§: v2.). " Sed nihil vult Deus nifi quod ad
Floriam fuam manifeftandam tendat (5. o4,
_ > 1.).  Ergo qui Deum amat, magna fol=
; licitudine ea agere ftudet, qua vult Deus,
| & confequenter nihil agere, quod non vult,
: Quamobrem, - qvum timor filialis fit follici-
tudo nihil agendi, quod veluntati Divine
fit adverfum (§. 553, evidens eft nos ad
timorem- filialem obligari,

Videmus binc timorem flialem ita profluere ab amos
’ re ergn Deum, ut nifi qum amore conjungatur ti=
mor, amor nen fit fincerus; Nam quo modo quz=
{o dicere poffumus,” eum toto animo'amare Deum,
qui de ¢o non eft follicitus, an.abtuntore Dei &
communione cum illo; feparetur, vel ininus 2 Deus
autem neminem amat , neque ad communionenx
fecum admittit, nifi enm, qui legem & voluntatcm
Dei exade obfervat, Itaque fincerus erga Deum
amor id efficit, ut follicitus it homo de npn agens
do, quod voluntati Divinz fit adverium,

D2 §.57>




52 Cap, 1.

§. 577

Timori Dei filiali opponitur, ab. unp, la-
tere,, - vilipendium Dei, ab altero, -timor
fervilis: Homines enim, qui Deum timore
filiali non timent, aut fusque deque habent
infinitam Dei majeftatem , nec curant pec-
cgtis eum irritare, nec de Ejus ira vel be-
nevolentia folliciti {unt ;. aut tantum ob me-
tum penx 4 peccatis abflinent.. Confiftit
ergo Vilipendium, Del 1n neglectu omnis. {ol-
licitudinis abftinendi ab.eo, quod volunta-
t1.Divinz {it adverfum. « Timor. fervilis in-
volvit quidem aliquam {ollicitudinem, . fed
non nifi 3 motu penax excltatam.non agen-
di, quod Deo fit adverfum. Ergo quiDeum
timore fervili timet, non abftinet a peccato,
quia id Deo difplicet, & Eum, ut fummum
bonum offendit, fed unice ut evitet vindi-
&am. Ergo fervus ille nullo-amore Dei du-
citur, nec ob amorem erga Deum a pecca-
tis abftinet,

§. 58. ‘
Tam vilipendium Dei o quam timor fervilis,
grave eft. vitium: o .quod’ fugere debent omnes
bomines, Nam qui Deum vilipendet, fus-
que deque habet infinitam Del majeftatem,
nec curat peccatis Eum Irritare (§. 57.), ita-
ue de gloria Divina promovenda nen.mo-
30 non eft follicitus ,  fed - contemnit - quo-
; que




De Obligatione-Heminis (Je. 53

.que fummum Dei in fe dominiunr; & ideo
(per' prius demonftr.) multiplici nomine
contra perfétam. fiam obligationem agity,
gravilimumque committit peccatum, Tan-
tum-.ergo vitium . fugere debent .omnes
ROIUDES: s it

In“timore fervili-fincero Dei amori ngn
“dattr Tocds (§.757.), '{fed ad Deum toto ani-
mo fuper omnia amandum perfette obli-
gantur omnes homines (§. 54.). Frgo con-
tra hanc obligationem graviter peccat fer-
viis ifte. = Nemae itaque credat timorem fer-
vilems quia oritar ex confideratione “virn-
«dicative. Der' juftitie ,. ~ad ‘cultum. Divi-
num-pertinere Nam' excludit genuinum
Per-amorem, 'meque putandumeft dari i
‘eulttu Divino contradiétoriair Quare etjam
tior ille: in‘Soriptura Sacra‘rejicitur Job.
Tgoa0'yate & quidem ut'amork inimicus 1.
:}‘0'11;4:.18,.;' " 4 0 ¥
5 o 9% § 9
(. Fiducia in Deum eft ille animi‘aétus, quo
quis meliora certo {perans, fe totum, res-
-que fuas omnes,  Divina providentia coms
anittit. < Quam ob. rem, gvum: Deus.boni-
tatem fempér exerceat fapientiflime , qui
Deo. confidit, pro-certo-habet, Eum pro-
videntia fua tantundem bonizin {e collatu-
rum effey & tanturdem malt a{e averfurum,
: : ¢ D 3 quan-

L)

’




S————— e ]

T4 Cap, 11,

quantum falva Ipfius {apientia fieri poifi,

&, fi qua ipfi obventaradint mala, in bo-

num finem effe direéturum. ‘Ergo fe totum

providentie Divina committit,

Hanc fiduciam cum ea, que in articulo de juftificatios
ne traditur. non .confundamus, nam illa in fatu
integro locum habuit, €am‘autem fine hujus fune
damento numse nan dari in 4 & 5 l."ra:notionum pﬂt-
tibus demonftrabitur,

§. 66,

Nemo in's Deo . fiduciam ponere poteft, mifi
qui anima. plené fit conviGlus de Dei omnipo-
Zentia, omnifcientia . infinita [apientia (5 bo~
mitate, qua ei sudividuo welit Deus optima que-
que conferre,, - Nam fiducia in Deum efl-ille
animi actus, quo quis optima quaque, certo
Aperans, fe totum providenti'.tquvmaz com,
mittit (§ 59 Ergo qui Deo confidet; eertus
effe debet non modo de providentia Divina
in genere, fed etiam de eademad quemvis
cafum individaum adplicata, Infert vero
Dei providentia omnifcientiam (§, 2. P 2.),
qua Deus exattiflime novit& pracognoltit,
quid creaturis conducat, quid non ; infini-
tam [apientiam (§, 20. 1’.23, qua non modo

optima eligere poteft media, fed etiam illa

inter fe & cum fine ultimo exaétiflime com-
binare, & ideoy omnium optime fcit, qua
ratione & quo modo noftrum bonum pro-
moves



De Obligatione Hominis &c. 55

moveatur; bonitatem [upremam (§. 20. P, 2.),
qua’ promtus eft ad conferendabona, qua
unquam dari poflfunt; emmiporentiam, cujus
exercitio actiones Dei ad extra producun~
tur, & ideo omnia illa efficeré’ valet, qua
noftro inferviant commodo. Viva itaque
& certa cognitio harum Dei_perfectionum
illius occupabit animumy qui‘'in Deo fidu-
clam ponit. - .G

Eadem hzc fiduciz, in Deo collocande,
requifita urget & commendat Seriptura S.ut
omnipotentiam & omnifcientiam Pf. 1213
2,3. Rom. 4: 21, 2.Tim.1:12, Omnifapi+
entiam 2. Petr. 2 9. infinitam benitatem
Pf. 13:6. 36 : 8.

§. 61,

Ad fiduciam in Deo collocandam perfefie obs
ligamur: Homo perfete obligatur gleriam
Dei fuper omnia ‘promovere (§. 53. ). Ver=
bis ‘itaque fa&tisque teftari debet fe agno-
feere infinitas Dei perfectiones (§. 91. Pe
1.), inter quas continentur omnipotentia,
omnifcientia , 'infinita fapientia & bonitas.
Homo ergo teftari debet fe has agnofcere.
Ex harum autem agnitione oritur iducia in
Deum (§.60.). Ergo ad fiductamin Deocol-
Yocandam perfeéte obligatur homo.  Prout
etiam oftendit Pfalmifta Pf. 37137, §5:23.

D4 T S




o (DY §.. 62,
Facile. intelligitur. ex;hac fiducia oriri ac-
quic/centiars. in-previdentia Divina 5 qua ani-
muss -1¢; tofum providentie Divinz com-
| 5 mittens v quietjuid in illa 2 Deo fit, -five
n agendo, Aive-permittendo, in quovisicafu
ut optimum adprobats, ! {emper-ergo.cum
regiminesDEL eft contentus. - Obligatar
homo ad fiduciam in Deo ponendam. (§.
-61.) . Ergo.etiam obligatur ad acquiefcen-
3 $lam in providentia Divina. R

e S

o opanterni cuttiss Diving aftus, quos hactes
nus breviter delineavi, 3v_um maxime - per
invocationem & gratitudinem “mentalém,
nec nan celebrationert nominis Divini f{e

~exferans sde his quadam mihi funt dicen-

Qi EdY putem Tnvocatio mentalis,. f, Inzo-

Nugeigis o delideriim, mentis , - boni ,

~Appd-habiemus , per; Devm conflervandi,; &
Jquod non:Kabemus, obunendt, malique aut
_depellendiy, autin, bonum, finem dirigendi,
| 2 Per Defiderigm hot loco: mtelligimus aétum

i’ =voluntatis,: qup vehementer volumus,: ut

soquid, fiate : ok

E: S 64

i 100 Newo: Deum - inwocat o, nifi. qui babeat i-
i | s wamcognitionem [us, find ope Dei, indigentive,

. & fimul infinite Dei [ciontie , potentie, im-
| mo

- @510

.y




De Obligatione. Hominis Ce¢, 57

mg gratie | (3 bewignitatis.. non generalis. fo-
dumy fed, juxta defiderinm. [uum prefens., ad
Setn individuo adplicande; Nam qui Invocat
Deuty, defiderat &, ideo vehementer vult,
«ut, Deus 1ibi det bonum., vel datum confer-
vety malasdepellat, vel in bonos fines, di-
gat:(§.63:): INecelle itpquerelty ut fuam

ne ope Dej indigentiam yivide intueatur

Nemo enim, ut communis docet experiens
\ra, alterius,ex petit.opem yanulto minus, ve-
:hementeriexpetit, nili cogitet, {& ifla indi-
gere, & fe fine alla non. pofle defideratym
confequi finem.. Porro,. ex.définitione in-
vogatlonis.€§..63.) . patet , eum, .qui Deum
myocat vehementer velle, ut Deus {iam
bonitatem & gratiamerga e w individuo
-exerceat,. & quidem fapienti directione.
Quam ob tauflam’, qvum_hec bonitatis Di-
Jin& exercitium fit actus Dei ad extra tran~
fiens,. & ideirco exercitio omunipotentiz Di-
vinz perficiatur, 4 parte. invocantis -equi-
(Jtar, viva cognitip 1.) Qmuigotentie Diving,
-Qua . certus redditur DEUM: pofle facere,,
quod deﬁderat., 2.) Stigntig, qua convins
titur, Deum, gptime nofle fua defideria, nos-
{e etiam, quod.& quale honum fibi expe-
diat, .3.); Sapientie,, qua convingitur, Deum
{ibi conferre pofle bona, quadummz fuz
felicitati, . .quam, defiderat, inferviant, &
~mala i bonos fines dirigere: | 4.) Summe

: R Nty Dei




;8

Dei bonitatis, qua convincitur Deum effe
pronum ad bona creaturis conferenda. §.)
Hurus grarie (& bonitatis ad [e in individuo
adplicande, qua convineitur Deum velle fibi
conferre bona; fine qua etiam fruftra Deum
invocaret : Nam quis invocat eum, quem

‘ad fe & fuam indigentiam fublevandam vel

tollendam flectere non pofie credit 2
§. 6.

Oui invocat Deam , is intenfiors mentis altu
declaral , [e in prefenti fatu, Ejus' auxilis
effe indigum, & de ao obtinendo fiduciam in
Deo ponere. Et viciffim,, qui boc ipfum, #n-
Zenfiori mentis attu declavar , is- Deum invocat,
Nam qui invocat Deum , is intenfiori men-
tis atu declarat, {e in praefenti ftatu auxi-
lium Dei expetere (§.63.), feque opis Di-
vinz effe valde indigum , " immo vivide
agnofcere infinitam Del fapientiam, {tien-
tlam, potentiam, bonitatem hon genera=
lem folum, fed & juxta defiderium fuunr
prafens ad fe in individuo adplicandam
(§: 64.), fed ex agnitione harum Dei per-
§eStionum oritur fiducia in Deum (§. 60.).
Ergo qui Deum invocat, intenfiori mentis
uétu declarat, fe in prafenti ftatu ejus au-
xili effe indigum, & de eo obtinends fi-
duciam in Deo ponere.

Viciflim fingamus aliquem fine laudato
ments actu Deum invocare , etiam is Deum

in-

TP AR e T ARG




A0

bi

=
v

w8 8 O 1

L TR

LA

De Obligatione Hominis 9. 59

Invocaret, qui nihil 3 Deo expeteret non
propriam m(?igentiam nec Divinam fapien-
Ham, potentiam & benitatem agnofceret,
Quod per naturam Invocationis eft abfqr;
um {§. 64.). Intelligimus ergo aétum ii*
Jum mentis, dito modo declaratum, effe
neceffarium -invocationis requifitum.

$. 66, .

Homo perfette obligatar ad invoaationem Nu-
minis, Homo perfeéte obligatur ad promo-
vendam gloriam Dei fuper omnia (§. 53.),
ideoque aétu intenfifimo, majeftatem. &
florxam Dei agnofcendam & declarandam,
“or ante demonftrata conftat, Deum lPer
Creationem .- confervationem, concurfum
& gubernationem, .intendere infinite {uz
Mmajeflatis declarationem, Deumque his a-
tibus, rebus creatis non modo exiftentiam
& agendi vires contuliffe, fed adhuc con-
fervare & dirigere, ‘it ut fine concurfu Di-
vino, nihil boni agere & reftare qlv;leag
Creatura, Eumque folum effe ompnis:-boni
latorem & aultorem, ita ut ﬁngula leta &
triftia non caeco cafur, fed provi ia Del cura
Nobis obtingant (§.23. P, 2.)." Ergo perfe-
e obligatur homo, alu etiam mtenfiflis
mo, fuam, fine ope Det, indlgentlarp, &
umilitatem, Dei vero fupremam majefta-

tem agnoftere: obligatur quoque ﬁducia_m

n




o T3 A S

60 ¥ Cap. . 1L

—

mDEQ; quovis' aftuy & quovis tempore
collocare (§- 61.). = Ergo fimul obligatur ad
Invocationem Nummis (§,6y:):

. 67,

Natur#@' & noftre & rei ipfius nihil magis
eft conveniens,” quam' ‘quovis modo extdl-
lere eum, qui per {e & in fe omni gloria
eft digniflimus. Ofitut hine Nominis' Di-
wini Celebrativy qua et aébasy quo, “quan-
tam penes nos, omni ratione oftendimus &
declaramus, ‘aftributa ‘8 opera Divina tas
ximi-efle-facienday h. ¢ ob abfolutam eg-
rum perfectionent aliis rebus omnibus lotis
ge praferendal”  Patettitigae: ad ‘celebra-
tionem Wominis-Divini hon fufficere nudam
fummorum’ Ejus attributotum: & operums
créationisy” providentia, &c. enarrationem

Sed fimul & potiflimun omni ‘donamine,

omfique rétiohe oftendi:debere, quamin-
finice excellentia fint:Dei attributa & ope-
ray & ‘quantamboni in‘ereaturhs’ abe ilis
redundenio ot o it e S N TV
2 §, 4810w ) m
-Cum- celebratione Dei »fatim cohjungis
s Gratiarum alionem quz eft celebratio
wominis Divini ob beneficia. nobis . & aliis
collata, . cum fignificatione voluntatis pras
ftandi ‘debita obfequia. Sub bonorum colla-
tione

Pl b P By




re

d

wm ¢

De. Obligatione -Fominis €9, 61

tione etiam comprehendo mali averfionem;
bonum enim eft non premi malo.

$.. 69,

Ad Deun cclebrandum &3 gratiarum aios
nem_ Li prefiandam perfecie obligamur;  Nam
homo perfecie obligatur , gloriam Dei ; fu=
Per omnia, promovere (§; 53.), debet ergo
fimul Deun-eelebrare. & gratiarum, actioX
hem Ei deferre (§. 67. 68.)a 67

Quem ad modiiai humanis; nikil hominem magis
ornat, quam eum laudare " & ei gratias agere ;) A
quo accepit beneficia , fuis non provocata ‘meritis 7
ita maximam centrahit ignominiam , qui: Deum ,
ob innumera, quibus indies cumulatur., beneficia
vere gratuita, nion celebrat, nec Ei gratum declarat
animum, ~ Profeéio , qui_hoc negligit, aut nulle
dlorum beneficiorum tangitur fenfu, . atque. fic o~
mnem humanitatem amific ; aue beneficia illa nihili
®ftimat, & fic ipfum (ummum datoren contemnit ,
magnopere idcireo in ‘Divinam majeftatem eft inju-
rius 5 aut denique beneficia illa nop effc beneficia
fomniat, fed mercedem ob preftitamu obedientiam,
* Quodlibet horum adeo eft abfurdum & impium, ut
vel nominatum jure cenfeatar confutatum, ‘

; $, 70, ;

© Rui alios bomines fincero amore.non ampletti=
r, Deum toto animo non amat, Ille enim
eft finceri amoris effeCtus, ut amati perx
etiones, quaritum penes {e , promoveat,
lomo igitur, alios homines fincere non as
mans, /




S

62 Cap, II.

mans, eorum perfectiones non promavere
ftudet. Deus autem non mado fumma galla
det promtitudine omnibus, omnes, qua
dari poflunt, . conferendi perfeétiones ¢ §.
¥14. 113, P, 1.), fed etiam, aGu ipfo, cul-
libet tantum confert perfetionis, quantum
falva gloriz {ux manifeftatione fieri poteft
(§. 116, 0. 4. P. 1.). Immo, pro omnibus
& fingulis hominibus fpecialem providen-
tiam gerit (§.27.P.2.).  Ergo qui alios ho=
mines fincere non amat, is {uas actiones per-
fetionibus Divinis non conformat, & i1deo
loriam Del non promavet, coniequenter
eum non amat (§. y2.).

Ergo mendax eft, qui dicit {c amare Deum, & pro=
ximum tamen non amat: Nam qui non amat pro-
ximum , quem tamen ante oculos habet , quo modo
amabit Deum, quem non videt? graviter urget St,
Johaunes 1. Ep, 4: 20,

§. 71,
Perfette obligamur alios homines Sfincero g~
more ampleti, . Nam perfecte obligamur,
Deum toto animo amare (§. s4.). Sed ex
modo demonfiratis (§. 79.) facile intelligi-
tur, eum, qul toto animo Deum amat,
debere eétiam fincero amore alios ampleéti
homines. Ergo ad alios homines fincere
amandos perfete obligamur,
Eft hae obligatio quoad fummum legis rigorem & fis-
premum Logislatorem, unde non fequiryy quoad
legi

Bl ). a8 ik d_.*ha .o

o




De Obligatione Hominis &5, 63

g

degi fubditos,  alteri eorum competere perfectung
jus, poftulandiab altero beneficia,

§. 72, .

Quilibet homo perfeite obligatar, eo, quan-
Yum penes ipfum eff, perducere.alios bomsnes |
wt Deum., 1010 amimo (5 Juper ommia, ament,
& gloriam Ejus promoveant. Nam quilibet
homo perfecte obligatur, fincero amore a~ -
lios ampleéti homines (§.71.).  Sed: qui al-
terum amat, is perfectiones ejus, quantum
m.1p{o eft, promovere, & imperfectiones
ab eodem removere ffudet (S. 411, PP,
Emp.). Ergo quilibet homo perfeéte obli
gatur, alterius: cujusvis hominis perfettio-
nes, quantum unquam valet, promovere,
& imperfeétiones aL eodem removere. Sed
Major dari nequit perfetio & felicitas, cu-
Jus homo eft Capax , quam qug confiflit
In unione cum Deo & Ejus fruitione » nee
ullurn ad hune felicitatis gradum pertinge-
re pofle, nifi qui Deum toto animo amet
acillimo intelligitur negotio, Ergo. quili-

et homo perfeé%e obligatur, eo perducere
alios homines, ut Deum toto animo ament,
& confequenter gloriam ejus fuper omnia
promovcaqt. (5 §52.).

Tafi ' y §, 7; > : : B

< Hine fequentia deducimus corollaria, [.)

Ruilibet homo ger'fecteubligatur , alios laomine;
St [

)




e —

ST et i S T T

Cap. L.

ad agmitionems Dei perducere > Nam finevilla
manifeftari nequit Dei glorid. ‘

I11.). Nemo ergo alterum &' cognitione Dei
AVOCATE 5., Wulto Minus errores:de Déo animo
ejus imfiillare debet. - - .

H1.) Perbis faltisgue coram “omnibus' non
modo ipfe teflavi debet y fe agnofiere infinitds
Dei perfettiones y [ed etiam [io exemplo alios
ad ivem prefiandum commowere;' Nam {i quid
horum omitteret, gloridm Dei fuper omnid
non promoveret , neque ‘curaret,’ utialiy
gloriam 'Dei ' fuper* omnia manifeftarent'y
quod utrumque perfecta ‘ejus obligations
repugnat (§. 53, 71.); :

S. 74.
Homo.ad cultwm Dei externum perfecte oblis
gatur : Perfelte enim obligatur, verbis fa=
¢tisque, coram omnibus & fingulis, teftas
ti fe agnofcere infinitas Dei perfectiones 4
& fignificare fe. Deum maximi facere (§.
73.). - Sed atus externi f. motus corporis
noftri, in-Dei gloriam direéti, cultus Det
externi titulo continentur, Frgo ad cultunt’
externum “perfecto obligamur, LT
Rurfus, A quovis facile ‘conceditut, quod’
& nos antea demonfravimus , hominem
perfecte obligariy vad DEUM: omnibls
animafu. viribus colendum (:§, fq,)d
Se

& a




(OE. RLdL s W

-

S . N

haamanad 9,

De Obligativne - Hominis €3¢, 6§

Sed fufficiunt anima vires ad produeendos
CErtos 1n eorpore muotus, intentionl volun-
tatis: conformes, nam verum eft Syftema
influxus Phyfici, prout in Pfychol, Rationa=
1i oftendimus, - His viribus pofitis, feu, ad-
plicatis, ponitur motus in corpore, nifi 1m-
pediatur (per princip. Metaph.), Nullum
autem hoc loco eft impedimentum, non
fupponitur hominem habere corpus fanum,
& “externis cauflis non impediturm, Ergo
perfecte obligatur homo colere Deumn etiam

- Us anima {uz viribus, quibus preducuntur

motus yoluntarii in corpore, anima inten-
tioni refpondentes. Sed hi motus cultum
externum conftituunt, Ergo ad Deum,
actionibus externis colendum , perfeéte
obligamur.
S 75
Religio, in genere confiderata, eft cetta
ratio, feu, determinatuy modus Deum
colendi. ‘

Sic aliam religionem Turcis, aliam Judzis, aliim gen-
tiffbus, aliam Chriftianis tribuentes, intelligimus
alio modo Tureas, alio Judzos, alio gentiles , alio
Chriftianos Deum colere,

§‘ 76« ' 3
Cultus Dei duo continet momenta , vide-
licet, agnitionem Dei ac perfectionum E- |
Jus; &Scinde praftationem aétuum, quo-
Pars III. B runa




. «W:ir_.l,.“,c..-s.,..,:- P Rl e

66 Cap. II,

; rum motiva funt perfetiones Divinz, Ex
horum ‘priori determinatur pofterius, Ita-
| ue, qvum religio fit certus modus colendi
| eum (§. #7¢.Js modusque colendi Deum
ab ipfo cultu feparari [nequit 4 'omnis religio
i wum diver/itasyconfiftens in diver[o mode Deum
colendi y pendet ¢x varia vationéy qus Deus &
perfectiones Ejus cognofcuniny.

!
{
@
ﬂ Ita verb, gr, diferimen inter Judworum & Chriftianos
i rum religionem dependet ex diverfo modo, quo hi
i & illi Detim & res Divinas cognofcunts. Hlorum enim
opinio eft, Mefliam fibi adhuc exfpeétandum effe,
euwque terrenui & maXime fplendidum | inte-
f rim vero wmternam falutemi comipatari oportere le=
B gum Mofaicaruni, maxime Ceremonialiuni adime
pletione ¢ Hi ex Scriptura edoéi funt , Meffiam dus
i dum veniffe, cjusque regnum non effe feculare .&
i terrenum , fed fpiritnale & caelefte hominesque
non operibus fuis, fed vera in Chriftum fide juftia
ficari, Hi ergo diverfa & Judais ratione Deum co=
lunt, diverfamque idcirco ab illis haberit religionem,

0. 77 ool

Quoniam cognitio de Deo & perfectios

nibus Divinis eft fandamentum religionisy =~ -

{ ex cujus varietate diverfitas religionum |
| pendet (§. 76.)s 1n eo diftingvitur /g/"era re=
1l ligo 3 Falfa, quod illa confiftat in modo
Deum colendi, derivato ex vera de Deo &
perfectionibus Divinis cognitione, Haxc au-
tem fita fit in modo Deum colendi, ex fal-

fa




X
1=

11

N

i
'y

-

De Qbligatione Hominis €5¢. 57

fa de Deo & perfetionibus Divinis cogni-

tione' formato. ‘

In legitimo vere & falle religionis difcrimirie ftatuen-
do, nou tam ad cultum externum, quam potius in~
ternum, ejusque fundamentum attendi debet, Pos=
funt enim diverfe religionis homities in tultu ex-
terno confpirare; fed differre cultu interno, qui
externi eft fundamentum ; Nam fieri prorfiis nequit,
ut animus ¢raffis, de Deo & rebus Divinié, occu-
patus crroribus , - poffit vero amore; timore,; fidus
cia, aliisque cultus intetiii partibus ; Deum profe-
qQui. Et licet wrideatitur quzdam religiones easdetia
cultus interni partes retinere; quatenus taimen eas
hion ex eodem piiriflimo fonte derivant , Detisque
imagis ad intentionem agentis , quam ipfam a&io-
nem refpicit § evidens eft diverfam de Deo & rebis
Divinis cognitionem effe firinum religiones diftin=
gvendi fundamentuni,

§. 78.

Religio tvéva ¢ff conformis perfeSionibas bi-
Vinisy  Falfa autem cum illis pugnat, Nam
religio vera confiftit in modo Deum colen-

1, ex vera Dei & perfectionim Divinarum
Cognitione derivato (§. ~7.). Falfa autern
Pendet ex erfonea de petfectionibus Divi-
RIS notitia (§. cit. ), oftendit Logica, co=

ghitionem rebus conformem effe veram, no=
titiam vero cum rebus ipfis pugnantem eg-
{é falfam, Ergo teligio tune eft vera, quai-

0 conformis eft perfectionibus Divinis ,

tuiic autem falfa, quando ¢um illis pugnat.

E 2 §. 73,




$. 79.

Vult Deus, ut fingulze homigum aétio-
nes fint perfetionibus Divinis conformes
(§+13.), quod ergo cum illis pugnat, nun-
quam velle poteft, Quam ob rem religio we=
va efty qua Deus vult coliy falla, qua Deus
non vult cols (S, 78.).

Omnis_itaque religio, qua Deus colitur quidem, fed
alia, quam Ipfe vult, ratione, nomine verz relie
gionis nunquam venire poteft,

§. 8o.

Homines obligantur ad veram religionem [e=
clandam , & falfam omnem fugiendam. Nam
ad Deum Colendum perfecte obligantur
omnes homines ¢§.43.). Conftitaitur cultus
Divinus praftatione aCtuum, quorum mo-
tiva funt perfectiones Divina (g. 41.). Sed
certus edendorum aétuum modus confti-
tuit definitam eorum determinationem, qua
non tantum ab aliis atibus alterius generis,
fed_etiam ab aliis alterius {peciei difcers
nuntur,  Nulla autem determinatio rei in-
terna, a re, eafalva, {eparari poteft. Cer-
tus ergo modus Deum colendi, ip{fum cul-
tum ingreditur, Confequenter quilibet ho-
mo ad certum in cultu Divino modum ob-
fervandum, perfecte obligatur, & ideo ad
religionem fe¢tandam (§, 75.),

Eft

Nl - BB Bl B EEAVE V" D Ty )




10~
@S
n=-

us

(ed

lie

~ o

(i

1r

De Obligatione Howminis &c. 69

Eft religio vera voluntati Divina confor-
mis, falfa eft ei difformis, (§.79.). Sed ho-
mines perfeCte obligantur, inftituere fuas
attiones voluntati Divinz conformiter, eas-
que fugere, qua ei repugnat (§. 11:). Ergo
perfeéte obligantur d¢d veram religionem
fectandam, & falfam omnem fugiendam,

SECTIO POSTERIOR
POLEMICA.

CAPE T
adis o)

IRRELIGIONARIIS.
§ 81

ti haltenus demonftrata evincant ,
_tam certo dari religionem, eamque
veram, quam certum eft exiftere
Deum, Qui totum mundum & o-

Mnes homines in fui nominis gloriam con-
didit, & quam certum eft omnes homines
4 Deo omnimode dependere , & ideo fuam
Voluntatem ad arbitrium Divinum compo-
here debere; dantur tamen tantz nequi-
tix homines, ut contra religionem hofti-
1a movere arma non vereantur: Irreligio-
“ari; hi vocantur, funtque vel Diredi,
Qul omnem religienem negant; Vel Jud:-
: K3 reéti,




Cap. 1.

veti, qui ea tradunt dogmata, ex,.quibus
fequutur religionis everfio,

b XA

Atbei, Deifte , €5 Fatalifie Sunt srreligios
marii direfli; Athei, quia [Dei negant exi=
ftentiam, non poffunt non eodem impieta=
tis gradu omnem negare religionem. Desw
ifte verbis quidem concedere videntur e-
xiftenttam Dei, re tamen ipfa tollunt o=
mnem Ejus cultuym |, omnemque religio=
nem (§. 33, P. 2,), &ideo ad direftos re~
hgionis hoftes jure referuntur, Fatalifte
fub Deiftarum numero continentur (§. 38.
P.2.). Ergo non mitius de illis, quam de
his ferendum eft judicium,

S. 83,

Inter Deifmum ab una parte & Materialis=
imum , nec non Pantheifmum ab altera,
fumma eft concordia, talisque harmonia,
ut ex Materialismg & Pantheismo direte
fequatur Deismi commentum (§.'35. P. 280
Hi ergo memorati errores, eodem modo,
ac Deifmus, inferumt religionis everfionem

(§. 82.).

Obferves heic agi. de Materialifmo & Pantheismo , in
fe & abftrade, non autem concrete fpectatis ; Non
enim dixerim omnem Pantheiftam & Materialiftam
sfle Irreligionarium; id vero affirmaverim i{v)fum

an-



15

De Irreligionariis. ™

Pantheifmurih & Materialifmum ‘ad religionis ¢vera

fionem directe ducere,

' §- 84,

Qui tollunt omnem obligationem Legis Nat,
G irrefragabili nece/fitatis legi -omnes wofras
actiones [ubjiciunt oy talia tradunt , que per [e
ducunt ad corruptionem moruwm €5 inter Irre-
ligionarias recie referumtur. Eft obligatio ne--
ceflitas moralis, 2 jure fuperioris profeéta
(§. 9.), & quoad Legem Natura oritur ex
abfolute fummo Dei in homines dominio
(5. 8.11.). Ergo qui tollunt obligationem
Legis Nat. negant omne Dei jus 1n homi-
nes, totam Legem Natura, omnemque ne-
ceflitatern, {e ad voluntatem Divinam ad-
commodandi, Prafcribit Nat, Lex omnium
noftrarum aétionum normam (§. 24.), ju-
betque Deum fuper omnia, & proximum,
quemadmodum nos ipfos, effe amandum
(§¢ 54. 70.) religion1 quoque fantte effe
ftudendum (§. 80.). Qui ergo omnem Le-
gis Nat. obligationem pro nihilo habent,
Normam aétionum, quam Lex prafcribit,
aut plane contemnunt, nec religioni fibi
ducunt, quavis contraria agere, aut perin=-
de effe exiftimant, five ad legem fe adcom-
modent five minus. Dubio igitur caret, eos,
qui Legis Nat, obligationem tollunt, talia
tradere, que per fg ducant ad corruptio-
nem moram, & religionis negleftum,

E4 Qu




ST i A s S T Tl

Cap. 1.

Qui immutabili neceflitatis legi omnes
noftras attiones {ubjiciunt, Fatahitz nun-
cupantur, & ideo ad Irreligionarios perti-
nent (§. §2.). Pratereay durum illud ne-
ceflitatis jugum, noftris impofitum actios
nibus, id {ua natura efficit , ut prave in-
clinationes & peccaminofe attiones fine pu-
dore {ufcipiantur & committantur, qvum
fe ad illas neceflario duci, nec aliam de-
terminationem fuo arbitrio efle reliCtam
pratendant ceeca neceflitatis patroni. Ho=
rum igitur commenta multiplici nomine
ducunt ad corsuptionem morum.

S- 85.

Sequitur ex bis atbeifmum per [o € neces-
fario ducere ad corruptionem morum, Nam in
atheifmo , negata Dei exiftentia, fimul
negatur omne Del jus & dominium in res
creatas (§.123.n. 5. P.1.), omuis idecirco ne-
ceflitas moralis,. ex jure Dei profeéta, tota-

ue ideo Legis Naturalis obligatio tollitur
?§. 9.), nec nifi abfoluta omnium ationum
noftrarum introducitur neceflitas (§, 123,
n. 5. P.1.). Ergo atheifmus per {e &
neceflario. ducit ad corruptionem morum
($:84.)-

Praterea Legis Nat. finis eft , gloriam Dei
fuper omnia promovere. Media obtinendi
hunc finem {unt noftre attiones liberz,,

quas

i
|




De Irveligionsriis. 73

s | Qquatenus perfectionibus Divinis conforman=
| tur: Nam fumma totius Legis Nat. eft; fac
< | utactiones tuz fint perfectionibus Divinis
: conformes (§.21,). _Atheus .autem negat
; Dei perfectiones (§. 123. P, 1.), Itague nec
‘ finem Legis Nat., qui eft gloriz Divina
: manifeftatio, nec hujus obtinendi media ,
l que in altionum,cum perfectionibus Divi-
: nis conformatione confiftunt, admittit, fed .
his contraria ftatuit, Normam ltaque actio-
num fequitur , Legi Nat. repugnantem,
Sed quum Lex Naturae, nemine, nifi atheo,
negante, ducat ad. bonos ftabiliendos mo-
res; fequitur normam, Legi Nat, contra-
riam, & ideo ipfum atheifmum ducere ad
corruptionemn morum.

Ut vero hoc noftrum affertum clarius pa-
teat, paucis videamus, quam a&tionum nog«
mam commendet atheifinus, Demonftrayi-
mus in Part, Praenot. 1. §. 167, & feqq. inter-
nas atheifii cauflas.eflc metum, pra;j udicia,
{enfuum, ambitionis, voluptatis, &c. Ex
hoc impuriflimo fonte alia attionum fluere
nequit norma, quam quz in pravis affecti-
bus & fenfuali commodo vel incommodo
fundetur, Quare Zolandaus in Adeifidemon,
P71, Atheus nibil bonum € malum fatetur

}‘ Jed refpectu tantum balito ad banos €5 malos
ufus, quibus res queque infervit, prout [tilices
bomines gaudio afficit aut dolore, vel iy quan-

; Es i
'




7 ¢ Cdp. 1:

tum tedet (3 deleflar. - Hanc vivendi nore
mam clariflimis verbis exprimit atheiftarum
princeps Spinoza, cujus in Trat. Theol.
Polit. Cap. 16. p. 176. hzc pudenda funt
verba : ' Ffus naturale uniuscuusque bominis
won [ana ratiene, f(ed cupiditate €5 potentia
determinatuy;” Et paucis interjeétis: Quiek
quid jtaque unusquisque, qui [ub folo wature
smpevio comfideratury fibi utile vel duftu (ane
rationis y Vel ex affeiuam impetn judicat , id
[ummo nature jure dppetere , € quacunque
ratione, five-wi, five dolo, five precibas, five
guocunque demnm modo facilies poterit, “ipfi
capere'licet 5 CF confequenter pra bofte babere
eum , qui impedire valt quomings animum ex-
pleat fuum, Ex qkibas [eq@itur | jas €5 infli-
tutum nasure, [ub qwo opsmes nafcantur €5 ma-
xima ex'parte vivumt, #ibil. wifi quod anime
cupit; (9 quod nemo poteft probibere, nen con-
Yentiomes, non odia , non irem, non dolos, wec
#bfolute aliquid , quod appetitus [vadet, aver-
fari! Eft hzc egregia, feilicet, difcipli-
na moralis, que ex atheifticis profluit prin-
ciplis, non veram Nat. legem, fed efs
frenem libertatem juxta cupiditates & po-
tentiam vivendi, nferens. Certo itaque
eft certius, atheifmum non poflfe non, fua
natura, ducere ad maximam morum cor=
Mptionem,

§0 86'




De Irreligionariis. 5

S. 86, :

Superfitiofi non funt irveligionarsi direfdi 2
nec [uper fFitio tantam movum corvuptionent effi-
¢it, quamam excitat atheifinus, Nam {uper-
ftitiofus etfi in eo maxime erret, quod re-
bus creatis & humanis Divinam quandam
tribuat efficaciam (§. 106. P. 2.), & fic Di-
vinz providentiz multum officiat (§. 103.
P.2.); DEUM tamen exiftere & colen=
dum effe concedit (§. 96 P. 2,). ergo nen
omnem religionem jugulat (§. 75.), neque
Ideo inter irreligionarios directos eft refe-
rendus (§. 81.), '

Demonftravimus amtea (§, 42.), eum es-
fe inter cuftodiam legis Nat. & cultum Dei
nexum, ut illa pofits, hic fequatur, & hog
pofito, illa ponatur. Quatenus ergo & que-
usque conceditur cultus Divinus, eatenus
& eousque fimul Ratuitur Legem Nat, effe
cuftodiendam. Sed non omnem Dei cul-
tum & religionem tollit fuperftitio (per de=
monftr.), “Ergo fuperftitio non tendit ad
totalem Legis Nat. everfionem, fed aliquam
ejus partem relinquit falvam, & ideo non,
ad tantam morum corruptionem ducit ,
quantam excitat atheifmus, omnem reli-
gionem, omnemque Legem Nat. evertens
(S- 8y.). Praterea atheus negat omnem Le-
gis Nat, obligationem, nec aliam legem
: quarm,




76 Cap, 1,

quam effrenem libertatem juxta pravas cu-
piditates & potentiam vivendi, agnofcit,
& 1deo maximam morum corruptionem ex-
citat (§. cit,). Superftitiofus autem, licet
providentiz Pivina multum officiat (§. 103.
P. 2.), & in legem naturz haud leviter
impingat, quia tamen exiftentiam & attri-
buta Dei concedit & veneratur (§, 96. P, 2.),
non omne Dei jus in homines tollit, nec
ideo omnem obligationem (§. 9.), totam-
que Nat, legem removet, ~Confequenter’
ejus dogmata non eo usque, quo athei, ad
morum corruptionem tendunt,

$. 87.

Quamvis ex modo demonftratis eviden-
ter pateat, atheifmum neceffario ducere ad
corruptionem morum, illumque effe {u-
perftitione longe pejorem ;5 aliud tamen
nobis perfvadere conatur P, Bailius, qui
ut in aliis punétis (vid. §. 140. P. 1.),
ita etiam 1n hoc, rem atheorum defpera-
tam atque deperditam reftituere cupit, Ex
inftituto hoc agit in Tractat, Epiftolari ,
quem vocat. Penftes diverfes [ur les comeres,
abi multis oftendere conatur, atheismum
non neceffario ducere ad corruptionem
morum vid. §. 133. p. $93. nec tantum es-
fe malum, quantum fuperftitio. Sed quam
Jubrica immyo nulla fint, qua pro hoe fua
{o-




De Irreligiopariis.

fomnio adfert argumentay paucis often-
dam. Experientia inquit, doces homines nom
vivere conformiter [uis pringipiis,  Nam plu=
vimi inter Chriftianos dawtur, qui falutari,
qgun gaudent , cognitioni non conformem., [ed
potius contrariam agunt vitam , ltague., guwm
ex principiorum prefiantin ad bomos wmores
concludere non licent neque valebit conclufio @
pelfimo. atheorum dogmate ad COTFHUpLOS MOres
dutia; fed potins farendum erit , quoniam Bo-
mines poflunt vivere contra [ua principia, etiams
atbeos poffe inveniri, qui vitam peragant hones
Sam 3 prancipiis fuis provfus contrariam, g,
1.). Concedimus quosdam atheos {peciem
honeftatis pr fe ferre, vera autem hone-
ftatis efle ftudiofos negamus @ Nam qvum
prater utilitatem propriam, ex {enfatione
grata vel ingrata 2ftimatam, non agnofcant
allam morum regulam (vid. §. 85.), evis
dens eft vitam eorum, externe moratam ex
impuriflimo profluere fonte, & ideo variis
corruptam effe vitiis.  2.) Dolemus dari

omines, qui fanz religionis diCtamina
hegligunt ,* & vitiis fe immergunt.  Sed
unde hoc accidit? Certe ex eo, quod pra«
Vis fuis cupiditatibus & inclinationibus fe
abripi patiantur; atque fic gratixz" Divinae
€os ad peenitentiam vocanti; refiftant, Tan-
tum itaque abeft, ut hine fequatur, poffe
aliquem honefte vivere, licet pravig obfcee-
nis-




R T -

Cap. I,

nisque opinionibus animum habeat occu-
patum ; ut potius inde fluat contrarium ,
omnes feilicet eos; qui pravis abripiuntur
cupiditatibus inheneftam agere vitam. 3.),
Grapius in Theol. Rec. controv. Cap. 1, Qv.
7. P- 41. hoc modo retorquet Bailii argu-
mentum ¢\ Poterit aliguis Chriftum pro vero
Meffia agnofiers, etiama pro fuo Salvatore, (S
tamen ob peffimam Vitam damnari. Ergone
contra poterit quis [alvus fieri, fi Chriftum
Me(fiam ¢fe neget , 3 forte in [peciem bonefle
&g virtuofe vivat, Nemo non intelligit, quam
falfum hoc fit ratiocinium; & quam ine-
ptum {it Bailii pro atheis argimentum,

2. Obj. Quia in atheifmo dati funt maytys
wes., dubitars nequit atheos concepiffe ideam bos
neflatis,que in eorum animui fortius agit,qguan
utslitas 9 [enfuale commodum. w, Hoc ni-
hil probat aliud, quam quosdam athéos adeo
in nequitia fua & conftantia aucupio fuifle
indurates, ut graviflima peena vel ipfa mots;
eos ab impietate movere non valuerit. Dan=
turne fceleftorum heminum exempla; qui
potius vitam ;. quam fuas cupiditates & {ce=
lera deferere volunt? An inde colligendum
eos ob honefti ideam diem adire fupres
mum ? Minimé, :

3. Obj.) Comparatiotie inter atheiim &
fuperftitiofum inftituta; ejus crimina extes
fiuas




De Irrekgionariise 79
nuare, hujus vero extollere conatur Biilius,
putans fuperftitionem effe atheifino pejorem,
quia; inquity «.) Refpublica fine religione flore-
7¢ poveft tantum reprfentations (5 exfecutione
penarsm 3 pramorum siviliom. (3.) athei,
propria utilitasi fludextes , mon paffunt nen Jo=
cialiter cam aliis vivere, y.) [uperflioforum nu-
meris - mnlto amplior ¢ff atheorum turba ; adeo-
que plus damni excitat, J.) Superfistio totum
animum  occupat, baud quaquems reclamante
confcientia., wel ejus flimalo urgente, quod con=
#ra in atheis fit, ®t; ad a.) Falfum eft rem-
publicam fine religione florere pofle; Nam
fine religione & Dei aghitione verz obliga-
tioni, ‘quz fine jure Dei fuperioris dati ne-
qQuit, nullus relinquitur locus,. que federa
& pacta, falutem reipublicz procurantias
Contineantur illefa, Neque hoc obtinetur
fola reprafentatione paenarum & pramio=
Yum civilium, nam totay qua paétisineft;
obligatio refolvitar in obligationem Legis
Naturalis , qua non aliunde quam’ex ju+
re Dei pendet. © Atheus itaque credens jus '
Dei efle nullum , nullamque penam Di-
vinam, ubicunque videt {e pofle effugere
Penatn ¢ivilem, propri4 utilitate ductus ,
qua haud rato cum publica Reipublica fa-
lute pugnat, ea fine formidine committit
qua magis vel minus in perniciem reipua
liew tendant. Superflitiofus autem agl{l‘q;
cif




T e R iy i T g Ty

80 Qi Capy

fcit Dei exiftentiam'& ejus attributa conce-
dit, &ideo obligationem Divinam non pe-=
nitus evertit, vid: §- 86 Neque ergo Rei-
publicz eft adeo perniciofus ac atheus. Ad
£.) Inde' quod athel propriz utilitati. ffude~
-ant, non fequitur €os - cum aliis {ocialiter
vivere.debere: Nam licet propria {ubditi
utilitas debeat femper effe {ubordinata pu-
blico reipublice commodo; haud raro ta=
men oriuntur cafus, in quibus inter priva=
tum & publicum commodum adeft eollifio.
Atheus, propriz utilitati primario ftudens,
eamque ‘ut principale altionue fuarum fun-
damentum. agnoicens, non poteft non. im
omni- cafir publicam commodum: privato
poftponere, & ideo in cafu collifionis {ocia<
lem deferere utilitatem , ut fux utilitati,
fuisque cupiditatibus indulgeat.  Ad p.),
Ex majeori {uperftitioflorum & minori atheo~
rum numere'reéte non colligitur, fuperfti-
tionem  effe atheifmo pejorem: Nam poti-
us inde fequitur ; atheifmum efle foedifli=

mum & maximum malum, qvum eum ple=

rique deteftantur. Neque a paucitate pecca=
torum de feditate peccati judicari poterit

qvum peecatores i Spiritum Sanétum fint

rariores, & tamen ipfum peceatum eft gras

vifimum; Ad J.) Qued fuperflitio totum

animum eccupet, Bon reclamante confeien<

tia, atheifmus vero confcientia reclamante

Ray-




e-

PPV, - &

s .

De Ireligionariis. 81

Baylio non favet, {ed hypothefeos ejus ab-
furditatem dctegit, oftenditque ath(‘ismqm
efle. peccatum contra, confeientiam gravius
pPeccato fuperftitiofi ;. Quis enim nefCit
€um gravius peccareé, ‘qui contra confciens
tlamy quam qui nop contra confcientiam,
legem transgreditur 2. Vanis ergo immo nul=
lis utitur Baylius prafidiis. :

S. 88.
Prxter Zhomafum. in Introd. ad DifcipLl

Mor, Cap. 3. §. 70. etjam [lluftris Holfius,
Baylio adfenfum. prabet, putans in Eth,
Germ. S, 21. athei/mum athes non tam effe
caulfam inbouefie wite, quam ignoranziam &
ervorem de bono (9 wmalo, Quare Past, 1, Phil.
Pract, Univerf; §. 24f. Ita argumentatur
dfa Lex Nat. ejusque obligatio ponitur, pofita
/Mmim"; rerumque. effentia 5 nararay ex quw
(5 Lox Nat. & ejus obligatio derivatar, ~How

- Mnis: vero rerumgue effentiam, €5 naturam

on megat atbexs, etiamfi Deum impie inficies
tur, Ergo atheus Legem Nat. ejusque.obliga=
Tionem admitiere poteft. ®e. 1, Emgamus ob~
11§ationcm derivari ex hominis rerumque
ellentia & natura, {ed paturam rerum @ab>
folute neceffariam, & ab altior1. principio
Independentem facit atheus (§-,123- P. 1.).
ltaque per obligationem; & jus natura aliud
Wtelligere pequif, guam ordmem, fecuns

ars I R dum




Cap. 1,
dum quem unumquodque individuum eft
neceffario determinatum ad exiffendum &
operandum, Sed hzc lex non eft lex fen-
fu morali, verum Mechanico & Phyfico |
quo modo dicimus piftes natura determi-
natos efle ad natandum, prout obfervat
ipfe Spinoza in Trat. “Theol. Polit. Cap,
16. p. 17y, 2.) Negamus obligationem
Legis Nat. dependere ex hominis rerum-
que effentia & natura®" Nam antea obfer-
vavimus, obhgatlonem fine idea fuperio-
ris dari non poffe. Nemo itaqueé obliga-
tionem ex effentia & natura hominis atque
rerum derivet, ' nifi abfurdiflime ftatuere
velit, hominis rerumque eflentiam “atque
naturam'efle Legislatorem & Legis Naturaljs
fuperiorem. 'Excipit Vir illuftris; veri uo-
minis obligationems & jure [uperioris neceffarso
won proficifei,  [ed_absque: [uperiori pofibilem
¢ffe obligationens ; Nam quando [uperser oblit
gat s reprefentatione penarum €5 premiorum’,
tavquam volitionis & nolitionis motivis utitur,
Jic quando natura . pofita bominis rerumque es-
Jentia &3 natura, obligat, ailionam itrinfecs
bonitare (9 “malitiay tanquam motivis utituv.
Tam'illius ergo , quam Bujus obligationis eadem
s animam hxmanam ef} vis eadens ‘efficacia,
Non itaque nece(farium eft , in obligationis na-
tura fatuenda . ad jus fuperiovis provocere, |
1%, 1.} Lacet fat¢ar omnem obligattonem effe, |
LN con-

l




p =

1=

1=
).

l.

fod

L-

0

e ey

}
I
i

D¢ Irreligionariis, 83

connexioneny tofivorum cgrm altioney' in<
de tamen non fequitur omnem motivorum
cum actione nexum gignere ‘veri nominis
obligationem : Nam preter id, quod etiamint
conglio Jungantur motiva cum a&ioneabs-
que ulla veri nominis obli atione certum
eft cum omni atione five %aona five mala,
Jungi motiva; nihil‘enim fine motivis adpe-
timus vel averfamuf ' Si €tgo omnis nexus
motivorum cum aftione obligationem effices
ret, obliguremur‘ad.quasvis actiones, quod
maxime abfurdum! 2.) Magna'eft differen~
tia inter 'obligationem, qu 2 jure fupeérioris
proficiftitur,” & eam, guam naturalem ad-
pellat Wolfius:' Nam ‘illa cum imperio ita
¢on jungit motiva cum actione, utipfa idea
Imperii {it principale motivum , quod effi~
¢ty ut homo, qui’ hujus imperii & juris ,
Obljgation,is ue inde pendentis, fibi eft cone
fcius, " rofirvelit “non poffit non fentire fuo
arbitrio non amplius reli€tam effe actionum
foarum determinationem, Obligatio aus
tem, cujus ratio fufficiens in ipfahominis
rerumque eflentia & natura, ab idea fupee
Toris prorfus abftrahendo; ponitur, cum
IMperio ‘motiva cum'actione non conjungit,
saretque principali totivo s quod primarie
s veri -nominis -obligationem requiritur,
actenus ergo arbitrio hominum relinquit
ctionum determinationem ; quatenus pe-=
ovl Fa N ones




— S e Tl

v Gaps Ay

nes ipfos eft, an. diftinétas intelleCtus, an
vero confufas. fenfuum, & imaginationis ,
boni & mali fequi velint ideas. - Neque di-
¢l poteft diftinétas boni & mali reprafenta-
tiones appetitum & avérfationem 1ta & tam
confeftim  determinare,: ut nulla. inter fa-
¢tas in mente reprafentationes & adplicas,
tionem activitatis ad atum, temporis quae=
dam intercurrat.mora, qua.poflit pro lubitu,
illas vel adprobare vel refpuere, vel ali-
as , ex confufa cognitione ortas,.in illoram. -
fubflituere locum  &ad has,; jam fortiores,
fe-componere. " ltaque merito.queri debet,
quid faciat ut homo non proprie, vivat ar-

‘bitratu ? duid, ut homo diftinétis, . non

autemocontufis, fleCtatur reprafentationi-
bus 2 Utrumque fibi reli¢tus & imperio {u-
perioris non neceflitatus & facic, & facere
poteft, Fieri ergo _negult, ut, veri nominis
obligatio , .abﬁrah.cn 0.a jure fuperioris,

onatur.in connexione motivorum cum a-
ctione, ex eflentia & natura . rerum unice

derivandorum,. e
« §. 89

Epicurei/mus eftiopinio , qua affirmatur
plenaria actionum indifferentia, ut, ille in
e nec.honeftz, nec turpes fint, & ideo
negatyr obligatio Divina, ad, cerfas atio-
nes. committendas, ‘alias vero . omittendas:
Qui hang fovent opinionem Epigurei. diz
cuntur. o A : No=



De Freligionariis, g9
Wonici accepit hic error ab Epictro; Philofopho Graza
"¢0, cui hae perverfa opinio fribui folet, | Sed Epi~
eurm defendit Gaffendus. Nobis in prefenti per-
inde ‘eft, an Epictirus hiic 'errori” fuerit addictus
vel minus , fufficit eum communi confenfir adpella=
« ri-Epicurxifinum, : Neque credere licet “hune erro~
rem.d Philofophis effe fictum, omni enim zvo exs
_ fitifle homines, “qui nihil ipfa natiira , fila effe bo=
num ‘& makum’, * juftum’ & injuftuin s qua vero ita
OSvocantur, Chumais legibus & fid6itis unice talia
cffe finxére, oftendit, Cxdwarthusin Trach. de ==
terna & immutabili rei moralis natura Cap, I. In=
“' ter recentiores ‘partim’ ab® his 'diffentit - Hobbefius
“ftataens nullds effe’ leges , ‘1ifi ‘conditas, leges natu=
“rales) antequan revelatio eis”‘acceflit, ‘vim legis
“non’ habuiffe )’ rienfuram juris_effe ‘utilitatem |’ in
594kata naturali-conflitutis, ‘omnem actionem effe a~
diaphoram, ‘wid; Leviathanis Cap. 29, & Elem, de
civ, Cap, 12. §, 1.

§." go.

~ Sequitur hinc 1.) Epicareos exiftimare, kbo-
Ming licerc alliones [uas detérminaye ex proprio
‘arbitrio, nifi quaténus'loge civils probibeantur.
Nam-aétiontm turpitudinem & honeftatem
Lege Nat.' determinatam negant, & ideo,
quoad naturalem hominis ftatum plenariam
‘affirmant a&tionum indifferentiam , tollunt-
que omnem obligationem Divinam (§. 89.).
;I{HC, itaque aliud non f{equitur, quam hq-
mini pro arbitrio reli¢tum effe fuas determi-
nare ‘actiones, nifi quatenus lege civili pro-
hibeantur, 7 aph e '

PR3 Sue




AT e R g TN

35 Cap; I

Suprema itaque Epicurzorum eft lex : Qued labet Jiv
cet,  Legem ergo civilem ¢ jugum, ” fuz libidini
Impofituin , confiderant, quod excutere volunt, &
excutiunt data occafione, qua fe lege non impe«
diri fentiunt,

IL) Epicureos effe Irreligionarios. Nam
tollunt obligationem Divinam (§. 89.), qua
1ola legi Naturali {ua conftat integritas ( per

ante demonftr.). .- Ad Irreligionaries ergo
rete referuntur (§. §4.); 7

Licet ob metum peenz sivilis poffint externe Des cule
tui interefle, quia tamen animo. excutere conantur
omnem obligationem ad Deum interno nrotu colen-
dum, cultum externum, quem, Deo. preftare cos
guntur,, non efle. genumum; nec.talem, qualem
religio requirit, quivis facile irtelligit, ol

§. ot,

Perluftravimus - ha&eénus Irreligionarios
rum, quirdirecti vocantur, peffima dogma-
ta ; paucis eorum recenfeamus commenta,
quos Indirectos adpellayi Irreligionarios,
qui eis addicti funt opinionibus, ex quibus
fequitur religionis everfio (6, 81.).  Infert
religio eam 1riter Deum & homines telatis-
nem, qua hi ad Illum cerfo modo colen-
dum ogligantur. Eorum ergo, qui Indi-
retl vocantur Irreligionarii,. zres conflituo
¢laffes, Primam eorum facio, qui. DEUM
quidem non negant, nec totam Fjus pro-
videntiam inficiantur, ea tamen de attribu-

SR s T




De Irreligionariis. 87

tis Divinis & Ejus operibus fovent dogma-
ta, ex quibus vera vel tollitur vel enervatur
religio. Secundam eorum  ftatuo, qui de
homine , qua religionis eft capax, peflime
{entiunt. ~Zertiam eorum dico, qui circa
ipfam religionis naturam turpiter errant.

§. 92,

Ad primam claffem fpetant «.) Qui vel
omnipotentiam, vel omnifcientiam, vel juflitiam
Dej vindicativam, vel providentiam [pecialem
negant- qut in dubium vecant. Laudatorum
enim Dei attributorum in cultu Divino le-

itime determinando, nec non in legis &
obligationis fundamento, rette ftabilien-
do, maximam habere efficaciam, in fectio-
ne Thetica abunde demonftravimus, Pro-
videntia fpecialis eft,. qua Deus curam gerit
{ingulorum hominum 1 §. 26. P.2.). Qui
itaque hanc negant, ad religionis everfio=
nem planam & apertam parant viam (conf.
§. 33. P. 2.). Facile'ergo intelligimus eos,
qui memorata Dei. attributa, & providens
tiam {pecialem vel negant, vel in.dubium
vocant,  religionem non relinquere falvam,
& confequenter ad Irreligionarios indi-
retos rette referrl, :
Spectant huc 1.) Sociniani , qui variis commentis fau=

data Dei adgrediuntur, attributa, 2.) Chubbius , qui

itn Operepofthumo, Vol, 1. p. 125, negat Deum
“ L Fr4 gere=




C‘ép. - 2

gerere curam hominum'," fed 'omnia anima & core
poris. bona, nec non'binani vel adverfim fortie
nam ., opmesque inclinationes & actus 4 ex concurfu
cauflarum paturalinm in torum. & tantum depende=
re. 3. . Bolingbrokas,, Chubbio adfenfum prhet
prout in Prefatione ad Partemn . oftendimus, Pre-
terea, etli exiftentiam, omnipotentiam & fipies-
tiam Dei concedat BO!iugbmkns, negat tamen, &,
quod audacius eft, nt hutnana figmenta, rejicit o-
mnia attvibuta Dei motalia, 'bonitatem {citiceb 2 ju-
s Veragitatem.,

ftitiam, - Lm&itatem , mifericordiym

&c. vid  Lelandi Epift. de Scriptis” Deifticis, T'. o,

P. 104 1eqq, "Tmmo obligationem ad religionem

NEC now nofirarum aétionum cum perfectionibus

Divinis conformationens . ut abfurdam garrit, vid,

ibid 6g. & feqq. Nemo 1Zitur non intelligit hune

adverfarium proxime accedere ad Iereligionarios di-

veétos, 4.5 Humins., qui, poftquam rejecit argu=

mentum ab effectu ad cauflim fupremam, magnaque

Impudentia negavit, & confideratione nature ad ine

telligentiam fupremam colligi'poffe, Vid, Leland. 1. c,

P: 6. feqq. o8, feqq 32i feqq.  Omni conamine

juftitiam Dei remunerativam & vindicativany adgre~

{ ditur. p,.34. & feqq, & ideo ad Irreligionarias. in~
dire€tos primz claffis jure refertur, &,

B.) Quai non creationem s fed emanationen
omnium revum ex.elfentin Diving Singunt. Nam
ex hoc commento feqm.rur, animas huma-
nas efle’ Divinitatis ‘partieulas (§.184. 1. 2.
P, 1.). Itaque non modo cultus Divinus,
mnimum partialls , anima humana efet
tribuendus, fed etiam abfurdym foret, ut
fiomo Deum coleret, quia repugnaret Di-

vini-




De Irvelipionariis. 89

- vinitatern  unath religiofo ciltu profequi
debere alteram, . Muluplici ergo noming in
religionem graviter. impingit Emanatiano-
rum dogma , quod Patte Pranot, 1, fuffi-
cienter contutavimus, :

¥.) Qui affirmant Deum agere omuia; cvea-
fuvam mikil. Nam eft religio certus modus
. Deum colendi (§:75.). Clltas vers condi-
| ftit in praeftatione attuum, quibus oftendi«
. mus nos Divini nominis gloriam intendere
(§; 41.). . Quieérgo affirmat Deum agere
omnia, creaturam nihil, "is fimul ftatuet,
creaturam nihil agere pofle in Dei glortam o
{ed folum Depim effe cauffam horum a&tu-
um, adeogue, quoad homines nultam dari
religionem, 1Hamque totam ‘non effe nifi
opus ipfius'Det, quo a€tus’ produceret in
. Ui gloriam tendentes.’ "Hi itaque religio-
|- hem & motum curam omnem reddere co-
| nantar evanidam,

| Hane quorundam, paganorum opinionem recoxit, pra
ceteris, Sebaft, Francus, in Paradoxis feribens s

Was einer thun willy -das. thut, und will Gott

i shm, " Gott mufs fich, in_uns [elbft bitten
Jdrchten', anbeiten,” Die creatur thuts niche,
fondern wird gethan ) wie Gott'durch ein jedes
thut , alfo that e5. ~ Der wagel fings und fleugs
micht, fondern er wird gefungen. Gott ift es,
der in ihm fings. vid, Lofceri Prenot. Theol, p,
100, Huc etiam fpectat fecra” Al~Jilhnmmporum

. .apud Turcas, defendens bomminem non poffe rem
¢ F 5 ali=




T e S S T T

90 Cap. I.

alignam facere, neque attribui ipfi debere, quod
potentia praditus fit | [ed illuns coaltun produ-
cere opera [ua, cum now fit ipfi petentia, nec
voluntas , sec clellio, creare autem Deum in
spfo altiones. Vid Briiéheri Hift, Phil, Crit. I
ILL p. 145, Neque ab hac opinione defletunt
Occationalifte, qui, cum duce/fuo pracipuo Male~
brawchio , adimumt creaturis omnem cauffalitatem s
€as, non. nifi oceafionales confiderantes: Deum vero
. unpicam. jn ereaturis agendi eauffam fomniant,

. 0) Qus credunt ios nullas babere Dei €9 ve-
rum Divisarum vexas notiones , non poffe ho-
minem fcive quid welit Deus, guoad Deum non
dari peccaruni; Deoum bominun a&tibusnon de-
lectari nec offendi |, €7 que [unt 1d genus alia
portenta. Bt enim religio certus modus De-
um - calendi (§. 75.), & cultus Dei continet
actiones, quarum motiva funt perfectiones
Divinz (§, 41.); {i ergo_nullas haberemus
veras Del & rerum Divinarum notiones ,
neque ulla darentur ad verum: Dei cultum
motiva. Ceffaret itaque omnis religio vera,
omnisque ‘ad illam obligatio: Conf, §. 8o,

Eft'religio voluntati Divinz coriformanda
(S, 79.), fi ergo homo ftire non poffet,
quid. velit Dens, neque noffet, an aliqua
religione , & qua Deus effet colendus. - Ita-
que religio, vel minimum, omnis de ea
certitudo tolleretur. o

Fin-




e

)d
/e
P
3
'
g

o

'y
Q

LA i Lt o nn R R B S S

De Ivtlg'gionarii!. 91

- -—

.. Fingamus quoad Deym nullum dari pec-
Catum,, neque ergo effet peccatum abftine-
re.ab omni Dei eultu & religione; atque
{ig prona eflet ad omnis religionis everfios
nem yia, . Neque aliud fequitur, fi Deus
hominum.atibus non delectaretur, nec
offenderetur, nam tunc actus hominum,
quoad Deum,, neque effent boni, nec mali,

ooy C1006.,98.

O fecundam ésvam elaffem, quos Irreligio~
farios Indireétosivacavi (§.°01.))y referun~
var emnes diqui quidem non ‘religionem iplam
tollexe dolunt , negamt-samen anime fviplcita-
vém {9 libertutérs, Nam fi arfifva effet ma-
terialis, nulla darétur lex, nifi pure mecha-
nica " nec ulla obligatio; quia’eft neceflitas
maralis(§.9.), fed mera regnaret neceflitas
phyfica. - Per hanc igitur hypothefin tolli-
tur ‘obligatio Legis- Nat. cum qua conne-
Xa' eft-obligatio- ad® religionem ( §. 82.).
Tollit-itaque di€ta” hypothefis ipfam res
ligionem, ' &

;::Si;anima effet mortalis & intra limites Iu-
Jus feouli terminaretur ejus vita, metus pee-.
harum poft hanc vitam, quem Revelata re-
l-!g;l.O tantopere;urget exﬂn;ngretpr, & fe=
licitatis {pes poft fata . religionis quippe
P,aﬂadium, interverteretur,- Kt qua qua{:_-
» "“*‘\E v 0




e B 49 [

Capi Lt -

{o foret'religio; pofita amimarum’ mottalita.
te? Creavit Deus hominem ob glori&! fiie
manifeftationem ( §. 1125 P 1.), ad’qhant,
fuper omnid;' promovendam perfecte obh-
gatur homo (. 'y'3.). " ‘Implicat -autem, S3-
pientifinrgm ‘Numen'y glotiz fuz” manife-
ftanda, ‘quam  perpetuo’ &' conftanter in-
téndit s deftinaffe eum, Guiintra breve-tém«
pus periret _ncc_perg;ctuo exifteret, 1is in-
ftruttus donis, intelligendi feil. & volen-
di ;- quibus-gloria Dei {uper. omnia, promo-
veatur, »Animargm ergo perpetuam vitam
pofcit glorie Divine maniteltatio, -que eft
fundamentum . cultus. Divini, (§. 41.), &
1deo rehigionis-(S: 75«  Igitur, ob arétis<
fimum ;hune inter immortalitatem mentis
& religlonem nexum,, liquet ex negata dm-<
mortalitate qmentis fluere negationem . res
Ligionis. i b oo
-idem peflima notz confetarinmy infert
libertatis anima negatios, Eft.anima libers
tas potentia aékiva-adi upom ex pluribus
{ur refpectu poflibilibus, diftinéte, repra=
{entatis, fponte fe determinandi (§. 617.
Pfych: Emp.), ' Conficitur hing, indiffeten-
tlam exereitil, qua potelt ‘anima’ noftra ‘a-
gere & non agere, agere’hoc & alindy efle
neceffarium hbertatis crequifitum’ (§." 654,
Pfych. Emp.). - Sublata itaque Tibertate tol-
litur: heder 1ndifferentia ; “tina “cum ejus dis
ftin<




A XS

1+

> a
-

|

ro
et
1~

l .,
e

I+

i‘

v 4

De frreligionariis. 93

ftinéta cognitione.: Confequenter wvel -abs
foluta vel Phyfica naturx fuz neceflitate ita
ad unicum agendurn refifingeretur aita ,
ut plane exularet omnis neceflitas moralis
in agendo , qua neceflitati abfvlute & Phy-
fice oppofita, relationem habet ad reétitu-
dinem ationum, quz non reéte, & ideo
aliter & aliter, inftitute efle poflunt. Itaque
qvum obligatio fit neceflitas moralis (§. 9.),
evidens eft per negationem. libertatis tolli
obligationem ad religionem  (§, 80.). "Pati
rationé, ex negata libertate fequi vidimus),
negationem diftinéte cognitionis agendo=
rum’;’ Nullas itaque, fub hac ‘hypothefi}

Haberet mens diftinctas ideas perfectionum

Divinarum, f{uarumque ationum ad illas
conformandarum, . Cultum vero Divinum
diftinctas ejusmodi poftulare ideas ex foto
capite 2. {ectionis Thetica intelligitur. Igis
tur quantum etiamthine in religionem pro=
fluat damni facile patet. '

Mihi ton” eft ignotum,' quod in fequentibus coms
monftrabitur, dari direétos Irreligionarios, qu
" ex negatione {impliitatis & immagrtalitatis anime® o~
muem religionem evertere laborant; hoe autem lo~
. €0 illas notave volui, -~qui .eo non'progrediuntur
impietatis; necideo animum . habent rcl;gxoncrp
negandi; quia tamen talia tradunt dogmata, €x qui~
bus religionis everfio fequitur , & qu® cum direétix
Irrc’liﬁjﬁn’nriis’ HRabent' communia, ad indirectos fuma
mio’jure xeferumtin, - Pracipue huc fpeciat Boling~
ro=




Cap:~ 1.

brokus ante citatus, qui inter alia commental ad
religionis everfionem tendentia ».€tiam regat animg-

rum immortalitatemn, camque noftr® cognitioni ini~
micam clamitat,

§e 94
Succedit ertia irreligionariorum indire-
&torum claflis, circa ipfam religionis natu=
ram turpiter errans. ©+ Huc referuntur,

L) Qui religionem vem mediam, que kons
wel mala effe poffit, fomniant, Nam fi hoo
verum effet, gvum adid, quod neque bos
hum, neque malum, fed indifferens eft,
nulla dari queat obliggltio, inde {fequeretur.,
ad religionem non obligari homines,

IL.) Quz culsm Dei EXIernum y tanquam iy.
utilem 5 non preceptum reficiunt, - Nam ad
cultum externum, tanquam partem- cultus
Divini, ideo obligamur-, ‘quia alios per-
ducere ‘debemus ad DEUM celebrandum
& maximi faciendum, & quia, fine cultu
externo, non conftaret interna fua integri-
tas (S. 74.). Qui ergo cultum Dej exter-
num, ut inutilem & non praceptum rejici-
unt , religionem parte neceflaria mutilam
reddunt, aliosnon modo non excitant ad
Deum religiofe colendum, fed etiam exem-
plum & occafionem, -eis religionem con-
iemnendi prabent, Immo ipfi fignificant

fuum animum, ad Deum interne. colendum

non




De Irrelxgz,anar(z:. 95

4 | non efle finceram , & religioni , uti‘de-
- bet, addiétum, ' Multis ergo modis ad res
i- | ligionis everfionem tendunt, & ideo jure

inter indire€tos irreligionarios numerantur

(S, ‘81,5, B It
. ML), Oui in folo cultu Dei externo acquie=
4 feunt omuemque [alutis [pem in eo collocant',
: de interno, [eun, animo & vitiorum fordibus péy
Veram penitentiam purgando, parum folliciti,

¢ ;_]Ilgorum religio adpellari folet Juperficiaria.
“ | Hiin altertim incidunt extremum, vera re-
4 ligioni inimicum. Ex demonfiratione, qua
J cultus externi probavimus netefTitatem (%
d 74.), abunde patet, cultum externum ab

mterno non effe feparandum ; fed illum effe
: debere hujus confetarium, Abfonum enim
l eft colere Deum fine jufta mentis intentione

(8 41.).  Itaque in religione {uperficiaria
abeft neceffaria & fundamentalis religionis
: Pars, fine qua omnis evaneicit religo,

< IV.). Qui in religione bac [uperficiaria eo
Progrediantur , ut in ritibus quibusdam €3, ce-
Yemoniis , fine mandato Divino (5 absque omni
reali fundamento inflitutis, (3 tantum ex in-
&enio bumano excagitatis,, fi non omnem veligio
nem,pracipuam tamen ejus partem confiftere cre-
dunt, Horum religio vocatur Apoftolo Coll.
2123 89en0S pyoxein, cujus fenfum recte ex-

& primit Svecus interpres : felftagen ﬂﬂdf]jig'
2 et.

S [

i




T o A S

96

Cap, I.

-

het... Nam cultum voluntarium & fponta-
peum;:qui humanis praceptis & inftitutis
annititur, Apoftolum hoc loco reprehende-
re & damnare patet tum ex ipfo contextu,
tum pracipue ex verfu 22, Tendere hanc
eSeAoSopousiav ad vera religionis everfig-
nem, tum inde elucet, quod illa fub fuperfi-
ciaria religione contineatur, & ulterior ejus
fit gradus, tum etiam ex eo furndamento,
quod actionibus & inftitutis humanis divi-
nam vim & efficaclam expiandi péccata ad-
feribat, eoque ad fuperftitionem referatuy

(§- 102, P. 2,), vera religioni maxime ini-

micam.,

Hoc vitio, ut veteres! taceam Heereticos , maxime Ja-
borant Pontificii ,  qui fuis proceflionibus folemni-
bus; aqua luftrali; horis canonicis; unétione ex~
trema; veltimentorum, quorum in facris ufus eft,
generibus variis; peregrinationibuis ; cruciatibus eor=
poriss precum, plerumque non ‘intelle@arum, &
#u fummis labiis natarum , battalogiis; rofariis ,.ad
quorurn du€um, etiam dum amoribus operantur,
dum mentiuntur., aliosque traducunt , a]iquid de«
murmuranty & aliis ejusmodi, numero fere infini
tis , in quibus magnum myﬂcrimn, & pracipuam
cultus Divini partem collocant, Cum Pontificiis ,
naximati, partemn, in his punéis cenfentiunt Mu-=

* feovitx, potiflimant cultus Divini portionem in re=
eitandis & Frequentandis miffis, procefionibus i~

tuendis ;& aliis ejusmodicritibus, ‘humano ingenio |

excogitatis, pouentes, vid, Bergii Trach, de Religione

Mukovitarum eap, XL, & feqq,

a _CAP-_

!




(-
tis
(=g
¢
O-

f1-
Li§

i-

-
AL

In quo Confutantur Irrel,

CAP. 1L
IN QUO
CONFUTANTUR IRRELIGIONARIL
DIRECTIL

S. 95

uamvis omnia ea, quibus Divinz ma-

Jeftatis exiftentiam, & providam re=

« tum creatarum curam hoftiliter ad-
gredi non verentur impiiflimi homines, e-
tiani-tendant ad religionis everfionem, quia
tamen illorum confutationem  in Partibus
Pranot. 1. & 2. propofuimus, hoc loco ea
tantum repellere’ & frangere conabimur te=
la, que in ipfam religionem ejaculant im=
pi hoftes.

§. ¢6.

Horum fere omnium fuprema eft vox :
\eligionens mon effe wifi inventum bominum ¢al-
lidorune,, ut poff conflitutas civitates (ubditi in
majori € certiori obfequio ¢rga [uos imperan=
s (5 principes contimeantur. Maxima huic
Impietati {peciem veri conciliaturi, ita ra-
Yocinantur, s nature ex effensia {3 natura
Rominis ac rerum determinatur | fed ad effentiant
natmram hominis ; tefle experientiay pertinet

nox modo fana ratioy fed f5 quam maxime cyu-
Piditates 33 potentia, quibus rationis exercitium
% snfantili &5 puerili etate pleney &5 per reli-
Juam etatem plerumgue [ubefle experimar, ltague
Jus Nat, uniys cujusque hominis non [ana ratios
Pars III, G ne s




T e e g R s na

Cap. II.

ne , fed cupiditate (S potentia determinatuy, Con-
Sequenter in [latu naturali peccatum concipere non
licet, mec Denm, tanquam judicem , homines
propter peccata punientem g fed omnia [ecundum
leges communes ferri, mec ullum locum juftizie
&5 charitati effe, ideogue neé religions,  Huic
sgitur nulla relinquitur flatio , nullum fundamen-
tum , nifi unusquisque juri [no Naturali éedat,
&S in focietatem ¢ivilem cum alits cocat. w0 mnis
ergo religio alinnde dependere nequit, quiam ex
Jolo eorum decrveto, guibus jus in civitate ime
perandi et trauflatum. - Atque fic paret religio-
nem non ‘effey nifi intentum Principum &g Po-
liticornm § yui promittendo id , quod Uulgus ma-
xime amat 5 & minitando id , quod maxime ti-
met , veligionem in firmius [ocietatis ¢ivilis. vin®
culum formavire,

Ho¢ argumento contra omneni religioneri infurgit
Spinoza in Traéh, Theol, Polit, Cap. 19. P. 215, &
{eqq. fingens, religionem vim juris accipere ex
Jolo eorum decreto, qui jus imperandi' habent
& horret animius, Deum nullum fingulare re-
gnum in homines habere, nifi per eos, qui impe-
rium tewemt, Ut majoremr prodat impictatem |
dicity fe nullam heic excipere religionenm ; fiue
lumine naturali nota, five revelatione nibis
communicata dicatur. ' Atque ideo fimul addit
pag. 217.  Sibi evidentiffimum elfe, religiom'r/t
apud Hebreos vim juris & folo tmperii fure ac-
cepiffe y (5 eo dg’/irm‘i_o nown amplius viguiffe ;
quia Mofes nnllo eqs fnpplicio adficere potuit
qui ante pactum, _'CD’ qui confequenter (ui ad-
bic juris evant, [abbatuwm wiolaverunt Exod.
15¢ 30, Sed poft pacium. Num, 15.; 36, per
quod fabbatuwm vim mangati accepir, punire

pasnit




g |

4§

In quo Confutantur Irrel. 00

potuit fabbati violatores quia ctiam ?zgdm' i
captivitate Babylonica proprio (zmplmf non
utebantur vegimine , [fed politie Babylonioram
e [ubjicere cogebantur , & ideo debuérunt
JHXta monitum - Jeremiwe cap. 2937, Confulite
paci civitatis, ad quam vos captivos duxi, nam. ipfis
us .incolumitate vobis . erit dincolumitas, religio-
nem (5 ftatuta Babyloniorum obfervare, En'!
diabdlicum artificium, "quo ScripturaSacra, in pra=
judicium religionis trahitur, :

In hoc extremz impietatis ardore Spinozaé hon cedit
recentillimus rabula De la Metzrie, qui in Di-
feurfu Prelim. ad opera Phil, p, 5. magis pro’ ime
}:'crio jubere, quam rationibus pughare ftudet, re-
igionem effe inventum Politicum, quam ad imdos
mitum, & ferum populum eompefcendnm, & fu-
um imperium ftabiliendum; in fubfidium vocaves
rint fapientiores , qui digni effent, ut aliis ima
perarent,

St N
Proponunt ho¢ argumento impii crani-
bem , fepius coftam & reco@tam, quam
multi & cro&ifﬁmi virl ita extenuarémt, ut

In fumum tota abierit. Nos quoque Part:

L.§. 150, & feqq: demonftravimus extre-

Mam atheorum in hoc repetendo, argumen-

to ftultitiam. Itaque in refpondendo nunc

erimus pauciores,  I.) Defideramus, ut 1n
memoriam revocehtur ea, que §. 88, de
fundamento legis & obligationis . differuie
mus, & oftendimus in effentia & natura
hominis & rerum, jus & obligationem non

" R funs




o' et Reh

100 Cap. 11,

fundari, fed ex altiori principio effe repe
tendam. , Praterea Angamus cum Spinaza
omne. jus, nat. non aliunde efle deciuccu-
dumy quam ex noftra & rerum naturas eft
atitem hee¢'valde corrupta & cupiditatibus
immerfa, ‘4t impoftor ipfe fatetur. Erpo
inde fequeretur nullam aliam dari legem,
quam ex noftris determingtam cupidrtati=
bus : fed hoc modo , ut idem concedit,
evanefCeret omnis juftitia’ & obligatio na=
turalis: ‘omnia itaque pacta & conventa es=
fent 1rrita & vana, nam per hypothefin nuile
Ia daretur juftitia naturalis, obligans ad il
ki fervanda,’ atque fic ‘nihil plane 1impedi-
ret, quo minus poflet quilibet paci{cens,
data occafione, pro arbitrio refcindere pas=
¢tum cam alits Initum. . Jam vero nemo
nefcit pacto in focietatem civilem conjuns=
gi homines, five illud-ex metu; five aliun-

¢, derivare velis, eft mihi in prefonti
perinde.” Major ergo juftitia & obligatio
ex focietate civili determinari & proficiict
nequit, quam qux ipfi pafto intit, ‘Sed
ex_hypothefi” adverfarii fequitur’, palio,
quo um{'oc‘zan‘xt'm- plures homines, nulldm
competere juftitiam, nullimque obligatio=
nem ( per Demontflr.). * Neque ergd'ey fod
cietate civili determinabitur juftitia & oblis
gatio , ftabilisempe &*Sr:_n;z, & niero ho«
minum arbitrio, quod vafix mutagoHi‘e®

ITRTESNE T | e lTRS PR el N

e M s apue f el A




In quo Confutantur Irvel. 10%

obnoxium, non pendens, -Habet igitur Spi-
nozarconclufionem, ex fuis principlis de-
dutam,; fed fux,conclufioni. contrariam.
Quam igitur impoflibile-eft 5 dit-ex veris
principiis contrari fluant conclufiones, tam
evidenter quilibet intelligit, falfiflima effe,
Quibus utitur epponens, . principias & ideo
vanam & irritam efle totam €jus operam.
L2.) St Religio ex focietatis civilis vincu-
lorpennderet, efletque Politicorum, figmen-
tum, ‘ex hominum arbitrio tota derivaretur
absque - ullo reali. fuii ipfius- fundamento,
nam putant adverfarii eam in fe effe nullam.
Conftans docet omnium temporum Hifto-
ria, nullam unquam repertam efle gentem
niec etlamnum reperiri fine omni religione.
Sed quis credat {ibique perfvadeat omnes
;a'cntcs confentire” potuiffe in eo invenien-
04:quod.omni _caret fundamento ? Idem
eflet, per hypothefin, omnium populo-
rum in hoc punéto arbitrium, & eadem
ejus determinatio, fed, fimul, nihil da-
retur reale determinans. En ! manifeftam
Contradictionem. \ .
8.) Adverfarii noftri licet omnium fint
fupidiflimi, concedunt tamen religionem
effe validiflimum focietatis civilis firmande
& confervandz vinculum, optimumque re-
medium refrenandi homines, ne n omne
nefas ruant), & feipfos perdant, concedunt,
G 3 mn-




Cap. 11,

inquam;, atque fic {e ipfos jugulant :* Nam
quis fana ‘mentis fibi perfvadeat rem tam
bonam, & teti humano generl tam {alu-
tarem, ‘efle figmentum & merum mendas
cium 2 Potius ex conceflis ‘ita argumentas
mur: Quodeunque vere & tealiter facit ad
confervandum totum humanum genus) ‘&
ad -impediendam omnem malitiam » nec
ullus unquam- contrarium eft expertus vel
demonftrdre” potuit, id fi&itium -effe nes
quiti:=~ At'religio cam habet efficaciam , vel
ipfis=eonfitentibus adverfariis, Ergo ‘non
eft fickitia. ’
Quamvis itaque ex his pateat, -abfurdiffimum effe Spi=
' noze ‘commentam, quo fihgit Deum’, millum fins
gulare regnum in homines habere ,: mifi per eos
qui- imperium -teneant ; quia tamen in {uxe impic-
tatis robur non veretur ad Scripturam §, provoca=
re, reftat ut breviter ad hanc refpondeamus inftans
tiam, Inde, quod Mofes ante refponfum, 3 Deo
accaptum , de definita ‘in Sabbati violafores peena’,
fion potuerit €os punire, tantum abeft, ut Sabbae
tum ex jure imperii humani vim mandati acciperet,
ut potius {equatur contrarium * Quicunque  enim
alium punire nequit fine expreflo alterius mandato ,
18 non eft' fui juris, fed alterum, ut fyum fipe=
riorem, agnofcere debet ; ‘At Mofes cum Ifraélitis
in Sabbati viohtorcm, fine expreflo Dei mandato
peenam dcﬁnirc— non potuerunt, Num, 153934
Ergo Mofes & Hraélite agnoverunt Deum , ue fijum
Regem, Neque heic lullum praeceliic padum | quo
Hraglite jus imperii in Mofen transterrent , nam
faepius illis - murmurantibus demonflravit ‘Mofes ,

nomn




e

&

PN Y TN eRre

In quo Cowfutantur Irvel. 103

P

non fe, fed folum Deurn effe corum Regem, nec
ideo fibi, fed Deo tantum, jus imperii in eo§ com-
petere ' ‘Ergo Spinoze affertio , - tota quanta, ef
falfiflinia,  Neque contrarium elicere poteft impo~
flor excitaco Jeremiz loco, quo jubet Deus, ut
quarerent Ifraélite profperitatem civitatis Babylo-
_nice, nam in codem verficulo flatim addit facer
fcriptor, ‘cos debere orare Febovam pro civitate.
'Sed hoc'in fua ciratione omifit Spinoza, eadem arte
utens ac Diabolusy” dumiad Scripturam provocat.
Deps itaque non juflit, ut Ifraglite alia ratione ci~
. vitatis Babylonicz incolumitatem & falutem quaxre-
xent, quam ut fimul veram religionem retinerent,

§. 98.

I1. Obj. Dei amnia decveta eternam veritatem
¢5 meeffitatem involvant, Concipi ergo nequit
Deurs ~ . tanguam Principem & Legislatorem
aliguas leges hominibus ferre, Quapropter reli=
gisnis' [fatuta, five lumine seaturali five Prophe-
Yico revelata dicantur, vim mandati i Deo i
mediate non accipiunt , fed nece[fario ab iis, qui
Jus imperandi &9 decernendi babent. Quod ipfa
etiam experientia comprobatur o nam nulls jufti-
tie Divine veftigia reperisntur , nifi wbi jufts
regnant , alias eundem cafum jufto ac injufto,
paro ac smpuro coutingere videmus, Quum itax
que tam experientia, quam ratione counflet, jus
Divizum a folo decreto [ummarum_poteftatum
pendere , [equitur etiam eas €Jus ‘_f]" interpre-
tes, totamque religionem effe politrcum aligunod

1venLum. ; 2
Etiam hujus objeétionis auétor eft Spmoza, qui 1n

Famofiflimo Traé, Theol, Polit, cap 19.-pag, 217.
218, altero hoc ratiocinio evertere conatur omnem

religionem,
G4 §. 99.




Cap, 17,

S- 99,
Bipartitum eft hoc argumentum,  cujus
prius membrum derivat impofter ex decre-
torum Del @ternitate & neceflitate y alterum
€X experientia irmum facere cupit,” Quod
ad prius, largimur decretorom Dei zternje
tatem & immut:zblhtatcm, {ed eorum i Spi-
noza affertam abfolutam neceflitatem nega-
mus : Continent enim rationem exiftagtiz
omnium rerum (§. 86, P, .. + 8§ Crgo es-
fent abfolute neceflaria, etiam abfSluga ne-
ceflitate exifferet mundus, quod per de-
monttrata (§, 43. P. 1.) eft abfurdum. Pua
tat quidem Spinoza Cap. 6. p. 68. cit Tr,
decreta Dei ideo effe necefliria 3 quid vo-
luntas cum  intelleétu Ejus realiter coingj-
dit, fed hanc inftantiam anteq confutayis
mus (§,"87.P, 2.)," Tantum ergo, abeft |
ut repugnet con_cipere Deum |, tanguam
Principem & Legistatorem , ut potiori ju-
re ftatuamus, Deum non pofie effe Deum ,
nifi {it Princeps & Legislator, attuque 1pfo
aliquas leges hominibus tulerit : 1d enim
ex antea demonfiratis (S. 4. 10, 18.) evia
denter pater, Concidit ergo & diflipatuy
prius impia objectionis membrum.
§. rao,
Deferimur ad pofterius argumenti mems=
fum, quo affirmat opponens impiiflimus,
nul-

o 5 RSNy N 3

o




2

e I .

In quo Confutavitur Irrel, yof
nulla“reperiri“juftitiz Diving veftigia nifi
per Magiﬁratum Politicum y alias eundem
cafum. jufto ac injufto accidere. = Sed tos
tam hanc inftantiam falfillimam effe (§. 58.
& feqq. Pea,) demonflravimus. Praterea
qQvum civitates inter fe vivant in ftatu natue
rali, prout id ‘demonftrant-Moralifta, nec

_ideo magifitatam' copimunem in-his terris

agnofcant », Merito quaritur , unde origi-
fiem trahant extantifima juftitize Divine n-

ter gentes {pecimina ? An iterum ex magl-

ftratu eivili? Sed talem non habent gentes

inter fe, “Forte ergo nullaéjusmodi repe=

riuntur {pecimina? Hoce dutem affimare fiex
quis, nifi {imyl prodas {Upinam in Hiftoricis
1gnorantiam,. Provaco liberius.ad Hiftoriam
V. Titi, in quaSpinozam-effe exercitakum
{eio. Teftatur Hiftoria Sacra internecioni daw
s effe gentes Cananaas, tempore Jofu®, ob
earum gravi{ima peccata, Eft hoc juftitiz
Divine “excellentiffimum fpecimen, quod
per Ifraélitas- perfecit quidem Deuss  inde

‘tamen non fequitur illis, fine mandato Di-

Vino competiviffe * jus  puniendi delicta
gentis Cananxa; Nam uni civitati nullum
eft jus in alteram. Habes ergo heic exem~

“Plum juftitie Divinz, ab imperantium ju-

re non pendens. Eandem conclufionem
dﬁduumus ex alils plurimis, qu& in Sacro
Codice leguntur, exemplis. Nec defunt

G5 mn




FRe—— S

106 v wGap. 11,

in 'profana’ Hiftoria ejusdemi- rei- fpecimis

na luculentiflima, qua brevitatis ergo heig
reticemus,

$. 101, ‘

UL, Obj, Fatentur religionis defenfores inter

illam &5 doflrinam de immaterialitate ¢ immeore ,

2alizate anime humane ardiffimam effe nexum,

stay ut bac [ublatay ommis corruat religio. Sed ;

dodirina de, fimplicitate &5 immortalitate mentis
eft puerilisy €5 nibil nifi inania continet verba’,

Jpama inflar ¢ longingue emifla"in ripas maris

L heologies 5 qvum tamnen ommis experientia; cui |

Soli'y non rationiy mon revelationi, &5 T heologo-

rum Scripture Sacrie explicationi , atpote [ibi 1pfi |

comtradicents , in. boc puride eft ¢redendum , con-

trarium evincar £ in pulverem redigat hoc dog-

ma., non fundatuin mifi in pratenfa utilitate mo-

rali & religionis’y “qualis quidem effe poteriz.,

ddeoque [¢ ipfum deftruens , quum inde relsgionem |
aterum probari poffe credant ejus defenfores. Ea

éft hominune matura., ut facile credant , quod e~ |
rum faveat defideria, Theologi itague é’ noftri

in templis wvansi declamatores faci?e perfvadere

poterunt hominibus, cos praflamtia wincere reli-

qua animalia. - Atgue binc originem traxit doge

ma illud . guo creditur fruftum ligni organifats

efle immortale, . Moram ergo nobis non injiciant

arma puerilia Theologica &' Metaphyfica, wes

non idee ille vage ac triviales de duabus Jubftan-

tiis in fe invicem agentibus {5 reagentibus quas

prejudicium & fuperfiitio in erbe confervant, Re-

ligio ergo won eft wifi politicorum figmentum.

Hujus argumenti, quod non judicio, fed impietate , -

& malitia; vincit ommia, quwe conmtra religionem
funt

5



In quo Confutantur Irrel, io7

—

Aunt prolata, audter eft famofiflimus ifte De /g
Mettrie , qui auno 1748 , fuppreflo nomine edi-

dit tractatum,,’ Gallico fermone feriptum L* hom-

me~Machige. ‘Déinde anne 1752, fubtratto ve-
0, nomen fuum fignificavit, in limine libelli, ¢ui
titulus; - Difzonrs preliminaire.  In his & aliis
feriptis id priecipue;agere voluit, per quod omni¢
fucrterctur religio ,  hominesque gjusdem claflis
cum animantibus brutis conftituerentur, = In priori
illo hujus impoftoris tracatu” confuitando egregiam
collocavit “operam’ Baltaf, Ludovicus Tralles 4
Medicus Uratislavienfis ,  in  Commentatione dé
machina & anima humana ;- prorfus & fe invicem

-diftin®is, Laudanda eft doctiffimi viriindufiria .,

quod & Medicorum ordine confutare voluit jme
piiflimum Medicum de 1a Mettric , "qui. inter alia
tantum habet vefanie, ut ad finem libelli dicat ©
fe non alium centra fe difputatorem effe admiffi-
rum, quam Anatomicum & in Philofophia corpos
ris humani verfatum ., omnibus Theologis & Meta=
phyficis procul .abefle juflis, contra quos ,. prater
fcommata, alia non habet argumentas fiygio enim
ore Theologos; fuperba animalia’, rerribiles crea-
turas , “declamatores fcurriles, qui templa fuo cla=
more impleant, clamat, aliisque ejusmodi dictes
riis & afperis facetiis religionem & Theologos lap~
8a manu onerat, Sepultus non ita pridem. eft de a
Mettrie,, fed reliquit impiiffima feripta, Gallico, fi
ita loqui liceat, jufcule fuperbientia, quibus ho=
dierni feioli, wulgo : Petits maitres, maxime
dele@antur,  Ne itaque tots mnofira rcljgiu hoe
veneno corrumpatur, conabimur , per Dei gratiam,
abfurdiflimam hujus viri impietatem ita denudare |
ut nullus ab hoc impoftore decipiatur, & dudum
decepti in re@am convertantur viam.,

S. 302.




108 N Cap. TF,

§. 102 i

Extremam itague hanc explofuri impieta-
tem , primum obfervamus, non efle no-
vum & ab hoc autore inventum, quo
eontra religionem pugnat, argumentum, fed
fatis antiqyum, & a dotis viris fxpe con-
futatum, ab hoc autem cavillatore, fine
ullo ad folidas aliorum refponfiones refpe-
¢tu, recoftum, nec nifi audacia vere dja-
bolica, & aculeatis verbis auétum. Dextre
ergo imitatus eft aniculas, qua non ratio=
nibus, fed irrifionibus & ignominiofis Ver-
bis {ibi contradicentes adgrediuntur, “Hoc
modo, oftehfurus animam effe mortalem,
blaterat doétrinam de immortalitate mentis
efle puerilem, nec continere nifi vocabula,
mente cafla, efle {pumam: En ! egregiam
feilicet argumentationem, eui opponamus
fimillimam : dogma de religionis everfione
& mortalitate anima non tam eft puerile,
quam , potius beftiale , plenum vocabulis,
nihil fignificantibus, nec continet nifi fpu-
mam in ripas maris atheiftici emiffam.
Ergo omnium abfurdiflimus eft De 1a Met-
trie, qui eodem & longe potiori jure con-
tentus efle debet hac refponfione, ac, pro
Imperio jubeat, nos aquiefcere in ejus ver-
bis. = Pergit Calumniator in proferendo
alio ejusdem dignitatis argumento : Dicit
in hoc punéto non audiendam effe Reve-
latio-

1+ T




=
)=

e Q

L—

i 9 L 5.8

L W,

In quo Confutantur Irrel, 109

lationem, non Theologorum Scripture Sa«
crz explicationem , utpote fibi contradicen~
tem, non rationem, fed {folam experien-
tiam, ' Sciat'autem Theologos non modo
X voce : Spiriras i quaScriptura utitur, de
anima agens’, fed etiam ex apertis ejus te~
fimoniis oftendere anima immortalitatem,
Nam ipfe Salvator fanétiffimus Matth, 10
28. demonftrat animam a némine pofie ocs
cidi; fi vero in organifino corporis. confi-
fteret, ut putat adverfarius, occidi & pe=
rire poffet-anima, quod etiam fepius in fue
Is {criptis affirmat, ~ Videt ergo filam hypo-
thefin Scripture Sacr@ 'aperte’ repugnare,
Immo adverfus opponentem oftendit: Re=
gum {apientiffimus Eccl. 12°:#%. Spiritum
reverti debere ad Deum, ‘Qui dedit eum,
adeoque, poft feparationem™a corrore exis
flere & vivere debere, © Neque huic fen-
tentize officit locus ‘Eccl, 3 ¢ 18-20.. 'Verba
enim Salomonis's - hominibus € befliis idem
R eventus; borum unumquodque it in locum
eundem , unum quodque oft ex pulvere &5 ina
Pulverem vedibit, vatione corporis effe intellis
Benda, resipfa loquitur, namy quoad il«
lud, ex pulvere eft & hominum & beftia=
rum corpus, & in pulverem redigitur us
ttuthque. Sed verfu 20 hominis, pra brus
tis, indicaturus prac{tantiam, dicit : guis
cognofvit vel fatis confiderar [piritnin hominisy
gai




o ST e A s g ‘

110 Cap, II,

qui adfcendit f[urfum, (3. [pivitum befliarum
qué defiendss infra terram. Conf. Carpovil
Theol. Revel. T, 1. §..177,.. Idem ergo
heic affirmat Salomo, quod-in. caps 12:.7
flatuit,  Injurius_itaque . eft opponens in
Sacr. 8eript,, quafi illa.immortalitatem ani-
me claris verbis-non defcriberet; injurius
quoa}ue in_Theologos; .quafi illi in hoc
puncto fibi congtadicerent, - Debuiffet eos
ditare, {i potuiflet; hoc autem omifit, ut
noftra atatis {ciolis magis perfvaderet, ve-
sum effe; quod ponit; En ! elegantem
feilicety boni viti chataétérem, Potros ut
tutius nugari ipfi. liceret, .contendit remo-
vendum effe omue rationis auxilium, &
folam audiendain experientiam: . Hoc vero
praceptum ;| pro arbitrio a fe formatum,
ipfe quafi omnibus folutus legibus 5  non
obfervat, namy: ut {equentia indicabunt,
ex Medicis & Phyficis experientiis , circa
corpus humanum inftitutis, colligere vult
anima mortalitatern. Ratioriem ergo cum
experientiay infelicilinio licet fucceflu
conjungere ftudet;  Alia non ufi {unt me-
thodo genuini Philefophi 4 quas tamen da-
mnat, anima. immaterialitatem oftenfiri
Experientiam.enim, non.tam Externam
ut de la Mettrie , {ed praecipue internam
fundamenti loco poluerant, mdeque, ju-
fta. ratioginiorum ferie intulerunt anima
{im-




il

0

75

L7
]

S
1t

- e

b & EE

FF & v ua e

In quo Confutantur Irvel, 11l

fimplicitatem, Irriforem noftrum ad hae
argumenta nec attendifle ;' nec attendere
voluifle ; inde colligimus, quod alto fu-
percilio, Cartefii, Leibnitiis Wolfii, alio-
rumque Philofophorum -profundas medita-
tiones, ut inutiles rejiciat (vid. L’ homme
Machine p. 8.), cur autem ? non- determi=
nat nifi hoc unum pag. 9. guod videndum fit,
non quod cogitatum. ef} | [ed quod cogilare debe-
mus NB. in requiem vite nofire, Qualem
vero fignificat? Animo confternas, cohor-
refcit totum corpus, dum eam, qua in
pag. 69. legitur, eloqui cogor : Feliciffimus
Joret mundus , fiiorus effer atbeuss tunc enipg
ceffaturam religionem , nulla gevenda fore a mi-
Uizibus terribilibus bella Theologica o naturam,
[8cro veneno infeltam, puriovem evafuram s {3
martales [ecurures inflinélus [pontaneos natura-
les  qui ducant ad virtutem &3 felicizatem,
Hec eft lex-naturalis, hans fequens eft vir boe
s, fine bac veligiofi [peciem affeclans eft hys
Pocrita &9 impoflor g probitas autem nullam re-
Velationem 5 nullam religionem ; quecunque il-
la fit, fupponit, Fn! impietatem longe ma-
Ximam. En! fermonem vere diabolicumy
{ecundum quem ergo, ut fequar argumen=
tum hujus irriforis, ita obturandus & oce
Ceecandus effet animus, ut ad altorum pro-
fundas & (vlidas meditationes de Deo, res
ligione & anima immiortalitate,, rion ataen*

at,




112 \ “aGups L)

dat, ne turbetur requies‘anime, ‘per athes
ifmum obtinenda:  Quis unquam-vidit ; aut
audivit, argurnentationem ‘magis impiam
magis abfurdam’;’ & in. regulas Logicales
magis 1mpingentém ¢ Quam vero mifera
{it atheorum 1maginaria felicitas & quam
ftali fint, etjam in eo, quod denegent
noftris, pro Der exiftentiay & religione,
argumentis attentionem; demonfiravi Parte
Pran. 1. §. 38, feqq.

§. 103. |

Pergimus ad tertiam , quam in religios
nem. evomit maximus impoftor; calumnis
am , qua gatrit, dogma“de immortalitaté
onentis won fundari nifi in pretenfa utilitaty
mivral, €5 religionis s qualis quidem e/ potes
7ity indeque ergo non fine petitione principii ves
ligionem iteram probari. Argumentandi mo=
dum, quo ‘incepit, fine pudore continua¢
hominum audaciffimus de la Mettrie : multa
dicit y nihil probatt Nam etfi largimur, dos
€trinam de jmmortalitate mentis in rel igio=
nis & moerum negotio utilitatem habere non
qualemcunque;, ut opponers blaterat, fed
longe maximam ; mdc tamen non fequi*
tur, ‘illius veritatem in hoc ufu unice fun*
dari, doftosque viros illam ex hoc demons
ftraffe: Nam contrarium evincunt [lufttis
um Virorum Leibnitii atque Wolfii feyiptas
quae

QN PR N T Tug s - SR o B

—~

A3, Bps 7 Sl v b bode Semad AL . N

-




L

¢ v W W e

AR i - W

In guo Confutantur Irrel, 113
L iz
que rejicit opponens. Nos etiam, poft alios
clariflimos viros,- doétrinam de mentis im<
mortalitate inviétis, ut credo rationibus ,
i Plychologia noftra rationali demontfira-
vimus , & ab adverfariorum objetionibus
vindicavimus, Atque in hac re oftendenda
heque nos neque ceteri laudati viri,ulla de-
Monftrationis principia ex confideratione
Morum & religionis, fed ex indole ipfius
Mmentis , - {ufficienter evita, defumfimus.
irave ergé committit irrifor nofter menda-
Cium, dum ponit dogma de immortalitate
mentis non fundari, nifi in pratenfa utili-
tate morali & religionis,

§. ro4.

Ex his fimul intelligitur, mentiri reli-
glonis hoftem, dum dicere non erubefcit,
ogma de immortalitate mentis ex vanis
“heologorum perfvafionibus originem tra-
xiffe. Sciat nullum Theologorum', nul-
lumque Philofophorum, qui animam po-
ram immortalem tuentur , tam craflum &
ftupidum unquam efle, ut crédat frufum
tgui organifati, ipfumgue Corpus oYganicum ess
Je immortale, {ed fingulos claris & perfpi-
Cuis demonftrare argumentis, exiftere In
Nobis fubftantiam fimplicem & fpiritualem,
4 Corpore organico prorf{us dlﬂmétr_{m, cui
Vera competit immortalitas. Clamitat qui-
Pars 1II. H dem




|
114 Cap, 11 f

!
dem impoftor ideas de his duabus fubftana !
tiis effe vagas & triviales, Theologorum
Philofophorumque argumenta , quz 1llas
confirmant, effe puerilia: {ed quem admo=
dum pofterius nullibi probavit, & ne ver-
bo quidem illa argumenta examinavit; ita
nec ad prius inferendum valere, quas al=
legat, rationes, ‘easque in hac controver-
fia non modo efle pueriles, fed potius nul-
las, ordine & per partes eundo commorie
ftrabimus.

§. 1Cy,

Oftenfurus igitur anima humanz mate-
rialitatem & mortalitatem » quam funda=
menti loco, in allata (§. 101.) contra reli-
glonem objectione, urget, Lrimum argu-
mentum petie ex perpetiia mentis & cor-
poris harmonia, hunc in modum :- So/ss
corporis conditiones mutatas, [batim murare ‘
omues affestiones anime , basque fatui pPrefenti
corporis exacliffime vefpondere fludes pProbare
a.) temperamentorium varictate, qguan
ex babitu {3 proportione definita inter Jolida
§F fluida corporis, motugue bumorum diver[o
pervafculofum [yflema, deducit bansque va-
rietatem diver(os , mentisque inclinationibus €9
moribus prorius diffimiles Sfiflere homines cre-
dit.  3.) Monborum querundam pha-
womenzs : Nam Meditis Praficis quotidie [

ob= |k

SNTAE W Nk R S TR e g

poe

G e

s

NN e NN

5N SN




——

in quo Confutantyr Irrel, 11§

—

vbvium dicit , in morbis mownullis animam quafi
eclipfin_pati, & apopleflicis., lerhargcisque
aegris fere exflingvi, aut nullum [ue prefen-
Zie [ignum edere y cum & contra Phiencticis €
Maniacis animas binas ast plures effe, [ufpi-
care poffer is, qui ad ipforum loguacitatem (9
Jerociam, ideasque perverfas €5 delivantes a1-
endit, . Addit deinde vene [eGlione fepius ox
Sultis bominibus yavionales fieri, €5 ideo laus
dat Iippocratem, qui putavit, inter omnia
qgue 1n corpore [unt , mibil magis y quam Sangwvi=
nem ad pradentiam conferve, ) Melan-
cholicorum conditione , quorum anima
phyficis cauffis, abfurdis & ridiculis phantas-
maribus occupatur, é\.) Somno, nam ani-
wa {3 corpus fimul dormiunts quando [angvi
Wis circuitus per cerebrum lend® €5 placidus
vedditur, nullus vero quieti eff locus, ubi ras
pidus per quatncunque canffam {5 fortis per en-
Cephalum wolyitar, - His accedat dnimam ex,
@ffunto pauxill opii infveta voluptate perfin-
4 &5 dulciffima requic vecreari. v} Vene-
il guibnsdam , qua, pervinutando rationa-
lis anime funttiones , Jlupendes edeve folent
effetus. ¢.) Cibo & potu. Loguitur ex-
Perieniia, esx defeftu utriusque natum: lavguos
em & covpore ad Gnimam propagari, PO/{ inges
Srum Vero nutrimentum mentis a{acr:twcm
Yedive s €5 inter g];u]g;, Venas ing?'t’dzente gene-

H a rofo




6 Cap, 11.
70f0 vino , aterrimas curas pelli, &F mordaces
diffugere Jolicirudines. 5.) Diverfitate fe.
xus, Totum emim_ingeniorum €5 inclinatio-
num difcrimen., quod feminas & viris-diffin-
git , dependere aut ex [ubiiliors in illis, {3 fir-
miori 1w bis cerebi & neyvofe fyntaxeos com-
page. 8.) Fultus confenfione cum ani-
mae 1uclinationibus : Putat enim non fal-
li unquam conjicientes ex frowte, in rugas €5
forias contratta o el in amabilem levorem ex.
planata, ex oculorum wvel blanda €5 gratiofa,
vel detorta in obligvum acie, ex oris wel blan-
do vel modeflo [uccinélo, wel turpiter defluente
habitu , latitantem in interioribus penetralibus
affeltum. 1), Effeétn aéris in noftras
nclinationes, quas airem penitus miutare
&G diverfiffimas veddere, multas docere credis
obfervationes ,  meque dliunde reflius quam 4
Pols genialis variante ingenio , ejusque rigidita-
te vel fervore deduci wires 5 facaltates men.-
tis, inclinationesque bomnum o in diverfis ¢lj-
maribus dcgc;itizzm, Mirum quantum inter fe
diffidentes.  Ex bis omnibus fequi arbitratur
animam non effe nifi materialem, €3 ideo moy-
talem , confequenter religions non davi loum,
Pluribus proponit hoc argumentum De Ja Mettrie in
cit, T'r. I.” homme Machine a Pag. 9. ad a1. Nemo

autem credat hunc Irreligionarium effe primum ‘hu- .

jus dubioli auftorem, nam fitis eft antigvum, &
ab Epicuro, 1 aértio, nlmqnc prol)oﬁtum’ & a
pluri.




In quo Confutantur Irrel. 117

plurimis fufficienter folutum, - Quia vero hic ddver-

farius magno illud perpolivit adparatu, ut incautio-

ribus imponere queat, dabimus ejus folutionem,
fed brevens,
§. 106. k-

Singula , quz magno labore cumulat,
momenta nihil probant aliud, quam dari1
Inter animam & corpus elegantiflimum
commercium, 1ta, ut anim perceptiones
& fenfationes, indeque pendentes inclina-
tiones, ex variis mutationibus, in corpore
fatis, dependeant, quod nemo negavit.
Hihc autem {i materialitas anima legitime
flueret, vera poneretur hac propofitio ma-
jor: Quecunque ita 4 fe muruo dependent
ut unius condstionibus mutstis | flatim muten-
tur alterius affectiones , (& he [atus illius pre-
[enti exaétiffime ve[pondeant , eorum wnum eff
ejusdem cum altevo indolis, [en, eorum unum
cum altero coincidit, Hinc toto {uo apparatu
fubfumere quidem intendit atheust A7 ¢@
eff inter animam € corpus relatio; indeque
concludere: Ergo anima (5 corpus non diffe-
runt [ew, anima cft materialis. Sed ut pa-
teat, quam falfa fit major illa _propoﬁtlog
fub eadem retenta formemus Inftantiam. -
At eam effe experimuy inter nofirum corpus &
aérem , qui nos ambit, relationem: Nam pro
aéris majori vel minori puritate, gravitate,

humiditate, ficcitate &c. vel magis vel mi-

2 nus




118 Cap, 11,

nus bene valere noftrunm torpus, vel @«
grum vel fanum efle, {excente docent ob-
{ervationes. Ergo noftyum corpus &5 aer non
differunt, few | nofirum corpus eft acreum, Sj
vel parum attendis, fatearis necefle eft 2
crroneam effe hanc conclufionem, eoque
{imul largiaris ineptilimam efe majorem
llam propofitionem, totamque tuam argus
mentationem non valere ad inferendam a-
nima materialitatem. Neque credas propo-
fitionem iftam, qua eft fundamentum to-
tlus tul ratiocinii ulle argumento “probari
poffe: Nam ob elegantiflimam rerum har-
moniam, i nemine, qui Syftema mundas
num jufto ponderat examine, negandam,
haud pauca reperiuntur res, tali coéxiften=
tes relatione,; ut mutationes in una obviz
refpondeant mutationibus in altera, vel ut
una in {e contineat rationem fufficientem
mutatiqnum quarumcunque, in altera con=
tngentium: fic, ut alia plurima in reeno
hatura taceam exempla, = innumera funt
in noftra tellure mutationes, qug folis a-
¢tivitati fuam debent originem: Quis enim
nefcit fole fublato, _nos lumine & direéto ,
& ex corpore lunari reflexo, carituros elle,
aquam 1in glaclale corpus abituram ; eva-
porationem, aut omnem, aut maximam
partem ceffaturam, pluvia & imbribus ter-
Tam amplius non irrigatum iri, plantarum

pro-




b w -

Eo S NV I

In quo Confutintar Irvel. 119

o e ————— A — ettt

progerminationes abituras efle, nec anima-
lia & homines vitam amplius retenturos,
cetera, Sed quam inepte hinc colligeretur
tellurem & terreftria corpora non- differre 2
{olari materia, tam vana quoque eft Domini
De la Mettrie opera, qua ex harmonia mu-
tationum mentis cum modificationibus cor- *
aris colligere cupit ad illius materialitatem.
Regerit: prave conditiones anime corriguntir
Vene [eflione £ aliis remediis, ad corpus adpli-
catis, Ergo non poteft non anima effe materia-
lis. we. Simili inftantia utar, qua eft foror
tui difcurfus, fed fratricida : Operationes,
quibus artifex meliora veddit €3 prefiantiora
borologia, corriguntur , corretlis infirumentis,
wel aliis melioribus in locum bebetiorum [ubfli-
tutis. Etgo artifex ab inflrumentis non differ?.
Ergo, preter inflrumenta, alia non datur cays-
fa, producens borologia, Quidquid mihi re-

: il:lpondes tibi refponfum efto, Aunima,quam-
i

diu hanc vivit vitam, corpore {uo, tanquam
inftrumento , utitur in varlis inftituendis
operationibus, que itaque, dum morbd la-
borat corpus, & fuis ceffat fanctionibus, e=
tiam in fuis languefcit operationibus, neque
fuo reftituitur vigori, nifi corpore in ordi=
fiem redacto. :
[ deyi ,
Pergit religionis irrifor ad [ecandum pro

materialitate anima argumentum , quod
H 4 ex




——— T : i
€X comparatione cerebri humani & anima-
lium petit, contendens 3 pag. 21, ad 25,
ex obfervationibys conftare , animalia, guo Plus
Junt feracia ;. ¢o minus habere cerebram | &5 og
proportione gy Junt dociliora, eq cerebrum ha-
bere majus. Niuz vero Volumen [olum cerebri [uf~
Sficere dscilitatii, [ed fimyl Jolida ejus & fuida
Jana effe debere, €5 jufto intor Je ut polleant cqui-
librio requiri, Kx l'_!}' &S aliis c_/zx,rn;'m/i_//m'ru ar=
bitratur , cerebrum Grusque flracturam matersalis-
mo favere,
§. 108,

Sed nihil hac opera contra veritatem,
proficit impoftor :  Nam quz qufo argy-
mentandi ratio ; Animalia quo funt doci-
liora eo majus habent cerebrum, homini
eft maximuin, Ergo anima eft materis ce=-
rebrina. Quis heic medjus terminus? iyl
lus plane, ~Sed /ut videant {cioli, qQuam
vana hxc fit argumentatio, ei adferamus fj-
milem : £orologia ofcillataria quo funs pre=
Hantiora per eo accuratiora €5 excellentiorg
confecta funt inflrumensa. Lrgo preter bec
mfirumenta, alius noy darur artifex, Ridi-
culum dicis. ‘Non refragabor. = Sed cave
ne exiftimes tuum argumentum, datx in-
ftantiz fimillimum » Majori gaudere digni-
tate. Praterea, qui cum hop auctore ma-
terialismi fundamentum in cerebro eoys-
M€ urget, ut licentiam fibi fumat omnium
Theologorum & Philofophorum Pro anima

{pi-



13« |

3)',
lus

-
Wl
da

£=

-

In quo Confutantur Irrel, 121

fpiritualitate ridendi argumenta; ejus fimul
erit ex ftrultura cerebrina clare & perfpi-
cue explicare functiones & operationes
pratenfx materialis animz. Sed fatetur hic
hofter Anatomicorum obfervationes effe ad-
huc rudes nec fatis {ubtiles, Confitentur
Quoque omnes {aniores Anatomici, {e ftru-
Cturam cerebri complete adhuc detegere
hon potuiffe.  Miferum ergo & egenum
Pro fua hypothefi felegit hic auétor funda-
mentum } ullam habeat rationem aliorum
pro fimplicitate mentis contemnendi argu-
menta,

§. 109,

. Ut commentum fuum de anima machina
Incautioribus & rerum ignaris magis per-
{vadeat, Tertio loco (2 p. 25.ad 22.) ad ob-
fervationes accidit, ex quibus fidiculas for-
mat conclufiones : Nawm inde | quod quedam
animalia cantent, &5 muficum imitentur, quadam
loguele addifcende apta habeantur, colligit non
1mpoffibile effe, ut fimia major,qua homo [ylveftris
Yocatur, €5 proxime ad hominem accedit, lin=
Suam ‘ita addifcat, ut ad difcarfum reciprocum
apta fiat.. Quia fi Ammanus furdos homines lo-
Quelam docere potuit, non vanam fore [pem putat
Yimiam [uam , non cecam , fed videntem @ﬁg&"u
€xXterna percipientem., nec f(urdam ., Jed (”f{ilt’@'--
Yem, traditam praeeprovi | qui ./lmmzmof{mz/u_/zt,
Plus adhuc, quam Ammani Difcipnlos proficere pos-

Jes quia etsam Lockins, ob nimiam credulitatem

H g nun~-




122 Cap, 11,

wunguam [u[peitus, a D:uno Temple fibi perfvaders
paffus cft, exflitife pfistacum, que non ‘tantuns
boquelam didicerit , fed & ad quafita, guem ad-
modum /yomoa refpenderit, £5° verba occafions emer=
genti adaptare Eotucrit. Hine, interfperfis nonnul-
lis obfervationibus, qua ad prafentemn non faciunt
rem, mira metamorphofi contendit, fimiam [ram
transformari in perfecium hominem , membris ¢
mufculis eque inftruclum, ac ms,ad cogitandum (5
Proficiendum ab educatione paratiffimum €5 aptis=
Simum, Atque bunc ipfum tranfitam ab aniima-
4ibus ad hominem , now habendum ¢ffe violewtum
Soraniat , quum omnes homines [ine verbis & lin-
fﬂarum cognstione , fuerint certe [peciei anima-
18, non a fimia, nifi habitu externo, diffincta.
Negue infans fuas fenfationes & meceffitates ali-
Zer exprimat, quam canis, quietis indigus (3 fa-
me preffus. Verboram wero (g liuguarum benefi-
cie tandem leges C5 [cientias natas declarat, ani-
malgue bumanum [enfim fuifle educatum | &
Geometram didicifle demonfirationes [uas ¢ cal-
culos Arithmetices , quem ad modum , fimia difcit
zollere de capite (5 ei appomere pileolum, Per
pRYRm ergo nechanismur natas eﬁ' omnes [cien=
tias , omnemque noftram cognitionem , nec ad
hunc finem obtinemdum nos opus babere anima im-
wateriali, andacler conclydst,

I & Ko

Hoc argumentum, a religionis hofte pro=
latum, etfi non refolutione, fed potius ri-
{u fit dignum, ne tamen fioli ej pluss
quam fatis eft, tribuant, ejus nzvos & ma-
xima deliramenta paucis detegamus,  Ner-
vus




In quo Confutaniur Irvel. 123

e d B

76 wyus argumenti hic eft; §: datur Machina,
i~ | Gu& 1a bominems rationalem trausformaré po-
o T [equitur bominem nibil aliud effe, quan
I- | #acbingm. At verum off prius, quia dantur
| auimantia bruth, que cantanty, (3 lingue ad-
difcende funt apta, quia finiia major poteft ita
nflitui’y wt cum ratione poffit logut. .E;go h=
i~ | Yum quoque eff poflerins, Supponit itaque
| heic animantia bruta effe meras machinas,
{ quam Carthefianorum opinionem alii {oli~
de canfatarunt (vide noftram Pfychologi=
& ‘ am Rationalem); Nofter vero aultor fuum
{ " affertum nullibt probavit, Ergo precario
- | utitur principio, {)cindc oftenf{uras fimiam
- 4* fuam verba cum ratione proferre, & fic In
> | hominem transformari pofle, fupponit fi~
mix competere facultatem ratiocinandi, ad-
, eoque- eflentialia hominis poflidere. Hog
lgitur modo petit id, quod eft 1n princi-
Plo. Itaque non mirum eft, prater meram
& imaginariam, conjeturam, aliud non
efle huic autori fundamentum pro mira
llla metamorphofi fimiz in hominem ratio=
halem: Nam neque hic auétor, utut alias
obfervationes ftudiofe collegerit, neque ali~ |
Us quisquam, ulla tate, actu 1pfo obfer-
Vavit {imiam loquentem: Varias quidem
de fimiarum docilitate habemus obfervatio-
hes, fed eam eousque efle progreflam, ut
articulatam vocem diftinéte proferre potu_lc;
ring




Cap. 1II,

rint, nemo unquam adhuc eft expertus,
licet multe datz fuerint fimiz, quibus ob
diufurnam cum hominibus ; converfatio-
nem, ampliffima fuit occafio, loquelam
addifcendi, fi potentia non -caruiffent,
Hanc vero eis deefle ex Fabricio probat
Experientiff. D. Z7alle in citato libro Py 3¥s
Nam {i fabricam organorum, quibus gau-
dent fimi@ ift® majores, fpeétamus, eas
humant quid 1 fuo larynge habere, fed
ventriculum fic di¢tum glottidis, qui vo-
cis formationi ferviret; equorum & porca=
rum ventriculo ' refpondere Inveniemus.
Praterea linguam & labia, fuas peculiares
literas formantia, longe aliter in fimia vi-
demus effi¢tay quam.in homine. Poffibile
ergo non eft, ut {fimia ita locutionem effi-
cere poflit, ut homo, Confequenter fieri
nequit, ut quis, five fuerit Ammanus, fi-
ve ipfe De la Mettrie, queat fimias docere
loqui. Longe aliud eft” docere furdos ho-
mines loquelam, aliud fimias. 1li poten-
tia loquendi .gaudent, hz deftituuntur :
Homines loqui quotidiana confirmat expe-
rientia; fimias loquentes nullus vidit, nul-
lus audivit. -

Quamvis hoc ita fit,demus tamen fimia-
rum patronum ita mformare pofle fimiam,’
ut difcat proferre quzdam verba, an inde
fequitur can tunc fieri rationalem, & in

ho-




......

In quo Confutantur Irrel, 12§

L1
hominem transformari poffe ? Minime :
Nam ut ex loquela ad rationem colligamus,
requiritur, ut loquens, difcurfum recipro-
cum Inftituere & occafioni emergenti ad-
aptare vocabula valeat. Sed fimiam ad
hanc in loquendo perfetionem: attingere

. Pofle dicit quidem opponens, fed ne ver-

bo quidem probat : Nam de exemplo pfit-
taci, hoc modo loquentis, quod aﬁ aulte-
te Le Chevalier de Temple recenfet Lockius,
multam habemus' dubitandi rationem :
Quzcunque enim de pfittacis loquentibus
reperta funt exempla, oftendunt ad unum
omnia , eas non potuifle occafioni emer-
gentl adaptare vocabula, fed qua blaterant,
objeltis externis non nifi cafu refpondere ,
efle fine fenfu & ordine, abrupta nunquam
concinno ordine in orationem coacta, Ri-
diculum ergo eft commentum, transfor-
Mmans beftiam in heminem rationalem. Nec
minus rifu dignum eft, quod ex precariis
fuis, & re ipfa, nullis principiis, conclu-
dere velit, hominem, fine verbis & cogni-
tione linguarum, fuiffe certz {peciei ani-
Mal, non diftinétum 2 {imia, nifi habitu
externo, Infans clamore ita exprimit {uas
fenfationes & neceflitates, ut ad exercitium
fationis fucceflu temporis perveniat, quod
ruftra i cane exfpectat opponens. Verbo-

. tum & linguarum beneficio natz funt leges

&




126 Cap. 11, -

& {cientiz, ita tamen, ut nemo fanys cre-
dat, leges & {cientias, nihil preter externa
figna, quz vocabulis exXprimuntur, contines
re: Nam fignulla daretur lex, nulla {cientia,
nifi mere vocabularia, omnique reali fundas
mento deflituta, Sed plura de hac re ad
fequens ejusdem auctoris argumentum;

Si rit;

Quartum pro mechanismo hominis & g«
nim& materialitate, {atis prolixum variis<
que paradoxis tepletum 3 Pag. 32, ad 47.
profert idem auctor argumentim cujus
brevem exhibebimus fummam : Credir ex
diftinctione &5 neku figararum Signoruingue Jequi
emnes [cientias nibil effe, unifi largiffimam congeri=
em vocabulorum f_‘)’ﬁgurarum, per [en[um exteoy-
num in cerebro veftipia (:/f()fi?ld?/tilfﬂ.’, quornm
ope objella ﬂ’[/lii/g:mmzt; no‘éixque reprefentemus
vocabulague illa &’ figuras adeo invicem neldi %
cerebro, wut vix imaginemur aliguid fixe fipxd
vel nomine , ipf adhereftente. Hac ratione affir~
wmat o omnes anime functiones poffe reduci ad Jo=
lant imaginationem gue 5 inflitutione adfnta,
arripiat sdeas | (S ita innumerabilia objecla (ua
Jaciat ; (zd/u'!;imq:m artentione catenam comclifo-
num inde formet &8 bat ratione intelleddum pros
ducat: Unde Jequi arbitratur, jud’ici”m’ mentoe
Ylam 5 ratiocinationein non ¢ffe partes abfolutas 4=
mime , [ed certas mm/{/m;f‘:ak‘m/h[ﬂ'avtr‘m medul-
laris o ideoque €5 bhas & 1pfans tmaginationens.
organifmo cerebri perfici 3 confequenter imser
principinm [enticns §5 cogstans in Zami;ze perpe-

ram
o




In quo Confutantur Irrel,

fea | Tram dividiy ipfosque fimplicitatis anime defenfo-
na | Tesfibi contradicere, & abfurde dividere, guod
ja il pro indivifibili ba&e?:t. /h'qm.’ hoc mode clamar
. Jpiritualitatem &5 immaterialitatem anime effe
1133 | Wana vocabula & omui [enfn deftituia,
aad S L
. Refpondemus neminem hoc impoftore
| efle magis vanum: Nam quam eft inaudi-
. tum, tam etiam abfonum, ftatuere omnes
1« | {cientias, nihil effe, nifi congeriem voca-
s< |\ bulorum & figurarum, in cerebro veltigia
7. | efformantium: Praterquam enim quod ex
. hoc commento {equatur, nullas dari ideas,
» | prater {enfuales, quem gravem erforem
wi | lepius confutavi; facile oftenditur hinc
i= | everti omnes {Cientias, etlam eas, quarum
% ’ fenfualia funt objeéta, & quas {olas {cien-

” 1 tiz nomine dignas clamitat hic opponens:
» | Quidquid enim per fenfus externos perci-
d pimus, id fingulare eft & omnimode de-

terminatum,. Si ergo’ fcientiz non eflent
“ 1 nifi congeries vecabulorum & figurarum ,
» | per {enfum externum 1n cerebro veftigia
efformantium, ¢ {cientiarum campo expel-
: lerentur omnes idex univerfales, omnesque
- Idcirco propofitiones univerfales, quas fi-
y he gcncraliLuS ideis darl non poffe intelli-
sunt vel in Logicis tyrones. . His autem
lablatis tollerentur omnia ratiocinia, qua,
Juxta notiffunam veriflimamque Logico-
) rim




Cap. 11.

rum regulam, fine univerfalibus formari

nequeunt propofitionibus. = Sine ratiociniis |

nulle dantur demonftrationes, nullusque
patet nexus unius veritatis cum altera, Sed
quem ad modum {tientia, fubjective fpe-
¢tata, eft habitus demonfirandi, ita obje-
¢tive confiderata, denotat nexum veritas
tam, legitima demonfiratione ftabilitum.
Ergo per hypothefin hujus auétoris tolle=
rentur omnes {cientiz. Dicit quidem ad-
hibita attentione, ex ideis iftis, imagina-
tioni impreflis,’ formari catenam conclifios
num, indeque generari intelleCtum, Sed

fic fecum ipfe egregie pugnat: Nam unde |
formabitur 1lla conclufionum catena 2 Non |

ex 1deis {fenfualibus, hz enim non exhi-
bent nifi objetum fingulare, & ideo funt
idex fingulares, ex quibus {olis nulla for-
mari poteft conclufio, Hane autem dari
credit adverfarius, Ergo fimul fateatur ne-
cefle eft, erroncum effe fuum commentum,
quo putat {cientias nihil continere aliud,
quam congeriem vocabulorum & figurarum.

§. ‘113,

Fundatur falfiflimum hoc opponentis com-
mentum in alia hypothefi @que falfa, qua
putat, cerebrum efle 1dearum, figurarum re-
rumque omnium , cognitarum receptacu-
lum & promtuarium. Docent. Anatomici
ima-




RS o -

in quo Confutantar Irrvel.

Imagines ; organis {enforiis impreflas, ad
cerebrum non propagari , fed omne, quod
per fenfationem ad: cerebrum venit 5 efie
motum nerverum ab efficacia‘objecti ex-
citatum  vid: Celéb. Halleri not, ad §. 569+
cit, Praleét, Beerhavian, Séd.hic motusy
ob circumambientium particularum refiften-
tiam, imminuta’celeritate fucceflive debi-
litatur ; donee prorfus exftingvatur. Ergo
impoflibile eft, ut idea materialis) per fen-~
{attanem externam excitata , cerebro cons
ftanter ineflc pergat.’ Prterea fingamus
ideas  illas materiales objeétorum tamdiu
permanere in cerebro;, ceffante. licet altio-
e objectorum in orgamu, . quamdiu ob-
Jectorum , ‘femel -perceptorum, datur m
nobis reminifcendi facultas : Idew ifte aut
permanent 1n-eodem cerebri-loco, ad quem
tuére propagata, aut novis accedentibus,
alium occupant : - fil prius, tunc, quia {en-
{ibile B, &Lverfum ab A, in idem orga-
num agens, in iisdem neryis, pro diverfi-
tate idex, diverfum efficit metum ; etiam
hi¢c motus ad eundem propagaretur cerebri
locum, ad quem venit motus’ex fenfibili
A.' Idem valeret de- omnibusaliis objectis
C, D, E &c.  Ergo eadem cerebri pars di-
verfos fimul adouttere poffet motus, Hoc
vero zque eft abfurdum, ac fingere unum
eundemgque globum f{imul ferrl ad dextram

Pars i‘ll. I &

129

14




130 Cap. 1l.

& fimul ad finiftram, fimul hac celeritate
& f{imul alia, ~ Si autem pofterius placeat,
ftatuaturque ideam, prius impreflam, no-
vis accedentibus , alium' occupare cerebri
locum; una ergo idea, de nove accedensy
alteram loco fuo pelleret. Sed , per modo
dita, idea'ifta, qua ad cerebrum propas

atur , abfolvitur certo & definito motu.

articulas itaque cerebriy in definito pofitas
motu, alix cerebri particulz, in alio motu |
collocatx, loco pellerent, Obvia aatem do- l
cet experientia, corpus motum, in aliudl
motum impellens, ‘& fuum & alterius mo-
tum mutare, Si ergo dicta valeret hypo-
thefis, fequeretur, neque ideam, qua de
novo accedit, neque priftinam diu manere
invariatam , fed in aliam mutari. Quod
perfpicue oftendit, neque pofterius illud
valere membrum falva hypothefi. Conf. Il
laftris Wolfii Pfychol. Rat, §. 244, qui alio
adbuc mode pofterius illud membrum re-
duxit ad abfurdum. ,

§. 114.

Prxter id, qued in Pfycholog. Ration, 2
me eft demonftratum , umpoffibile feilicet
efle, ut imaginatio per merum mechanis-
mum abfolvatur, unde fequitur ab imagi~
natione anima® ad ejus materialitatem ab= |
{urde colligi ; etiam hinc ineptiflime Phi-

: lofo- |




L

A = R (v N

In que Confutantnr Irvel. 151

| lo['(()f»hari opponentem intelligimus, quod

credat omnes anime funétiones referendas

- efle ad imaginationem: Nam 1.) Imaginas
- tio eft facultas reproducendi ideas, {enfu

| Matiociniis non datur locus.

externo olim perceptas.:, Docet vero expe=
tientia reprafentationes {enfuales effe con-
fufas, nec unquam fine jufta reflexione
fieri diftinctas. Neque ergo imaginatio ul-
tra confulas ad{cendit ideas. = Confequens
ter intelleCtus cum {uis operationibus, quia
eft facultas res diftinéte reprefentandi, ex
Imaginatione derivarl nequit.  2,) %uid—
‘quiﬂ" fenfu externo percipimus; illud eft
Individuuwm & firgulare, nam in organa
fenforia agere debet. Sed imaginationis
alia non {unt objetta, quam que fenfu ex-
terno olim fuéte percepta (per def, imag').
Ergo quidquid imaginationi fiftiturs id efk,
Indiyiduum & fingulare, nhon univerfale,
Confequenter fi omnes animz funétiones
ad imaginationem reduci poflent, ut fingit"
adverfarius, nullas haberemus notiones u=
hiverfales. Sed fine his, ut Logica docet,
Ergo facultate
fatiocinandi, ipfaque ratione caretct anima
lWumana.: Quod omuni repu(gnat experiens
tie, 3.) Fatetur opposiens fe non negare,
Imgginationem indigere atteritione, quia fi-
he hac fugax effet & turbulenta. Sibi ipfi
€rgo contradicit, reducens omnes anima

e 5 funa=




Cap, I1.

functiones ad imagindtionem: attentio e~
nim aut cum imaginatione coincidit, aut
ut direétrix, ab eo, quod dirigit, differt,
Si prius, quia fecundum confe{lionem op=
ponentis ‘attentio dirigere debet imagina-
gionem, idem foret, ac fi affimaret, fuga=
cem & turbulentam imaginationem corrige-
re feipfam 3 quod 1 iplis terminis eft con-
tradi¢torium. Si pofterius , cadit opinio
adverfarii, qua omnes anim funétiones
ad imaginationem reducere conatur : Quis
enim {anx mentis dicat dirigens, & 1d,
quod dirigitur , effe unum idemque. 4.)
Habet adverfarius imaginationem pro re-
ceptaculo idearum in-cerebro. Ex mero
autem materiall receptaculo derivare velle
memoriam, judicium, & intelle¢tum, idem
fane'eft, ac affirmare tabulam, in qua de=
{ifeatx funt omnes figure Geometrica , efle
ipfam Geometriam, nec aliud ad Geome-
tram conftituendum requiri. Innumeris er-
go abfurditatibus fe obnoxium reddit hig |
adverfarius.

§.- 115,

Ex his omnibus abunde intelligitur, con-
tradiCtorie ftatul memoriam, judicium &
ratiocinationem , non’efle nifi certas modi-
ficationes fubftantiz medullaris ; Nam ne-
que imaginatio, ut hic auctor principii lo-

co



In guo Confutantur Irrvel, 133

eo ponit, confiftit-in certa cerebri difpofi-
tione (§. 113.), neque ex illa fluunt me-
moratx funétiones (§. 114.), Perperam
praterea & otiofe clamat adverfarius, {pi-
ritualitatis anima defenfores, diftinguen=
tes inter principium fentiendi & cogitan=
di, f{ibl contradicere ; Nam quis quafo,
veram anima fimplicitatem defendens,
unquam dixit, principium {entiens in ho-
mine efle realiter diftinétum 2 principio
cogitante ¢ Nemo , praxter Materialiftas ,
qui adeo abfurdi funt, ut talem diftinctio=
nem faciant, Qui vero anime tuentur fim«
plicitatem,_oftendunt ei non competere ni-
fi unicam vim, qua per diverfas facultates
fe exferit; Et ex hoc fundamento diftin-
gvunt inter facultates fentiendi & intelli
gendi, Si hoc deftrueret animz fimplici-
tatem, fequeretur unicam vim non pofle,
fine reali {ui divifione, fe exferere per di=
verfas facultates, Hoc autem eo'minus pro=
babit adverfarius, quo certius eft in regno
Phyfico dari exempla contraria : Eadem
enim folis vis exferit fe, pro diverfitate ob-

+ jeétorum, nunc induratione, nunc lique-

factione, unde colligimus vim folis inclu-
dere facultatem & indurandi & liquefacien-
di. - Itaque a diverfitate facultatum ad rea-
lem - principik aétivi compofitionem relte
non concluditur, Tota itaque {ua opera

| pro-




Cap, 11,

- -

prebare non potuit adverfarius animx im-
materialitatem eff¢ vanam & omni fenfu
deftitutam.

P S

Succedit Quintum ejusdem adverfarii
pro mortalitate anima argumentum, 1.) §i
won conceditur 5 1nquit pag. 80. partem ceree
bri cogitare, cMr quando acrius €5 attentius
eygitamus amnis [angwis commovetur ? Ex ef-
feitu apparet caufla.  Si per tenfionem nervo-
vum calor &F febris excitatur; € ‘intelleCiug
turbatur ;  fi intelleGus , nimis farigatus . cor-
pus peflundat 5 fi titillario nervorum me facit
welle , meque cogit defidevare ardenter, id quod
antéa repudiabam 5 fi certa difpofitio cerebri
excstat eundent pruvitum, eadem defideria , cur
duplum facimus, quod tantum fimplum eff €3
unum?® Perperam hic vecurritur ad smperinm
voluntatis s corpus enim tantum obedit , quame
dix eff fanum, &3 adfunt [piritus (3 Jangvis,
paralyfi prafente id imperium nibil juvar , ne-
que ardentiffimum velle inflaurat exbaufum ab
amica_amafium, Addit 2.) exempla, qua
oftendunt , corpore bene walente €8 organis
ejus in [ano pofitis fatu , animam effe fanam,
&5 fuas funttiones legitime inflituere contra-
rium wevo evenire, dum corpus (3 ejus organs
aliguo laborant witia. Putat 3.) ommia wni-
we pathemata explicar? poffe per materializa-
tem




¥ W 8§ WM

In quo Confutantur Irrel, 135

tem anime s qua concipitur ut pars materialis
Jenfibulis cerchri, quod tamquam elater princeps
in machind bumana 5 ex congerie elaterum, fi-
24 €5 wirtute differentium y &5 mutuo [e in [ua
alione juvantium., compofita , veliquos excitar,
Deinde, poftquam nonnulla contra Medi-
cos Stahlianos difputaverit, in robur fuz
{ententi@ provocat 4.) ad excellentes, ut ipfi
vocantur 5 Philofophos , qui demonfirarunt
cogitationem wibil effe nifi facultatem [entiends ,
£F animam rationalem nibil effe nifi animam
[enfitivam, [efe adplicantem contemplations ide-
arumy &9 ratviocinantews. 1ldque boc folo pro-
bari credit, quod fenfu exflinélo, etiam cogi-
tatio pereaty ut in apoplecticis, lethargicis,
catalepticis. . Ex his omnibus audaciflime
colligit hominem nen effe nifi machinam.

§. 117,

Multa conatur adverfarius audaciflimus,
quoniam vero magis pruritu contradicendi,
quam veris argumentis ‘pugnat, nihil effi-
cit; ad malam defendendam cauffam de-
fectu laborat argumentorum, Frgo cram-
bem vel centies coftam & recoftam nobis
obtrudere conatur : Pleraque enim, qu&
in hac dantur objectione antea attulit (§.
10.). Quare etiam ea , .qu& refponfionis
loco prius (§. 126.) adduximus, ad hane

fufficere poflent objectiunculam, quz nii
hi




B B ik e )

36 €ap. 1L

hil infert aliud, quam elegantem dari inter
animam' & corpus harmeniam & depen-
dentiam mutuam; ne tamen calumniator
habeat ullam querendi cauffam, nos omi-
fiffe, quod noftrarum’credit effe partiam,
pauca ex abundanti addamus, Quarit ,
cur quando acrius & attentiys cogitamus, owinis
commovearur [anguis Refpondeo , quia in
omnibus ratiociniis memoria & Imaginatio=
ne opushabemus (§. 187: Pfyrch. Emp,),
& quidem ita, ut lefa ‘memoria & imagi-
natione inepti reddamur ad ratiocinandum
(S. 188. L c.); quia etiam omnis memoria,
quam diu hanc vivimus vitam, certam in
cerebro, ‘ut fua officina, poftulat difpofi=
tionem reproducendi vel recipiendi ideam
materialem , qua in motu nervorum confis
ftit, vel phantafmati rei cognofcenda, pro
fenfuali memoria, vel vocabulo, pro'in-
telleCtuali, refpondentem *(§. 1ok e):
quia denique cerebro alligantur nervi, 2
nervis autem eorumque conditione mutata,
mutatur actio cordis & arteriarum; 1deo,
quo acrius & -attentius ratiocinamur , -eg
magis commovetur f{anguis, Quo autem
modo hinc exfculpas animam effé materja-
lem, non video. An, quia quo acrius &
fortius tortor agitat hgnum, eo magis illud
incaleftere folet, inde feguitur tortorem ,
ejusque operationem. non differre 3 ligno?

Qu 1§




In quo Confutantur Irvel. 137
Quis fine rifu talem exaudiat argumentas
tonem? Nec' majori dignitate eminct illa,
qua utitur nofter adverfarius. Sed dicit
ex effectu apparere cauffam , ita quidem hae
rdtione, ut, pofito effe¢tu, non poflit non.
poni aliqua cauffa ; hac etigm, ut ex effeCtus
praftantia ad excellentiam cauffe argumen~
temur; Non autem, quafi ex indole effe-
Ctus colligere liceret ad indolem cauffa,
Nam fic rnidicule {equeretur tortorem ejus-
. dem effe cum opere confeéto nature. In-
ter intelleCtus operationes princeps eft ra-
fiocinatlo, quam certam nervorum'requi-
rere difpofitionem modo probavimus ; mis
rum ergo non eft per tenfionem nervo-
rum turbari. intetleétum, . Hinc vero non
magis fluit, intelleCtus operationes certa
nervorum difpofitione abfolvi, qvam {i
colligere velles, artificem 2 fua officina
non differre, quia illius operationes de=
pendent a certa hujus difpofitione. Dum
nimis fatigatur intelleétus peflundat cor-
pus, eedem fere mode, quo, dum din &
tortiter poliendo chalybe exhauriuntur ar-
tificis vires ; ~hebefcit lima. Ergo lima
& artifex ejusdem funt dignitatis & cons~
ditionis, - En ! elegantem, fcilicet; argus
mentandi: modum,

Is §. I18.




§. 118.

A fola nervorum tenfione oriri velle nos
ftrum & nolle, nec aliud dari voluntatis
imperium, audater contendit adverfarius,
Docet experientia nullum in nobis eriri ap-
petitum & averfationem fenfitivam , fine
praecedanea boni & mali idea , aut fenfuum
externorum beneficio acquifita, aut imagi-
natione reproduta. Sed omni fenfationi,
omnique 1maginationi refpondere ideam
materialem In cerebro, cum majori mino-
rive conjunétam nervorum tenfione, ex
fortiori vel debiliori fenfatione & phantas-
mate excifata, eévincit eadem experientia
(S. 52. 98. Plych. Emp.). Dicere ergo pos-
fum noftros appetitus fenfuales , qui ex
confufis ideis derivantur , oriri in nobis,
dum haxc vel illa nervorum titillatio & ten-
fio in noftro datur corpore. Sed an hinc
fequitur nervorum titillationem effe {olitari-
am noftrorum appetituum cauffam, nec a-
lios, prater fenfitivos, dari appetitus? Neu-
trum eft verum : Nam fi ex tenfione nervo-
rum, qux cum omni {enfatione & phan-

‘ta{mate magis vel minus conjungitur, uni-

ce dependerent omnes noftri appetitus , fe-
queretur , phyfica neceflitgte laborare no-

“ftros appetitus, nec ullam dari fenfationem,

cul non refponderet appetitus vel averfatio,
Docet vero experientia multas dari fenfatio-
; nes,




In quo Confutantur Irrvel. 139

nes; cum appetitu vel averfationé non con-
junétas; fic ambulantis, per plateas urbis,
viful multa fplendida offeruntur dificia,
- haud raro fineullo ad illa appetitu; fic et-
lam, ut utar exemplo quod adverfario eft
familiare, non omnis in confortio feemina-
rum conftitutus, venereo in illas accendi-
tur appetitu, FErgo non quzlibet {enfatio
producit appetitum. Quod vero nulla heic
adfit phyfica neceflitas, ut alia taceam, vel
fola demonftrat experientia, abunde do-
cens noftra poteftatis effe cohibere noftras
appetitiones, easque mutare, & fub impe-
rio rationis continere, Unde fimul intellj-
gitur , prater {enfitivos appetitus , etia
dari rationales,  quos voluatatis titulo de-
{ignare folemus, Hane vero ex titillatione
nervorum derivare, eo magis eft abfiir-
dum, quo certius eft facultatem ratiocinan-
di omni materix repugnare, quod omnium
clariflime evincunt, qua pro ineptitudine
materie ad cogitandum in Pfychol. Rat. 2
me funt demonftrata, que, {i, pro more {uo,
videat & puerilia judicet irrifor, credatque
hoc ipfo ea fufficienter effe confutata ; {Ciat
nos patiori jure rifu excipere ejus objecti-
unculas, quas nihil continere moment {a-
tis fuperque eft oftenfum. Atque hoc mo-
do puertle eft, nec dignum tam {uperbo
viro, qualis eft De la Mettrie; quod inde
: cre=




149 Cap. II.

credat imperium voluntatis effe nullum 3
nullamque  nifi materialem veluntatem |
quia corpus zgrotum & exhauftum non
obedit: Nam nemo tam 3 ratione eft alie-
nus, ut credatanimam fola voeluntate mo=
vere {uum cor us, qvum {ola voluntate ali«
quid efficere fit folius Dei perfettio. Prae
terea eo ipfo, quo dicit, imperium volun=
tatis non pofle movere .exhauftum corpus,
tacite fatetur dari in nobis voluntatem Jidis
ftin¢tam 2 tenfione nervorum, & ab hac
non derivatam.  Id ergo, quod pro fua al-
legat hypothefi, eam directe evertit. Hec
fine dubio, fi quid aliud, eft pueriliter
argumentari. Non ergo fufficit {implum,
h.'e. folum corpus, fed omnino requiritur
duplum, h. e. anima & corpus, ad ea pro-
ducenda effefta, qua in nobismetipfis obs
fervamus,

T ¢

Quod feeundo adfert noftér adverfarius
loco, putatque animam ideo effe materia-
lem, ‘quia illam experimur fanam, & fuas
functiones reéte inftituere, dum corpori &
ejus organis {ia confiat integritas, contra-
rium autem evenire in morbido corporis &
vitiofo organorum ftatu; tam eft puerile &
ineptum , ut eodem plane argumentandi
modo colligeres!, corpus noftrum efle li-

gne-



In guo Confatantur Irrel. 141

gneum vel lapideum, quia pro bona vel
mala conclavis, quod inhabitat, ligner vel
lapidei difpofitione bene vel fecus valet.
Adde etiam ea, quz ad fimile argumentum
adduxi (§. 106,).

§.: 120,

Devolyimur ad tertium objeétionis mo=
mentum , quo putat adverfarius, omnia
anima pathemata explicari pofle per par=
tem materialem fenfibilis cerebri, quod
tanquam elaterem principem  ceteros mo-=
ventem & excitantem concipit. ' Fateor,
quod §. 413. Pfych. Emp. demonftravi,
omnes anime affectus, cefle conjunctos
cum extraordinaria {anguinis & fluidi ner~
vel commotione. . Antea oftend: (§. 117.),
omni fenfuali idex, ‘omnique phantafmati,
refpondere ideam materialem in cerebroy,
qua conjunctiflimum fibihabet in_corpore
humano nervorum motum: fimul ex Ana-
tomicis conftat, corpus.m omni fuo motu
indigere cerebro & cerebello,, quia utroque
deftruéto, nullus fupereft. Liquet pariter
mutationem vultus & geftuum ,, quam 1n
affectibus fenfitivis obfervamus, fierl per

mufculos 5 qui fine motu fluidi nervel fion

mutantur, - Nullum ergo eft dublum, quin
externa affeCtuum figna, qu& In Corporis
noftri fuperficie e exferunt, ex fortion

; flui~




fluidi nervei in cerebro commotione excis
tentur & dependeant. Hinc tamen non
fequitur omne illud, quod affectibus ineft,
eandem materialem  agnofcere cauffam ;
Nam affe(tus, quoad animam, funt vehe-
mentiores altus appetendi & averfandi (§.
4o02. Plych. Emp.). Siergo affetus caus-
fam agnofcerenty quam dicit adverfarius,
omnes noftri appetitus ex tenfione hervo-
rum dependerent, Sed hoc¢ abiurdun: effe
modo evicimus (. 118,).  Ergo anima
pathemata explicari nequeusnt per partem
materialem fenfibilis cerebri,. Praterea
demonftrant Phyfiologi modernis fi in ce-
rebro ponitur princeps elater, eum a fe
ipfo neutiquarn actuari, fed fubordinatum
effe attioni cordis, quod folum propelljt
liquidum nervofum in' omnium «partium
mufculorum & fui ipfius ufus. - Si ergo ex
elateribus cerebri, ut habet adverfarius,
dependerent omnes anima pafliones, ani-
ma non effet pars cerebri, fed cordis. Guod
Epicuraeum quidem eft, fed aflertioni aue
&torls nimicum.,

§. 121,

Reftat quartum & ultimum objeétionis
momentum , quo dicit adverfarius excel
lentes Philofophos demonftrafie, cogitatios
nem nihil effe nifi facultatem fentiendi, &
ani«




In quo Confutansur Irrel. 143

animam rationalem coincidere cum fenfiti-
va. Nos autem jure contendimus hos Phis
lofophos efle parum excellentes, mec fuam
{ententiam unquam demonftraffe : Nam fi
fub cogitatione comprehenditur intellettus
cum omnibus fuis operationibus, quod hos
Philofophos facere dicit adverfarius, maxi=
mus-eft error ftatuere, . cogitationem nihil
efle nifi facultatem fentiendi: Nam 1.) hae
facultas non confiftit nifi in potentia perci=
piendi res externas, qua in organa f{enfos
ria agunt.  Ergo hae facultas non includit
attendendi, refletendi & ideas comparans
di petentias, {ine quibus tamen, teite ex-
perientia, noftra cogitatio non fufcipitur.
2.) Facultas fentiendi objeéti loco habet
non nifi res fingulares, & quidem organis
externis obvias. IntelleCtus autem, & pra-
cipue ratio, nexum veritatum; univerfali-
um perfpiciens , ultra fingularia adfcen-
dit, & ideas univerfales intuetur, immos,
per internam confcientiam format ideass
propriorum aétuum, quorum notitiam nuls
lo fenfu externo {ibi. acquifivit 3 Abfonum
enim eft dicere, fe vifu, taltu, olfactuy
guftu vel auditu percipere fuum judicium
& ratiocinium, quod animo format.  3,).
Facultas fentiend: ultra confufas ideas non
adfcendit (§. 76. Pfych. Emp.): Intellectu

vero percipiuntux res diftincte, 4,) Ha-

bent




e i

PGS e B i

144 Cap, II.
bent animantia: bruta facultatéem f{entiendi - |
& animam {enfitivam y {ed intelleGtu & |
anima rationali deftituuntur., quod in Pfy-
chologia Rationali demonfiravi, Haze ergo
& alia ejusdem generis' plura. perfpicue ‘e«
vincunt, falfum effe dogma, quo ponitur
cogitationem nihil efle nifi- facultatem fen-
tiendi.  Siovero adverfarius fua aflertione
eos intelligat Philofophos, qui omnis cogni~
tionis noftra incunabula repetunt a fenfu
externo, negantque omnes ideas connatas,
non denego illis omnibus magnam nomi=
nis celebritatem, {ed {ciat adverfariasy fe
peflime explicafle eorum-mentem ; ‘Nam |
quaravis dicant fenfum externum effe ma= |
trem. omnium noftrarum idearumy: hun=
quam -tamen affirmant, ‘nec filva definis
tione & indole facultatis {entiendi , = affir-
mare poflunt, ‘cogitationem nihil aliud es»
fe, quam facultatem fentiendi, Tandem
exemplo apoplecticorum, lethargicorum &
catalepticorum probare’ conatur opponens;
ex{tincto fenfu, perire cogitationes, & ideo
a {fenfu non differre cogitationem, Sed ob+
fervet {e in conclufionibus, pro lubitu for~
mandis, cfle valde liberalem. "Docer exe
perientia, compreflo apopleticis, lethar-
gicis, & catalepticis cerebro ita omnem abe
oleri fenfum, ut eorum corpus, licet per ali~
quot dies vivum, acerrimos tamen clyfteres,
roden-




-

In quo Confutantur Irrel, 14§

| xodentia falia, cauftica potentialia & a&ua-

lia, rudesque valde fri¢tiones, non magis
{entiat, quam cadaver. An vero hinc fe-

[quitur, periifle omnem cogitationem ? Mi-
aqume, nifi fundamenti loco ponere velis,

{enfum effe cogitationem. ~ Sed fic id petis,
quod eft in principio. Praterea:ipfe per-
pendas oro, an valida fit hec argumenta-
10 ; De la Mettrie nullo externo figno &

Andicio declarat-{c efle rationis participem,

Ergo facultate ratiocinandi caret. Dicis in-

-eptam efle hane conclufionem. Retiflime.
:Nec tuam putabis hac melierem: funt enim
Aibi fimillimz.

Ny Ya%e

Priusquam finem huic imponam ‘difcut-
fui, aliquot generales adferre placet obfer-
vationes, quibus patebit hunc virum, data
quafi opera, fibi contratlicere. 1.) Inge-
Rue fatetur p. 91. fe 2que ignorare naturam
motus, ' ac materix, fe nefcire, quo modo
hzc iners agere queat, quo modo fenfum
& cogitationem producat. -Per:toturh vero
libellam: adeo audax eft, & certus de firo
commentp {ibi.videtur, ut animam fpiritua-
lent ... "2t ens phantafticum , doétrinam
de e, - 'unplicitate puerilem, omnes eos
rideat, ( ° animam (piritialem defendere
Conantyr, & tandem, ad finem libelli, di=

LPars IIL g 4 cat,




146 Cap. 11,

cat, fe audacter concludere Homineri fisn
efle nifi machinam nec dari in univer{o’,
nifi unam fubftantiam, diverfimode mo-=
dificatam. ~ Quivis ergo facile intelligit ‘has

adverfarii affertiones prioribus ¢ diametro |

repugnare. 2.) In initio libelli dicit Impi-
ilimus: auCor fe non revelationem, ‘nec
ratienem, fed folam experientiam princi-
pii loco efle adprobaturum, = Per totam ve-
ro tractationem abunde declarat fe non dt-
‘tendifle vel attendere velle ad ea s qua de
ipfa anima experimur, defcribitque Pfy-
chologia Empirica. = In eo autem unice eft
follicitus , ur varia corporis humani phano-
mena delineet & tradat,quafi ex iis decide-
retur, qualis effet anima natura. Peccat igi-
tur contra ‘propria pracepta, oftenditque
fe de veritate inveftigand® fifle follicitum,
fed potius gravi prajudicio occupatum ha-
buiffe animum de mentis materialitate , ‘gt=
que ad hunc finem obfervationes quascun-
que corrafiffe. . 3.) Ad finem libell] magna
clamat audacia’; {& non agnofcere alios
Judices , quam folos Medicos sy nec ali-
os admittere, guam in' Anatomicis & Phi-
lofophia corporis humani verfatos,  Hunc
igitur Traltatum dedicavit Celeberrimo
& Experientiflimo Hallero, cujus fe fatetur
difcipulum, “addere debuiflet, valde de-
generem : Nam vir Incomparabilis Domi-

nus

ETNLD Iy o bt p et e wg 2N

EFE e s (9T

B ARl AP o ko

o«



on
,()4‘,
fo !

125 |

1=

- Aliam naturam anime effe

In guo Confutantur Irrel, 147

hus Haller' fipe ‘in’fctiptis' fiis elegantifli-
mis oftendit,” infighie dari inter animam &
torpus difcrimen,  ‘Omnium vers clarifli-
me hanc rem explicuit §. 5¢6. Phyfiolo-
giz, ubi hac leguntur, “notatu digniflima
@ sorpove o infinita
Probant’y maxime idew €5 affectiones annme,
guibus nibil in fenfu refpondet.  Ouis enim St
Perbie color, aur guenanm magnitudy eff invi-
die ? Potefine corpus' e duplices  vires adi-
Difei, ut ejus infinite particule i wnam s
Jam coakefcant, quz ‘non [uas affeétions; Jolas

| confervent, [ibigue reprefentent, [ed in wnam

Communem toralem cogiiationem confentiant
que av oimnium differat artributis, omiia 14-
men e artributa vecipiat € comparer ? Ffine
aliguod exemplurh covporis, quod absque exter=
"a.cauffa ex quiete inimotum iranfear , morus
directionem , absque occyrrente alin cauffa , mn-
Pty veflectat, ut in anima facillivium eft 0b-
[ervata, Ataque huic Viro fumimg non po-
tuit non ita difplicere mfcriptus. Nomini
fuo libellus, L’ domme Machine, utde inju--
Ma fibi fata publice fit conqueftus.  Ex
lis fine difficultate perfpicimus ," Dominum
¢ La Mettrie gefiffc animum, a_verltatis
udio alienum , " fibique contradicentem ,
Qvum nec ad Medicorum, & in. his Cele-
errimi Halleri , quem tamen fuum Pra-

. teptorem adpellare audet, folida cogitara

K 2 at-




IUP—— R

148 o) Cap. 11,

attendere voluerit, licet, ut imbecillioribus |

facilius Imponeret peflimus Impoftor , ad'
eorum provocet judicia.’

S. 123,

Tuti ergo {peramus, nos ita explofilfe|
primariym hujuS_ cavillatoris argumentum,
quod contra religionem. maximo protulit
impetu (§, 101.), ut in illo, nihil, prztet
nuda verba, habeat reliqui ; Examimayi~
mus enim ab initio ad finem impium tractas
tum. Sed quoniam in eo omnem rationis |
ufum  ejuravit, Tibi L. B. non videatur|

mirum, quod iterum regrediamur ad page |-

48. & feqq. ubi aliis diverticulis omnem ros
ligionem magno adgreditur furore., ltaque
Jjuxta noftram computandi rationem efto,

IV.) Contra religionem:Objeio ;. S5 dayerat |
religioy dlle wque firingere animantia bruta s
homines. Sed futentuy religionis defenfores, brue
2is nullam datam effe religionens, Ergo, En!
dementiam ' ‘maximam , omis religio ¢ft fabu*
la, nibil reale babens, ~ Propofitionis hypothetic# |
membrum polterius, more folito, ira probare co*
natur 3, Tante [unt brutoram pre homizibus pra®
rogative , #t'ad certam etatem homo magis fit |
antmal brutum , quam religua quia recens natts
morivetur fame, ad rivam, laéte turgidum , col”
locatus  infansque wumdis fzt/}‘/nergeret”r, qnas
alind animal natando effugeret. Comparemus in*
Jantem &5 catulum gui utergue in wig publica
anifére fuas matres, ille inani ploratu: Iuget @*

mise

R B s i i R i R S R e e R e T T as g



fe

it
ter
71
Fae
118

lgo v

'Ce

ue

uf |

ry? |
ns
"
oY
ol
b“-
fit |
us j
)l-
as
e
Z4
g%

- miffum euftodem

In quo Confutantur Irrel. Y49

S —

quem bic odoratu profequitur
& inveniz. Homines ergo, animalibas natura
suferiores y per [olam educatisnem ea fuperare com~
cludst, - Deinde, nme fibi objiciatur., homini ims
preflam effe legem naturalem, & cognitionem bom
#i ' mali, qua animantia bruta carere dicun=
dur ., reponit, banc gffertionem i% experientia non
efJe fandatam , nos quidem fiiré & iritime [enti=
re, guod cogitewnns 5 (5 ob male fulla miorfibus
Confcientie angamur; bunec tamen fenfum non
Jufficere, ut de alterius confeientia sonvincamur ;
i hoc igitur panéfo aut acquicltendum effe in
nudis altorum werbis , aut ex f(gui; externss ,
que in fenfus woftros incurrunt ; concludendum
ad eandem confcientiam, quam in #obis experie
mur. Addit, ansmantia /;qruta deftitai loguela,
&’ ideo now poffe verbis fignificare animi fenfa,
ut ergo cognofcaimus, an eadem , ac nosy babeans
Confcientie dictamina, ad falta eorum.effe asten~
dendum , ex quibus patere putat camem v. gr.
gui berum momordit , penitentia duci, contrifta-
iy latebras quarere, repentemque (S bumilem
ex illis redire 3 leonemn pepercife bominiy fibi
Objecto , beneficiornm , ab eo olim acceptorum,
memorem , maulto plures ingraros exiftere bomi-
nes, €. Igitur, quia bruta, [entiunt, delibe~
Tant , ratiociwantur, eque ac bomines; quia be-
neficsis & injuriis moventur; quia doloris &' vo-
uptatis eque, ac nos, capacia [unt; quia Signa
Penitentie (5 intelledtus edunt 5 concludendum
/e dicit , illa wque ac nos, legis &' religionis

effe capacia,
' §. 124.° 3 .
Magno aufu contra religionem infurgit
¢ impoftor, fed nihil efficit, ubique tri-
K 3 um=




Ifo Cap, 11,

umphat veritas. Brutis quibusdam, recens
natis, nonnullas effe corporis perfetiones
majores, quam hominibus, nemo negat.
Sed perpendat adverfarius, illis prafcri-
ptam elle breviorem, " his longiorem vitz
periodum, eumque in natara conftitutum
efle fapientiflimum ordinem » ut perfeétiora
opera {erius ad maturitatemn venianty quam
minus ‘perfecta ; fic infecta intra breve
tempus concipiuntur, nafeuntur,’ mature-
fcunt, fenefount & Intereunt : Animalia
autem quadrgpedia, ut equi, longe diu-

twus pofeunt vite-curfum; an inde colligen-

dum- infeéta {uperare equos. perfectione 2
Abfit. - Poflident infantes animi perfetio=

nes, ad quas nunquam pertingere poffunt |

bruta. Vix annum egre(fus pueralus loqui
incipit, indiesque in loquendo proficit, &
poft breve tempus ad quafita apte refpon-
dere, emergentique occafioni vocabula ad-
commodare ‘poteft ; certiflimo indicio eum
& intellectu & ratione gaudere, inque ha-
rum facultatum exercitio, indies crefceres
Hinc etiam infans trium vel quatuor anno-
rum, qui in via perdidit matrem > on qui-
dem odoratu , ut canis , longe tamen pre-
ftantiori modo , loquelam intelligo, eam
inveftigare poteft. . Quid ergo opus adeo
extollere {enfuales bratorum perfectiones,
qvum: homini in infantili xtate competant

* ratio-



ns
185
At
1=

In quo Confutantur Irrel. 151

rationales, fenfibilibus iftis longe eminen-
tiores, ad quasbruta, fi vel maxime fupe-
rarent hominis atatem, nunquam pertin-
gere poflunt.

T

Confcientiam factorum & faciendorum,
nec non morfus confcientiz ob male aéta,
cuivis competere homini hoc loco largitur
adverfarius , quod tamen in alils negat.
Eandem hanc confcientiam & cognitionem
boni atque mali brutis tribuendam effe con-
tendit , quia ex actionibus eorum patere
putat, illa: intelligere, ratiocinari, & ob
male facta, peenitentia duct, @que ac nos.
Sed in his, ut per totam traltationem egre-
gie halucinatur nofter adverfarius : Canis
enim , qui herum momordit, nulla verl
nominis angitur peenitentia , fed tantum
per legem imaginationis fibi in memoriam
ducit verbera,. cum fimili actione prius
conjuncta, & ideo eadem nunc metuens,
latebras querit; & ex illis humilis venit,
fimul , per candem imaginationis legem,
fibi in memoriam revocans, i€ ejusmodi
fubmiffione antea evitaffe penam.  Tota
ergo hac canis atio prater fenfationem,
imaginationem , & memoriam fenfualem
nihil oftendit, nec aliud fupponit, quod

vero intellectu gaudeat & ratiocinatione, id
K 4 ex




Cap." IT.

ex hoc & alio quovis canis fa&@o aliter ¢ol~
ligi nequit, quam i Ratugtur {fenfationem
& Imaginationem includete mtelleCtum ¢~
Jusque operationes, quod tamen abfurdum
efle antea evicimus (S.121,). Eodem mo-
do, per legem imagnationis, fenfationem
& memoriam explicantur leonis aliorumque
animalium facinora. Quacunque ergo ab
adverfario allegantur & allegari poffunt &
regno animalium exempla, "non probant
1d, quod probandum in objeétione {umj-
tur: Bruta enim intelleétu & ratione carere
tam ex his, quam illis, qua in Pfycholo-

gia.Rationglli uberius demonftravi, abune
¢ intelligitur,

§. 120,

Excipit impoftor : Sit , quod decipiar qHia
20tus mundus mibs coutradicis, Bruta ergo non
habeant cognitionem bons 9 mali moralis, nul-
lum wirtutis [enfum | wullam legem Naturalem,
Quid antem ex his coxceffis, fequitur ? Homines
watura formavit ex Semplici 5 eadem ill4 pafta,
ex gua formata [unt animalia, licet iy iljis &y’
bis producendis diverfa adbibilerit formenta, . 3
ergo animalia non_effent /eg::.f & coguitionis bous
malique capacia, ueque homsnibus competeret hec

cogmitio, neque eis ulla data effet lex, 2. De-

ceptus eft adverfarius, & quidem ita, utad
mente captos & infanientes fit referendus
Nam quis, nifi infaniens , proferat tale
argumenfum: Corpora animaligm €5 homingm

exX




contemtorem ; experientiam, quam. folam.
: K5

In quo Confutautur Irrel, 153

ex terra funt formarai Evgo now bis magis,
‘quam illis - competit cognitio, . Quis ergo id
contra eos, ' qui econtendunt corpori ejuss
modi denegandam effe potentiam., urgeat,
nifi-qui fallaciam-petitionis principii mani-
feftam committere velit? Abeant igitur fiyl-
tz ‘argumentationes,

§. 127, ‘

Difcat quoque adverfarius peflimus, ho-
minem, prater corpus organicum, i terra
formatum, etiam conftare anima fationali g
quam bratis nullo modo competere docet
creationis Hiftoria, Nam Gen, 124, 2.
exftat : Producat terva animantia in [pecies
[uas,  Deusque boc modo fecit animalia.  ‘Sed
v.26. dicitur ; Deum feciffe hominem ad ima=
ginem [Ram o eique infpiraflo animam wivey-
sem. Cap. 22 7, "Fit ergo heic' oppofitio
Inter creationem hominum & animalium,
hazc produxit DEUS ex terra , nullamque
animam viventem eis infpiravit : Illos au=
tem, quoad corpus, etiam ex pulvere ter-
re formavit, fed fimul eis dedit viventem
animam, imagine Dei inftrufam; Un-
de clariflime fequitur, homini non autem
brutis inefle animam rationalem. Sed ne
Theologica urgeam contra omnis Theolo-
giz, totiusque Scripture Sacra oforem &

O-




omnis = cognitionis: fundamentum habet,
confulamusy atque fic-proprio_gladio jugu-
lemus hune adverfarium, Canis domeiticus,
fidus & v1_gllzms, Omnes domum intrantes,
etiam fidiffimos domini fai amicos, modo
eos non agnofcat, allatrare, immo, morfu
apprehendere {olet, {ib1 vere cognitos patitur
fine allatratu & morfu huc illucque per do-
mum ire, & demino fao ejus bona eripere.
Si rationem haberet canis, incognitum hofti-
liter non adgrederetur , quia incognitus eft,
fed eum potius, qui verum damnum domi-
no inferre tentat. Dantur quidem animalia,
qua varia addifcere poffunt artificia, fed
nunquam nifi individualia , fenfibusque
percepta, & longa inftitutione eis propofita.
Homines autem non individuorum modo,
fed univerfalium quoque habent cognitio-
nem, immo, multas {Cientias & artes pro-
prio addifcere offunt marte, cognitionems
que , brevi inftitatione acquifitum, multis
augere inventis. Quod de brutis dici non
poffe multiplex & perpetua oftendit expe-
rientia.  Illa- ergo intelleCtus' & rationis
don funt capacia, & ideo non rationales,
fod tantum: fenfitivos habent appetitus, qui
non magis liberi efle poflunt, quam eorum
fenfationes extern®. - Libera ergo volunta-
te carent, confequeriter nec legis & obli-
gationisy nec religionis {unt capacia. fElx

a -




o —

In quo Confutantur Irrel, 15§

falfiflimo igitur- fundamento impugnat ads
verfarius ompem religionem.

§. r28:

Excipit De:la Mettrie p. 60, aliam nom. 4s-
J& nature legewm . quam quae confiftat in fenfu.
interno , quo difcsmus id nas non. debere facere,
quod nolumus nobis. fievs, (9. quee idea nibil aliud.
eft , quam quidam harrer €3 timer, [peciei €5
individuo fafytavis, cum forte bomis €9 wite
aliorum parcimus, ut nobis-parcatur.- Hec lex,
quia eff [enfus internus, pertinet ad imagina-
tionem, £F ides non [upponit educationem, nec re-
welationem, nee legislatorem,. [i nolimus eam con-
fundere cum legibus civilibus , prout vidicule fa-
ciunt Theologi,  Hujus autem legis capacia [unt
animantia bruta, Ergo, @ religione, i que detur,
non [unt excludenda. w2, En! ftultiflimam ar-
gumentationem, ob quam {ibi poteftatem de-
ridendi Theologos arrogat Irrifor impudens-
tiimus. . Regulam Legis Nat. veriffimam &
Quod tibs #on is fieri, alteri ne facias, falfo
explicat per {enfum internum horroris & ti-
moris, quo aliis parcimus, ut nobis parca~
tur: nam {i tali & non praftantiori lege. to=
tum contlneretur ratura jus, inde fequere-
tur, potentiorem, 'qui imbecilliorem non
timet, eodem modo ac leonem, qui multa
animalia viribus vincit, nulla teneri lege
abftinendi a_lzfionibus, infetiorum, . En}

: mi-




Cap. II.

miferrimam & beftiali vite ' {imillimam
mortalium conditionem 4 ‘fi*praftantiores
indolis non daretur Lex. Largior talem
legem brutis competere & effe illis_maxime
familidrem , * nec Tupponere legiflatorem,
quia nalla eft” Sciat itague calumniator,
"Fheologos nunquam confundere leges Di-’
vinas cum legibus civilibus, fed illas ab his
follicite diftinguere. ‘Sciat ergo non doétri-
ram Theologorum, {ed fuam, qua tam ab-
fardam fingit legem, effe rifu digniflimam.

§. 129,

Poft has ineptias, maximas fane, & ater-
rimo notandas carbone, plus quam diaboli=
<o furore Divinam adgreditur Majeftatem
& omnem religionem evertere conatur, {e-

quenti blafphemia, qua V:tam conftituat .

Objeétionem : Licet concederem exifientiam
Des effe walde probabilem, quia tamen veritas e-
xiffentie eft veritas Theoretica , illa nullum infert
seltum , nullumque in praxé habet sfum : Nam
mt teflatur experientia, weligio won [upponis pro=
bitatem CF pietatem , nec atheifmus eam excludit.
His premiflis, poftquam ineptiflime exclamave-
rit: Quis [cit, annon caulla exiftemtie hominis fit’
im ipfa [ua exi/icn.tia., qui caﬁc. fortuito potuerunt
ortt effe, ut fangi, ita vt frc[uamm , cur &y guo
modo 3, Garrit, pro tranquillitate nofira effe per=
inde , five mareria fuerit eterna, five creata, fi-
ve exiftat Dens, [ive minus, [tultum effe velle
cogmofcere id , quod wos won redderce felicsores, fi

(1]




In guo Confutantur Irrel, A 577

-

_eo perveniremus, .. Religionem ,quoque €0, nomi-
ne contemnendam blaterat, guod terriculamentis
phansafticis i‘?mi: infernalis, [pecirisque &5 fabs-
Uiz, nibil reale babentibus , non indigeamns , g4
confcientia mwicnivis fit [ufficiens powa, tanddm
aliguando. [limules ‘inferens ;85 sortores: alioram
sorguens.. Taceoi alias mordaces & afperas
facetias, quas, pro more {éculi, tot inftar
argumentorum, in omnem religionem ple-
no ore evomit ftygius hic {pirius.
: ARG L L R S :
Ut ad heac refpondeamus {fcommatay, o
mnium primo  detrahamus impiiflime; ho-~
mini larvam, qua fe tegit, ut denudata
ejus facies cuivis appareat: dicit quidem
pag. G1i. . 8e non vocare in dubium exiftenn
tiam entis [upremi [td [o cvedere eam ut mar
wime probabilem, Addit vero mox in eadem
pagina, neminem {cire pofle, an non ra~
tio exi{tenti@ hominis {it; in ip{o, Ita ut
‘cafn ortus ity . .Iimmogarrit-pag. 63 totumn
Suniverfum cafuefle natum, & {1 concedere-
.tur cafym non fuiffe rerum .cauflam, inde
tamen non fequi clamitat exiftere Deum ,
fed pofle naturam efle rerum originem,
qua non fit cafus, nec Deus. Vituperat
quoque Feneloni, Nieuwentyti, Abbadie,
Derhami aliorumgue pro exiftentia Dei ar-
umenta eaque latrat effe rihil nifi teedio-
gs repetitiones & inania verba, qux atheis=
mum




Sy < T

158 “Cap, 1F - :

o : 1
mum magis firment, quam 'évertant, im- “
mo tandem pag. 68, 69, exufa & ejurata |
omni verecum&a, {fummam: orbi promittjt
felicitatem , {i totus fuerit. atheus, - Ex.his
clariflime patet;shuncauétorem effe athedim
execrabilery qui probabilem dicit Dei exi-
ftentiam , - ut' {ciolis tutius imponere poflet.

!
|
S¢ 138,41 sicuce
Hoc detelto, ad impias contra religio-
nem inftantias, fine difficultate refponde-
tur:’Non ‘omhis'de exifténtia Véritas eft pu-
fe-theoretica, wam licet atheus, exiften- |
tiam Dei negang, nullam credat cum no-
titia ‘exiftentia Dei conjunétam effe praxin,
eam famen ‘¢ffe’ maxime praticam in f@-
&tione thetica demonftravimus: Nam'qiii
animo convittis et exiftere Déum, Domi-
num fuum fupremum juftiimum, perfe- |
&iflimumque, fine hafitatione colligit, fe
perfecte obligari ad debitum obfequium,
probitati igitur- & pietati ftudendum effe,
Non ergo a qualitate cognitionis exiftentiz
aliarum rerum-ad indolem notifiz Del vie
let argumentum ¢ Nam 2 Deo toti ‘depen-
derius, quod de aliis non- valet rebus,

S 132, J

Contendit deinde atheuds, experientiam :
teftari, religionem hon inferre probitatem’s ‘

nec




A U i e W

In quo Confutantur Irvel, 159

virtutem,

fiec atheifmum eam excludere. Sed hanc
inftantiam antea oecupavimiis N gy
vicimusque ‘athéismum neceffarto ducere ad

corruptionem  mortm'(§. 8¢7). - Multiplex

docet experieritia ‘plitfes atheorum’, negato
vero“Deo s Bacchum, Cererém » & Vene-
rem; ‘ardentius‘eolere {olere, & cirnalibas
fitis fubjettos effe cupiditatibus.” ' Sic variis
in loeis haud obfture' fignificat "hic atheus,
fe Venerem colere, Divinis illius | ut ipfe

Yoquitur, deliciis ivreigums. Ergo, ‘quia {fo<
lam audiendam efle ' contendit experien-

tiam-,  ex illay ‘fluit, atheifmam “potius,
quam religionem , excludere pletatem &

§. 133,

Stultum effe credere,  cognitionem Dei
nos perducere-ad felicitatem, garrit homi-
num - ftultiffimus, omnem *felicitatem in
terrenis {uisque cupiditatibus. quaretis “o-
mniaque cafu nata effe fingens. Ejura-
vit ergo omnem rationis ufum: Nam quis
fana mentis dicat dari effec¢tum, . fed nul-
lam efle ejus cauffam 2 Hoc adeo eft ftul-
tum, ut nulla-indigeat confutatione. ~In
unione cum' Deo {ummam: querendam &
fitam efle felicitatem agnofeunt, faniores,
Evicimus quoque-in Parte Prznot: 1:a) mi-
ferrimum effe atheorum ftatum. . :Stultuin
ergo, immo, ftultiflimum eft, velle extra

‘ Deum

N




Caps- 1.

Deum in rebus terrenis ,. & cupiditatibus

carnis fuam quarere felicitatem , qvum ille

vanz fint & fuxx, omnique, verx, felicitati
inimic® , quare non mirum ‘eft, gas nun-
quam pofle fatiare animum , {ux felicitati
intentum, - Si de hac ré dubitas dubitandi
vero fiullam habes cauffam, attendas ad-ex-
perientiam , &, nifi.plane {is cecus, per-
cipies te poilt lautiflimas epulas, jucundifi-
mas cum.aliis confabulationes ,-aliaque cu-

iditatibus carnis blaudientia: opera, reddi
inquietum 5 {&pe etlam txdio, eorum dugi.
Patet er(%o in his rebus nullam veri riomings
fitam efle felicitatem. s :

Se 134.

Largiot ‘morfus & "ftrmulos confcientiz
efle penam, quavispena civili graviorem,
tantwm tamen abefls ut hinc fluat paenarum
infernalium everfio , ut potius contendamus
illas fimul includere immanem dolorem;nam
opplebuntur damnati Sanper xai sevoywpics

.Rom. 2:.9, {entientque vermem confcien-

tiz {ine intermiffione rodentem Ef 66 24.
Demon{trabimus quogque in 4. Pranot. Par-
te xviternis & graviflimis poft fata peenis
eos effe puniendos, qui'Deum non agno-
fount, nec ad voluntatem Ejus fe adcomse
modant.

e ) . {SV {3§‘
)

Pk 0 et gt A b a8 . femi b & MW ke

b T @i T PR IFES o e ol PR

85 O = -4




P JETIRL'PTAE IR R AW . e

PO, e

-

az 5% ot 38 AR

-~

In que Confutantur Irres,

S. 135,

. Hoc impudentiflimo profligato hofte, ad
Epicurzos. nos convertamus, guos ex alio
tundamento irreligionarios effe antea often-
dimus (§. 89. n, 1.),- Horum contra reli-
gionem dubia, maximam partem petun-
tur ex negatione providentiz Divine, que
in Parte Pranot. 2. comfutavimus. Reftat
ergo non nifi unum vel alterum, hoc logo
{olvendum.

:{61

1Y Arbitrantur benitasi Divine contrariari,
gnod Dens homines obliget, ad altiones, non pro
Prio arbitratu determivandas | fed ad grasdam
commiitendas , alias vero omittendas, B, De«

monfiravi antea (§. 23.) fummam totius

- legis Naturalis abfolvi canformatione no-

ftrarum actionum cum perfetionibus Di-
vinis. Scd.guod perf@étionibus Dei eft
congruum, 1d nequit bonitati Divine re-
pugnare, qu® etiam inter perfectiones Di=
vinas continetur, Immo, Deus, dando no-
bis legem, f{ummam crga nos declaravit
bonitatem, - . Confiftit bonitas Dei relativa
in intenfiflimo ftudio promovendi veram
noftram perfe¢tionem, Jam vero negati
nequit Deum effe ens abfolute perfeétum,
nihilque cum vera & abfoluta perfectione
convenire, nifi quod veri nominis poffides
at perfeCtionem, nam ut imperfectio cum

ars III. L per-




RS S " T

162 Cap. 11..

perfetione confentiat, contradictionem in-
volvit in' adjefto. .Ergo, qvum Deéus ‘vi
legis Nat, nos obliget ad conformationem |
noftrarum ‘aftionum cum perfetionibus |
Divinis (§. 23.), evidens eft, Deum dan=
do nobis legem, fuam erga nos declaraffe
bonitatem.

\ §. 136,
IL). 8 jufti &5 injufti , honefti & turpis certa |

darentur principia, lex Nat. apud omnes populos
elfet eadem., Docet autem biftoria, uni pepulo |
Jape turpe effe, qued alter juftum judicat. . Ergo
nulla ejusmodi dantur principia. . w2, Legis Nat.
univerfalitatem antea demonftravi. Quod
fi ergo quidam dentur adeo negligentes,
ut legitimam non adhibeant, ‘ad juftum &
injuftum determinandum , attentionem |,
id eque eft invalidum ad negandam legis
& obligationis exiftentiam, ac fi quis' inde
inferre vellet non dari v. gr. Geometriam,
quia plurimi reperiuntur Geometria ignari,
Falfum praterea eft, dari populum adeo’
ferum, & ab omni humanitate remotum,,
ut communiflima legis prxcepta {ibi non: |
habeat cognita, nam eorum datur connata |
notitia, licet in conclufiontbus inde for+: |
mandis, quidem {xpe errare poflint, |
|

!
|

CAP,




THE N Ve o saaw Y W

T ol BRER

In quo Confutawtur Irrel. 163

ottty HE
. IN QUO
CONFUTANTUR IRRELIGIONARII
INDIRECTI.
§- i § 377
lis in fugam conjeétis, qui deftinato ani-

mi confilio omneém teligionem hoftili-

ter adgrediuntur ;' cértamen etiam cum
iis initituamus,; qui ejusmodi fovent opi-
niones, €x quibus religionis fluat everfio:
Nam licet hi religiohis ruiham non inten-
dant forte, talia tamen tradunt, qua dire-
&tis Irreligionariis ad negandam religionem
maxime inférvirenit, fi {ine julto examine
relinquerentur intaltd.

DX S IO & )

In"his confutandis. obfervabimus ordi=
nem in §. y1. & feqq. praferiptum. Quam
ob rem primo loco nobis obviam venit Lord
Bolingbrok, quem proximum poft Irreligio-
narios directos  occupare locum, antea (§.
92.1n, I.) notavimus, In prafatione ad fe-
cundam Pranot, partem illa rejecimus du=
bia , quibus hic Advetfarius, una cum
Chubbio, providentiam Dei fpecialem eft
adgreflus , eoque deperditam Deiftarum
cauflam reftaurare ftuduit. Hoc igitur lo-
co ducutienda reftant, quibus contra mo-

L2 ra-




164 : ‘Cap.. H1I., : >

ralia Dei attributay benitatem, juftitiam, f‘
fan&itatem, veracitatem &¢, certiflima illa |
religionis fulera, hoftilem declarare audet
animuin. '
Primo itaque’ fibi! imaginatur attributa |
Dei moralia effe 2 Theologis fine omni fun- |
damento excogitata: Nam alia, inquit, no- |
bis non eft via perveiendi ad cogmitionéin ‘at- |
tributorum Divinorum " quam jollicita operam |
confideratione . Opera autem, a Deo fafla,
exbibent quidem nobis excellentifima Ejus pos
tentie 5 [apientie [pecimina. Nullum ergo
¢ft dubium , quin bec Deo competant attiibuta,
lila autems, quze moralia dici folent, at boni-
tatem €9 7uftitiam, juxta notiones, quas nos
de iis formare folemus , tantum abeffe putat
ut opera Divina evincanty 8t potius plerique
fateri cogantur | plurima in mundo fieri, que
cum bonitate £ juflitia pugnent, Proponit
hoc dubium Bolingbrokus Vaol. 5. opp.: pag.
88. 511, 368. & albi paflim.. Conf. Lelan.
di Epiftole de feriptis Deifticis,  Tom, 2.
pag. 167 feqg. Sed Refp. L), Quamyis
in parte Pranot, 1. oftenfum fit non” unj-
cam cfle cxiftentiam Dei cognofcendi vi-
am, qua A poftertorl & contemplatione o-
perum ducitur, fed fimul dart aliam, a
notitia innata & idea entis Perfeétiflimi de-
rivatam; ponamus tamen cum hoc adver-

-~ ¢

fario, prater priorem illam, nobis nen es-

Y {e




In quo Confutanius Irvel, 165

fe ‘alimf, - nos ergo-non debere alias Deo
adfighare perfétionesy  quam, quas, de=
gitima concludendi ratione, “ex productios
ne operiim colligete queamus, feu , ut alis
bi-demonftravimus (§: 64. P. 1.}, non alis
asy'quam per (quas intelligere queamus,
ety hic‘mundis’y fcamr animabus noftris;
potits exiftat,” quamy non/, ocurdnc: & non
alius) ‘An vero' hige! fequitur,; nullam Deo
conipetere bonitatem' nullamque: juftitiam?
Mininie’  nam- contrarium antea: €vicimus,
oftendimusque” exocontemplatione: rerum
ereatatum fequi, neceflario ‘exiftere Deum
& ‘effe ‘ens abfolute-perfeCtum (S 4y. & 235
P:1.), poffidere 'intelleCtum anfmitum. %,
66.6%:Pi'1.) effe:omnifcium (§: 69. Piai)s
habere voluntatem' abfolute ‘perfectam. (§:
5. feqq. pag: 1)y 'effe omnufapientem (8
06, 'Pia.), omnipotentem (§< 99+ Pu 1. )y
fiurnme ‘bonum  §oarg, Py irs) & juftum
(§:191. P 1.)c 0 Jisque ex: principioy quo
Bolingbrokus® utituy , fluit adverfe ejus
fentientiz everfio.” - Praterea. largitur ipfe
adiverfarius Vol. 3. pag. 253, 299. nos {ub
alia’ idea ; quam’entis. Excellentifiimi &
abfolute ‘perfedti, - non: debere  concipere
Peuny, & ideos Ei adfcribendam elie o-
fnem perfetionem veram,.five cam nobis
seprafentarers yaleamus: five minus.  Sibi
ergo’ egregie: contradicit hic. adverfarius,

2 L3 dene-

{




166 ' Cap. JII,

denegans Deo bonitatem- & juftitiam : Nes
mo enim, {an@ mentis negare. poteft, hasmo-
ralds affectiones fub verarum' perfectionum
numero ita contineriss uts-his remotis, im-
Fie denegaretur; Deo, abfoluta perfégﬁ‘t{o
ummaque excellentia. .- 2:) Operum Divi-

norum preefianti{limaeft creatura rationalis,
cui Deys nobn potuit non-{fanétiflimam dare
legem  (§;48:) 5 qua.Deus fuam non modo
bonitatem (§. 137.),. fed- & infinitam jufti-
tiam declarayit (§: 22:).: :Ex operum ergo
Divinoruny contemplationg ad ha¢ Del at-
tributa legitime concluditur, 3.) Concedit
adverfarius Deo: competere: infinitam f{apie
entiam .& potentiamy fed - infinita- {apien-
tia eft {cientia abfolute fumma eligendi me-
dia, fintbus obtinendis maxime idonea. &
fines ita fibi invicem fubotdinandi, ut:alter
fit medium alterius, omnesquoque plenis-
finte 'maximaque harmonia tendant -ad. fi~
nem ultimumy, qui eft gloriz Divin® ma-
nifeftatio (§. 95. & 94. P, 1.). Ejusmodi re-
rum fubordinationi, qué in producto opere
elucet (§. 97. P. 1.); nondaretur Jocusy: ni-
fi rebus'ipfistales ineflent perfettiones, qui=
bus laudati fines promoverentiar & obtine-
rentur. - Quam.ob rem; quia:omnis perfe=
&io, rebus creatis inexiftens, men poteft
non Deum agnofcere autorem-& datorem,
fequitur fapientiam Deiy i opere prO%\ilt
; 0




In quo Confutantur Irrel. 167

&o confpicuam, fimul inferre gxercitium
bonitatis Divinz , ¢ujus eft tribuere rebus
veras perfectiones (§. 114. P. 1.). Eodem
modo ex infinitz Dei fapientiz confidera-
tione ad Ejus juftitiam legitime concludi~
tur: Deus enim vi fuz fapientiz non poteft
nion illa ordinare & eligere, qux' glorix
Divina manifeftationi exaétiflime conveni-
ant. Gloria autem Dei eft complexus infi-
nitarum Ejus perfetionum (§, 90. P 1),
Eigo Deus ‘per faPientiam “fuam 1lla cons
ftanter agit, quz funt recta (§. 119. P. 1.),
Deusitaque, quia {apiens, eft fimul juftus
(§. ‘120, B. 1.). Patet igitur adverfarium
fibi itetum contradicere, quando concedit
Deo fummam fapientiam, fed Ei denegat
bonitatem & juftitiam. - Excipit vero, ex
bac dedutione” [equi “aptributa Dei moralia ,
non effe wifi diver|a nomina ; ‘quibus [apientians
diver fimode adminifiratam defignamus - non ér=
go ¢ffe realitates £ perfettiones & [apientia di-
frinftas. . Ineptiimam effe hanc argu-
mentandi ratienem vel tirones capientj  ex

Logicis edoti non ideo tolli difcrimen in<fua il

ter principium concludendi ipfamque con-
clufionem, quia hac ex illo derivatur. Rea=
fiter 2 fe mutuo non diftingvuntur -attribu-
ta Divinaj prohibet hoc fimpliciflima Der
natura; datur tamen inter illa formale di-
ferimen, quod per diverfos exhibetur con-

S gy ce-




RRT————

168 : Cap, 117,

onays
ceptus. . Sic,y. quia {Cientia, fubordinandi
media finibus alium nobis fiftit conceptum,
quim, pronitas, conferendi. creaturis perfe-
¢tiones, & quam voluntatis conftantia a=

endi . quod reGtum eft ;  certum adeft
gundamentum {apientiam 2 bonitate & Ju-
futia diftinguendi,

Secundo, contra eadem Dei attribiita ita
argumentatur Bolingbrokus, Vol. 1, pag,
88. 89. & alibi: Zdeas bonitarisy  juftitie a-
liarumque irtutum moralium s Jormat [ibs
homg ex ¢onfideratione [y ipfius &3 aliorum bo«
minum, . .Qflendit vero el leve noflrarum per-
Jedlionunm examen, ab indole nofiree ad natu-
ram Divinam fine vitio non arguwmentari, guum,
qui bac_ fib: permiffum crederet, impia. Meta-
morphefi transformarer Doum in hominem. Br-
vant ¢rgo. Theologi | adfignantes Deo attributa
moralia,  ®. Vera docent Theologi, errat
vero Bolingbrokus, nefcitque quo modo 3

erfectionibus mentis humanaz ad infinitas
B,El_perfcﬁiones argumentemur.. Infunt
mentl vana, pradicata, quorum alia, fors
mali fuo conceptu , limitationem dicunt,
ut cognitia difcurfiva, affeCtus fenfitivi &,
alia autem limitata quidem funt, prout ho~
mini competunt, {i1o tamen concepty ve-
ram involyunt realitatem & perfed ionem,
ut, intelleétus , voluntas & cet, “Iila Dea
wpugnant, quia, r¢ 1pfd5 non funt nifi
reas




4

4
4

|
\

!

I qwv Confutantur Irrel.

-

169

realitatum mera limitationes ;  Hzc vero,
liberata a limitatione , qua eis In anima
adhzret,” Deo refte tribuuntur: Omnisg
enim in effectu realitas requirit certam in
caufla vim, illam producendi ; Hoc modo
effeCtus, intelligentia inftructus, qualis eft
homo, - Deo nungquam, produci ‘poffet, niff
Ipfe effet ens intelligens (conf. §. 45. n. 3+
P, 1.). Elucet ergo qua ratione 2 perfettioa
nibus, quz animax nofira infunt, ad fithi-
Ies, h. e fub eodem generali conceptd
comprehenfas, fed infinitas’ Dei perfe@io=
nes , rectillime, & fine ullo vitie transfors
mandi'Deum in hominem . wf dicit adver-
farjus ," argumenten.ii,  uod de intellis
gentia eff dictum, idem valet d¢ bonitate,
Jultitia & veracitate, Hz emim qualitates
morales, prout nobis competunt, funt quis
dem valde limifdte, & ¢hm maxima cors
ruptione copjunéte ;5 {ifo. tamen formali
conceptu ‘verarim perfé€tionum * humera
continentur, Jideoque, fine gradibus pofi-
tz, Deo, enti. ablblute perfecto, ré&Hflis
me tribuuntur I alioquin enim vera in efs
fectu daretur perfectio, cui nikil in caulld
refporideret. “Quod abfurdum, Excipit Bo-
lingbrokus Vol 5% pag. 528, Sapientiam €5 po=
Zentiam eam bapere indolens , ut [ine owns Jix
mite llas concipere valeamus; bonitatem ‘vero
&G juflitiam bjus¢ffe narurd | Ub in [0 exerci’
N L¢ 150




T s R A

Cap. 111,

tio (9 adminiftratione non poffint non effe certis
cancellis circumferipte , £ idcsrco @ nobis fine
limstatione concepte definant effe, quod [ant;
bas ergo non adfcvibendas effe Deo. R, Juxta
hunc ratiocinandi modum Deo etiam dene-
ganda effet & fipientia & potentia; Hz e-
nim Dei perfettiones, 1n fuo exercitio
{peétate, non producunt opera infinita &
iﬁimitata, fed certis circumf{cripta cancel-
lis; fic infinita Dei fapientia & potentia {e
exferuerunt créatione mundl-omniumque
creaturarum , quibus vera infinitude repu-
gnat. Quidquid ergo contra perfetiones
Dei morales hac exceptione profert adver-
{arius, id eodem modo contra fapéntiam
& potentiam effet objiciendum. Sed has
De1 perfectiones negare non audet Boling=
brokus omni itaque deftituitur fundamen-
to morales Del impugnandi perfeltiones.
Objeta attributorum Dei, qu& yocantur -
erativa , quia funt a Deo diverfa, non pos-

unt non limitatam habere naturam, 2 qua fi
ad eandem attributorum conditionem cum
adverfario concluderetur, objeéta operatio-
nis Divinz cum ipfo Deo impie cenfunde-=
rentur. Tandem obfervet opponens, con-
ceptus bonitatis & juftitiz, quas in parte
Prznot. prima propofuimus, efle fine omni
limitatione, quam ob rem 1bidem oftendi-
mus, Deum juxta illos effe bonum &ﬁju-’
: um




ST S TR S

sl e G

G TRV

L A L

vins, pde ¢

SipmaRWn

In quo Gonfutantur Irvel, 171

ftum. Regerit.idem adverfarius Vol, 5. pag,
359. 362, Nofiri de perfectionibus Dei con-
ceptus. non po/funtnonefe valde incompleti & in=
adgquati ;. Nam rion modo ¢ffentia Divina infi=
Bitum. fuperat vim, mentis bumane , Verunm
etiam, nefcimus quidem , | an €5 qua ratione
providentia. Divina in omns cafu agat perfeflio-
nibus, Dei convemienter , & fi-vel maxime 1d
in.uno. alterove. cafu intelligeremus, cafus ta-
men iflos inter [o comparare nequimus , mulre
minus perfectionym Divinarwm. cum illis conecor-
diam. pervidere poffumus. . Nofirarum igituy
sion eff vivium, de perfellionibus Des moralis
bus, €5 modo s quo in regende mundo exerceans:
tur . determinate fcive §F judicare, nam cum
Paulo fateamur oportet o, smpervefiigabiles effe
Dei wias.. 1L, Hee omnia.concedimus Ad-
verfirios falva‘affertione:- quam.defendir
witts ¥ Nam quamvis®Dei infinitas noftra-
‘qhie finitido, non permittant, ut adzquate
Deum cognofcanms , noftraque cognitid
exhauriat ea, qua;in effentia Divina- funt;
‘hine tamen minime fequi noftros de attri-
butis *Divinis conceptus non efle veros &
genuinos, 1 confutandis athels occupatk,
antea demonftravimus (§. 1324 P. 1.). Ea-
dem ratione, licet:lubentifhimi, largiamur,
~Jhumani.ingenii hon _efle, inveftigare ‘mo-
dum quo Deus in dato quovis-€afu regag
‘mundum,_ quo.etiam omnes & finguli c;-

us




172 LN A

fus'cum perfeltionibus Dei concilientur;
inde tamen quis fanz mentis inferat, pros
videntiam dari nullam, nullas effe Dei per-
fectiones morales; hunc vel illum ¢ifum
DEI attributis non convenire ?  Certe; ' fi
valeret hze conclufio, ponendum fimul es-
fet, id omne non'dari nec effe verum, quod
nofter intelleéétus capere nequit : nemo'au-
tem veram affitmabit hanc affertionem, nifi

qui fingere velit noftrum intelleCtum ‘effe |

adzquatam normam & menfuram veritatis.
Quod quam abfurdum fit, ‘vel me tacente’,
quivis intelligit, z -
Tertio. Ita argumentatur idem adverfa-
rius Vol. 5. pag. 90. 8i wirtates bominum
ssorales Deo tribueréntur, etiam Ei competerent
wagnanimitas 'S temperantia. - Deéus autem nul-
¥ enforcanio 85 periculo: fubjeltus tffe poteft, mec
wllis regizur paffionibssy, fub aligua norma dirir
grwdis, . Magnavimitatem ergo €9 _tcngcrantian:l
gremo pif impius Deo adfignaverit. Confequen~
ger neque Ei Yribucnde [unt cetere virtutes i
vales. g,'1.) Accurate loquendo nulla vir-
tus homintm mboralié De6 comipetit: Virtus
enim, prout'de’ homine dicitur, ‘eft com-
ftans anim] propofituny fuas ationes con-
formandi ;ad " legem, TInvolvit itaque’’s:)
fubjectionem fub lege fuperioris, * 3:) Ve~
ri nominis accidens infert, 'illud ‘enim ani-
mi propolitum non eft 'de effentia anima,
Deus autem eft legislator fupremus (§.12.),
nul-

A CD I A b fuiy o Pmis Pof beed ek A s

[

-

= == 0.0

fo )




3 !
-y

).

M A E

D Pu

st Baad £ ot AR sl Sl el

T (VT e

In quo Confutantur Irrel. 173

nullique ideo fubjectus legi. Quodvis etiam
veri nominis accidens Ei repugnat (§. 55"
P.1.). Ergo virtus moralis, juxta mndo~
lem, quam in nobis habet; Deo tribuere’
non licet. 1 Nihilominus id, quod reale eft
in virtute morali Deo competit: Nam quam-
vis nullam habeat legem , cujus imperio’
fubfit, eft tamen fibi ipfi lex, aétionum
rectitudinem, non ex principio, 2 fe di-
verfo, {ed conformitate cum fuis perfetio-

- nibus zftimatam, conftantiflime obfervans,

eoque {e effe infinite juftum declarans. 2,)
Notamus nullam effe concludendi ratiohiem
in allata objetione, " Nam 'quamvis Deo
repugnent magnanimitas & temperantia,
quia {uo formali conceptu, aliquam nature
ejus, cui tribuuntur, fupponunt imperfe&io-
nem; an inde fequitur, alias perfe€tiones
morales, ejusmedi non {upponentes corru-
Jptionem, etiam Deo ‘effe denegandas 2 Non

-arbitror : Nam i conclufio illa effet legitima,

ex eodem fundamento affirmaretur, Deum
carere ominl cognitione'rerum,omnique fapi-
entia quia Ei tribui nequit cognitio difcur-
{iva, qualem noshabemus. Illegitimum vero
effe hunc concludendi modum facilis con-
cedet nofter adverfarius, infinitam cogni-

tionem & fapientiam, Deo rete adfignans,

- Simul ergo fateatur necefle eft, fuam argu-
| hentand! rationem, huic ex affe fimilem,

omni




4 ,‘! T e

T G e 25 T T Ty

174 ' Cap. 111,

omni carere fundamento & effe maxime dif-
formem, nec talem, cui fiduciz quid, pro;
mala fua cauffa, tribuere queat.

uarto, {olutis verecundix legibus, ut
abfurdiflimam traducit, fundamentalem Te-
gis Naturz propofitionem qua ad Dei per-
tectiones jubemurnoftras conformare aétio-
nes, Vol. 5. pag. 44. 65. Dicifenim hanc
conformationem efle 1.) Zmpofibilem  2.)
Excitare ambitionein, feu, ut per contem-
tum loqui amat, religio/am [uperbiam, ob
quam crederes bomo [e adfimilari Deo (ibid.

pag. 67)). 3.) Effe injuftam (3 iniquam, quia, |

ad imitationem Dei;, Qui [uo_ fole illuminat |

Juftum & injufium , eodethgue wmedy illius ac
bujus agrum agua plaviali irrigat , deberemus
nullum difcvimen inter homines facere, omnes-
que eodem amoris gradu ampletr, Quam ob
rem dotrinam fanétiflimi Salvatotis Matth.
5" 45y 48. impudentiflime adgreditur, cit,
loco p.63. Refp. Ad hanc calumhiam non
difficilis eft refponfio. Nam 1.) Quando Lex
Naturz jubet mos conformare altiones ad
erfeCtiones Divinas, mon talem. requirit
conformationem, qua Deo redderemur fi-
miles, noftraque natura in Divinam cem-
mutaretur 5 hanc enim effe ab{olute impos-
fibilem contendimus; fed talem poftulat,
qua noftrarum omnium actionum motiva
petamus ex confideratione perfectionum Di-
Vi-

]

i

Ry BT L S L S T Bt T P il B AL ol CONG o S S St § PR Bt G NS




(g = b Vg oo R e e SLEE R aex Beiha el L REUIRL S L Ui PR 0 € St ! B 208 R

s

.~

|

LR

J

in quo Confutantur Irvel, 175

3

vinarum, 2,) Hec conformatio non. excitat
ambitionem , fed potius animum maxime
fubmiflim: Homo enim deccenti attentione
confiderans fupremam Dei excellentiam.
{ummumgque amorem , quo totum genus

* humanum aque ampleltitur,  {uam vero

omnimodam ab lllo dependentiam,  non
poteft non Divinam majeftatem {uper omnia
Lonorarc, & proximum a&qué; ac {e ipfum,
amare, omnique ordini, a Deo conftitutoy
fe fubmittere.  3.). In Deum eérgo, Ejus-
que fanétiflimam legems plas quam inju-
rius eft nofter adverfarius; animo fingens
laudatam conformationem, nos deduétu-
ram efle ad actiones injuftas. & iniquas §
Ex iis enim, qua in {ectioné thetica de-
monfttavimus, clatiflime fequitut.y di¢tam
conformationem nos pérmovere ad Deum,
fuper omnia, & proximum, quem ad mo-=
dum nos ipfos, amandum (§. 54. #6. 71.)
Sed fi hoc injuftum & inigvum effet, juftis
tiz & xquitatl congruum judicarettir odie
um in Deum & proximum. En! demen-
tiam & blafphemiam maximam, Verba
Salvatoris Sanétiflimi, ab adverfario in fi-
nifirum fenfum traduéta, oftendunt Deum
juxta univerfalis fux providentiz leges o-
mnibus & fingulis benefacere hominibus ,
juftis & injuftis, quamdiu hanc vivunt vis

| tam; nos ergo debere in hoc 1mitari Deum,

ut




176 . Cap. 111

wut amemus noftros inimices, eis benedicas |
mus, immo beneficia in’ €os conferamus: |
An hocinjoftum & inigvum? Abfit quam |
fongiflime : ‘Contrarium’ enim evincit vel
ipfa ratio, oftendens omnes, fine difcri-
mine; amandos effe homines (§. 71.). Ce« |
terum ineptias , quas ex verbis Chrifti flue-
re, {ibi imaginatur Bolingbrokus, data o=
pera tollere & delere ftudebimus in 4. Pra-
not. parte; ubi eadem Scripture loca’cons
#ra hunc adverfarivm vindicabuntur. l

S, 139.

Humius in Libro Anglicano, cui titulas
Philofoph. Effays, vid. Lelandi Epiftole T\
2. p. 33. & feqq. in eo maxime eft occupa-~ |
tus, ut juftitiam Dei vindicativam & remu-
nerativam neget. Stmma totius, quod ad-

fert, argumenti, hac eft i Fundamentum |
omnis noftree argumentationis eft illud, quod ab |
| \

1

effecn ad canflam ducitur. Sed sm boc ffabilien-
do nltra experiensiam progredi mequimus , benefi-
cio cujus ab mwo fimili ad aliud colligere licet, |
Ergo ad qualitates canla ab effelin argumenta- ‘!
suri, plares &5 majores perfeliiones caullw tribui '|
Beguennt , guam guas vel effeGus requirie, ¢x- ’
perientia obfervatus, vel ex alia experientia mos
wimus aliis fimilibus inefle canflis. Deus eft ens,
excludens omne alind, ejusdem” fecum natwre
& aliornm mundorum, preter buune prefentem,
nullas babemus ideas.  Nen e¥go alie €5 aliogra=
du tribuende [funt Deo perfeltiones, guam gue |
A ' pew




5 e ORGP

In guo Confutantur Irvel. + | 177

per experientiam alfionum Dei in boc mundo de«
segamtwr.  In boc .autem mundo nullum datur
veftiginm vemuneraptis &5 pumientis Dei juftitie.
Nulluw itague habemus fundamemsum , Deo tri-
onexd: wllam juftiziam. B. Magna audacia
victoriam. fibi promittit hic adverfarius,
quitamen tota fua opera nihil aliud efficit,
quam. ut grayem ignorantiam non modo
in Theologicis, verum etiam Philofophicis
prodat. Nam 1.) zrearor (eudes totius argue
mentationis in eo confiftit, quod credat
menfuram principii activi cau?l”at determi-
nandam efle ex actione, qua effeCtus pro-
ducitur ; major ergo & praftantior vis
non {it tribuenda caufle, quam dita_ree
quirat;actio. - Sed utut hoc locum habeat
in- cauflis phyficis & neceffariis, non ta-
men valet de cauflis liberis,, qua non
femper ad {fummam virium agunt : Docet
enim experientia fpe errare eum, qui ex
hac vel 1lla meditatione, ab hoc vel ifto
homine literis mandata , vellet menfuram
Inire totius, quam poflidet, res cognofcen-
di potenti®, Excipit Adverfarius, a ho-
mine ad Deum non effe argumentandum, quia
Hic in tantum [uperat illum , ut inter utrym-
gue nulla fit fimilitudo, we. Infinita, qux
mter Deum & hominem datur, diftantia id
efficits ut perfectiones hujus eodem gradu
tribul nequeant 11li, non vero ut omnis in.
Pars IIL M tex




178 Cap. 117,

" ter Deum & hominem tollatur fimilitudo:
Mens enim humana eft fpiritus intelligens
& libere volens. Deus eft etiam ({{'piritus, ine
telligens & libere volens, quod in Parte
1, Pranot, demeontftravi, licet fpiritualitas,
intelleétio , & voluntas Dei fint infinite
verfectiores fimilibus in noftra anima attri-
atis, Datur ergo {imilitudo, ob quam a
vera perfectione animz ad fimilem, fed
infinitam, in Deo recte colligimus (vid. §,
138. Refponf ad Obj. 2.). Quivis vero fa=
cile intelligit, perfectiorem efle cauffam,
u@ nen opus habet, totam fuam vim a=
&ione exhaurire , quam illam, qua hac
neceflitatis lege agere tenetur. Reéte er-
o a di¢ta anima perfeétione, qua res ma-
teriales & phyficas longe fuperat, ad fimi-
lem, fed infinitam, in Deo argumentamur.
2.). St locum haberet fundamentum, ab ad-
verfario pofitum , inde etiam f{equeretur
infinitam {apientiam & potentiam Deo non
efle adfignandam: Nulla enim pars mun-
di, 2 Deo produéta, poteft eflfe infiniti va-
loris, Stergo non major vis Deo tribuere-
tur, quam qualem ex ipfa objeéti, feu,
effectus indole, per experientiam determi-
nare poilunus, inde flueret Deo non com-
petere infinitam potentiam & f{apientiam.
Itaque, qvum Deus non infinite {apiens &
potens fit non - Deus, patet opponentis Phi-
: lo-

SoiBTT ey R

B0 e L R S B e



S & ¥ »e »

o " § (¥ VW

4 o

W S99 P e

Qg VY oY

In guo Confutantur Irrel. 179

lofophandi rationem effe atheifticam & ideo
abfurdifimam, 3.) Antea §. 62, P. 2,)
demonftravimus non omnino ‘defiderari
Juftitiz Dei & punientis & remanerantis -
xempla, fed fplendidiffima luce in hujus
mundi - regimine . elucere : Simul evicimus
ex piorum terrena infelicitate & impiorum
profpera fortuna ad negationem optima &
Juftifimz Dei providentiz; falfifimé 3 Dei-
fhis concludi (§. 58 feqq. P.2.). Neceffas
rium ergo non eft, plura pro confutindo
hoc adverfario addere; qui Deiftarum tela;
nimis obtufa facere voluit {iia.

§° 146.'

His confutatis; cum iis ¢oigrediamiis 6=
portet, qui cum Socinianis Del omnipoten-
tiam ; - {ciéntiam infinitam , & juftitiam
vindicativam Vel hegant, vel in” dubium
vocarit. L i
< Hi Primo ita objiciunt. - Dei pétentia ne=
uit effe infinita 5 quia non poteff faGlum ved-
dere infellum | Rupraram virginem puram
Caflammque conflituere 5 prodficeré cresturam
infinities perfetiorem €5 meliovem éa,; Guath
Secit 5 alium producere Deum, €3 alia ejus-
modi.  Credunt ¢rgo adverfavii potentiain
DE! infinitam disi 5 non gicd #ullas ba-

- beat fines; [ed guod creaturarim excedat pos

rentiam; ita ut cjus limites menté nofira ad-
M2 [¢aui




180 , Cap. 11

fequi won poffimus, Refp: Ut hanc objettios
nem digne folvamus; notetur: r.) 4b/slu-
te inspoffibilia now ¢[ffe.omnipotentie Divine
objetla ., inde tamen mibil detrabi Ejus perfetios
#i : - Nam- abfolute. impoffibile predicatis:

conftituitur, quorum alterum deftruit-alte«: |
rum: ( §. 128: Syft. Metaph,), - Quacunque
ergo potentia-ad actum perduceret abfolu-
te ympoflibilia, illa, quando fe ad agen=
dum adplicaret; 1 una eademque adtio- °
ne, quaejusmodi efficeret objetum , par=
tialia ederet aétionis monienta, quorum al-
terum deftrueret, quod efficit alterumy &
tamen ex deftruto & non-deftruéto totum
illud objetum exifteret {per hypothefin,).
Juam ob remy quia fine vi'agéndi nulla
;\ﬁ actio: (§. 1083, Syft..Metaph.), in_ente,
quod ejusmodi exerceret potentiam, .con=:
tradi¢tori@:darentur vires. - Sed. fic :ens il
lud effet abfolute impoflibile quid \(§:128s
Syit. Met.), immo non-ens.(§. 259. <. L),
cujus-nulla datur potentia (§: 264. ¢ L)«
Nullius igitur eft potentiat ad aétum perdus=
cere pofle. abfolute impoflibilia,,  omni ita~
que careret Deus: potentia, 1i poflet ejus=
modi producere objecta: Nulla tamen 1deo
laborat _impotentia : - Quodeunque enim
potentiam omnis agentis tollity illud; fi ab
eo produci poffe megatury;  nullam eidem
impotentiam tribuit, nam fi tribueret,  ali-
cu-




S . A 9 N 89 9 8.1 9

. 50 TEL 0 IR 2B 2 Bl TEhe
- :

-

-

B N NP W -

tentia DEL defettus; eft in ipfo obje

In quo Confutantur Irrel, 18¢

cujus potentix effet, pofle agere id,' quod
potentiam deftruit (quod abfurdum): fed
facere abfolute impofibilia potentiam o«
mnis agentis deftruit (per demonfir.). Er-
go thefis, qua negatur, Deum pofle altua-
lta' reddere abfolute ‘impoflibilia , nullam
Deo ‘infert impotentiam, © Non eft in{it)o-
O’

quod infinitam DEI aétivitatem admitte~
re nequit.. '2,) Qbfervetur, fingula, qua
pro limitanda ‘D E1 potentia ebjeétant ad-
verfarii, - efle abfolute impoflibilia : Nam
factum infeétum: aliter fieri nequit, quam
fi conftituatur, . faétam efle fimul faétum
& fimul non faétumy virginem efle ftupra-
tam & fimul non ftupratam; neque crea-
tura fe ip(a infinities “‘perfectior fieri pot-
eft, nifi in creatorem mutetur ; nec aliter
produci poteft, quam fi abeat in creaturam.
Nemo non videt fingula hzc direte incur-
rere'in principium contradi€tionis; & ideo
effe abfolute impoflibilia, confequenter nec
ullius potentiz objeta, nec eam ullo modo
limitare. = Excipiunt adverfarii: Deus eff
abfolute pofibile. quid ; €3 1deo ab intelletu Di-
wino concipiturgguo Dens [¢ ipfum cognofiit, In-
relligt etiam infinita, que now poteft producere,
Ergo intelleus Dei excedit Ejus potentiam,
Hec igitur nou eft infinita, g, Singula Dei
attributa funt ex-afle harmonica, neg tnum
M3 ex-

qi‘_.‘___
— 5.

e




excedit alterum. Ergo Ejus intelleStus
& potentia eandem %mbent infinitatem.
Deus cognofcit fe 1pfum, largior, fed de
eo nulla eft centroverfia; quaritur, an
Deus poflit producere alium Deum, adeo-
ue an detur conceptus Dei producibilis 2
ged hic conceptus manifeftam involvit con-
tradiCtionem, & re ipfa eft nullus. Ergo
1s neque eft intelleftus , neque potentiz |
objetum, Numerum poflibilium infini-
tum non producit Deus ex defe¢tu non
omnipotentiz , quz fe ad omne poflibile
extendit, fed ex defeftu rei, quia ut res
numero infinito exifterent, infinitz Dei {a-
pientiz non erat conveniens, quia etiam |
mundus infinitus contradiétionem involvit.
Ergo intelle¢tus Dei ad plura fe non ex-
tendit objecta, quam potentia, Confe-
quenter potentiz Divinz fua relinquenda
eft infinitas. . ’
Quando heic dicimus abf. impoffibilia. non effe poten=
tiz Divinz obje@a, cavendum follicite, ne Impos=
fibilia metiamur ex confufa noftra cognitiene & an-
‘guftis limitati intelleCtus terminis, Sic puram &
caftam virginem parére 5 ignem. injeéia corpora
combuftibilia non comburere, & fimilia, ei viden~
tur abfolute impoffibilia, qui confufam fequitur
cognitionem , nelcitque diftingvere inter Phylicum
& abfslute impoffibile, ~ Nihil prius ab objedis |
omnipotentiz Divine cft removendum, quam ex
indubitatis ' principiis accurate demonftrare valea- |
mus, illud in fe & fua vatura effe contradidtorium,
: §. 141, :‘




1=

In quo Confutantur Irvel. 183

§. 141,

2:d0.) Isfinite Dei potentice officere putant,
quod Deus non poffit abnegare [espfum 2. Tim.
2% 13. mentiri Ebr, 6 18. peccare {5 peccae
tis dele@ari. W.. 1. Sciendum eft illa, que
perfedtionibus Dei repugnant , non cffe omuipo-
tentie Divine abjeéta. Deus enim fuam po-
tentiam non exercet nifi volendo, unde per
immediatam confequentiam clicitur, in eo
non pofle Deum fuam exercere potentiam.
quod velle nequit. Quidquid itaque velle
non poteft, id non poteft facere exiftens.
Nequit autem DEUS velle mala, 1. e. ea,
qua perfettionibus Ejus repugnant. FErgo
nec poflunt illa efle omnipotentiz Divinz
objetta, Neque Scriptura Sacra aliam omni-
potentiz Dei exhibet notionem: Docet enim
Eum efficere poffe quodcunque velit Pf.
115: 3. Matth. 8: 2. 26:39, 42. Omne

flibile, quod eft potentiz generale ebje-

um, confiderandum eft ratione rei & ef-
feCtoris : Nam poteft quid effe in fe pos=
fibile, quod tamen in relatione ad illud
agens lpofﬁbile non eft. Sic atus cogitan-
di in fe poflibiliseft, fed non eft poilibilis
materiz. Duplici itaque modo determina-
tur omnipotentiz Divinz objeftum , pri-
mum in fe, quo fenfu debet effe abfolute
poffibile, deinde quoad perfectiones Divi-

* nas, quo fenfu eam debet habere naturam,
M

4 u
3




Cap. Il

ut Deus 1d velle poflit. Velle autem nequit
1d, quod cum Ejus perfectionibus pugnat,
Ergo potentia Dei ad ejusmodi objetta ex-
tendi non debet, nifi Quis putaret, aut in
Dei voluntate efle defettum, aut pugnath
dari inter, Ejus voluntatem & potentiam,
Sed neutrum cum fumma Dei perfetione
confiftere poteft. Veriflima ergo eft noftra
affertio & Scripture Sacre conformis. 2,)
Itaque, qvum abnegare feipfum, mentiri,
peccare, peccatis deleétari, fimilia fanétis.
fimz & perfeltiflima Dei voluntati abfolus
te repugnent ; non funt emnipotentiz Di
ving objetta. 3.) Hinc tamen non lequi-
tur, dari in Deo impotentiam ;. Nam qua
hoc loco € potentiaz Divinz. objeétis exclu-
duntur, funt mera privationes & negatio-
nes, quz nullam cauflam efficiéntem,. &
per confequens, nullam: potentiam agendi,
ut exiftant, requirunt, reque exiftere pos-
funt nifi ab ente, quod in intelligende ; &
volendo deficiat, & quatenus deficiat. Vi
dent ergo adverfarii, nifi h@¢ removean=
tur, potentiam Dei fore deficientem. -Con-
fequenter {imul vident , horum. remotioe
nem, nullam in Deo arguere Impotentiam,
fed potius potentiam perteétiffimam . Non
enim ex majori numero eorum qua agi
poflunt, quorumcunque & quocunque mo-
do, fed majori realium & pofitivorum i (}ilila@ ,
€1ncl




LA |

S e A .

In quo Confutantur Irrel. 185

effici poffunt, numero pendet major poten-
ti perfectio, . Ergo perfectiflima eft, que
poteft praftare omnia pofitiva, exclufis o-
munibus negativis & privativis, Conf.§,753.

- Syft. Metaph. ;

S, 142,

In infinitam Del {eientiam,  omnis reli-
gionis excellentilimum palladium, multis
nominibus impingunt 1idem  adverfarii.
Qui, ut fucceflivam & difcurfivam effe Dei
cognitionem probent, Objiciunt 1:0.) Dan-
tur in vebus creatis pugnantes {F oppofite af-
feltiones 5 quarum repreefentationes ed minus
poffunt effe snintellectu Dei fimul ) qud certius
unam excludere alteram, w, Fateor dari op=~
pofitas & pugnantes rerum_creatarum af-
fectiones, fed inde nihil fequitur magis,
quam ideas earum etiam inter {e pugnare,
ita ut altera alteram non contineat, minime
vero has ideas non poffe fimul intellettui
inefle. Largior mentem humanam vix &
ne vix quidem pofle fimul concipere fim-
plex & compofitum, inde tamen ad fimi-
lem: intelleCtus infiniti conditionem nulla
valet argumentatio,

2:0.) Quia datuy concludendi fundamentum,

 datwr veritatum ordo objeétivus, in quo alte-

‘
fih
\

74 veritas ex altera fequitur. . Sed rebus con-
Formis eff Dei sognitia. Ergo in il alixd prie
1l My muni,




Cap, 1]I.

mum, aliud fuccedens. . Deus utique co-

nofcit veritatem primam , ut primam, i.e,
eipfum, fed fimultaneo, agtu cognofcit
omnes fpombiles, cum illa prima connexas.
Datur {ucceflivus In rebus exiftentibus or=
do, fed illum ut cognitioni Dei tribuas, non
fequitur ex cognitionis Divina conformita-
te cum rebus, quaid folum infert, Deum
fibi reprafentare omnes rerum- relationes,
non autem hanc reprafentationem in ipfo
Deo cffe fucceflivam. Cavendum quam
maxime, ne fucceflio rerum creatarum Deo
immutabili temere adfingatur,

3:0.) Aut intelleltus Divinus mutationes re-
pum ., extre [e futuras . fibi reprafentat ante , aut
in, aut poft mutationem. Si poft mutationem
demum , datar in intelleGu Divino fucce(fio; fi in
mutatione , iterum eft in illo fucceffio; fi ante mu-
gationem , sum iflam mutationem [ibi reprafentat,
ant ut futuram, ant ut altualem, fi priss, ite-
yum locum habet [ucceffio, quoniam falla muta-
tione altuali , extra Desm., accidit in Eo repre-
[entatio mutationis altualis , antea tantum poffibi-
lis ; fi vero mutaiones illas futuras fioi reprafen-
tat ut alluales | reprefensationes Ejus funt falfe.
g2, Deus fimpliciflimo actu fibi reprafentat
omnes creaturarum mutationes, prefentes,
prateritas, foturas. Sed unicus ille atus
diverfas admittit relationes , * creaturarum

idem refpondentes vitiflitadinibus; fed

u
%eo intérne nullam adferentes mutationem.

Ni-



- A daehd MR MU SPSR Bl o Wt GB.L WU WY, s AT 4 E . Vo W § ORY T,

PSS gy Ve e

In que Confutantur Irrel. 187

Nimirum Deus omnes creaturarum fuccess
fiones {ibi fimul reprafentat, & quidem di-
ftintiflime , novit quoque exactiflime o-
mnes meas mutationes, quarum fimul per-
{picit cum fucceflione rerum, qua tempus

eterminatur , connexionem.  Atque fic
mutationem, craftina luce mihi futuram,
diverfam videt Deus 3 mutatione, qua hodie
mihi prafens eft, ita tamen, ut vifio ha¢
DEI hodie & in craftinum eadem maneat ,
cum diverfa tantum fimpliciflima vifionis
relatione. Succeflivo rerum , extra nos

ofitarum, ordini, quo tempus in prafens,
prateritum & ﬁxturlx_m.determigamuS, id-
earum, qua in nobis inde excitantur, re-
fpondet viciflitudo. Sed in =aterna Dei
Igientia, nulla eft fucceffio, nullus, 2 pra-
terito per prefens ad futurum, momento-
rum fluxus, nulla idearum fucceliva feries,
fed unus & fimultaneus omnium intuitus
(vid. §. 67.P. 1,). Ergo omne tempus &
tota rerum feries, quantacunque fit, fems
per prafens Deo obverfatur, idealiter feilis
cet, non autem realiter, nam fic ab zterno
exftitiffet mundus cum omni temporis dif-
ferentia, quod maxime abfurdum. Excie

wnt : Prefens bec objeGlorum contemplatio
contradifioria videtur , cum fieri non poffit y ut
id, quod faltum eft, fiat iufeCtum, aut pre.
geritum el futuram in inflantia [ua confidere-
tur.




188 Cap, III.

-

tur. Relp, Diverfus hic rerum {tatus, inde-
que facta denominatio, ‘res ipfas, extra
Deum pofitas, non autem Deum Ejusque
de rebus cognitionem adficit: Deo enim to-
tarerum feries prefentiflima reprafentatur.
Quo ipfo non exiftimandum eft, veritates
rerum in feientia Dei confundi, aut nullum
difcrimen temporis,  utpote in re ipfa fun-
datum , 2 Deo‘obfervari,  Hoc contrariatur
iis, qua antea demonfiravinius: Nam in
idea Dei objeCta, etiam ut nude poflibilia,
certo ordine ‘anteceflionis & ¢onfecutionis
per {cientiam fimplicis intelligentiz repra-
{entantur. . Decretum Divinum ; quod fci~
entia vifionis eatenus {upponity quatenus
ejus. objeta per decretum exiftunt, hunc
ordinem confirmavit. Concurfus Dei,ad ex-~
fecutionem decreti pertinens; non eft aétus
Dei immanens, fed tranfiens & fucceflive
exercetur, nonob aliquam Dei fucceflionem,
fedob-fucceflivam rerum creatarum exiften-
tiam, . Hujus concurfus, infua forma confi
derati, objeCta,non funt praterita & futura,
fed prafentia. Adeoque hac ab illis aGu
difcernit Deus. © Quam ob rem, qvum Deus
feipfum adaquatiffime cognofcat , hunc
fuum aftum haud ignorat. = Confequenter
fcientia vifionis prterita {pectat, ut prate-
rita, prafentia ut prfentia, futura ut fu-
tura, . Succeflio ‘effe & cogeipi poteft Ilan
0D=




Y WLy e,

M quo Covfutantur Irrei.
objetto, five,rtermino {tientiz, licet:nuile
la fit in f{ciente, feuy. aftu cognitiohis:
dum enim nos preeteritorum & futurorum
ideas in animo.prafentes fiftimus; easque
intuemursyilla non ideo definunt in fizo ors
dine efle praeterita & futuray neque ideo
nos. hac cum illis confundimus, - Sed hec
1pfum’ modo, *infinitiés eminentiori, Deo
competit, Qui fe ipfum infuens, ideam fis
mul & ejus objetum prafentifliime videt;
Non ergo & prafentialitate’, uti barbare'dis
cifolet, ideali ad realem valet conclufio,

Neque ad . inferendam difcurfivam  in
Déo cognitionem, quidquam juvat advers
farios , - quod Deus intelligat ratiocinatio
nes humanas, nam eas non intelligit ratio=
cinandos, fed intuendo: oculis enim Dei,
h, e. intuitiva Ejus cognitioni, omnia{funt
manifefta & refupinata. Ebr. 4: 13, Neque
aliquid prafidiiin eo habent, quod: Deus
in Sacris Literis ratiocinia propofuerit, feu,
ratiocinatus fuerit : Nam 1d fecit non fui,
fed noftrt-caufld, qui ob finitudinem mentis
nofirz aliter, quam difturréndo ad ignota
veritatis notitiam, qua plenam generet con-
vi¢tionem, pervenire non poffumus.

§. 143.
Etfi Apoftolus clare fatis Rom.  RERY Y
Deo tribuat profundiflimas cognitionis di-
vis

189




tendendam; adeo tamen audaces funt ad-
verfarii, ut hoc negare non erubefcant,
Inter alia provocant ad ditum Gen, 22: 15,
unde confiare putant , Deum ex effetu demum,
quid fallum fit , cognofcere, €5 ideo difceve
nova , confequenter now effe omnifcium, Refp.
Agit citatus locus de prohibita ab Angelo
]e%xovz, h, e. Filio Dei, immolatione lii
quam Abrahamo antea, mandavit, eum
tentaturus. In diverfa abeunt hunc locum
explicare fludentes. Quidam cum Augafi-
mo explicant verba : Cognovi, feu, fiio' jams
se timere Deum , per coghitum feci. feil, fa-
tan® & gentibus, te calumniantibus, Alii
cum Calovio y in Comment. in. h. 1. ardgw-
aorzdnay heic faciunt; quia in tota hac
tentatione fe Deus ita geflit, ac fiy huma=
1o more, experimento accepiflet fidem &
obfequium Abrahami. = Alii ‘cum’ Schinidio
inh, L dicunt Deum ab aterrio quidem {ti-
vifle, ‘quid hoc in negotio fa?iurus effet
Abrahamus , fi id mandaturus ipfi effet,
mon autem feivifle; quod id feciffet, quia
revera nondum fecerat; ut fenfus fit s Ipfo
opere fecifti 5 ut [eiam opus tuums 5 €3 ex opere
#uo fatto, quod timeas Deun. Quicunque ho-
fum modorum; explicandi citatum locum
placéat, nihil detrimenti patitur Dei omni-
{cientia,

2:0.)

vitias, h. e, {cientiam ad omne fcibile ex~

MR R xR v sear” &




In quo Confutantur Irvel, 191

2:0.) Objiciunt, cognitionem, quam De.
us de [e ipfo baber, infinitam 5 excludere rerum
aliarum [cientiam, nam Jfi non excluderes , in-
Sinito aliguid adderetur,” s, Infinita, quam
Deus de fe ipfo habet, cognitio, effentia-
liter fimul includit rerum aliarum feienti-
am: Deus enim, cognofcendo fuum intel
le¢tum, cognofcit omnes poflibilitates, co-
gnofcendo fuam potentiam, erfpicit omnia
exittibilia, & cogmofeendo funm decretum,
cognoftit omnia altualia, feu, quz ex nu-
mero poflibilium in numerum’ atualium
{unt relata.  Ergo {cientia rerum aliarum
infinitz , quam Deus de fe 1pfo poflidet,
«cognitioni, nihil accedit.

.8 144, X ﬂ
Tandem ut fpei & fiducie, i1 Deo col

Jocandz , cettiflimum tollant fandamen-

tum, prz{cientix Divinz adgrediuntur ins
fallibilitatem,  Objiciunt igitur 150). Fue
rura contingentia, [eny hbere [pirisuum finie
torum determinationes , po/funt effe €5 non e[fe,
adeogue non [unt certo future, conjequenter A
Deo non poffunt crrto prefiiri, Refp. Omne
futurum eft feibile, ergo habet fcibilita:
tis argumentur, ergo eft determinata veri.
tas, ergoa Deo certe praefcitur. Praterea,
liberz noftrx adtiones, funt quidem ab
omni neceflitate immunes, nihilo tamen
inje«




mihus-deterxminatamhabentveritatem: Nam,

motivisy hiie; reprafentatione boni vel mali,
fufeipiuntur, < Ipfz vero reprafentationes &
cognitiones noftra,vel ex aliis pracedaneis in
ipfa mente, & ultimato ex {enfatione interna
derivantur,vel exativitate corporis ih men-
tem, profluunt.  Ergo futura contingential,
feu, liberz nofire determinationes, determi-
natam habent certitudirem, & ideo ab intel=
leftu infinitos qui cauffas, per quasdetermi-
nantur,plene intuetur,certiflime prefciuntur.

2:0) St datur prefcieintia futurorum contingén-
gium g illa aut eft fine ratione fufficiente , aut cum
ratione. Prius ¢ft abjurduns . Negue locus datur
pofteriori, nam fi futura ifta bhaberent yationem
Jufficientem , daretur illa vel in ipfis rebus & 4+
ionibus futuris ; vel in Deo * Now illud, guia
futura nom exiflumt | &5 ideo non poffunt agere in
sntelletum Divinum ; Negue hoc, quia 5::&: és-
Jet-boc modo per effentiam fuam determinatus ad
#llas fibi reprafentandas, guod probabile nom eff.
Ergo non datur futxror_‘um comringentinm prafcie
entia. .. Datur ratio fufficiens futurorum
contingentium in rebus ipfis & in Deo fi-
mul, m illis, quatenus cognasfeibiles, &
prafeibiles funt, & determméﬁam habent
veritatem; in Deo, quatenus vi fuz effen-
tiz cognofcit omnia poilibilia adequatifli-
me, & vi decrett hanc rerum febiem praz
alia poffibili produxit, Statuere vero Deum
ideo

telte experientia, omnia animea decreta ex |

&l "™l ud sk o o d & SE v

TR @F 7 W oL CaTuamS s

-




o B S R MR s AR R BW

L . Bt . o B 33

-

SOV N S

In guo Confutantur Irrel. 98
1deo non cognofere fiitura, quia on exis
ftunt, nec idcirco in-intelle@um Divinum
agere poffunt, -eft idem, ac dencgare Deo
omnium poflibilium cognitionem , neutrum
enim eorum in intelletum: Divinum agifs
Hot sutem fifficientia intelleétus Divini &
diametro adverfatur , eamque’ ob ‘cauffam
eft abfurdiffimam, ! Quid2 quod, fiunivers
faliter-vera effet hypothefis, qua putatur nis
hil a quoquam cognofci pofie, " mii quod
agat in-ejus intellectun’: neque horho poss
fet coghoftere mere poflibilia, ullamque fus
turorum habere pranotionem. Quod mas=
nifefte repugnat expertentiz, 17 i
21350, ) 81 darétar futarorum prefiientia in
Deo, il faceret Déum . poccati véun: > Nam
i Titids verto pracider-morten Semproniivinnoe
Centis, mec, tum poffet, eam iwipedityl peccati
eff reds S Hoc"autem' Jg Dev dicere nefas efto,
BeBifpat ratio eft Déi ac Titii, hic, dum pos
teft 1" obligatur impedire cxdem innocertiss
Deusautem, etfi poflit; non tamen obligas
tur, fed objuttifimamiationem , fine ulla
pecéati macula, permittit haud raro. * 9
' 3:0.) 8i Deus effet prafeins, ob fumman Jwant
Japsentiam ) non “tau multa Juperfina &5 snutia
lia feciffet'y que tamen obfervantur in_ikwumera
multitudmc,feminum, in regno animali &5 vege~
2abils pereuntinm, Refp, Etfi non negemus
multa perire femina, & propagationi {peciei
Pars IlI, N non




Cap. 111,

non infervire , inde tamen non fequitur
illa effa inutilia & fuperflua : Nam prater
unam utilitatem, quam nos putamus uni-
cam, poflunt dari aliz plures, nobis non-
dum perfpeétz. Nemo nefcit multas hoe
tempore deteftas efle plantas, generi hu-
gano & animali utiliffimas, quarum ufum
ignoravit antiquitas, Ergo ex noftra de
ufibus rerum ignorantia, ad eas negandas,

male concladrtur. His accedit, neminem |

pofle plenam de ufibus rerum habere notis
tiam, nifi qui tetius Syftematis mundani ne-

xum intueatar, Sed hxc cognitio foli Deo |

eft propria. Definant erge homines res,
in mundo obvias judicare inutiles; potius
cogitent, {uam cognitionem, valde exis
guam, tantx perfpicaciz exercend@ nuns
quam {uffe¢turam.

5:0.) Per [apientiam Deus nibil facst frus
Bra, fi ergo fimul effer prefiius, non tantis
moliminibus monitisque®: promovere conaretur
peccatorem., quem prengffet fore immorigerum,
. Deus, utfapiens, facit, quantum in {e
elt, licet fe effetu, ob morsfam hominum
refiftentiam, non potiturumydsafaiat, Nam
fi Deus hoc non faceret, pofigh% ramorige-
ri, licet immerito, fub aligue tamen {pe-
cie, culpam in Deum_derivdre, cujus tas
men nunc, ne minutiffimam quidem, pra
fe ferre poffunt fpeciem, Taceo laud'ix)tag
- el

SRS e g of Gpatitum 0o oot Som et s P O At B ek S s s



in quo Confutantur Irrel, 19§

Dei admonitiones ad majorem pietatis &
conftantiz ardorem excitare peenitentes.&
fideles ; ‘& ideo non effe fruftraness.

6:0.) Per admiffam in Deo futurorum cer=
tam &3 determinatam cogmtionem multa Scrie
prure Sacre loca dextre explicari non poffe P
 fanti  RQualia effe arbitrantur, a.) Gen, 66,
ubi dicitur Deum peenituiffe, quod homis»
| hes fecerit. 4.) Gen.22: 12, ubi affirma-
tur Deum explorafle obedientiam Abrahami,
¢.) Num. 14: 23. ubi Deus aft {& Jjurafle,
quod Hra€litas in terram Cananzam eflet
| introduéturus, & tamen propter eorum pec-
cata, fe id faCturum non effe  4.) Gen.
18: 21. ubi Deus dicit fe defceddiffe, ut
- exploraret an Sodomita fecerint fecundum
clamorem, qui ad fe venerit, e.) Ef 5: 4.

{ ubi Deus dicit fe ex{pettafle bonas uvas ex

vinea fua, contraria tamen effe expertum.
f.) Exod. 16: 4. ubi Deus ait fc pane, de=
miflo ex celo, explorare velle Ifraélitarum
obedientiam, Similia traduntur Deut. 8 2.
Refp. ad a.) Eum efle peenitentis charaéte>
rem quivis facile concedit, ut faltum red-
dere malit infe€tum. = Penitens ergo id,
quod antea volebat, nunc non vult. DE[
autem voluntas nunquam mutatur, neque
fieri poteft, ut, quod antea volebat. nune
nolit (§. 81, P, '1.). Ergo veri nominis

N 2 peenis




X196 Cop. I,

penitentia Deo’ repugnat,: quod expreflis |

verbis legitur Num. 23: 8. 1.8am.15: 29,
Quando itaque Scriptura in citato.ab adver-
fariis loco, nec non. 1, Sam, 1y :11. Amos.
7: 36. peenitentiam Deo tribuit, facit id |
Metaphorice. & fecundum fimilitudinem, |
Deumque eo duntaxat fenfu penituifie di-
cit, quod ad modum penitentis fe-habties
rit, volens diffipare, quod prius fecerat:

In penitentia enim factam infe€tum optare |

folent homines. Peenitentia itaque Deo’in |
Scripturis adfignata , nihil denotat aliud,
quam voluntatem' Dei,' jufto judicio, de+
firuendi id , quod Deus improbat, Atque |
hoc fenfu nihil involvit impérfeétionis, nec |
infinite DEL prafcientiz aliquid derogat. |
Ad 4,) modo eft refponfum § 144. Ade.)
Promiffiones Divinz de hominum felicitate
non funt abfolute , fed femper hypothe=
tice, fub conditione fidei & obedientiz, |
Ad d4) avdewroraYic ad exemplum judi-
cum, quos cognofcere prius oportet, quam
decernere , 'dicituar DEUM defcendifle ad
cognofcendum. Ad e.) Exfpectavit Deus
factum non ipfum, cujus contrarium. futus
rum elle novit, fed jus exfpeétandi fruﬁra-'
tum fignificat; Fruftrata et non DEl-ex=
fpeétatio, fed Divinum exfpeStandi jus:
Ad £,) eodem fere modo ac ad 4. = Iniiges

/ nere

g W RS e Bt W 3 T T TR C AN G TNy <, ST



— |

15 |

Ve
=

)S. |

In quo Confutantur Irrel, Yo7

nere obfervandum eft tritum Athanafii, qua
evdpwiroraSaes de Deo dicuntur, @erperas
cile intelligenda, :

8325 §. 14y,

“‘Prater Socinianos folent etiam -Fanatiel
cum fuo Dippelio praefcientiz Divina abfolu-
tam perfe¢tionem jn dubium vocare. Pre-
fertim urgent, Deum ante lapfum creatu=
rarum non'prafciviffe malum ; Nam, =’

quiunts f Dews ante Lipfum prefiiviffer ma~

bum ) adfuiffer ‘ante bunc lapfum in intellelu
Diwvino mali idea.  "Erge, quam in conceptt
rei ejus effentia confiftat | effentiam mali Deus
formaffet, quod &que-vitio/um eft ) ac'fi fatu=
eretur Deum produiffe - mala? ®e.7.) S1 ided
mali corrumpeéret Sanétiffimum Numen, &
peccati reum facerety non magis poft, quam
ante lapfum, ideam mali haberet Deus. Si-
bi ipfi ergo contradicit Dippelius, conce=
dens Deo cognitionem mali poft lapfum,
non autem ante lapfum.: -2.) Malum mora-
le, concretive {pedtatum 5 confiftit in alte
voluntatis, contra legem determinato.” Ergo
cognitio feu, idea mali, non voluntatis,
fc‘% intelleétus tantum, inferens aétum, non
eft peccatum, Quare vel pueri norunt, eum
nom peceare, qui peccati quidem habet co-
gnitionem, {ed illo non deleétatur, verum
potius id averfatur. 3.): Peccatum,’ abftra-

N 3 &tive




{ua itaque eflentia non mifi meram priva-

&tive confideratuim, confiftit in illegalitatey |

tionem involvit. Idcitco Deus, ab aterno

cognefcens {fuam legem, hominumque a-

¢tiones ab illa deficientes, concipit pecca- |
tum, & quidem ita, ut-illius effentiam non |

faciat - 4.) Si peccatum ab @terno non pra-
{civifict Deus, aut legis fuz @ternam cogni-
tionem non habuiflet, aut quorundam aétu-
um huamanoram notitia caruiffet. . Sed u-

trumque in abfolutam {cientie Divinz perfé-- |

&tionen incurrit, & ideo eft abfurdifli-
mum. 5.).51 Deus peccatum ab zterns non
prafcivifiet; neque decretum eleftionis fis
naliter fidelium ad vitam @ternam formare,
aut finaliter incredulorum & impeeniten-
tium reprobationem ab =zterno decernere

%otuiﬂjet. Decreta autem Dei funt aterna,
rgo fal(iflima eft Dippelii hypothefis.

§. 146.

Quam neceffarium habet juftitia Dei vine
dicativa influxuma, in legem, obligatio=
nem & religionem, tam grata quoque 'eft
omnibus Irreligionariis, Bolingbroko, Hu~
mio (vid. §§. 138. 139.), & ceteris, quos
Cap. 2. confutavi, Socinianorum & Dip-
pelianorum opera, qua in juftitiam Dei pu-
nitivam morofe infurgunt,

“Ob-




N
l-

=

2= |

-
s
1=
1=
1=
n

1=

1= |
e |

1*
)=

J-
0§ |
sl

,‘I

In quo Coufutantur Irvel, 199

Objiciunt 1:0.) Afiones Dei ad extra funt
indifferenter libere. Punitio eff ejusmodi. as
&io. Ergo, confequenter ipfa juflitia vindica
tiva eff etiam indifferenter libera, ®. Hoc ar-
gumentum inftantia folvitur : Legiflatio eft
procul dubio altio Dei ad extra, an ergo
indifferenter libera? Fuit quidem Deo ab
aterno indifferenter : liberum , ‘hominem
condere aut non condere, confequenter
etiam Jegem ferre aut non ferre ; Verum

- pofito, conditum effe hominem , neutiquarg

moralis ejus 2 Deo dependentia relinquit ine
differenter liberam legiflationem , quam
cum imperio Divino, neceffario effe cone
nexam monftravimus (§. 8.). Sic ante
conditam creaturam Deo indifferens fuit ipfe
puniendi actus, quatenus ex Libertate Ejus
pendet creaturz exiftentia, fed poftquam
condita eft creatura, peccato fe deinde cone
tamirans non amplius Deo indifferens cft pu-
nire &non punire, De czteroconfunditur 18
adverfariorum argumento juftitiz vindicas
tiva exercitium cum Juftitia ipfa, illud pec~
catores refpicit, hac femper manet eadem.
2:0.) Ira, feu, juftitia Des vindicativa, inci-
it & definit cum peccate, mec locum babuiffet , [2
mundus peccato manfiffet vacuss, mequis ergo effe
effentiale Dei astributum , fed tantum relativum,
wam ob rem mequit cffe morma Furis Namraf,
guod wow dependet ,nifs ab e[fentialibus Dei ateribu~
2is, Deo ab aterno &5 in aternwm competentibus,

N 4 . R




R, Iteram eonfunditar exercitium judtitia
cum®juftitia 1pfa; illi-non fuiffet locus, ‘fi
mundus ‘peccato manfifi¥t vacuus, hac per-
petua eft & Deo effentilis; 1llud refpectum
ad ‘culpam dicit] quando” nimirini Deus
cohtra peccatdrern agit, ut agere folet dé~
hiéta puriens Dominus & Judes; Heeero
in Deo datur ) etiamfi,; non dato pectato
nunquam {e exferuiffet, Eft jaftitiaconftan=
tia voluntatis agendi ; “quod “reftum ek (6.
120.P.1.7, elique'in Ded abfolute perfedta
& immutabilis (' y2ri°P.og)) confeqren=
fer, «terha & effenfialis Neque ‘credant
adverfafii hoe valere tantum de juftitia di=
caftica, non autem virditativas Nam una
eademqué eft in Deo juftitia, qua’pro’ di~
verfitate 8bjectorum mn 'dicafticam &evina
@icanvarh difpeflcitur.  Immo juftitia dicas
ftica“meludit’ vindicativam ) ‘quia lla le-
gem- déterminans, fimul ftatuit poenam
«ggli&i rvitati proportiondtam (§.36,37. )e
Contrafi&orium quoque “eft ' affirmare ;
Deum ab zterno & in ‘wternum, per fan-
<tiffimam fuam' voluntatem averfari omne
malum, & tamen jaftitiam vindicativam
Jon efle xternam,  Errant étiam in eo gras
viflime,, quod perfetiones Dei-eflentiales,
«<cum- exclufione juftitiac 5 faciant normam
fegis Nateralis': - Nam praterquamy - qued
antea demonftravimus,; infinitam Del s
: fi-

e




W2 TS W, A PRILP @

g

- In guo Confusantur Irrel, 161

ftidiarn efle legis naturalis Zoyervmror (§.22.);
1pl Det juftifia'cum perfectionibus Ejus
elflentialibus “indivulfum” habet nexum’s
Nam rectitudp, '\quz juititiz bafis eft, cons
{iftit in neceffaria congruentia’ cum perfe=
Ctionibus Divinis (§. 119. P, 1.). . Tandem
ne adverfarii' ‘in’ finiftrum fenfum trahart
Seripturae dicta,” vt Rom. 1:13. Eph, 2:3.
Deut. 297 30" qua Deo adfignant iram, ob4
Tervandum eft iram Dei nihil denotare ' alis
ud , quam- difplicentism a&tionis malz ,
‘Conjunétam’ cum voluntate, puniendi dee
Imquentem. ‘Ira’, prout nobis competits
& fenfitivorum 4ffeGuum continetur ntis
‘mero, eft’tedium infigne ,”ortum- ex in=
juria, nobis illata;" conjunétum cum odio
‘ejus, quiintulit, immo cym vindite cu=
pidine. " Atque'hinc ira vincit omnes affe~
ftus, gravitate; “vehementia & malitia. De
hdc’ noftras verum'eft, - quod dicit -Cicero
Libr, Y. capi262"0e off. iratum’y qui ad pe-
“san accedat:, nunguam tenere mediocritatem ile
lam, quee ¢ft inter nimium €5 parum. Talem
dram ut’ Dea tribgamus; quam longiflime
.abfit, nulla enim vehementia, nulla fene
“fuum confufio, Hulla affeGtuum fenfitivé=
rum mixtura’ in ‘Peo Toctim “habet.  Sed
quia omnis actio, legi contraria, Deo difpli-
cet, & eft injuria in Majeftdtem Divinam,
- quam non poteft non ‘punire id, quod in
o N f BO=




B

T e i

202 : Cap. IIL.
noftra ira’ eft reale & perfeftionem invol-
vit , Deo competit. Atque hoc fenfu ira
Dei nihil denotat aliud,  quam cenfantem
£F perpetusm woluntatem vepellendi fibs repus
gnans , illud puniendo. - Atque hoc fignificatu
cum juftitia Dei vindicativa coincidit. . S
hoc confideraffent Dippeliani y iram Deo
nunquam, -ut credo, denegaffent, nam
non putaverim eum fanz _efle mentis, qui
concedit quidem Deum effe omnium crear
turarum fupremum Dominum, & f{anttis-
fimam. eis dediffe legem, negat vero,
Deum habere conftantem voluntatem, rer
pellendi legi {u repugnans , illud punien-
do. . Adeo aréte hze duo funt connexa, ut
alterum involvat. alterym, ,
. 3:0. Obj.) Poteft quivis [1o juri remunciave,
adeogue &9 ipfe Deus peccata smpunita dimgt-
zere poreft. Refp. Utut hoc procedere in-
terdum poteft in _jure mutabili, pofitivo &
arbitraril exercitil, -nequaquam tamen ad
jus Dei immutabile, zternum, perfeéti &
erpetui exercitil eft extendendum, qwum
Bcus fuo juri renunciare nequeat, nifi fe
apium abneget (§. 4.). Quod di¢tu impi-
um. Regerunt : Sic Deus inferior conflitui-
tur quovss etiam viliffime Domino terrefiri
debitum condonante, Refp. Abfit, Nam Deus
hoc ipfo demontirat fuam juftitiam infinite
fuperare quasvis hominum juftas adtiones.




W Tpmy el el - W W 8

e (D 0N e

S Ny v vy NIV V

|

— e ——

In quo Confutantur Ivvel. 203

Eft juftitia Deo effentialis, homini acciden-
talis, hic ergo fuam mutare poteft, Ille
autem non magis, quam propriam effen-
tiam, Hinc relte Calixtus de Palt. Div. §.
31. Poflunt quidem homines, quibus com-
mifla eft poteftas, & adminiftratio juftitiz,
fupplicium commeritum eondonare & im-
punitum dimittere, quia poflunt deficere
fuﬁlt{amquc & pacta infuper habere, qua-
¢ quid in Deum cadere, fumma & abfo-
luta Ejus perfetio non admittit, non ma-
gis, quam ut fallat, aut Deus effe definat.
Ergo abfoluta Dei potentia non eousque eft
extendenda , ut infiniéxz Ejus perfectioni

deroget.
- 4. Ob}.) Deus eff amor per effentiamy nom
poteft ergo delifta panis compenfure nam fic de=
fineret effe amor, m . Diftinguant adverfarii
inter amorem Del immanentem , quo fe
}Pfum amplectitur, fuasque adprobat per-
ectiones; & zranfeuntem, quem erga crea-
turas declarat, qui dicitur alio nomine bo=
witas Dei relativa. Manet utique Deus amor,
dum juftitiam fuam vindicativam exercet,
amore {cilicet immanente (Nam inde quod:
Deus adprobet fuas profectiones, neceflitas
penarum facile demonftratur) , non‘trans-
eunte : Nam amore quidem ardentiflimo
ereaturam {fuam profequitur, cum vero 1lla
potentl manui Ejus fe fubjicere renuit, ne-
que




que'fe ad 'voluntatem Ejus ¢onformari pati~
tag, utut omniy’y qua 1pfum’ ‘concernant,
gratiofiflime ‘oedinavit & attentavit; cogi-

tur ‘quafi 4 creatura ad fe ipfum’ ‘recedere

& tranfeunti amori terminos ponere, Im=
manenti congraos, quippe qui abfolutus eff
& 'penitus immutabilis. Non ergo extendant
amorem & bonitatem Del relativam’ in pra-<
judicium Santiflime nature. “Sic infinito
enti-abioluta perfectio impie ‘derogaretur.

5::0b).) AvdoumercIua éf 5 Deum ad-
fingere eo adfeCium animo , quo petulans ffudios
Jusy el miles afrox eff ,  qai gladio, bonoris
reparandi cauffa , certamen fingulave, vuige
duellum, ingreditur,  Tales impiobi. homines .,
pro reparandebonore . [atisfattionem querunt,
Dius effentialis amor non querit, ~g.. MaXi=
ma audacizy immo, impietatis notam non
evitabunt adverfarii, Deum:cum milite a<
troci' & homine petulanti infulfe’ comparans
tes: Homires ifti turbant {ocietatem humas
nam, & pro-inanilimo, eoque privato, bo«
no, maxima generi humano adferunt da<
mina, perpetratis' cedibus, & ideo in legem

Nat, qua in ﬂperfc@cionibus Divinis eft fun-
1

dita, graviflimé impingunt.” Deus autern;
fuam quarens gloriam’, eamque ab injuriis
malevolorum vindicans, querit id, quod
fummo jure fuum eft, & quidem ita, %t

nifi




SN i el L W

In que Cowfuravitur Irvel, 20§

nifi vindicaret, non effet ens abfolute pers
fe¢tum, quod abfurdifimum.

6. Qbj.) Fattum fiers nequit- infellum, quid
ergo opus eff inflictis penisrefnicere preterita ?
Refp. Faétum fieri non poteft infeftumi,
]_’/”ﬁ“,}?oteﬁ tamen fierl infeétum moralirery
1ta ut id, quod i peccatis eft morale, -tol-
latur, Quodnam’ illud 2 - quaris, ~refpont
deo, indignitas peccati,“iniquitas in fupes
rioris jus, & feandalum. . Hae tolli pofiunt
& actu tolluntur convenienti pastia, quam
fi delinquenti non immitteret Déus, id ef
ficeret, ut etiam’ ‘morali fenfu‘duraret pecs
catum', quod fanctiflima"Dei ‘haturz, i
quod aliud, "advetfatur. ‘

S. 147

Miflis Emanatianis & Fanaticis, quos
rum portenta, ‘in Parte 1.’ quantum nebis
hac loco videtur fatis, ‘confutavimus, ad
eorum - examinanda pergimus ‘dogmata 5
qui opinantur Deum agere omnia, creatu=
ram nihil -(§. 92. lit. .). = mparer horum
evdos €ft ‘ereaturas varionales non poffidere.,
wifi wudam agendi potentiam | € ideo, quaim'd
peffe, ut im Scholis dicitar, ad effe wow: valear
comfequentia, fluere inde avbitramtur:, creaturan
yationalems wikil operari poffe. »nifi a canfla univ
werfali ad agendum exciretnr &5 determinetuy,
Vi autem agendt creaturas carere inde probare
conanint 1:) Quod pripcipii altiviy fi'a Deo di*

Jeee




206 Cap. 111,

feedamus, nulla wobis [it idea. a.) Quia vis
adtiva realitatem £ perfeffionem denoiat, qua
omnis non poteft mon Deum agnofcerc anllorem.
Sed quam falfa & lubrica hxc fint principia
cuivis, vel leviter attendenti, patere arbi-
tror: Nam creatura rationales funt fubftane.
tiz fimplices, ut enim cogitandi, 'fic etiam
ratiocinandi facultas materi@ pline repus
gnat: Simplici autem fubflantiz tribuere
agendi potentiam, vi agendi denudatam,
idem plane eft, ac ipfam Ejus fimplicita=
tem tollere : Nam in eo differre ens com=
ofitum 2 fimplici Metaphyfica docet, quod
illius eflentie exiflenti nulla, hujus vero
aliqua infit agendi vis, Neque creaturarum
finitudo huic repugnat pradicato :(?_{(jsﬂ, in
v igenere fpectata, nihil involvit ampliusid,
egenti internum, quod in fe continet ra-
tionem fufficientem ationis ejus, Ipfa ergo
notio-principii aétivi, id nan magis re-
firingit ad ens infinitum, quam finitum.
Sed f{i dicis non poffe creaturam in fe eon~
tinere rationem fux atiomis , quia effet
hoc folius Dei pradicatum, aut ex aliis prin-
cipiis tuam demonftres affertionem, aut fal-
laciam petitionis principii committas opors
tet, Non valet, fi affirmas te principii aéti-
Vi, fi 2 Deo difcedas, nullum animo fors
mare pofle conceptum, nam illum mox de-
di, & quidem tam generalem, ut & Deo. &
cre=

SR b B OO B O b Bl o on s A s a

R & e P



A W~ R L S istvausthy Wy

dn gwe Confutantay Irrel, 204
creaturis eum rete tribuas. Et quid quafo
infinitatis & independentiz habet conatus
agendi, in genere fpeftatus 2 Vis agendi
alud non defignat.” Hane ergo crearuris
fine omni fundamento denegas. Regeris,
vim allivam effe perfeltionem s que omnis,
Deum agnofeit auétorem,  Verum hoc eft,
gtuoad primam originem, ita, ut omnis a=

iva’ vis fpirituum creatorum 2 creatrice
Dei manu, qua primam exifientiam, & 2
confervatrice , ‘qua exiftentiz continuatio=
nem, dependeat. Hinc vero fi fequeretur;
nullam creaturis competere agend; vim,
eodem colligendum e(fet argumento, non
exiftere creaturas, quia exiftentia, omnium
confeflione , eft.realitas & perfectio Deuma
que agnofcit auétorem, Sed quam abfona

, eft’ ejusmodi argumentatio’; tam multum 2

vero difcedit totum opinionis adverfarios
rum fundamentum,

Sed ut magis pateat oppofitz fententiz
falfitas, fingamus creaturis, prater agendi
potentiam, - nullam competere vim actis
vam, Deumque ideo'agere omnia, creatus
tam nihil, inde fequeretur:

t.) Deum effe unicam naturam ommiuv res
rum : Natura enim ab antiquiflimis, “retro
feculis , nihil denotare fvevit aliud, quam
principium ativum, rebus creatis compe=
tens, SedDeus, ex mente adverfariorum i

: e




208 ot ~Cepe TEL

éftillud principinm activum.: ErgoDeusess

fetomnium rerum natera. Quam prona hing

fiat ad {fpinofifinum;, quo Deus cum mundo

impie confunditur, conclufio, vel cecus vie

get. Hoc igitur commentum vix minorila=
orat abfurditate quam fpinofifticum.

2.) Deum effé auttorem omnium neflvarum
ationum, non modo bowarum ; [ed (5 malas
rum. Nam {i folus Deus excitaret & detet-
minaret creatitram ad agendum, folus Deus
effet & bonarum & malarum altionum
caufla, quod in fanétiflimam Dei naturamg
maxime eft injurium, : ey ve

3.). Nallam sreaturis vationalibus compeiere
libertatem, Oftendimus enum (§. 657: Piych,
Emp.) inter effentialia & neceflaria libertatis
requifita numerandas-efle {pontaneitatem &
indifferentiam exercitii, 1/a principium des
notat, agenti internum, quo ad agendum {g
determinat. Unde f{equitur attus non eflg
fpontaneos, ad quos cdendos ex principio
externo determinatur agens, He¢ facultatem
dicit, non magis ad agendum , quam non
agendum, ad agendum hoc, quamaliud re-
ftri¢tam & aliunde neceffitatam. Sed hypos
thefis adverfariorum inferty creaturis ratio=
nalibus nullum inefle ‘agendi principiumy
fed folum Deum-illas ad agendum determi=
nare: Evidensergo eft, per hanc hypbtheﬁn
non encrvari mado, {ed penitus talixompem

libertatem. 4)



s o e Pl

T WYY W W Yy W

-

N’

e
i N e o —— W

!

In quo Confutantur Irrel. 209

4+) Geflare itaguc omnem imputationei mo-
ralemy cul fine libertate’ nullus relinqui<
tur locus, :
Plures; “quz huic hypothefi favere videitur, obje
¢tiones, refolvi in Pfychol, Ration, dum in eo fui
occupatus, ut Syftema cauflarum occafionaliuin evera

teremy
: $ 148,

Qui-eredunt nos nullas habere veras Del
& rerum. Divinarum - notiones., €o magis
funt abfurdi, quo:certius, & naturali & re-
velata cognitione. nobis patere quid Deus
{it 7 & quid 2 nobisagendum velit ¢ Nam
parte Preenot, 1. §. 132, In pugna cum’ a-
theis, evidenter demonftravimus, nos ha<
bere conceptum.Dei, -licet non adzequatum
& -comptehenfivum , .verum tamen-& fuf=
ficientem ad diftinguendum Deum ab omni
eo, quod Deus non eft, Simul {ectione
thetica hujus partis evieimus 5 quid Deus
naturali:lege a nobis pofcat, Et licet fatear
magnum: eflfe luminis naturz defeétum in
ils c.gfcribendis, quz in hoc corrupto ftatu
ad veram noftram faciant falutem, illum
tamen abunde f{upplevit Benignifimum
Numen data revelatione, SacrisLiteris com=
prehenfa, cujus pracipuum caput & velutt
centrum eit, erudire & perducere bominem ad
Jalutem , per fidem, que eff in Chriffo Fefu.
2, Tim. 3;15, & quidem ita, ut nihil eo~
. Pars HL 0 rum




210 Cap. 111,

rum fubterfugiat , qua nobis ad falutem,
per fidem in Dommnum noftrum Jefum
Chriftum , conducerent, quo minus ea
nobis annunciet A¢t. 20: 20, 21.. Sibi er-
go ipfis {uxque fupinz negligentiz tribu-
ant adverfarit, fi nefciant, quid Deus ab
illis pofcat.  Non habent hi, quo fuan te-
gant ignorantiam. Dicunt quidem 1.)
Mentis nofire vires non ultra (uperficiem terre
elevari poffe eas ergo non corrampendas ¢ffe
perveftigatione revum invifibilium, que’ ad res
Uigionem pertineant. 2.) Nofe & dicere quid
Dous fity effe eum limitibus nofire phantafie
sircumfcribere, Prout horum homuncionum
obmurmurationes profert B. Leftherus in
Pranot. Theologicis pag. m. 58. Sed f{ciant
1.) non religionis cognitionem, féd nimi-
um, quod rebus terreftribus tribuunt , ftu-

lum, corrumpere mentem , ipfumque
prajudicium fenfuum totam eorum cogno-
feendi vim ita occupare, ut ejus illecebris
impediti, putent nihil effe conceptibile, nifi
quod fenfibus exhiberi queat externis. Sed
fzpius antea contrd hoc idolum pugnavi-
mus, & graviflimis argumentis per aérem
diflipavimus. Sciant 2.) Non efle phanta-
fiz officium concipere Deum, illa-enim
fenfatione externa unice nititur, nec aliud,
quam corporeum & extenfum reprzfentare
valet, - Itaque nullius momenti eft hac ad-
ver=




1 & e

-

GrTWNTET TS NG G- Y W ', N ¥ VIS

ety SNy o — e \ e S— W

s quo Confutantur Irrel. 211

verfariotum objectio, nifi oftendere pos-
fint, mentem noftram, ' preter imagina-
tionem, aliam non poflidere facultatem res
cognofcendi, vel omnes reliquas facultates
ad phantafiam reduci.debere. Hoc autem
probare nequeunty reclamat el_lim interna
Experientia, totaque Pfychologia Empirica
In €0 occupatur, ut oflendat mientem non
modo Imaginationem & fenfationem, {ed
etlam intelledtum & ratiohém pofiidere, &
has facultates ad illas reduci non poile ¢
Confer etiam ea, qux §. 114, in hoc¢ pune
&to contra De la Mettrie monfiravimus,

§: 149,

Quoad Deum, nullum dayi peccatum, ex
principiis’ Philofophiz Wolflana fequi vi-
detar : Nam vir Hluftris §. §63. Theol,
Nat. P. 1. demonfiraturus mala phyfica, in
telatione ad mundum integrum, non efle
mala, hanc univerfalem habet propofitio-
hem: In relatione ad mandum integrum, mao
bum dici mequit quidpiam , ad ipfum Jpeltans , nis
S guatenus mmjem reddiz imperfeciorem, guam
Soret  figuidem ipfum abeffet. Sed malum mora-

¢y Jeu, peccatum efl quidpiam buic mundo, omni=
um poffibilium perfec"lgﬁmo, inexiflens §. 549. 1.
¢ necy licet in [¢ & abflracte confideratum fis
verum malam (§. $76) mundum reddi imperfe«
&liorem quam foret, fi abeffet i Eff enim hic
mundus , non obftante malo morali , ommium poffi=
bilinm optimus §. §50, IO cit. KErgo malum man;-
, 2 (]




le sn velatione ad integrum mundum non eft ma=
lum. Porre. Deus je wmalis hominum actionibus
non judicat , nifi in relatione ad totum mundum,
wec eas Aeinceps ad [e refert, nifi quatenus [pe-
&antur ad totum mundum rvelate §. 573. in notis.
Sed in relatione ad totum mundum, malvm mo-
rale non eft malum (per priorem [yllogifinum):
Ergo Deus judicat de malo morali , quod non fie
malum , &5 eodems modo illud ad fe vefert. Cop-
Jequenter, quoad Deu{ﬂ s #ullum datyr peccatum,
B2, Totum hoc dubium, fpeciofo veftitum
habitu, fundatur in idea mundi unice o=
ptimi, quam poft Illuftrem Leibnitium, ani-
mo formavit acutilimus Wolfius, rotione
mundi comprehendens , non modo fub-
ftantias, fimul & {ucceflive exiftentes, fed
omnes quogue harum fubftantiarum actio-
nes naturales, hiberas, bonas, malas.” Antea
autem breviter demonftravimus (§.75. P.2.),
mundum fub hac notione nonefle eleétum,
nec creatum, nec optimum; optimum vero
effe tantum ratione fubftantiarum, quaz in

illo exiftunt. Malum ergo morale licet in

mundo adfit, ad eum tamen non pertinef,
quatenus ftatuitur perfectiflimus.  Quam
ob rem propofitio majorin primo Syllogifs
mo ita erit limitanda: nrelatione ad mundunz
dnsegrum , guatenus & quousque optimus dici pos
teft, mala dici nequit ulla [ubfantia, ad 1llum
fpellans, nifi quatenus eundem reddat imperfe=
ctorem, quam foret, fiquidem ipfa abeffer. Hine

fiat fubfumtio : Sed malum morale , licet in mun-
de,

———

e = T o~ o 2 Ol U Sl




In quo Confutantur Irvel, 213

do, prob dolor! adfit, now tamen eft [ubflantia,
Jed accidens. Hinc inferatur : Ergo hujus mali
smperfecto vel perfeftio in relatione ad mundum,
Jex[u que dicizar optimus , non eft aftimanda.
ltaque licet malum: ad, integrum mundum
referatur, non tamen definit effe malum.
Vacillat ergo tota, qua, pro peccato exte=
nuando, adfertur, objettio. Praterea mo=
ralitas ationum noftrarum dependet ex ea-
ram ad Divinas perfeCtiones relatione, ita,
ut attiones, his conformes, fint bone &
pracepte, difformes vero fint male & pro=
hibite (§. 21.): Neque Deus vi fuz jufti-
tiz, qua femper vult, quod re¢tum eft, &
ideo, quod cum fummis fuis perfeétioni=
bus eft congruum, juxta aliam normam de
altionum noftrarum moralitate judicare
poteft. Falfum ergo eft, Deum non aliter,
quam in relatione ad totum mundum ju-
dicare de malis hominum aétionibus, ease
que deinceps ad fe non aliter referre, nifi
quatenus fpectantur ad totum mundum re-
latz: Nam per prius oftenfa fieri prorfus
nequit, ut actionum noffrarum moralitas
ex alio dependeat fundamento, quam ea=
rum ad perfectiones Divinas relatione, De-
nuo itaque intelligis, quam perverfe in pro=
pofita objectione colligatur ad extenuans
dum. peccatum, - Tandem cogites, precor,
& digne tecum perpendas, quam mala ex
03 hoc




214 " Cap. 111,

-

hoc dogmate , ‘quo ponitur in relatione ad
Deum non dari pecéatum, fluant confecta=
ria: Nam qua quafo foret peccati gravitas,
fi ex relatione non ad infinitam Der maje~
ftatem, fed refpeCtu ad mundum pende-
ret? Limitata profecto, &, re ipfa, nulla.
Limitata ; quia mundus Infinite extenfus
repugnat, nec ullius ver® infinitatis eft ca~
pax; Nulla, quia peccatum, fuperioris jus
nullo modo lxdens, evanefcit; eft enim'
omne peccatum transgreflio legis, qua fine
jure fuperioris concipi nequit. - Sed mundo
tribuere jus fuperioris in nos noftrasque
altiones , Spinofifticum eft & vere con-
traditorium.  Sub hac ergo hypothefi in
nihilum abiret omne peccatum, - Quid ergo
opus lege Natarz? Quid Redemtore, qvum
nulla adfit transgre{’io f, peccatum ¢ Ipfi
ergo intelligitis, periculefiflimam efle hanc
fententiam & vera pietati maxime noxiam,

§. f50,

Succedit alius error, religioni inimicus,
cum mox profizgato amice 'confpirans,quo
ftatuitar, Dewm aétionibus hominum wnon dele-
&ari nec offendi, Putant hujus opinionis
patroni, wes, contrarium defendentes, ex no-
Pro ingenio ‘Deum metiri, (S Ei, Qui eft ab-
[olute smmutab:lis 3 fibi ipfi beatiffimus, plu-
ros bac [ententia adfignare smperfectiones,

Pofk




Y »~ &2 1 ¥ "

£ mipd W o V' ¥y O

e

T @00

w“
In quo Confutantur Irvel, 21f

Poft Epig:urum (vid. § 53. P. 2.) & Spinozam, qui
in Epift, p, 515. ¢70, blaterat, puerorum fomnia
effey Ji Deo gratum aliquid, aut iugratum effe
opimemur , ex ceetu Fanaticorum idem adprobavit
Francus, omne odium, iramque adverfus malum,
& reconciliationeth, Deo denegans, atque paflim,
pro gerris pucrorum venditans, que Sacrz Lite-
re de offenfo cxpiatoque Dco dicunt , fenticnse
que Deum cuilibet effe, quod ipfe velit, gratiofum
illis, qui ita fibi Illom fingant, iratum iis, qui
contra fentiant, Pari ratione auéor Concordiz

Y

Berolinenfis fcribi¢, Deum 3 nulla re creata offen=
di, nec iram Ejus excitari poffe. Vid, Lefcherl
Pranot, p. 63. ‘

§. 151,

Sine difficultate refolvitur hoc dubium,
Deus non eo, quo nos, fenfu, deleftatur
& offenditur guibusdam altibus, quidquid
enim noftr2 delectationi & irz ineft imper-
fectionis, id 2 Deo quam longiflime eft re-
movendum. Itaque quoad Deum, per 7o
deletari aliquoafix , nihil intelligimus aliud,
quam conftantem & perpetuam voluntatem
adprobandi atum, Divinis perfeétionibus
conformem, illum benigniflime remune:
rando: Per 7o offendi {. iram DEI, aliud
fignificare non cupimus, quam conftantem
& perpetuam voluntatem repellendi, fibi
repugnans, illud puniendo (vid. §. 147.).
Quam certum ergo eft, Deum adprobare
bonum, illudque benigniflime remunera-

O34 £%

e e———acr—




»
216 Cap. 11T,

re; -malum vero improbare & punire tam-

evidens quoque eft, Déum ‘& deleftari &
offendi quibusdam hominum actibus, fd
ditto fenfu, h. e. @wrperas & fine ulla
imperfetione. 'Non igitur pro fomniis' &
gerris puerorum eft habendum, quod Sacra
Literz de offenfo expiatoque Deo dicunt, ut
adverfarii calumniantyr, fed pro 1nconcus=
{a & certiflima judicandum eft veritate.

§. 153, .
Inter indireftos religionis hoftes fecundo
loco eos retulimus (§. 91.), qui de homi-
ne, quatenus religionis-eft capax, peflime
fentiunt, & ideo animam humanam in me-
fam convertunt Machinam, negantes ejus
{piritualitatem , immortalitatem & ‘libertas
tem (§.93.). Sed hancrem, in controver-
fia cum famofiflimo atheo De la Mettrie,
fatis vindicavimus, & in Pfychologia Ratio-
nalt abunde demonftravimus, Nec, pro
materialitate anima defendenda , novam
quid adfert Lord Bolingbrok: hypothefibus
enim valde tritis, & a nobis fepe; prafers
tim in.Pfychol. Ration. confutatis pugnat.
Non ergo videtur opus,-ut de hac re ultes
rius differainus, f
: §. 153 ; 1
"Quam ob rem pergimus ad indireGtoram
religionis heflium tertiz claflis {ocips; qui
. " clr-

F R e L ERRAT B, mbad G



T LTl | e . .

T ——————

@
In qao Confutantur Irrel. 217

circa ‘ipfam religionem perverfa ftatuunt
dogmata.  Inter hos primum nobis occur-
runt, gqui religionem rem: mediam . que bona
vel mala‘effe poffi , clamirant. Horum pra=
cipuus Patronus eft Petrus Bailius. Fom. IV.
Refponf. E 2y7. qui exiftimat, religionem .,
etigm in Logita accuratioré comfideratam pra-
éifamgue cj&’ rem mediam ,  que bona effe vel
mala l/oﬁz, proxyt eam capiamus, poffeque adea
@ eritate (5 pietate prorfus abftrabi awimum,
I tamen religionem concipi. - Rationem opinio=
nis hanc allegat:? Darar bona. &5 mala religio
adeogque uzria;gxe generalis notio conflituenda e/t
indfyzercm. dine Magos Sagosque. [uam. habere
religiowem , que mala eff, patat, fndegue con-
cludit, dari religionem fallam, dari etiam we-
tam. Evgo veligionem in genere neque bonam ,
neque “malam | ' fed indifferentem s infert.
Relp. 1) Quem ad modum genera non exs
itint, nifi‘in individuis, ueMetaphyfica
docet, ' ita religio,  {ub generali notione
confiderata ,'non -exiftit, " Confequenter;
quacunque actu datury “illa aut eft veray
aut falfa. 2.) Cogitet Bailiusy ‘medium1ion
dari inter bonum & malum fenfia morali s
Hoc enim fenfii aut eft quid ‘perfectionibus
Divinis congruum, aut cum iisdem pugnat,
tertium eft impoflibile. - Ergo religio-ina
differens eft purum putum Bailii figmens
tum. 3.) Fingamus religionem, in genere
eonfideratamy ut fomniat Bailius, el{e nec
bonam nec malam , fed indifferentem; Ne-

Oy gare




gare autem nequit, nam Logica id abunde
ﬁc)cct, notionem {peciei’ conftare notione
generis & differentia fpecifica. Verz ergo
& bonz religionis, quam ut fpeciem fub
religione in genere confiderat,  effentiale
requifitum eft conceptus religionis in gene-
re.  Sed quam impofiibile efty ut verum
conflet pradicatis, quorum alterum fit ad
verum & falfum indifferens, alterum au-
tem {it verum tantum; tantz quoque eft
contradittionis, ftatuere religionem, in
gencre {peétatam, efle indifferentem, fpe-
ciem vero ejus, puta religionem veram,

non retinere eandem indifferentiam. Ca- .

dit itaque tota Bailii argumentatio. 4.).
Concedit Adverfarius, religionem, in ge-
nere {pectatam, dividi in fpecies, religio-
nem veram & falfam. Sed docet Logica,
determinationes fpecificas notionem generjs
non ingredi, {ed ei, in fpecie conftituen-
da, adjici, Illa ergo pradicata, per qua
falfitas 1n religione conftituitur, non in-
grediuntur religionem in genere, Remota
jraque  conceptu religionis generali, omni
falfitatc, quam cum malitia morali coinci~
dere ftatuit adverfarius, non remanet nifi
veritas ; quam includere bonitatem mora=

lem putat idem adverflarius.  Itaque ex

?wpriis ejus principiis deduximus conclue
jonem, ejus Wypothefi inimicam. Excis
pis

|




*
Im quo Confutantuy Irrel, 219

pis forte, ex altera veligionis [pecie y que fiam
Fuitur Vera, eodem inferri poffe modo, & notio=
we religionis in geneve removendam effe bonita-
tem, Sed obferves, precor, duas conclu-
fionts , - contraditorie oppofitas, ex iis-
dem, eodem modo, deduftas premiflis,
haram arguere falfitatem.  Vides ergo,
ni valde fallor, te proprio gladio effe per-
cuffum. Sed queris, in quanam re confi=
ftat pramiffarum falfitas 2 Ut alia taceam,
In eo potiflimum verfatur 5, quod adver-
farius confideret religionem falfam, ut ve-
ram {peciem fub religione comprehenfam,
qvum potius fit res hybrida, ex religio-
ne & ejus defeCtu conflans, Sic non er~
rat v. gr. Turca & peccat, quatenus re-
ligionem habet, i. e. quatenus Deum a-
nofcit & colit, neque in hoc confiftit fal-
itas religionis Turcicz, fed in eo; quod
in colendo Deo ab Ejus voluntate deficiat,
fabulisque humanis, loco Dei voluntatis,
_ obfecundet. ~ Sciat ergo Bailius, ea, qua
religioni accidunt, eamque ‘efficiunt falfam,
non effe religionis, fed mendacii & feele-
ris admixti, maximamque religionis par-
tem evertentis.  Vid. Lefcheri Pranot. p,
69. Sciat quoque non alio nomine dari re-
ligionem magsrum & fagarum , quam fi
credat cultum Dei & fatanz pari ambulare
paffu, quod di¢tu & cogitatu eft ma};}imc
or-




Cap. 111,

2 !
horrendum: - Difcat denique divifienem: |
religionis. in veram: & falfam,  non tam effe. |
pfius religionis,, quam: potius iejus ab ho=
minibus admintftrationis, atque: ideo non |
magis valere’ad negandam religionis boni~ . |
tatem, quam ex juititia reéte vel male ad- |
miniftrata fequatar, ‘iplam:juftitiam efle
rem indifercntemy  qu neque fit 'bona,
neque malas . ; ‘

§ 174,

el

!

. |

In' {tenam nunc prodeant, 'qui cultum' |
Dei externum, ut inutilem' & non prage= . |
ptum, rejiciunt.:  Horum:quidam, cum:Ga |
G, (Titio,: obfi 105. in Puffen. mitiores,
funt, non omnem quidem hominis ad cul-
tum Dei externum obligationem, & jure
Naturali eliminantes , - pr&cipuam tamen
ejus tollentes 'partenmy, - igquatenus putant,
ipfam atuum binorificorum: [uficptionem nom |
mandatam ¢/Je [ed tantummody licitam , man-

2 A M
datam wvero. effe omiffionent contemids-extérns, |
culrus, Antea vero demonfiravimus (§. 74;) |

1l nos perfecte obligari ad cultam Dei exter-. -
i num, unde fequitur hune cultum non effe | -
|

rem indifferentem , fedfummo Dei jure ;
praceptam, & idcirco non eos folum gra- 1
viter peccare, qui Contemnunt cultum ex-" |
ternum, {ed eosetiam , qui eum omittunty, | ]
nec fuz obligationi fatis faciunt. i

§. I5f.




- M YT e

In guo Confutaniuy Irvel,

§. Ij')'.

~* Alil autem negant omnem neceflitatem
cultus externi, eumque ut plane indifferén-
tem'fingunt ; - quorum paucis difcutiamus
argumenta. - Dictitant 1:0) Deam non indis
gere cultu externo, guia eft cordium firutator,
. Neque Deus indiget cultd interno, eft
enim: fibimetipfi {ufficientiflimus & beatise
fimus.  Si ergo valeret adverfariorum fun«
damentum ;.- everteretur. omnis- Dei cultus,
iquod abfurdum fatentur ipfi.  Non' colitur
Deusy quia mdiget noftro cultu, fed quia
nos Ejus gloriam'. promovere debemus, &
Ejus gratie valde fumus indigi. "Eft Deus
cordium ferutator, fed cor tuumy; ut §. 74.
demonftraviy non eft'in oculis Dei reétum
& bonum, nifi in externos erumpat aétus,
m honorem Dei dire¢tos. ‘

Urgent 2:0). Cuftediam [icialitatis, omisa
Jione cultus externi, direte non ledi, illums
gue ideo Jure Naz. non effe preceptum, Refp.
Cuftodiam {ocialitatis non effe ultimum &
adequatum Juris Nat. fundamentum, plu-
res dudum demonftrarunt. Deinde fi vel
maxime concederemus, ftudium focialitas
tis efle fundamentale legis Nat. prazceptum,
inde tamen non magis fequeretur, cultum
Dei externum non effe: neceflarium, quam
in genere omnia erga Deum ofittia ex Zlgl_"

le




bus his Philofophis, non nifi indireéte ex
cuftodia focialitatis luunt.

3:0:) Credunt bumani generis indolem 114
comparatam effe, ut tranquillitas animi fingu-
lovum €3 publica pax fine cultu Dei externo
confiffere poffit. Sed ex antea demonftratis

patet, ita comparatam effe indolem cujuss |

vis hominis, ut apta nata fit ad cultum Dei
& internum & externum, hominemque ad
hunc utrumque perfeéte  obligari. = Simul
evicimus (§. 74.) animem hominiss qui
fuam ad Deum fuper omnia & totis viribus

loriicandum fentit - obligationemy :mon
pofle tranquillum eflfe, nifi altibus externis
fuam erga Deum teferur fubmithonem,
Neque fibi perfvadeant adverfaru publicam

bitu Juris Nat. tolli debere, quz, fatenti- |

pacem fine cultu Dei firmam diu effe per- |

manfuram, nam fublato cultu Dei externo
vilefcit, tandemque evanefeit cultus Dei in-
ternus , omnisque religio tandem perit,
quam tamen velipfi athei fatentur ede fir
miflimum focietatls humana vinculum,

4. Objiciunt, piam erga Deum mentem ali-
isy wite [isl, fanllitate £ pietate, certius des
clarari poffe, quam cultu Dei externo, bowmi-
nem igitur non obligari ad bunc caltum, Refp.
Nulla in hoc argumento eft connexio: Po-
fito enim uno alterum non removetur, nift

fint |

FERID L] SVER I WY




L-

¥

fo

2 i
Yo

yo

fi

it |

In quwo Confutantur Irrel. ° 223

fint oppofita. = Quare, qvum cultus Dei
externus piz & {anéte vitz mon opponarur,
fed {ub 1lla potius contineatur, conceflo,
hominem obligari ad piam erga Deum
mentem, aliis declarandam, non tollitur,
fed potius confirmatur neceflitas cultus ex-
terni.

5.) Reponunt, rationem, fibi relitam, i
gnovare eternam felicitatem, atque caproptey
cultum Dei externum , tanguam medium ad
eam ducens , poffulare non poffe. Refp. Si hac
argumentandi methodus eifet valida, ne-
que cultum internum efle prazceptum, nec
ideo ullam neceflariam efle religionem fe-
queretur.  Quod abfurdum agnefcunt ipfi
adverfarii. . Fateor praterca rationem, fibi
relitam, ignorare celeftia gaudia, prout
revera funt, nullique mortalium' efle da-
tum illa digne deferibere & delineare, fed
fimul fatendum, rationem fibi relitam,
1on ignorare immortalitatem mentis, fe-
que poft hang vitam fummaz felicitatis fore
Yamcxpem, fi voluntati Divinz de fua f-
ute non refiftat: Nam his fundamentis ni-
titur tota lex Nature. Abfit vero putent
adverfarii cultum externum 3 nobis confi-
derari ut medium obtinendi falutem ater-
nam, quam f{ine fiduciali apprehenfione
meriti Chrifti confequi non poflumus, Ni.
hilo autem minus urgemus, cultum exter-

: num,




Gap, 111,

num, effe a Deo praceptumy & ideo:ne-
ceffartum. ‘

6.) Objiciaut. ' uidguid bypocritas, lan-
dent pretatis apud aisos captantes, facit, 1llud
won eff mandatum.’ Alqui culfus externus ita.
Erge, Refp. Cultus Dei“extetius, quate-
nus eft cultus Dei, nullos facit hypoeritasg |
“facit s quando mon eft cdliti§“Dei, h, e,

uando externa-actio inferne Hou refpon-

et. ‘Relpondere autem debét: Nam fine
aperta contraci¢tione dici nequit, aliquem
colere Deum {ine mentis intentione (§. 41.).
Hzc ergo fi abluerit, cultus ille externus
non eft cultus, fed mera hypocrifis, quam |
‘falva cultus externi neceflitate, damnan®
dam efle, quivis facile intelligit,

7.) Contra precurn neceflitatem ita argus
mentantur ; Nulla eft ravio ut; Deus. Qui |
omues nofiras neceffitates optime novit, nofiris
precibus admoneatur beneficii lavgiendi.  Refp,
Ut hane mftantiam digne folyamus, de in-
dole & natura precum quedam funt. pra- |
mittenda; Sermo s  quO intefnum animi |
ftatum in invocatione Numinis & gratia= |
rum actione ; verbis exprimimus, Oratie
vel Preces ‘dicitor: | Unde. patet. 1.) preces
efle nullas nifl gum Invoeatione: & gratitys
dine mentali conjungantur, & ideo, gvum
cultus Dei externus ab interno non fit {epa=
rane




o
1

@

-

F pd T T e OO,

- .

*

e Tee. P W "M ¥ ‘mEeTe v

Ir quo Confutantur Irvel. 22§

randus,: 2.) interdi¢tum effe, inter precans
dam;, proferre verba, qua vel nonintelli-
gimus 1pli, vel ad ‘qua nullam adferimus
aitentionem. . 3.) in .oratione omnem Deo
deferendam efle reverentiam-(§.-53.) ., 4:)
Conformandas efle ‘noftras preces ad. Der
voluntatem, omnemque in gratia Del non
autem noftris meritis ponendam efle fidu=
clam. . Ex his elucet principiis, #os pers
feéle obligars ad.orandum., f. ad funlendas pres
¢es.1 Nam ad Deum' invocandum (§: 66.),
& .celebrandum , nec non .ad. gratias ‘Kz
agendas (§. 69 ) perfecte obligamur, Sunt
invecatio, gratitudo mentalis, & celebra—
tio Nominis Divini, cultus intetni:{pecies..
Sed perfette obligamur jungere cultum.ex-
ternum cum interno (§. 74.). Invocationt
autem , gratiarum aétioni & Divini nominis
celebrationi externe refpondet-oratio | per
def, ).. Ergo ad Deum orandum perfecte
obligamur. . Maxima ' itaque precum da-
tur neceflitas. Nune directe ad propofitum
argumentum refpondeamus. Qui. Deum
ideo orat, ut Eum beneficii largiendi ad-
moneat, feu, cogitationem de dando be-
neficio_fubjiciat, is male orat, & otando
graviter peccat 1n infinitam Del {cientiam
& bonitatem. Non ergo ob allatam ab ad-
verf{ariis tatignem defendimus precum nea
ceflitatem ; fed quia invocatio Numinis &

Pars Il X gras




226 Cap. 111

gratitudo mentalis , ‘nifi in ardentiflimas
preces erumpant , non {unt plenz & com-
pletz. Quamobrem adverfarii aut ftatuant
permiffum effe invocare Deum animo non
pleno, aut concedant precum neceflitatem
effe tantam, quanta ad’id requiritur, ut
homo fuo officio fatisfaciat. Prius eft ab-
furdum. ' Ergo pofterius verum. Multum
praterea boni adferunt preces cultui Divi-
no, & 2 nobis ipfis preftando & in aliis
excitando, ' Nam 1.} funt fiduciz, 'quam
in Deo ponere debemus, certiffima figna,
quibus, tanquam vivis exemplis, ad fimi~
lem in Deo fiduciam ‘collocandam conci-
tantur-‘alii. ~ 2.) Devotionem augent ; Nam
a fenfualibus fepe avocatur animus a legiti~
mo Dei cultu, qua prolatis precibus, ne
fentiantur, vel impediri vel faltem minui
poffunt, 3.) Exhibent fvavi{limum anima
noftre cum Deo commercium, Taceo alia
plura bona, qua placuit fummo Numini
cum ardentiori precatione gratiofi{lime con-
nectere.
§. 156,

_ Cultus externi hoftibus ¢ diametro adver-
fantur religionis {'up_erﬁcxarix defenfores,
in cultu externo acquiefcentes , omnemque
falutis fpem in eo collocantes, de interna
animi puritate & finceritate parum folliciti
(5. 94. 0., 3.). Superficiariam hanc religio-
nem,



et SBIORTSD, oo L e — W

In quo Qonfutantui Irvely” LI % s

hem, retx rationi prorfus inimicam, da-
mnat & Veterts & Novi Teftaménti Scriptu-
ra.: Nam quando Hraélitz in V.. T:o culs
tum Leviticum totumque ceremoniarum aps
aratum', ad ‘Mefliam przfigurandum s &
Beo fapientilime inftitutum , in fuper ficids
tiam  religionem convertebant , putantes
per ritus hofce & viétimas, . absque intuitu
fidei in Mé(liam venturum, deleri peccatay
graviter . eos per Prophetas reprehendit
Deus, utPL 50t 7=15. Ef ] toto fere ca=
pite . ubi in v, 13. oftendit ejusmodi culs
tum efle idololatriam. Jerem. 6. 0. Conf,
cap. 7: 3 & feqq. in-quo ultimo loco oftents
ditur modus, quo cultus externus Deo plas
ceat, . His addantur loca Amof; 5: 21, feq?o
Mich. 6:6-8, Sic etiam Sanétiflimo Sa
vatorl maximum fuit certamen cum Judais,
?ui Divinitus traditam religionem fere in
upetficiariam commutarunt, =, Demonflrat
ergo Matth, §: 20, nobis non datum iri in-
troitum in reghum ceelorum, nifi noftra
Juftitia fuperet Phatifzorum juftitiam, quam
tantum In exterhorum rituum obfervantia
Conflitiffe oftendit Matth. 23 : 25. Luc. 113
‘;9. Ex his ergo & aliis pluribus Scripturze
ocis perfpicue patefeit, damnandam efle
fuperficiariam teligionem, que pro {ui de-
ferifione ne minutflimam quidem adferre
valet tationem, ;
' P2 § 157,




228  Cap, III. In quo Confut. E¢.

§e X570

Qvum - eFerodgnoxele fub religione fue
perficiaria, tanquam aultior quadam fpecie
es, contineatur (§. 94. M. 4.), hac damnata,
illam quoque effe profcribendam clariflime
patet, Non rejicimus omnem ceremonia-
rum ufum in peragendis facris, fed eas,
modo fint vel In ipfa Scriptura mandatz,
vel reali fundamento fuperftruéte, efle ad-
probandas contendimus, nam faciunt, ut,
ad colendum' Deum convocati, his fignis
ad cogitandum de fuis officiis concitentur,
aliique de noftro candore & falt1 veritate
convincantury; Damnamus vero c¢eremoria«
rum abufum, quo in his {olis tota’ religio=

nis effentia ponitur, cultusque internus ;

fupprimitur quafi & fuffocatur.

PARTIS TERTIA PRANOTIONUM
THEOLOGICARUM

CON-



D B S R
PO Bk XD Bk DX DA K by Koy K KOS D o
BOSRIE  SOCP EPOS OGS

CONSPECTUS
 PARTIS TERTIZE PRENOTIO-
NUM THEOLOGICARUM.
. Seétio Thetica, -
'Capi 1. Dé Jure Dei itizcrea;
taras S R et e
Cap. 2., De obligatione  hominis """
ad;religionem, - voluntati Di-
vifiz- conformem - > DR
S Sectis Pilemicas
Cap, 1, De Irreligiopariis”™ ™ « 69

Cap. 2, Confutantur Irreligiona- ,
ik Dire@iiiy =« =2 =.099

Cap. 3v.-.Indirc&§f e . 163

oo

P3 IN-




ERB 2D D DD DD D424 4D
306 Y6 62 06 20 e B -‘ma;‘\k%

A @@@@@@@ i)
I N-D E X,
oo T g
SCRIPTURPE SACR/E
Cap, Vcrs, §. CGVP,‘ Vers. §
i Gen," A Job,
r 124,25, 26 1271 XV, 29,21, 58
~ Co X224 XXVIH, 28, 55
}’ 6. 145 P@alm,. 5
XVIIL,~ v &% 145 | I11. 10, 55
XXIL .o 12 144,145 XHL 6. .60
- oxat, XVIIL, 24,26, 131
XV. < 1388 O6{XXXVL " 'gis 60
VI, . 4>~ 145 XXXVII. 3Ty 6%
XX, 2. 130|L 7-15, 157
Levit, LV, 23, 61
II, .V 2PCXVi- v 3, 141
XX, ? T P TCXNTS I:.; 3 go
Num e ! rov,
v, 23 145|1, {0
Xvo o 32 : ‘97, H 'E’CC Ca %
e 96 (111, 18,24, “'1702
XX, - 135 | XII, 7. 102
: l)cut. s . Efa,
§rr. R 2 7 f L Lo S TR P )
XXIX. 20, 1471V, 4. 145
1. Sam, LXVI, 24 134
XV, T, 145 . Jerem,
. 29. 145| VL 20, 157

Jerem,



wINDEX,

o —

Cap,

VII,
XXIX,

Yid

VIL,
VL
\
vIIL
XXIL.
XXIIE,
VL
XU
XL
XVII,
VI

1V,

Vers, §. | Cap.
Jerem,
2% 157 | XVIL
7s ‘ ¥
Dan, XX.
23. ‘2
Amos, I,
21.feq,  157| ==
36, 145 | IL
Mich, XI,
6-8. S A B
Matth, - 1V,
ol 3os 00 187 Xl
45 48. 138
48. 21 {II,
e 41
28, 102 IL,
37 i k4L
Y SIS T4 § A
39 42 141
Marce 2w} L
0, I[o
l?uc. 31 111,
R0 Ghf s |
39.-: 157 IV.
s SRR - Vi,
Joh;
26, 49| 1L
A&,
19., . 4611V,
29, 46} -~

oVers, §.
A&, ’
21. 49
24, feq. - 2
20. 21, 149
‘" 'Rom, ;
R i 147
21. 28, 41
57 31
9. 134
14, 15. 18
yis, odgd 2160
“ b ¢
37 A o
- b §
Calain 2
23
z Thef,: 1+
e ‘g8
2. Tlm.
e LN 6o
Ny 148
14 149
Ebr.
© %3 143
: I!’& 14%
'} a¢Pet,
76 1 2Q 1 60
1. Joh,
o 5 gk B0 58
“‘200 70
IN-




R sy
p VA0 A g e iR Jo o Y
RERRARS REEAR
= piie  INDEX

AUCTORUM, RERUM g7 VERBORUMY
GIN QYO NUMERI PARAGRAPHOS
r R INDRAN T
Al o _::’ “\: i -d"_i_ s 2
bhadie citatie .1 . . ,'36
A Abncgare {eipfuih,vqrx Deo poffibile 14Y

Abidlute impoffibilia s an omuipotentiz

CAt Diving obje@ar  ,il= - Ep - 14%

= = Non<aftimanda funt e tonfufa.cognitione

$2 intelle@us humani.' | ¢ g WS- ibidg

Acquiclcentia’ in providentia Divina umde oritur /g2

#ctiones howinum liberxe perfe@ionibus Divis |1
nis.tfudt eonformande © - = .00 oy

&- Jahammorum {8 apud Turcas,: irreligioe
nariist ¢ft accenfenda 1o - - - 0%

#Amor Deb tultum Ejus internum abfohdt o 52
* « TunfiEns, pro regula agnofcit amorem ¥
] Ejus.gimm.mcntcm‘ el - - 149
Amoris engh Deum Slprozimum nexus « liya
Animam gafiogalem coincidere cum {enfitiva fae

} ctuit De La Mettrie'! | & Nop. el 13Y
Au&pwror_a,-&sw quid - el - 147
ApxsTurgy. Leg. Nat, ‘et ‘ififinita D&’ jufticia 23

Athei aGtionum norma quiedam - - 85
Athei funt irreligionarii - 2 82
Atheifmus ducit ad corruptionem morum . 8y
Auguftinus cit, - - Ty ~ 144

(
b B
% .




A Y

Index,
ey . E e
Bailius (Petr.) ftatnit Atheismum non effe cor-
ruptionjs mogum_cauffam - -

N 7 4
2, Religionem effe rem mediam _154. confut, ibid,
_ Superflitionem. effe, Atheifmo pejorem - 82
Belfazar a Deo. caftigatys - - s 2
crhavius ¢it, NC . - 113
_Bplingbrekus, negat attributa Dei moralia g2,
«conf. 136, .conformationem actionum hue
&1 Manarum cum perfeétionibus Divinis 138.
& providentiam Divinam - - o9
- Jmpugnat ‘animz immortalitatem = _93. 153
Ejus argumenta contra religionem. confut. 138
Bruta non cognofcunt nifi individualia & fenfie
bllla - - -, - - 12
@ = Senfitivos itantum habent adpetitus = o  ibj

‘@ 1» Statuit meras effe machinas De La Mettrie 110

Hominibus tamen anteponit .« -~ 123
= Eqrum _peenitéatia abfolvitur f{enfatione, ima-
* “ginatione & memoria fenfuali - - 125
Facultas corum loquendi an prodic rationem 110
3 .
v “.’ o " C'
Calixtus cit. - . - Sl v
Csloviiy el = “ooay tRAIGELGE e e e
Cartcfiani opinantur’ animantia bruta ‘effe meras’ ~
‘machinas © = 7 - .- - 110
‘Cartefius cit, , ‘=  pgrsaie - jOZ
Celebratio Nominis Divini quid = - 67

oYy

Cerebri "humani cotiparatio cum cerchro bru-

~ _torum, non prabat animz humanz mate-
ralitatem % . - - < 108

Cercbrum . effe ‘idearum & figurarutn omnium

l'.cc?taculum, ftatuic De La Mettrie 113,

CONTRE s s - - ibid,

b : Ps u Le




Jndes,
Le Chevalier de Temple cit, - 109, 110
Chubbius negat prowdmtlam vamam - .92
Cicero ¢it. ' « - 18
‘Cogitatio. an abf'olvxtur facultate fcntxcndx “ y21
‘Colere quid” - - <39
Concondn: Berolinenfis Au&or ftatuit Deum 3 -
nulla re offendi - B €4
Confeientia cujusvis , lcg Nat: cxxﬁcntxam pro-‘
bat * "e \g - -i18
Confcientiam ‘boni & mali brutxs tribuit De La
Mqttrlt 124 conf, & - 125
Corporis in animam mﬂuxus, an arguxt animze
0 ‘waterialitatem - - 106
‘Creaturarium fubftantiz , ufus & fru&us Divie
no- fubjacent unpcrlo - &1y
Cudvortus cit, - - - - 89
“Cultus Divinus' mediatus & ‘immediatus -
. | Utriusque” nexus' probatyr - v xbxd

* - Dei internys & externus in'quo confiftit 50
Cultus Divini motiva quz 40, 'conf, = 49: 74

D,
Deifte (unt irreligionarii~, = 82
De La Mettrie ftatuit religionem cﬂ'c uwen-
tum Politicum 96, 103, conf. . 9y

= - Fingit apimam humanam/ effe meram ma- '
chinam, ejusque fplrztualxtatcm immorta- "
. talitatem & libertatem negat - - 93
. Ex perpetua eorporis & apimz humane Har- """
~_monia. evincere ftudet animaz matcnahta-_ oo
tem. 105, . conf, - - 106
Statuit fimias aliaque bruta poffe trmsfor-
mari_in perfeGtum hominem 109, & per
mechanifmum  natas cffe omnes (cientias
2o dbid, _cenf, | = - - = 1I0

Athe-

»



Index.

—

, Atheifmum fuper omnia laudat - - 139
Cognitionem Dei ad felicitatem ducere negat 133
Omuem - felicitatem in terrenis “cupiditatibus

VEL ponit . . . - ibid,
Lonfcientizz morfus unicam putat effe peenam ibid,

To Dele@ari aliquo actu quid Deo fignificat 152

Derhamus laudatur - . ~ 139
Bels adtu ipfo exercet jus fuum difponendi de
créaturarund | fubftantiis o0 -

= ~"Efi’ ommiymt hominum fuperior ‘& abfolus

) fe fummut:' Ve e i - @

= " Humano‘mioré nec offenditur mec dele@atur 152
@&« Producibilis an cemceptibilis - - 140
| Dippelius® negit ‘prafcientiz Diving abfol, per=

20 - feCtionem - - - - 146
| Et juftitiam’ Dei vindicativam " © « - 147
| Difcurfiva coguitio an Dea competit ~ 143

Y

Difpenfatio '3 Lege quid - - - 26

Bominium in- creaturas Deo competit plenarium

& illimitatum 1. Ejus fundamentum quod«
pam - - - - 2

| Pominic hoc.an Deus fe abdicare potet .4, n, ¥

Y, s 2.8 ..
Extvzoy Jﬂﬂ‘f“e Divinz eft Lex Naturz - 22
| Emanatiani funt irreligionarii indire&i - 92
Epicuraci putant pullam A.Deq latam effe le= =
gem g 2 o =
Nec ullam actionum noftrarum ad Deum efle
relationem e, & - « 151
. Eorufm Lex quanam 90, funt irreligionarit ibid,
Epicurzifmu¢ quid = - “ 89

Epicqrus Ratuit ex perpetua animz & corporis
relatione  fluere anima materialitatem ~, 10

ES 2]




Index,
ﬁS‘eAnS‘éxa‘m.&a quid 94, Taxatur e 158
Exiftentiz Dei veritatem, nullum Ejus  inferre
cultum garri¢ De La Mettric = = - 129
: i F. 3 ;
Fataliftz funt irreligionarii . - 82
Fenelonus citoqril, -m - 3 olgl e <339

Fiducia in Deum quid g9, requirit, convidios

~ nemlde Deioperfeionibus- 60;:: perfectam.
hominibus injungif obligationem .-« - 6%

Finis .cultus' Divini  eft gloriz -Divine. manifee .

o1 fatio - il - i T =49

Francus (S¢baft) -omuem creaturis aflionem des. -

D1 negat - - - -- -

=1~ A&ionum noftrarum: ad Deum; relationem

Hq

Hc
By

Idi
1d¢

impugnat 45wy, . e 151 |

Futurorum contingentium ratio datur in rebus ;.
ipfis & in Deo fimul  w. . o - 148

sadla

- G-
Gaffendus Epicati defenfor ! w20 rm: i 8h
Gentiles faniores concreatam hominum re@itue
dinem agnovére - . - oL
Gloriam Dei fuper ommia promovere, . homini
incumbit . ' 7o ‘ - . 53. 54
Grapi}ls cit, T e - - 8y .
Gratiarum' aétio’ Ded "depetur ' & - - 69
Hanen_xs;cit. L. - - v 113
Hicronymus cit, - - - - IR
Hobbefius Epicurzifmo addi@®us . 5 89

Klomivem non efle wifi machinam fatuit, De La
» Mettrie, . - - - 121

Homiv



=

T i B,
!
Index,

Homines fpeciatim fubfunt dominio Dei ~ g

'Quorum afiones. Liberz. voluntati, . Divinz
pracipue fint. conformande 4. 0. 11 hee :
vero neceffitas eft moralis - - 5

Homo a Deo recdtus eft creatus &qua intelle@um
& qua voluntatem - B wrRg

Humius negat juftitiam Dei vindicativam, & re-
munerativ, - - Sole 92.:139

7.

Idea materialis an cercbro perpetuo, fneft . = 113
Idexs generari quomodo fingit De. La Mettrie: 111
Imaginatio an fit per folum_mechanifimum 1 114

| Imaginatione comprehendi omres anima fungtio-,

nes putat De La Mettrie '« - 110
Imagines organis fenforiis impreffas ad cerebrum
non propagari,. docent obfervat. Anatomice. 113
Imago Dei in homine effentialis an accidentalis . 25
Iinmortalitatis anime negatio dugit:ad religionis ,
negle¢tum - - - - 93
Inferior £ fubditys quis. | - - -7

. Invocatio menn]is quld 6;_ ad c;njpc‘rfc&c ob~

ligamur ~ i ~ - 66
~ = Requiirit ¥ivam cognitionet perfe&ionum

Divinarum & propriz indigenti® - 64
Tra Dei quid fignificat - - - 152

- Irreligionarii Direti & Indire@i quimm 81,91

Judzi ob perverfum Dei cultum i Deo puniti 49
Jus cogendi in quo confiftit - oyl L8
e = Der in homines quale - - 1L
» =~ Perfetum & Imperfectum - - 10
Juftitia Dei vindicativa an indifferenter libera 147
« « An Locum fuiffer habitura, fi peccatum

non exftitiflee - - gt dbids
Illam cum ejus exercitio confundunt irreligios
naii - - . - ibid,

Jufti=




Indes.

Juftitia Retoria & Zquatoria 28, Reftoria an '
Deo competit . - . ibid,
» o Eft Dicaftica, Remunerativa & Vindicativa 29

L

(3
Laértius contendit animz materialitatem fluere
ex animax & corporis perpetua harmonia 104

Legislatio an Deo indifferenter libera - 147
Leibnitzius cit, . - - = 102
Lelandus cit, “ - - 92. 138

Lex quid 12, Absque idea fuperioris concipi nea

wit 1, I, Nemini nifi fuperiori competit

gaculms ferendi leges IL Deus eft Legisla-

tor fupremus IIl. Voluntas Dei eft homis
tum Lex, IV, '

Lex nature quid r7. Ejus exiftentia & nexus

cum illimitato' DEL in homines dominio

probatur - - = -
~ = Ejus principium primum & fundamentale ‘
quodnatn  ~ - A . 21
& « Vi obligindi gaudet & ideam fuperioris 1
includit - - - = ibid |
Ejus effentia it quo confiftit = 2% a2
An poteft mutari ibid, vel difpenfari - 27
Lex naturz Dino De La Mettrie quenam 128
Libertatis attima fiegatio ducit ad religionis ne-
gletum - - - 3 93
Lockius cit, =« “ - ’: - 169
Leefcherus cit, - - - -~ g2
Loquendi facultas; quomedo impertat rationem 19 °
M.
Malebranche oceafiotialiftarum Dux = = - o3
Malum  pafionis quid » - s
© = Jure Deus infligit voluntatis fue transe
greflotibus = - - R

Ma-

P~ r_. Y. e y_9

S gt P B Pd »

1

P99 pee




Malum Morale in peccatis tollitur ‘conveniehti
peena - - - - (43
#® i» Quoad Deum dari nullum, ex principiis
fluit philofophiz Wolfianz rgo. confut, - ibid,
Mali futeri idea an facit Deum peccati' reum 146"
Martyres in /Atheifmo non oftendunt Atheos has

bere ideam honeftatis - o S 37i
Menander cit, - a . - | §:4
Mereri quid fignificat . x P 89

Moralitatem aétionum determinari ‘ex relatione

ad totum mundum  docent. Wolfiani 150, -
. dconfut, - £ ok - ibid,
Mundus an omnium poffibilium hic eft optimus rgey

Mufcovite Ty¢ €verod pyoreiag infimulantus 94

: N,
Nietrwentytus cit, - - - -~ 130
Notiones actionum formandi generales facultas,
ope attentionis & reflectionis, hominibus
\ipoft lapfum fuppetit - - - 5

(o)

Obligantur omnes homines ad Deum petfecte

colendum - ", 3 X 43
Obligatio quid 9. tinde oritur ibid, Interna ibid,
= o Perfecta vel Imperfecta & % 10

~ « Sine idea fuperioris an coricipi potet -~ 88
Oceafionalifta irreligionariis adnumerandi = 92
Oninipotentia Diving . an defetum fentit ex
impotentid ficiendi abfolute impoffibilia 141
Omnipotentix Divinge objeétum quotuplici mo=
do determinatuy - - o ibid,

P.
Peccata an Deus dimittére poffit impunita - fgy
Perfectionies Divirias aguofcere, cullibet wcumbit 47
Pere




Indes,

Perfe@ionum Divinarum  diftinéti conceptus , an. ;11|

homini poft lapfum fuperfunt - 15 i
Phannerus cit, - - - » 25
Phantafia non concipi-poteft Deus - 149 [
Pharao confeientiec mor(ibus perculfus - 18]
Pharifzi notantur - - - 54

Poena quid 33. Qua pecearoribus, & Deo infli-
gitur , an delictorum gravitati proportios 1/}
nata o - - - - 37
Y e a 't / ¢ 8
Pontificii 74 £ A0S pyoxéix maxime favent - Qff
¢ - Statuunt Deum‘ad 'remunerationém obli- ’

t

gari 31. conf. - - - ibid,
Poffibilium numernm finitum Deus non produ~ =’
cit ex defedu ;omnipotentiz - 140! |
Premia gratuita eos mancnt, qui Leg, Nat, fer~ ;
vant - % o ~ 31
Natura eorum premiorusn qua - - vibidy |
Prafcientia futurorum contingentium , - quomo-
do Deo competit - “ 145
Non facit Deum peccati cauflam - ibid,

Preces quid 156. carundem neceflitas probatur
ibid. funt g. Fiduciz in Deum certiflie
ma figna, 2. Devotionem augent. 3.” Ex»
hibent fvavifimum animz nof%m: cominers

cium cum Deco - - - 18y
Principii activi menfura , an ex effe@u deter
minanda - - - - 139
Proximum amare omnium intereft @ 71,72
R.

Relatio adtionum ad perfectionés Divinas fugges
rit, quid nobis faciendum ‘1, omittendunt

Deus velit - - - 14
Religio quid - - .-. R
s = Supckficiatia qur 94 damnmatur & 157

Reli= |



55

39
7%

Index.,

"

Religio indifferens impoffibilis - G (]
Religionis verz i falfa difcsimen quodnam, - 7~
Ad religionem -veram ommes obligantur + « Qo

Religionum diverfitas unde oritur - 76
Remunerativam juftitiam quomodo Deus exercet gE
S.

Sanétitas Dei quid ~ - - -3
Sanctione peenali Lex Nat. eft munita - 36

Schmidius cit, - -

4 L 144

Seientias efle folum congeriem vocabulorum &

figurarum ftatuit’ De La Mettrie y11. con-
fut. - b v - 112

Semina in nature regnis pereuntia, an arguunt
defeCtum prafcientiz Divine - 145
Senfatio omnis an producit adpetitum = 118
Simix non apte funt ad perfe@e loquendum 1@
Simplicitatis anime megatio ducit ad religionis

negletum - - - 93
Socialitatis cuftodia, pon eft ultimum Jur, Nat. |
fundamentum - - - 156
Seciniani funt irreligionarii indire@i - 92

= Negant omnipotentiatn, omnifcientiam &
. juftitiam Dei vindicativam = 140. 146. 147
Spinoza ftatuit religionem effe inventum mere

Polit. 96, conf, - - - 97
= » Putat Denm hominutn aétionibus nec of-
fendi nec dele@ari - - 151
Ejus ationum humanarum principium quod-
nam & - - - 85
Subftantia qua ratione dicatux mala ” 150
Succefliva & difcurfiva coguitio an Deo come-
petit - o - - 143

Superior quis 7
Superflitiofi non fynt irreligionatii dire¢ti - 86
Pars III. Q 7.




Tndes,

' T. :
Thomafius putat atheifmum, atheo non effe cauge

fam inhonefte vite - i 28
Tinmor fervilis taxatur - - ! 58
Timoris filialis qua indoles §5. Is Deo debe-

tur E - - . 6
Titius inutilem & non praceptum cultum Dei

externum ftatuit . e RRCE 77
Tolandus ecit, - . n - g
Tralles Balt. Lud.) Medicus Vratiflavienfis op-

pefuit fe Dino De La Mettrie ' . I01. 11O

7.

Veritas exiftentiz  Divine an pure Theoretica 13t
Vi agendi & non fillum agendi Potentia’ gau-
dent creatura - - Ry =0

148
Vilipendium: Dei in quo confiftit - - 57
- - Opponitur timori fikiali ibid, taxat,’ . 58
Vindiciarum gratie Evangelice Auor Cit, " 1 I

Virtutes hominnm morales an Deo competunt y3@
Voluntas an fola requiritur ad movendum cor-
Pus - B - - - 118-

.

Wolfius ignorantiam de bono & malo, non ve-
ro Atheifmum facit cauffam inhoneflz vie

te 88, eit, " - @ - foz

G0 -1 Tl et A thania Al desid Gkt e A od. 2TL



Emendandn,

Png. 22, lin, 16, leg, eodem exemplari, pro eadem,
Pag. 52. lin. 13, leg. metn pro motu, -ibid. §.
&8, lin, 3. leg, vilipendit , pro vilipendel, pag. 65,
fin, 8. leg. wam pro non. pag. 87. lin, 15, leg, effe
fuaximam, pro habere. pag.103. lin, 5, leg, ex ¢i-
#ato, pro excitato, pag. ¥&1. lin, 11, leg, animo con-
Sernor , pro confternas, Bgy 114, lin, 25. leg. par
vafculorum , pro pervafculorum, pag. 115, lin, 17,
leg. lentus, pro lentis. pag. 116, lin. 5. leg. aiz,
pro aut, ibid, lin, 13, leg. modefte pro modefto.
pag.121. lin, 1 1. leg, mullam babens pro ullam ha-
beat. pag. 126, lin, 4, leg. fic, pro fi. pag, 136. ad
calcem leg, zormator, pro tortor, pag. 154. lin. 21,
leg. acquifitam, pro acquifitum. pag. 156. lin, 2,
leg. praflantioris. pag 165, lin. 1. leg. aliam, pra
alium. pag. 194. lin, 27, leg, permovere, pro prqe
movere, pag. 206, lin, 17, leg, guwm id , pro if.

TR THT










. -

-




PR/E\I()TIONUM

it THEOLOGI-
Aite colancheckorieE . § U M

- - E RTIA
) HOMINIS |
OLUNTATI DIVI-

ORMEM,
TRA
fONARIOS
ViNDpicATURe
ORE e e 8
'ALLERIOQ; /%6

e, ad Regiam'Academ. Upﬁ
xd & Kalfeniano, ¢

ot s i
, A. 0. R. 1758.

» 3 Jirectoris LLAUR. SALVI
, {»‘ K %WIW .,}>lv‘zn: m/’“r/w"d-‘




	Prænotionum Theologicarum
	In Qua Obligatio Hominis Ad Religionem, Voluntati Divinæ Conformem, Contra Irreligionarios Defenditur Et Vindicatur
	Vorderdeckel
	 - 

	Exlibris
	 - 

	Besitznachweis
	 - 

	Titelblatt
	 - 
	 - 

	Praefatio.
	 - 
	 - 
	 - 
	 - 
	 - 
	 - 
	 - 
	 - 
	 - 
	 - 

	Praenotionum Thelogicarum Partis Tertiae ...
	Sectio Prior Thetica.
	Cap. I. De Iure Dei In Creaturas.
	 - 
	Seite 2
	Seite 3
	Seite 4
	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8
	Seite 9
	Seite 10
	Seite 11
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17
	Seite 18
	Seite 19
	Seite 20
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23
	Seite 24
	Seite 25
	Seite 26
	Seite 27
	Seite 28
	Seite 29
	Seite 30
	Seite 31
	Seite 32
	Seite 33
	Seite 34
	Seite 35
	Seite 36

	Cap. II. De Obligatione Hominis Ad Religionem, Voluntati Divinae Conformen.
	Seite 37
	Seite 38
	Seite 39
	Seite 40
	Seite 41
	Seite 42
	Seite 43
	Seite 44
	Seite 45
	Seite 46
	Seite 47
	Seite 48
	Seite 49
	Seite 50
	Seite 51
	Seite 52
	Seite 53
	Seite 54
	Seite 55
	Seite 56
	Seite 57
	Seite 58
	Seite 59
	Seite 60
	Seite 61
	Seite 62
	Seite 63
	Seite 64
	Seite 65
	Seite 66
	Seite 67
	Seite 68


	Sectio Posterior Polemica.
	Cap. I. De Irreligionariis.
	Seite 69
	Seite 70
	Seite 71
	Seite 72
	Seite 73
	Seite 74
	Seite 75
	Seite 76
	Seite 77
	Seite 78
	Seite 79
	Seite 80
	Seite 81
	Seite 82
	Seite 83
	Seite 84
	Seite 85
	Seite 86
	Seite 87
	Seite 88
	Seite 89
	Seite 90
	Seite 91
	Seite 92
	Seite 93
	Seite 94
	Seite 95
	Seite 96

	Cap. II. In Quo Confutantur Irreligionarii Directi.
	Seite 97
	Seite 98
	Seite 99
	Seite 100
	Seite 101
	Seite 102
	Seite 103
	Seite 104
	Seite 105
	Seite 106
	Seite 107
	Seite 108
	Seite 109
	Seite 110
	Seite 111
	Seite 112
	Seite 113
	Seite 114
	Seite 115
	Seite 116
	Seite 117
	Seite 118
	Seite 119
	Seite 120
	Seite 121
	Seite 122
	Seite 123
	Seite 124
	Seite 125
	Seite 126
	Seite 127
	Seite 128
	Seite 129
	Seite 130
	Seite 131
	Seite 132
	Seite 133
	Seite 134
	Seite 135
	Seite 136
	Seite 137
	Seite 138
	Seite 139
	Seite 140
	Seite 141
	Seite 142
	Seite 143
	Seite 144
	Seite 145
	Seite 146
	Seite 147
	Seite 148
	Seite 149
	Seite 150
	Seite 151
	Seite 152
	Seite 153
	Seite 154
	Seite 155
	Seite 156
	Seite 157
	Seite 158
	Seite 159
	Seite 160
	Seite 161
	Seite 162

	Cap. III. In Quo Confutantur Irreligionarii Indirecti.
	Seite 163
	Seite 164
	Seite 165
	Seite 166
	Seite 167
	Seite 168
	Seite 169
	Seite 170
	Seite 171
	Seite 172
	Seite 173
	Seite 174
	Seite 175
	Seite 176
	Seite 177
	Seite 178
	Seite 179
	Seite 180
	Seite 181
	Seite 182
	Seite 183
	Seite 184
	Seite 185
	Seite 186
	Seite 187
	Seite 188
	Seite 189
	Seite 190
	Seite 191
	Seite 192
	Seite 193
	Seite 194
	Seite 195
	Seite 196
	Seite 197
	Seite 198
	Seite 199
	Seite 200
	Seite 201
	Seite 202
	Seite 203
	Seite 204
	Seite 205
	Seite 206
	Seite 207
	Seite 208
	Seite 209
	Seite 210
	Seite 211
	Seite 212
	Seite 213
	Seite 214
	Seite 215
	Seite 216
	Seite 217
	Seite 218
	Seite 219
	Seite 220
	Seite 221
	Seite 222
	Seite 223
	Seite 224
	Seite 225
	Seite 226
	Seite 227
	Seite 228



	Conspectus Partis Tertiae Praenotionum Theologicarum.
	 - 

	Index. Loca Scripturae Sacrae.
	 - 
	 - 

	Index Auctorum, Rerum Et Verborum, In Quo Numeri Paragraphos Indicant.
	 - 
	 - 
	 - 
	 - 
	 - 
	 - 
	 - 
	 - 
	 - 
	 - 
	 - 

	Emendanda.
	 - 
	[Leerseite]

	Rückdeckel
	 - 
	 - 
	[Colorchecker]




