


Hunc librum Musis X
[ { suis inservientem y /
| iure possidet 7 1
] Theodor Mahlmann




I:HE S F 8

T EE O OGO

IN ACADEMIA
SALMVRIENSI VARIIS
TEMPORIBVS DISPVTATLA:
| Sub Przfidio D. D. Virorums$. Theologiz Profefforum,

LVD. CAPELLL
|  MOS AMYRALDI
FOS PLACEL

Studioforum nomina, qui Thefes cas defenderunt, initio cu-
1ufquc difputationis habentur,

- T v g rr—
v i .

i PARS SECVND 4.

SALMV R I/
ProﬁantExcmplanaapud IOAN LESNERIVM

@.g;;% M DC XLV




% S eliedtnda Sadhdhh s Ra i Vs i, ﬂ
<5 20 3648 20 3e | 25 2aC e L s 2055 Je 0 Ref S Ge R eS0T

ﬂ}:’" -
Y A KOyt or s BN ARG 2 S ARSI RS BAS LS B e S D LIS
e S T L E L S

¢

. o

s 0 e o 6 M 0. T

}NDE): LOCORVM COMMVNIVM

hoc Thefium volamine explicatamm.

De Duarum Chrifti Natararum, dininz’ & humanz,invna

cademque perfona, hypoftatica vnione. fol.
DeIncarnatione Domini NoftriIefu Chrifti, deque illius, &
vnionis hypoftaticz, cffekis. 9
De Munere & Paffionibus Chrifti Satisfattorijs. 21
De Defcenfu Chrifti ad Inferos & Limbo Patrum. Pars
Prior. ' 26
Dedefcen{u Chrifti ad Inferos. ParsPolkerior. 3§
De Purgatorio, quid, quale, & vade fic, quibulque nitatur
rationibus. ‘ 42
De Purgatorio , difputatio Altcra. Qua offenditur Purgaso-
rium repugnare Santic [criptara & fidei eAnalogie. 55
Dec Satisfacionibus. 61

De Thefauro & Indulgentijs Ecclefiz Romanz. Pars Prior. 71
Dec Thefauro & Indulgcntiis Ecclefix Romanz. Pars Po-

{terior. | 76
De Fide, Pars Prior , Qu« eft, De Natura Fidei. 83
DeFide, Pars Pofterior. Queeft, De Fidei Caufa Efficiente. 93
DecEle&ione & chrobationc.. ParsPrior. 102
De Ele&ionc & Reprobatione.  Pars Poftcrior. I
Dc Angclorum Przdeftinatione , Siuc Elc&ione & Repro-

bationc. | 19
De Perfeucrantia Fidei. ParsPrior. | 130

D Perfeucrantia Fidei, ParsPofterior. 4

o

R & TS oo Dl
i AU i




g 0 v W G\ J P =

Qo 9 |

ﬁ

kf
!

-

o
ey

e

DVARVM CHRISTI NATYV-
RARVM, DIVINA ET HVMANAZE,
IN VNA EADEMQVE PERSONA,
HYPOSTATICA VNION

D. LVDOVICO CAPPELLO.

Refpondente ‘SaLomMONE DE CaRROVGE, Gallo Burgundo.

Tugsrs Prima.

V1A ad hoc manifeftat s eft Dei Filius,
boli, vti dm:ur prima Lmit mu.,n

ideo Satan, Vvt par part, quantum r AF! : )
ab COiL;,png,lnLOi‘”t vt: Chrifli ¢ »pu; longé maximum , relie
quorumque omnium , “]”mim tem hominum {pe&ant , bafim at-
que "Lm'mnfmu’n ncz;cu im nempe eius vir aqu natura mr*ﬁw 1=
tem . hﬂ(,[hgreg !NAL\) leAn(t

; u;“(wg nauit, atque vbife imnmurcm effe
@?enur , earumvnioné diffolucre, vel confufionem inducere omni ftudio
s eft , nouis ad hoc {ufcitatis Hzrefiarchis quorum alij naturas in eo confun-
,zlii; eafdemdiuidebant atque feparabant , ficque ex vno geminum Chriftum

I1. chnorcmf‘putaz one fides orthodoxa de Diuina & humana Chrifti Natu-
raeft A nobis conftabilita, Probanda iam nobis venit vmu(qwc in vna eademque
perfona vnio hypoftatica. Atque hicad re¢tam tanti myfterij fidem tuendam, duo
funt aduerfus hzreticorum frandes & technas ar&¢ Lcncnda , & firmiter compro-
banda; vnum per vnionem iftam Naturas non effe commixtas atque confufas, neque
vnamin alteram el conuerfam, aut verd alterutram ab ahcm efle kcrempmm
Aci vtram uc m:m (iffe integram, :uquc immuratam. A lterum , Naturasillas non efie
afeinuicem diuifas aut fcpatata,; fed femel ar&iffime coniunétas manere in perpe-

A
A

&2



& Deduarnm Christi narurarum , dining & humana,
cuumitaconnexas, vt vnam & eandem conftituant 17 Adv¢ perfonam.

111 Priusillud pijorthodoxi Ecclefiz Chriftianz Patres & Doctores aduetfus
Eutichem eiufque fequaces Monophyﬁtas,Monothelctas & Acephalos his verbis
&rpémles & dovyxtms pofteriusaduerfus Neftorium & eius affeclas , iftis dxepivas & ddiage
pim: bend & commode 2d occupanda & occludendaomniacorum effagia declara-
rant atque definierunt, quum duas diuerfas naturas humanam & dininam in Chri-
fto .coniungi drpimlas §aovyyims, dpisas 3§ adypéles (ancierunts

IV. Etad prius quidemillud quod attinet , nataras nimitum in Chrifto per
vnionem non effe cenfufas, obfernandum eft primo, quod quz commifcentur ea
oportet non aliquam modd habere inter {e naturz conuenientiam, verim etiam
proportionem, deinde per commixtionem 6a confundi , alterari -, atque immutari
folent , & vel omnino corrumpuatur diffoluunturque , velex ijs commixtis tertium
quid ab vtroque dinér(um exfurgic atque componitur;, vadefit v verumque d pro-
pria natura recedat aliudque fiat, quod antea non erat, vt videre cft in corporibus
emaibus quz ex quataor elementordi commizxtione conftantatque coponyniur. At
nullum horum de Chrifto dici poteft, etfienim Deus & homo, quia aliqua eft na-
turz inter eos conuenientia & fimilitudo ( quatenus homo ad Deiimaginem creatus
eft) conigi & connedialiquomodo, poflint (vt corpus materiale & anima im-
materialis atque fpiritualis vinculo ar&iffimo nihilominusconiunguntur ) at com-
mifceri & confundi ne quaquam poffunt, nullaeft enim inter eos nature propor-
tio, quia heme finitus eft, mortalis, mutabilis , Deus verd prorfus infinitus , im-
menfus zternus, immorralis atque penitus immutabilis. Tum per illam naturarom
permixtionem tam Pater & Spiritus fanétus quim ipfe Filius dici poflent incagnati ;
nati, paﬂi & mortui, id quod Scripture Sacr repugnat.

V. Deindedici non potelt f2&am cffe per vnionem illam, vtrinfque aut alteru-
erius nacure in Chrifto ( quod in commixtione fieri folet ) immutationem, alcera-
tionem, corruptionem,aut diffolutionem, nam divina Natura eft plané &@F3pwes avana
asiaes non eft enim apud Deum @¥graari # Teywis Smaniacua, Jac. 1. verf. decimo fep-
gimo. Humana autem natura cadeim eft manfirque poft vnionem, quoad effentiam,
cum noftra. Id liquet ex ijs, qua [uperiore difputatione de veritate humanz Chri-
&i naturz diximus , omuia enim illaquz funt homini eflentialia ei poft vnionem
paturarum competunt & in Scripturd tribvoneur. ’

V I. Hocvnum interelt difcrimen, quod fingularis ille & individuus homo , Ie-
fus Chriftus Nazarenus, T3 Adva vaitus, nen habet propriam 3m =¥ »é diftinGtam,
aut feparatam , hypoftafim , fed et ipfi & ‘amva®s quatenusin o, non extra cum fab-
fitic: id quod fané maximum eft hominis illius atqueeximium privileginm, & fin-
gularis procfus eius honos , dignitasatque prarogatiua , at nihil camen lli deerahic,
guominus fit verus & {ubftantialis homo-, nam primo, exiftentia differe ab effen-
tia , neque eftillius pars 5 ad perfeGionem itaque & veritarem humanz naturz non
requiritar Perfonalitas , fed ve partibus confter vere eflentialibus ; anima nimirum
rationali & corpore organico ; deinde, quod propriam non habet Chriftus ab illa
% adyy diftin&am hypoftafim , facit id quidem vt hac in parte differata reliquis indi-
widuishominibus, at non facit tamen vt non fic fingularis & individuus homos
guia fubfiftic nihilominus , etfi non in fe attamen in Aée : atqui fubfiftentia , feu
exiftentia a&ualls, vnd cum effentia , fufficicad indiuiduirationem arque conftitu-
vioneny.

WEE Sedneque per vnionemalterutra naturainalteram ¢ft conuerfa ; aut per




B T ——————_—

fincti

in vna eandemque perfona , hypoatica unione. 3

¢am peremptaarque oblita. Non Diwina in Humanam, nam diuina mutari omnino
non poteft; nedum perimiatque aboleri; idqueab humana longé debiliore. Dein-
de, ficvna duntaxat remanfiffec in Chrifto natura, £ alrera, nempe. Diuina , effee
perempra,atque ita Chriftus non effet Seditpems, fed tantum &19gems, quod aduerfatus
Scripturz. Non Humanain Divinam, nam primo nihil poteft mutariin id quod
iam actu exiftit,{ed in id tantum quod nondum exiftic, (vt aquain vinuma Chrifte
conucrfa ) quatenus per fui mutationem aliud fir quod antea non erat.

VIIIL DeindefiHumanain Divinam mutarecur,id fieret vel cum aliqua, vel fi-
nevlla, divinz imminutione atque immueatione. Neutrum autem dicipoteft. Non
prius, quia Deus eft prorfus immutabilis , deinde, fic Chriftus Deus amplius non
effer, Deus enim mutatus Deus reueranoneft. Nonpofterius, quia non eflec hac
propri¢ dica vnius naturz in alceram conuerfio , atque tranfmutatio, {fed humanz
tantum peremptio ; deinde, vel ficin Chrifto effet Diuina duntaxac Natura , nulla
verd humana (fi humanad Diuina fimpliciter perimerctur atque abforberetur ) vel
duz eflentin Chrifto Dinina Naturz, vnaab zterno 1% Aévv, altera in tempore, ex
humana in Diuinam mutatione atque conuerfione fadta , que omnia {unt vehemen-
ter abfurda.

IX. VnioDiuinz cum humana Naturz dotes fané in humanam contulic ( fiue
naturz bona, fiue gratizdona fpedtes ) eximias ae plané fingulares : & quidem
quantas maximas capere poteft humana natura qua finitaeft at non tamen a&a in-
finitas , finicam enim infiniti capax effe non poteft, fimulque manete finitum ( hoc
enim implicat contradiGtionem ) neque quod finicum eft fieri poteft reali proprieta-
tum dioinarum transfufione , & naturarum conuerfione , infinitum , fic enim Deus
fieret, qui folus et nfinicus. Deus autem fieri non poteft, quifemper eft & ab zrer-
no fitit, nec voquam ceepiteffe, neque poteft fuiefle initium vllum habere. Non
ficitaque hac vnio perrealem humanitatis cuma Diuinitate adequationem , {ecun-
dimaliquas dininas proprietates humanitati communicatas, quinimo, vt ditinéz
manent eflentiz atque Naturz fic & proprietates, Iraque quantum inipfis eft huma-
nam Chnifti Naturam deftruunt atque abelent & in Deum conuertunt, qui nonnul-
las ei tribuunt divinas plané ‘proprietates, mmxvoias puta fiue immenfitatem,, infini.
tam {cientiam atque potentiam ynam cum Deus fimpliciffimus fit non compofitus ,
nondifferteias effentiad propietatibus ipfius: vode etiam liquet non poffe vnam
communicari proprietatem quin reliquz omnes fimul communicentar, i quidem
non differunt reipfa ac effentia ipfa. Qui igitur diuinas proprietates in humanam
Chrifti naturam conferunt& transfundi volunt , eam in diuinam e{fentiam com.
mutant. ;

X. Sed neque pervnionem tertium quid ex vtraque natura confufum ab vtraque
i’ii"hfiﬂ‘qn}?;éihliﬁ eft. Sicenim veriu{que naturz fa@&a fuiffet mutatio atque altera-
tio (quod fieri non potuifle, nec fa®umefle,, modo evicimus ) & Chriftus poft il-
am commixtionem, nec Deus nechomo ampliusefler, fed neutrum quid , quod

abfurdumeft , & Scripture aduerfum , qua virumque effe docer. Manent igitur in

plz, & earum proprictates effentiales cum fuis operationibus , di-

‘ tlima, Aoyes nempe manfit quod erat, vtpote immurtabilis , aflompfit rantim
id quod non erat, nempe hominem , eumque verum & integrum , vui probatum
eft- :

_XI. Neque verd faca eftin Chrifto propri¢ dicta duarum naturarum ( qualis eft in
aAomine anima & corpotis ) compofitio , diuina enim natara, non eft humanz ita

Az




Deduaram Chrift: naturarum, dinine ¢ bumane,
coniuna, vt Dinina fit Humanz forma aut pars fubftantialis , fed perfona diuinas
iam ab zterno fubfittens , humanamaffumpfit nonperfonam, fed naturam , in vni-
¢atem non naturz , fed perfonz, ita vt , qui in diuina tantim narara {ubfiftebat,
nunc etiamin humana a {uftentata , fubfiftat. Iraque nec proprié compofitus dici
poteft Chriftus, neque aliter exduobus confiftere dicendus eft 5 quim quatenus
homana natura dininz acceffit perfonz iam exiftenti , non ad Diuinz complemé-
tum vel augmentam, fed ad gratiz & glorizin humana incrementum maioremque

erfeGionem: ac cauté accipienda eft compofitionis vox, i quando Patres vocant
perfonam Chrifti e0#Gy énoramv, Perfona enim Chrifti non eft compofita ex duabus
naturis tanquam exaétu & potentia, vel tanquam expartibus potentialibus. Nam
partem efle alicuius compofiti notat aliquam imperfe@ionem, quia incomplerum
quid dicit, imperfe&ionem autem omnem longiflimeé refpuit natura divina, quare
fi compofitio dicenda eft, numeri duntaxat, non partium propric di¢arum refpe-
&u, id accipi & intelligi debet.

XII. Adpofteriusantem quod attinet, duz funt quidem in Chrifto naturs
diftin&iffimz, humana & diuina, atnon tamen in duas pecfonas difcretz, & diuul.
{z aut feiun&z ( vti voluit olim Neftorius ) fed vnam rantim eandemque confti-
tuont diginam Sacrofan&tz Trinitatis perfonam fecundam , ¥év Adyov, qui nihil ab
humana accedente accepit, nec femel fufceptam viquam aut voquam deponit ( vui
ftulté fomniarunt olim haretici nonnalli, quia Chrifto, in ceelumafcendente, di-~
xeruntin Sole depofitum effe humanum (uam corpus, ex Pfal: 19. 5. malé intelle-
&o ) fedin perpetaum & vbique ( et ipfavbique non fit ) retinet fibi vitam, quam
{fecnmin beatorum czlum ( facrarium nimirum non manufadum, Heb. g. cap. 24.)
intulit , locum ifthic & fedem nobis vnafecum paraturus, noftroque nomine czle-
ftem hareditatem aditurus, ac coram patre ift hicin zrernum pro nobis appariturus
interceflione , vi merito vi&imz ifthic perpetud prafentis, vt z:ernim duraturam
illic cumeo habeamus ciu(dem naturz humanz glorificatz communionem. Cur
enim (emel fufceptam deponeret caufa nulla idonea dari poteft.

XIII. At quemadmodumin Deo Trinitas perfonarum non dinidit effentiz vni-
tatem & effentiz vnitas non confundit aut perimic perfonarum diftintionem, fic
in Chrifto duarum naturarum conuetfione , & proprietarum confafione, & natu-
rarumrealis diftin&io eft citra perfonz dinifionem , aut humana naturz a diuina fe-
parationem. Acproinde, vtin Deo noneft aliud & aliud, quia vnacft effentia, fic
in Chrifto non eft alius 8 alius, quia vna eft perfona , at in ¢o tamen eft alind &
alind , propter naturarum diftinétionem.

XIV. Myfterium hocanime & corporis in homine, ferri & ignis in gladio,
lucis & corporis in Sole , fimili vicunque olim & veteribus Ecclefiz Chriftianz Do-
&oribus adumbratum fuit , at non co plend exprimi aut adzquaté explicari poteft,
Non enim A%os ita fe habet ad ¢arnem, vtanima ad corpus , hoc eft, vt forma ad
materiam. Neque proprié & accuraté loquende dicimus, duas effe in homine na-
ruras, fed vnam duntaxat ex duabus conftantem (homo enim non eft corpus aut
{mima,(ed tertium quid ab viroque conflatum) at Chtiftus fimul & Deus eft &
nomo.

XV. Iam verd, cim natura quelibet de fe fundataliquam, qua pradita eft, po-
tentiam fecundimquam agit & operatur, Perfona verd de eiufmodi potentia edu-
caratque eliciat atbum , per quem effeum producit, fit, vt cum duz fint in Chri-
fe nature maximé diftinGtz, duc etiamin go fint alionum-principia , arque €x oy

fESEn




in ona eademaue perfona’y hypeftatica wmione. ¥
erationes duplices, at vaus tamen duntaxar idemque agenh nimirum
1rifte ylpams , ynum item 3mlérerus fiue effedum Sewdedy, Alia itaque eftin eo
itatis voluntas , alia humanitatis ( gp{c»(.; hrifto docente nox guod ego volo , fed guod
s, fiat voluntas tua )| antim eﬂ* volens, Chriftus zcmp Viraque na-
turain o, tjuau‘“um clt agit cum alterius ommunione, qua vruu‘quc volu 1nta
fummaeft in perfor navolente, ) 8 inre volita, confenfio, at fine viia ta-
nen alteriusnaturz in alceram transfufione, :
X W‘s” I. Quareaccurate hic diftingui decent ifta, primo, na ages,
quzvna duntaxat eft ; nempei M"CLM tus , fecundo 3 éreppleniy prl clpwu per quod
agens o‘mrmi atqu aagit A du;e nimirum ‘Mﬂ,"iﬂ:l N tcrris S Sripa a&m > qUE
in L,mdtummm eft pro ’
turam feu principium iu m {cciuim,
num ,ad {alutem noftram conferens , qu
Chrifti xeiraviar quidem habent, hoc fﬁ,
MPUNICALIONEIS o

Y V K JX? il
primo vaitas gladi

$

CZ
8
(4]
-
(]
o)
e

Y
rart

‘L“ extet-
ones duz
¢ eft,com-

Ay

PU

£

Q-
19§

a1t gladij illuftratur ifud. In eo enim ipar"tmmr qua 1LUOr o

fine gladius qui vnuseft, fecunde, duz veluti nature, ferri &
ignis, Liuafu duo j vp: » quoram alterum vim habet fecandi, alterum rrendx s ter-
tio  duz aciones, vna Cc ri, que cft fecarealteraignis, quz eft vrere ; qUarto voum
Smlirerus €x :im‘ous ,uombus twcm, atque vtrinfque commune, nempe
fe&io vita, vel vitio éJ:z Sed ne hic m idem omniaad amuffim quadrantvel, nimia
vexat ’,1“1 tatque vIge enda. Nam calor in ferro accidenseft, non ('-_;" ftantia,, quod
de Chrifti naturis dicinon poteft, %: ignisa ferro recedere aft, acf{zpea&urece-
dit , at naturadiugina hmmnsm:;x Chi humana pc;
vnionem amittit {fuas s pro 'WH"K"“Cs vti ferr m & fri ndxtam
fuam.

XVIII. A&io quz in Chrifto a®tio ex duabus
verinfc jature actic mz us con “hm,z eque ex nominis illius compolfitione f?,werr
aut rofxcv.fn nos oportet a«f wum confufionem, ;\.:l {icdunraxat duz vnius agen=
tisnature , & a&ionum inter 1 ;

vaio & communio fignificatur.
X1X. Ihul‘ltﬂ ‘mmx f‘-u; Cl .'nque naturam, pro-

e

,.,
o
[

B s
o
O -

(‘

(g

~.’

y,G ai coti Chrif

pter L)ﬁu,h m Mediatorium de! €meErgit: tc n perfonz exhibetur, fed pro-
X f

ptet J iuinam propric naturan humana enim & per fe fut )p.a, nomcﬁ; ado-

riddide objetum & terminus, neque fic adorari poteft, quin diui-

riftasy & naturarum 1 proprietates ¢

XX, Ar&iffimam iftam,art
ne ) duarum in Chrifto naturar
turx locaatque teftimonia é_.
Lium 3 L;m, & Spmtuﬁ’ &od
Vi3 s quibus eundemyv

que indiunliam ( fine v
un a

oo}

permixtione aut confufio=
m euineunt, primo ea Scrip-
fibus de Deo Vno & Trino ) Fi-
. Tentialiter Deum praftruximus

tialiter Munhnm, nobis per omnia fimilem,

1M
)

vna cum illi

fupur. re difputatione probanim fm 1/]5 1 fimul junéis neceffario conﬁc’tur,
1 ﬂ’p

chm Iefum N.li;,lcl) im, fimul efle ver L;:am \/”m“wqm hominem, Seay F‘m'
e fesv &r%pemy hoc eft Deum ‘Jmmc.uf; ho 1axat Seior drdpomy di-
;,um:mzh minem 3 hoc eft diuinis { 1 us ornatum. Nonenim
pofiunt ram diuerfa &’optomw q,mx ue | garg mxl larum naturarum propria,
vni alivlhxlibul,ﬂl{l in vha eademaque ncurrant, & ar&iffimo vnionts Dv‘
poftaticz vinculo inter fe conneantur duz j,llr»:f aturz , quarum ifta funt propruia.




Dedaarum Chrifti naturaram , dinine @) hamane,

X XL Deinde, idipfum cuincunc plarima Scripture de Chrifto phrafes atquelo:
cutiones, quibus id quod alterutri competit, & proprium eft naturz , tribuirur per=
fonz ab altera natura denominatz, vt quum quz ad dininam pertinent naturam ,
Petfonz ab humana viciffim qug humanz funt naturz , Perfong 4 dinina denomina-
tg natura, tribuuntar. Sic exempli gratia Luc. 1. 35. qui ex Virgine Maria nafcitu.
rus erat, vocatur Filius Deiyid gnod (in quit Angelus Mariz ) ex te nafcetnr fantinm,
vocabitnr Filins Des. & eodem capite verl. 32. Tefus Muriz Filiue, cnius Dauid di-
citur effe pater, vocatur filius Altiffimi; atque fic ante Efaias, cap. 7.14. quemvirgo
etat paritura vocat Immanucelem hocelt, Deum méiﬁﬂm, & cap.9.5. qui nafcitue-
rus erat puerulus, abeodem vocaturby Dews forsis » 1y sax, pater aternitatis, hoc eft,

_ quiabzternocft, qui poflidet zternitatem, by W [¥nceps pacis , &c. quz epia

thetafunt duina, Perfonz, ab humana natura denominatz , attributa. Vade etiam
re&ediGaeftolim, ab Orthodoxis Ecclefiz Chriftianz patribns , beata Virgo FeGuss
Deipara, quia Chriftus ( quemipfa peperic ) eft, & dicitar in Scriptura, veré Deus,
fic Rom. 9. 5. qui ex patribus fecnndiim carnem ortws effe dicitur , vocatur ab Apo-
folo , Feis &' wirmy evronlis, Et Toan. 3. 13. Filius hominis dicitur effein celo, quod 1lli
tum nen conuenicbat nifi refpeéta dinine narurz , cum {ecundiim humanam in ter-
ris verfaretur , & cap. 6. 62. dicitur idem filins hominis afcendere wbi prius erat, nem-
pe in ceelum, vbitamen prius non fuerat nifi refpe@tu Diginz Naturz, cim non-
dum fecundiim humanam in czlum afzendifler.

X XII. Contraperfonza divina patura denominatz , humana omnia inter.
dum tribuuntar. vt Rom. 1. 3. Filuus Dei dicituor fattus ex femine Danidis. Et1. Co-
rinth. 1. 8. Dominusgloria aicitnr craficxns. Ev A&. 20 28. Deus dicitur redem(fe
Ecclefiam fangnine fo. Et 1. Tim. 3. 16. Chriftvs dicitur Deus manifeftarns in carne.
Hzcvera efle non poffunt,, nifiin vna, eademque perfona concurrar divina & huma-
nanatura. Aliquando invnoeodemque loco viraque naruravni Chrifto tribuitur,
& contradiftinét¢ proponitur, vt quom 1. Petr. capire tertio , verfu 18, Chriftas
dicitur, Swam}ds pw odpud, Caormotiss 5 wysiuam,hoc eft morte affcéus refpediu humanaz
naturg, excitatus verdd mottiis Per natura {uz dinine omniporentiam, que iola
poteft mortuos excitare, id quod exprimitur ab Apoftolo Paulo phrafi confimili,
2. Cor. 13. 4. vbi dicitur cracifixns % édmaws , hoc eft refpeétu infima atque debi-
lis naturg humang , visere vere sxdrimas hoceft, feipfum excitafle per potentiam
fuam dininam.

XXIIIL Aliquandovna duntaxatnatura nominatur, fed cum tacita ad altes
ram oppofitione, eiufque defignatione, ve quum Rom. 9. 14. Chriftus dicitur o7 zws
€[z ex patribus T Farapz; & Rom. 1. 3. Chriftus Det Filios dicitur faltus ex femine
Danidis 10 eva epre; & A 2, 30, dicituc fufCitatnsex fruttulumbornm Danidis T xars
sdte, Etenimillud ¢ 2 sdpeainnnit aliquid alind in Chrifto fuiffe,iuxta qnod non fuie

' €x patribus oriundus , nec ex fru&u lumborum Dauidis fufcicatvs. Hucreferri poteft

argumentum quo Chriftus Iudzis probat Meffi imeffe Deum , Math. 22. 45. f Dawid
(inquit Chrittus ) Meffiam vocat Dominum funm gnomeodo eft ens filins? Nonenim
Chriftus vale negare M:fliam effe Dauid s filium ( quod tora Scriptara clamat, &
eo nomine exfpe&abaturi nota gente Iudaica) fed hoc vultinnuere, aliquid efflein
Mefliaprater naturam humanam ( cuiusrefpeu erat filius Daunidis ) iuxta quod Do-
minas fit Dauidis, non verd eius filias, nempe naturam divinam yqueg fola eft Do-
minys Danidis. 350




in una eademque perfona, hypoflatica wmione. >

X X I'V. IuxtahasScripturg de Chrifto frequenter viurparas locutiones; vere
dici poteft in concreto, Dens efthomo , homo eft Deus; Germen » fine filins, Danidis
eft i > quia idem Chriftns, guieft in forma Dei (ipfe verus Deus ) eff eriam in forma
fﬁ‘r‘ﬂi. (imilis hominibus fattns Philip. 11. 6, 7. &’ q#iin forma [erni eff, verus homo,
‘nobi .-Pcl‘ omniafimilisidemin forma Deivwdjy sion +& S dvay Spmayis $x fymodpeves, Ag
faltam eft dicere, Deitas cft humanitas, velhumanicas eft dewtas , quia nomina illa
abftracta non perforam, fed naturas denotant, qua vnite quidem{nnt in perfona,
at non mutare, nequeinuicem confufe aut permixre.

X XV. Enunciationes ill¢ Scripturg de Chrifto accipi debene x3"&are g dar, refe
pecta nimirum modo huius, modd Hius;,qux in Ch(r@ﬁo eﬁ‘*xaiu«"* , vti ipfa feex-
plicar Scripturacum at, Chriftum Swam}éym udv r-’qrw,.i,fﬂf?mr@f@? @rivuan, 1. Pet. 3.
18. neque enim oppofitade eodem, (ecundum idem, veré dici poflunt, Arquehzc
eftilla que veteribus Ecclefiz Chrift ang Patribus dia eft, in huias myfterij expli-
catione, itoudtey dreidoos, drarrars, § Bh'¢wtis Vel vealij pofimodum loqui maluerunt,
ihoudm wouvdyia, Proprietatum communicatio:nion qua vnius nature proprietates in alte-
ramrealiter fint rransfufz, ( vu volunt qui wwmywsiw corporis Chrifti hodie acri=
tervrgent, atque tuentur ) fed qua vriufque Naturg proprietates cum Perfona
comnunacantur,

XX VL Ratio&modus huius vnionis non ¢ft fubffantialis, qualis eft ynio Pera
fonarum S. S Trinutatis, quarum vna eft effentia acque {ubftantia divina , neque
cft propri¢ naturalis', qualis et animg & corporis, ex quarnm coninn&ione tertium
quid natruraliter compofitum contticuitur. Sed neque duz Natura coniunguntur ve
vir & vxor qui fiunt voa caro: neque A5 carni Chrifti vnitas eft duntaxat «3* e%p.-

asw vt Natura eftin naui quamregit & mouer ; sut vt Spiritus fan&us erat in Pro-
phetis quos agitabat, & afflabac ; nec vt amic: animo & affe@u fune coninnéi, vel
ve pij & fancti qui Deo adhgrent; ciqus funt coniunét: , vnus cum eo fiunt Spiritus,,

¢c enim vanio eft duntaxat Guatiz » aut verd Glorig, que noftri & Deinon vnam fa-
cit Perfonam: neqne vouseft Chriftus re/pecta tantum {um -¢ inter Dininam &
Humanam eius volunratem confenfionis , qui varij funt odi quibus Neftorius,
quumvrgebatur, Ass in Chrifto prefentiamita explicabat, venihilominus vnam in
eononagnofceret Perfonam, :

XXVIL Secdeft Vaionisillius modus planéineffibilis atque duerdanados ar &iffi
musque & indiflolubilis,atque in eo vnioni hypoftatice anima & corporisin homi-
ne ﬁm;ls,quod quacungne verique Nature Humanz & Diuinz conueniunt , ac
propria funt, eade vno Chrifto dicuniur & er tribuuntur, quomodo de vno eo-
deque homine indiuiduo ( qui perfona eft & dicitur) ea omnia dicontur que tum
cotporis, tum animz, {unt propria. Nam fi huiufmodi non efferilla Vnio, duz ef-
fentin Chrifto Perfonz, non vaus effet Chriftus » hon vnus Dominus, non vnas

hominum Seruatoratquc Red:mpror, nonvnus Dei & hominum Mediator atque

~

Aduocatus, contra quam docet tot
5+17. Cor. 86, ;
XXVIII. Sicergofecundim$ ipturasab vna partc tenenda eft, adue
Neftorium , ar&a & indifolabilis duarum Naturarumin Chrifto vnio , Vt.ne cum
eo Chriftumin duos dif; erpamus , neue cum naturis Per(onasin eo multiplicemus,.
abaltera :auennﬁams aft ne cum Entyche, eiufque fobole, naturas ira coniungamus .
Vi €as commifcendo tonfundamus’, euertamuys perimamus., aut tertium qm ab

L Tim. 2. 5. doh. 2.. 1. Rom.

‘]

r
ine

o

Al




— g

8 Deduaram Chrifti naturarum , dinine @) humans', gove.
veroque diner{um componamus ; medijinter verumque fcopulum tuti fimi ibimue,
fieas dicamus in Chrifto coniun&as in vnitate non naturz{ed Perfonz ; cui vni Do-
mino noftre Iefu Chrifto ( cum Patre & Spiritu San&e j {oli vero Deo , immortali
atque inuifibili, fit honos, laus, & gloriain fzculafzculorum. AMEN.

S0 3t 0 ¥ ol e e s e ol

Veterum Patrum aliquot de duarum in Chrifto naturarum
Vnione hypoftatica, Teftimonia.

AvevsTt. TRACT. 228 IN IoaN.

A quibus homo abcedebat , Deus non recedebar ,idem ipfe Chriftus,
Homo @) Dews. Ergo®) ibar perid quod homoerat , g5 mancbat persd
gquod Deus evas. Jbat perid quod uno loco erat, mancbas per1d quod wbi-
quc crar.

- Vicirrvs, Lib. 2. contra Eutychem.

Ouicquid eft proprium Uerbi commune fit cum Carne, €' wiciffim
quidquid eft proprium (arnis fir commune cum Uerbo. . Propter hanc
sommunionem quam, [alui Narurarum proprictate, Perfone wniopra-
fas, Filius homunis dicizur defcendife de calo , @ Deus ducitur [epultus:

Jecundism propriesatem Nature fola Caro fepulta eft, fecnndsim wnionem
Perfona Rens [epulsns s, %, S ok PR

et s ot

PR




——

s
ShadhNaanh Manarana NN AN AN NANANR AR NA N AR
THESES THEOLOGICA.

DE INCARNATIONE DOMI:

NI NOSTRI IESV CHRISTI, DEQVE
illius, & vnionis hypoftaticz, effedtis

Prefidle . LVDOUICO (APPELLO,

Refpondente GasparRE GavTRONO, Iuliodunenfi.

TrESIS Pri1wma.

OMINVM noftrum Tefum Chriftum fuiffe atque adeo debuiffe
T e Bsardpamyy Deum ¢ Hominem, difputatione de Chrifto Mediato-
re oftendimus, Quomodo talis tuerit , nempe, non vt mAizear eft mel
Z Scvioum fimul , per fubflantiarum commixtionem atque confufio-
J nem, neque vt nautaeft in naui quam regit, per medsacy duntaxat,
{ed, (vt aniina rationalis & corpus voum hominem , vnam petrfonam,
efficiunt) daarum naturarum,divinz & humane,per vnionem hypottaticam ,in vna
cademquc perfona, ar&iflima & indiffolubili céiunéione, przcedentibus de vnione
hypoftatica Thefibus demonftratumeft. Videndam iam quo pa&o fa&a fitilla vnio,
quidque eam confecutum fit, fine que fuerint eius effe&a.
ILl. Fa&aeftillavnioper eam quam Grzci Parres orthodoxi , aduerfus Hereticos
difputantes, alij évrSdann | alijérreunrac alij denique reagzany : Latini Jncarng-
tionens dixére,quia A%resedpZévinG | yti nos docet dininus Euangelifta, & chariffimus
Chrifti Difcipulus Toannes, Euangclij {ui ftatim initio , principio erat Verbum , co
Verbum evar apudDeum, i Denserat Verbum illud, % §asyss saol évivG | o3 Verbumillud
6arofaltam ¢t , & habitanit inter nos verf. 14. nempe révesille eft fecunda SS. Trini-
tatis perfona, Filius Dei,Patri ovrais & uctnos cozternas & confubftanitialis (vtiante
hac Thefibus de Deo vno & Trino oftenfum eft) qui caro dicitur factus quia huma-
ham naturam tam ar&o & indiffolubili vinculo fibi vniuit, vt ficiun&z duz ille
naturz non duasdeinceps,fed vnam dantaxat candemque conftituant perfonam, vti
precedentibus de vnione hypoftatica Thefibus demonftratum eft.
IIL. Hancetiam Paalus Chrifti Apoftolus,in tertium ceelum raptus,nosdocet, Phil.
2.6. Cum de Chnifto dicit quod clim 3 uop03 96 efletsnec ducerer rapinam st bed
¢7ualem cﬂ’é Deo, Tamen ¢avlovixéveos fg ip(sm2 exinaninit wWePnv ddvag AaCdy ﬂﬂ‘ﬂmpfd
_feruiformg, or S wale avSp@ray rimers .4/;@).,"’,47.7!?},"‘611-:{‘?;'.‘ f-lﬁ'%’, Etoginalhabitn co_»:f-
Peétns vt bomo. Quid enim eftilla dsv w204 De forma, per quam k' ivw v 3¢d fimilis erat
Deo, nifi dinina narara, fecundim quam Deo Patrivere s wioms illi per omnia fimilis
atque xqualis erat. qud item woey Sdure,fusivun 2v¥ o Ty, & yaucdrpd @y nifi natura no-
ra humanainfirma & humilis,fecandim quam faltus eft nobisper ommia fimilis excepra
peccato. Heb. 4. 15. Hanc formans,{cu naturam, {nqz:iz Apotltolus, é«ter affumpfit,ace




& De Tncarnatione
aepit, per eamaque fwilis hominibas faltns eftis & habitnvepertuseft vthemo. @ufpe- .

euit apertius & iufakrslitos duarum naturarum dininz & humana vnio hypoftatice
fignificari, & humanz 4 diuina aflumptio in vnitatem perfona exprimi? ¥
1V. Perhanc 1v Aivé a&tionem non natura naturam, neque perfona perfonam, fed
pcrfona naturam affumpfic, fibique fociauit. Non natura,inquam, divinaingenere
& in communi,fed perfona divina, & quidem fecunda,nempe § aivs,aflumpfithuma-
nam. A&ionesenim , vtiloquuntur, funt fuppofitorum, hoc eft, perfona cft quz a=
git, non natura, etfi per naturam agat. Deinde, finatura dininain genere & in com-
muni affumpfiffer humanam , quandoquidem naturailla communis eft tribus SS.
Trinicatis perfonis, tres perfonz eflentincarnatz ; quod Scripturz aduerfatur, qua
folum Filinm feu révoy docet effe Incarnatum, Perfona etidm non perfonam affumpfi,
diuina nempe humanam, fic enim duz effent in Chrifto perfonz,Id quod item Secri-
pturz contrarium eft, quz vaum Chriftum,non geminum,nobis proponit.Sed pet-
{ona diuina, A fcilicet, naturam hamanam affumpfit,Eamque non vaiuerfalem fem
indeterminatam, vteftin omnibusindiniduis hominibus , ( Non enim omnes indi-
uiduos homines, fed vnum duntaxat, affumpficé Aévs) fed determinatam & fingula~
tem,in determinato & indiuiduohomine, Iefu nempe Nazareno B. Virginis Mariz
Filio.

V. Quin & cam aflumpfic &owiramy, fiue proprid fubfiftentid atque perfonalirate

" carentem; (hoceft, extra Aévsv minimé fubfiftentem ; alioqui duz effent in Chrifto

petfonz ) & aflumptione fecit eam Téréya ivumizam, Sine co enim,feu extra eum, nun-
quam fubftitit ,in co verd, fimul atqueaflumpta eft, perpetuo (ubfitit. Qued hine
confirmatur, quod B. Virgo nondicitur concepifle carnem fimpliciter, fine merum
hominem ( propria {cilicet hypoftafi preditum, ) fed dicitur concepifle Filiume alriffi-
wi, Filium Dei, Luc. 1. 31.32. Concipies in vtero ¢ paries Filium,Is magnuserit ¢ Filins
altiffimivocabitnr. Et ver(.35. Spiritns Santtns [uperuenietinte, & virtns alsiffimi innums=
brabitte, propterea id quod de te nafcetnr fanttum vocabitar Filins Dei.

V I. Quamuis autem naturadiuina it tribus SS. Trinitatis perfonis communis at-
que indiuifa, tamen quia perfonad natura diftinguitur , magifque adhuc perfone afe
inuicem & inter fe diftingnuntur,proptereanon natura, fed perfona, dicitur aflum-
pfiffe carnem nofiram. Indidemqueeft quod nec tres perfonz funtincarnarz,fed vna
duntaxat , vti di&am. Cum nempe natura atque effentia diuina aliter fitin Patre,
nempe ayerives,aliter in Filio,nempe yonilds , aliter deniquein Spiritu Sanéto, nempe
per sexépevay abveroque (fiquidem perfonz in diuinis funt méme iwdpZems, hoceft sipfa
dinina effentia diuerfimodé exiftens ) potuit natura noftra humana aflumia diuina
fecundiim vonum horum modorum,ita vefecundim alios non fic afflumpta , quando-
quidem hi modinon folum ratione, {ed ctiam realiter,incer fe differunt, atque ita po-
tuit duntaxar vna per{ona,fine czereris, carnem noftram affumere. Perfona ergo im-
mediaté, natura verd mediaté per perfonam,feu in perfona,eft incarnata, vade Deus
dicitur ab Apoftolo in carne manifeftatus, 1. Tim. 3.16. neque tamen proptereaPater
aut Spiritus Sanéas vllibidicuntur, aut 2 nobis dicendifunt,incarnati,nempe Deus
ille manifeftatusin carne et Dominus nofter Iefus Chriftus,qui eft Dews magnsns, Tit.
3.13. &Andu és S5, 1, [oan. 5. 20. Deusdenigue [uper omnia in [¢cnla benediétns Rom. 9. 5.
a Patre & Spitita San&o diftin&us.

VII. Hacincarnatio Domint noftri Iefu Chrifti fa&ta eft per cius conceptionem
in vrero B. Virginis Mariz. Conceptio autem ifta duobus modisintelligitur,nimirum
velactine & inchearine (viita dicam, ) velpafiin & terminatiné. Athiné fumpta, fa-

N RS



It

L

Domini Noftr: je[u Chriffs. It
&acftnon ordinaria naturz vi,fen ratione {eminali,ex carnis & fanguinis libi dine, ac-
queviri & feeminaz coniun&ione, fed Yirtutc quadam. plané cxtraordmax_‘ia, atque d‘l-
uina,quamintercedere ad hoc oportuit, tum ad fan&ificandam carnem illamaflumeé-
dam, hoceft,ad eama labe originalis peccati ( qua omnhes-natoraliratione, poft pri-
mum Adami peccatum,profeminati inﬁciuntur} puram & immunem conferuandam,
tum ad eam diuinz naturz, {cu v Adyv perfonz,vniendam. ;
VIII HzcConceptio aitiné fampta, qua Dei opuseftad extra, a&ioeft tribus qui-
dem SS.Trinitatis perfonis.communis,at ordine tamen agendiinter eas conuenienter
feruato fa&a,ita vt Paterin Filio per Spiritum San&tam egerit , vade eft quod xcos
nomiailla fapicmiﬂima,quzintcr eas feruatur, Spiritui fan&o ﬁpgularitertrxbuitur,
Luc.1. 35. Spiritus Sanitusin te fuperuenict, & in Symbolo Apoftolico dicitar Chriftus
conceptus ex Spiritu Santlos iuxtaid quod habetur Mﬂ.,tr,h‘x.':g. Inuenta eft viernm fer-
ve ex Spirits Santlo. Etverll 20. 8 cvavri pinko ox wvivaarsisn ayiv s Ouod in cageni-
tam eff ex Spiritu Sanito eff.

I X. Eademagendiinter illas perfonas ceconomiain creatione pariter iam ante fue-
rat feruara. Deus enim Pater(3 quo fons eft omnis diuinitatis)per Aémv,hoceft, Chri-
ftum Filid fuum,omnia cdidit ; Ades autem, quieft longe efficaciffimus ireppexambs per

Dei Spiricum, quiincubabat aquis,omnia executus eft. Nam cui Dominus dxxit,ﬁat

firmamentum, vifi Spiritei San&o? Vnde Deus dicitur, Verbo fuo fundaffe terram ¢
ceelos extendiffe Spivitn ovisfuisPlal. 33. 6. Etfané Spiritus Sanos paflim dicitur virtus

Dei,virtns alvifsimi. Luc1.35.0mniaautem sDeo, virtute &potentia fua,{unt condita,
X. Neque magis mirumaucabfurdum videriddebet, éer (vna cum Patre & Spirita
Sancto) ad huius carnis, quam ipfe induir, primam conformationcmintcrucniﬂ'c,at-
que cooperatumefle,quimad einfdemmortnz, & in {epulchro iacentis,exfuftitario-
nem A mortuis. Iplum autemad illins 4 mortuis excitationem, vni cum Patre &Spiritu
San&o, concurrifle planumeftexeo quod ipfein Euangelio Iudeis dicit, Deffraite hos
templum ¢ intra tres dies excitabo illud, Patrem autem excitaffeeum 3 mortuistora
Scriptoraclamar, A&or. 2. 2 4. 32 & 3.26. & 40. Quomodo autem nifi per Spirituns
fanctom, qui eftvirtas Patris,per quem ipfe agit & operatur, cum nihil immediacé ad
extra operceur, fed omnia per Filiumin piritu Sanéto.

XL Etfiavtem Spiritus Sanus fingulariter in conceptione interuenerit » Donta-
menideo Pater eft, aut dicitur, Chrifti, neque Chrifty

1s dicitur voquam eius Filigs
u i &LV »
quia non ex Spiricas fantifubflantia exprefla eft eius caro ( quod ingeneratione, &

filiationis propri¢ di&= ratione,requiritur ) fed eius duntaxat virtute & vi infinita
feecundataeft B. Virginis fubftantia,
efformaretur Chrifti caro.

XIL Conccptiopa;‘”x:’m‘;wlﬁ«:l’ic&iea’& termivating un

vt preter & fupra natarx ordinem educeretur &

ptapropria eft wadwy, folus
ptus & natuseft ex

U i .
Virgine Maria. Etfi enim virtate tribus perfonis com
a&ioilla; terminata eft tamen in fecunda, Vi cum tres
s

enim Aéys feu Dei Filius (non Pater non Spiritus {a

xendz operam nauant, quam veftem voa duncaxac earnm indei- Te- juc tota quidem
Trinitas operata eftin hocincarnationis myfterio , folus tamr us dicitur incar~
fatus,quia affumpta eft natura noftraimmediaré in illad quod eft propriumFilio(non
inillad quod commune eft illi cum Patre & Spiritn San&o ) vt pote affumpra in vni-
tatem non natura ,.fed perfonz. Quare hic dif’cingucn&tmz cltprincipinm & termine.
llud eft tribus perfonis comune, hic folius Filij propriuseft. Arque fic incarnatio in-
choatiué & a&iue {umpra, g&tio eft totius Trinitatis indinifa, naturam humanam af-




is Fncarnatione
fumendam formantis; Pafsind antem & rerminatiné accepta eftipfa naturz humane
affumptio, fiue duarum natararum intet fe vnio, qu eft Filij propria.

XIII. CaroillaChriftidaére afampta, & invtero B. Virginis concepta , non eft &
nihilo, fubitd inipfo conceptionis momento creata. Non ex ceelefti aliqua materia
eformata, indeque pet vterum B. Virginis, inftar aqua per tubulum aur canalem,

tradua- Nonex Spiritus fan&ieffentiadecifa, fed ex B. Virginis fubftantia , atque

corpore; defompra. Alioquinec veré Mariz F lius , frucufue ventris eiuseflet , nec
Maria mater eius diceretur,nec verus,nobis per omnia fimilis, homo effer, nec Daui-
dis, aut Abrahz Filius, nec maulieris [emen diceretur, nec ab Adamo genealogia eius
duceretur , quz omnia tamen de eo manifefté & exerté infcriptura dicuntar.. Nam
wod ¢ cewlo ( non vt prior Adam ¢ rerra) dicitur effe, 1. Cor. 15. 47.1d ditum non eft
ab Apoftolo refpe &tu materiz corporis ipfius,fed vel refpectu réyy, quiécceloin vres
rum Virginis velati defcendit, veifthic Carniilli iungeretor,vcl refpeGtu modi quo c6-
ceptus eft Chriftus, qui dininus plane fuit, atque fupernaturalis , nimirum € Spirita
fan&o. Vel denique ratione cceleftis atque amupagdly vive Chrifti, (eorumque om-
nium qui Chrifti funt, ) in ceelis, poft bearam refurréQiionem, agende , oppofité ad
vitam animalem, quam Adamus,etiam ante pcccatum,viuebat in paradifo.
X1V. -Quod item ¢ Spirits fanito conceptnsin Symbolo Apoftolico dicitur, co non
materialis , {ed efficiens caufa notatur , (vrcum omnia dicuntur efle ex Deo, ¢ ¥'vra
w&rm, R om, 11.36, hoceft, per eumtanquam per efficientem canfam) alioqui & Deus
matabilis eflet atque finirus (vt pote cuius {ubftantiz pars aliqua in carnem effet
mutata,& loco, viero nempe Virginis, inclufa ad tempus ) & Chriftus non homo,
fed Spiritus cffer. Nam ficut quod ex carnis {ubftantia natum eft, caroeft, ira fi ex
Spiritus fubftantia natus eflet,Spiritus effer:generans enim & generatum oportet efla
eiufdem (peciei. Ve igitur refpectu divinz naturz Chriftus fuit &eilep ;itare{petu ha-
manz eft awdrep, Hebr. 5. 2. 3. Simulergo & Patrem habetatque matrem, arque vod
ctiam oft dwdlop 5 awirapfed diuerfo dinerfarum naturarum refpeétu. Nam refpectu
dininz Patrem haber, non matrem , re{pectu hamanz matrem habet, non vero Pa-
trem. Quare & hutus re(pectu non dicitur genitss, fcdfa&m,wo/'w’“ éx oredpieabs AxBdt
Rom. I. 3. yeréusns G wpanris 5 Galat, 4. 20éweros, inquam, fattus, non verd revsuas
geniths. ;

X V. Conceptionem,feu corporis Chrifti formationem, invtero B: Virginis, volunt
nonnulli fa&am efle in inftantt{eu momento , ne cogantur admittere , vel aliquid
Chri®i (ubfitifle extra M7y , (nempe eubovev nondum humani forma, fize anima, in-
formatum , ) velin Adve fubftitiffe Allqmd quod non fuerit homo,idem nempe ¢uBpray
nondum animatamsfed primd repugnat illad {cripture, qua docet eum per omniano-
bis fimilem effe fallnm exceptopeccato Heb. 4.15. quod Scripturz ditum curnon tam
ad ipfum corporis Chrifti in vtero formationis modum, more natura confucto, pet
momenta & temporis interualla fiert folitum, quim ad ciufdem in eodem vtero le-
gitimam & naturale, per nouem menfes, incrementum  trahi & referri debeat caufa
nul'a eft idonea-neqae enim ( contra quam illi putant) magisabfurdum videri debet
in rdve (abftin e ey Chrifti nondum animatum, quim’in mortis triduo corpus
eius inanimatum in codem Aéve {ubftitiffe pi¢ credendum eft, non foluta vnionis
hypottatice perillud tempus compageatque vinculo, vel fi perillud triduam corpus
inanime (ubfitic exrra »vev, noneft magis verendum dicere i&pvor Chrifti, nondum

animatum, extitifle extra Adyov,

X VI Conceptioacm hancfecuta eft,poft noucm meries, fimilis noftra natiuitas,

'

Bl o




i
1

Domini Noftri Iefu Chrifti. T
qua Chriftus fecundim carnem in lacem primim eft editus, folutis vteri clauftris ar-
que repagulis, confueto naturz more, neque enim cum nonnullis comminifcends
funt, extra & contra {cripturam,miracula, fine neceflitate y ac contranaturam corpo-
rum fingere Chrifti corpus per marternivteri fubftantiam penetraffe & emerfiffe,vei
folaresradij per vitrum. Neque verd eiufmodi Chrift1 natiuitas noftrz fimilis, & mos«
re nature confueto, quidquam ( vel hilam ) intemeratz B. Mariz, matrisipfius, vire
ginirati officit, quz in co eft proprié pofita, quod virumnon cognouit,quodque cons
ceptio illanon viri, fed Spiritus fan&ioperd facta eft, nec magis virginitatem illam
lzdit veeti in partuapertio, quain ipfa in vtero conceptio, vterique geftatio.
X VI I. Incarnationisiftius Chrifti effeGum primariam eftilla (de qua pracedens
tibus Thefibus a&um et ) duarum eius naturarom, Diuinz & humanz, hypoftatica
vnio,cuius vnionis nece(larium confearium eft ea qua dicitur idwpireyxarevia , quas
non eft pofitain reali collatione atque trasfufione proprictatum diuinarum in natu-
ram humanam,fed in vtrarumque concar{u, conuenientia, atque communione, in
vna ecademque Terér¥ perfona, cui perfonz, (vadecunque denominetur, fine ab hac,
fine ab illa natura, fiue ctiam nominibus quz ex zquo perfonz, fecundim viramque
naturam, conucniunt ) tribuuntar in fcriptura modo humanz niodo diuinz pro-
rietates, ationes, & effe&a.
XVIIL Phrafes Scriptarze de Chrifto, quibus illa iNeuslov xovaria fignificatur, {ung
argumentum ncceffarivm quoilla vnio demonfratur, (vtid nobis fadumeft, prece-
dentibus de vnione hypo{‘taucaTheﬁbus)c& enim argumentum ab effe@o ad caufam,
veld confequentiad id quodillud antecedit neceffario. De quibus phrafibus aliquid
plenius & pauld accuratus nobis iam venit dicendum » vt fic clarius pcrfpiciamfa
& comprobetur illa naturarum Chrifti perfonalis vnio.
X [ X. Iaillis Scriprurz de Chrifto phrafibus, duo funt confideranda & diftine
guencia,carum nimirum fubie&um, & prgdicamm,‘:’éu attributum,quornm virums
que criplex eft, feu triplicirer enanciatur. Cum enim in Chrifto duz fintnaturz in
vnaeademque perfonaconiunéle, quando aliquid Chriftoin {cripturaattribuitur,
fine de eo dicitur aat prgdicatur, attributum illud notat vel divinam, vel humanam
eius naturam, vel vtramque fimul,fes hypoftafim ex viraque veluti compofitam :fub-
icGum fimiliter, de quo predicatio fitr, votat pariter alcerum horumtrium, hoceft,.
Chriftus denominatut vel a Dinina, vel abhumana eius natura, vel ab vtraque fi-
mul ; hoc eft fignificatur nomine quo perfona delignatur, qua vtramque naturany
comple&itur,
X X. Aliaergo attribuuntur Chrifto refpe&tu vel Diuinz naturz eius , ( vt quum
dicitur eternns, omnipotens, omniftins, immenfus) vel perfonz diuinz , vt quum dicitue
FEilins Dei, Verbuns. Imago Dei s [plendor glorie, & charaller eins h‘-'po‘(,‘aﬁo:, Aliaertri-
buuntur ratione humana paturz, vt quum Chriftus dicitur efurire, fitsre, triftari, fatis
gavi.afcendere in celum, defcédere de celo. Alia eitnibuuntur refpeCtu verinlquenarura
fize perfong ex utraque natara compoficg,ve quum Chriftus dicitar, Medrator , Pon=
tifex, Adnocatus, R-demptor, Inter effors Hec enimilli comperunt, ratione non huaius,
autillios ,diftinéé & L'cpzratim,namr@,‘:cd ratione verin{que coniunctim, fiue ratio~
ne pcxf(mg ex vtraque natura conftanus; non eft enim R,,?:sffpmr. Pontifex, Medias
tor,&c. qui Deustantum, (nam qua Deus pati non potait ) uneque qua homo tan-
tum,quia hominis  eri paffio non fuiffct fatisfattona . ac jufficiens. fed Redemptor
eftqua Ve Fpams, Oﬁicij itaque nomina & appellationes, vt Pontific s, Sacerdotss, Re.
g25,Sernaroris, CLHEIPLOTIS, Mediatoris; Adnocari,Capirss cclefie, &c. Perlonz Cl)xx:




14 De j’nmmm‘one

fti competunt, & tribountur, non fecundiim hanc,velillamdiftin&e, fed fecandim
ytramque nataram :Officium enim propri¢;& primd competit perfon2 non natursm,
quemadmodum aétiones, ad quas exercendas ordinatar munus feu officium, fune
proprié fuppofirorum , non naturarem, licet nature fint principia a quibus oriuntar
a&iones,vnde eft quod quamuis Chriftus qugdam agit modo fecundum hanc,modé
fecundim illam nataram, vnatamen acio eius eft Seudesxy, ynnm dmléxerun, quia v-
num cft agens, Chriftus,io munere & officio ad a&iones illas exercendas 4 Deo ordi-
natus & conftitutus,cuius muneris Mediatorij ratione & refpe&u, adoratioilli con-
uenit, & vna adoratione adorandus eft Chriftus totus, etfi non totum Chrifti, quia
refpe@u propri¢ divinz naturz, non humanz, conuexir illiadoratio.

XXI. Pariter fubiectum phrafeos, quz de Chrifto v{urpatur, norat vel divinans
eius naturam,, idquc vel ratione cfentiz, vt vox Desns, velratione pcrfonae, vieft
appellatio Filius Dei, ady¢wevsyeris, vel notat humanam einsnaturam , ve funt voca-~
bula, bomo,vir , & (ex nonnulloruminterpretum fententia) Filins hominis,vel dcm’quc
declarat vtramque naturam, (eu perfonam ex viraque naturaconftantem, vtfunt no-
mina Chriftus, Iefus, Emmansel.

XXII Cumergo{ubietum phrafeos dininam naturam declarat,tum tria viurpan-
tur enuntiationum generasnam primo naturz dininz attributum, aut proprietas, vel
a&iofeuopus , dicitur de fubic&oillo diuino,atque tum enuntiatio eft propria, vt fi
adyes, Verbam dicitur ¢ternum,immen(um,omnipotens, Huc pertinent ac referuntur
ifka, inprincipio erat Verbum, Verbum erat apud Deuns, Dens evas Verbum., fient Pater
visnificas mort#os, fic & Filins quos valt vinificat. In hisenim aternitas ,omnipotentia,
naturadiuina ; de Chrifto Deo (7éve nempe , Deique Filio ) predicantur, ciquetris
buuntur, :

XXIIL Secundo,humanz naturz attributum,feu proprictas, vel cpusatque actio,
enunciatur de Dinino {ubie&o,vt quum dicitur Dei Filius fattus ex muliere,fatbus fisb
lege,Galat. 4. 4. item quum adyes dicitur factuseffz caro, Ioh. 1. 14. Iuxra hec dici poteft
Dens eft homo ,item Dedsex virgine Maria natus eft,cui zquipolletifta, Iaria Denm
peperit,fiue Mariacft Seovines, Deipara, Dei genitrix : quam appellationem Concilium
Ephefinum, aduer{us Neftorium & cius fequaces,authoritate {ua confirmauic, fenfus
nempe eft, Maria cum genuait quiver & naturd Deus eft, fiue genuit perfonam na-~
turd veré Diuina preditam; etfi enim {ola natura humana ex B. Virginis fubftantia du.
€a & efformata eft, tamen quianatura illa nunquam folafuit, fed Waéve perfonz (4
quaaffumpta fuit) perpetuo & indiniduo nexu {femper coniun&a , ideo Deum, hoc
eft perfonam ex Deo & homine conftantem , non nudum & merum hominem,pepe-
riffe re&¢ dicitur.

X XTIV. Sic Dominssgloriedicitur fuiffe crucifiess,1. Cor.11.8. & Dens fanguine fie
redemiff Ecclefiam fians. Acor. 18. & Filius Dei, image Deiinuifibilis, pacificaffe omnia
percrucis fanguinem, Colofl. 1. 20. In his paflio, mors, crux, fanguis, Deo , DeiFilio,
tribuuntar, quz tamen hominis propria {unt. Harum,aliarum que ciufmodi locutio -
num veritas haud aliter conftace poteft,quim fi vaitatis perfonz Chrifti,& vnionis in
€a naturarum, ratio habeatur. Atque in hisphrafibus potiffimam confpicua eftil-
la,de qua diximus,iMexaray wvaviz;qua perfonz,ab vna naturadenominate, tribuun-
tur ca qua-{unt alterius natur propria.

XX V. Tertid ,attributum verique naturz commune dicitur de fubie®od dinina
natura denominato, vt quum Apoftolusaic, #os reconciliatos ¢ffz Deo per meortem Filgy
eins, wm inimici oiwscflemns, Colofl. 1. 21. 22, Reconciliatio enim , vt & redempria,




Domini Noftri Fefu (hrifti. Is
€hriffo conuenit fecundiim non hanc velillam feorfim, fed fecinddm viramque na-
turam, tribuitur autem illic Chrifto quatenuscft &rxi, mparituns wiews xodoves, velig,
& Imago Dei inwifibilis ver(.15. hoc cft, reuera quatenus eft Deus. :

XXVI Quumautem phrafeosfubic@um denotat humanam Chrifti naturam, tum
triplex ctiam occurrit enuntiationum genus , nam aliquando predicatum eft diuinz
maturz attributum feu affe@io, ant proprietas quedam, vel a&io, aut opus dininum,
quzChrilto ab humana natura dénominato wibuuntur, vt quumIoh. ;. 13. & 6. 6.
Chtiftus Filius heminis dicitur effz in Ceels, defcendiffede Ceelo , €5 aftendere in Colums
wbi prins fuerat: vbi effein Calo & defcendere de Czlo Chrifto homini tribuitur, clim
tamen illi conuenire tum temporisnon poflet, nifi refpe@u naturz divinz , nam hy-
mana nondum cue@a tum erat in caelum, fed quamuis diuinitatis id proprium erat
tamen quia in eadem perfona cum carne infeparabiliter diuinitas coniun&a fuit, idee
quod proprium eft natura dininz tribuirar perfonz ab humana natura denominatz,
In his rurlus confpicua eftiMoudro xoveria,
XXVIL Aliquando;imo paffim,humana de humanis predicantur, vt quum filius
hominis,Iefus Nazarenus, dicitur fleniffe, ediffe, bibiffe, efuriifle, fatigatus, cgfus, paf-
{us efe, refurrexifle , aicendiffe in celum:quz phrafes propriz {unt omnes, humanz
enim natur2 (‘(cu potius Chrifto ab ‘ea denominato ) tribuuntur ea quz ci conue-
niunt, maximéque propriafunt.

XXVIIL  Tertid, quod utrivfque naturz commune cft dicitur de fubic@o03 nas
tura humana denominato, vt quum Apoftolus dicit, vuum effe Dei & hominums Me-
d:‘zztorci(‘br:ﬁ,‘"}»m Iefnm, nam Chriftus Iefus hominem notat, Mediator autemeft &
Redemptor fecandim viramque nataram, non {ecundum hancvel illam figillatim,
Sic per hominem dicitur efle refnrreitio mortuorum ; vbi homini tribuitur reflurre@io
feu excitatio mortuorum, qux communis eft virique nature Chrifti, humanz qui-
dem, re(peda paflionis, per quam commeritus eft fidelium excitationem 2 mortuis,
quia paffio illa fuit fatisfa&®oria ; ' Divinz vero, refpeu ipfins meriti, & efficaciz,fcy
efficientiz,eius enim proprié vi;atque efficacid, excitantur mortui.

X X1X. Denique, quum fubie@um enuntiationis eft nowmen vitique naturx com-
muune, tria etiamnafcuntur prqdicarionum genera; Nam primo, quod divinz ¢ft na-
turz de perfona, lue de viraque inilla perfona natura, dicitur, vt quum Chriftus dici-
tur ous werowvis, ex patre ante [acnla narus, Plal. a. 7. quo & referuntur ifta, Anteqnans
Abrabam effet ego fum,loh.8.48. Ego ¢hparer vnans [umus.loh.10. Ego vabzﬁ%mﬁ:m o[~
gue ad confummationem mundi, Marth.28. 10, Ego fum inpatre & paterinme , loh.17.
aliaque his fimilia : fecundd, de cademperfona Chrifti dicuntur qua propria fung
naturz humana, vt quum Chriftus dicitur conceptus de Spirits [antto , natus ex Maria
Virgine,paffus, Crucifixus,mortus, [eprltas; quum dicivur Filius,cb germen Danid, Ra-
dix Ieffe, Filins & femen Abrabe, Jemen mulicris, factus ex [emine Dawidy & ortss ex
Ifraclitis fecundim carnem, aliaque ciufmodiinfinita.

XXX. Eiufmodi locutiones funt frequentiffime, maximéque propriz , & dire&z
ac naturales , funt enim his fimiles » bomo, vel Petvus , edit, bibit sdormit, &c. & idem
bomo ,vel Petrus sntelligit , valt; difpmrar 5 &c. omnia enimifta proprié conueniung
Petro,fed dinerfo rc(pe&u,ncmpe edere,bibere,dormire conueniunt illi relpe&u cor-
poris, intelligere vers, velle, difputare, refpeétu anime rationalis. Sic Chrifto com-
petit effz anteguam dbrabam efferseffe vnnms cum patre , effe in patre, natumeffe apatre
ante [ecula, item, mortsunm, [epultum effe, &c. fed illa ei conueniunt refpeGtunatara
diuinz, ifta refpe@u humanz:indeque certd colligitur,vtramque naturamic eo con-




5 Pe Frcarnasione
currere ac coniungi, womedo anima & corpusin eodem homine eoncurrunt; ad
vnius eiufdemque petlonz conftitutionem,
X X XI. Poftremo, de perfona Chrifticnunciantur ea quz vtriufque naturz funt
communia, vt, Chriftus eff Nows Teftamenti Medsator,Heb. 9. x5 Chreftus Iofiss oft Ad-
aocatus nofter , 1. Ioh. 10 1. eff propitiatio pro peccatisnoftris , ibidem verf. 2. ipfe eft pax
noftra, Eph. 11 14. fallus et nobss 4 Deo Sapientia Inftitia, Santtificatio ¢ Redemptio
1. Cor. 1. 30. hec enim (vtifupradictum eft ) Chrifto conueniunt fecundiim viram-
que naturam , non fecundum alterutram duntaxat, proindeque ex illis vtrinfque
naturz vnio, in vaitate perfonz, firmiffimé colligitur. Atque hucreferri poffunt hee
& alia his imilia, caro mea veré effcibus, fangnis meus vere eft potas, fanguis Chrifti
mundat nos ab omnipeccato , einfdem [anguis pargat nos ab opevibusmortuis, fantlificats
[unsns per oblationens Chrifti femel factam , &c. heeenim iftts zquipollent, Chriftus
carne {ua, fanguine fuo, veré nos pafeit,porar, purgar, mundat, fanchificat : id autem-
firquatenus caro illa, fanguis ille, eft Det caro & fanguis, proptereique avrpor {ufli-
ciens quo laftitiz dininz fatisfic pro peccatis noftris quz idco nobis condonantur,ab
illifque purgamur,mundamur,fanétnﬁcamur,vitzc zternz reftituimur,in eague perpe-
tué conferuamur , vti ctbo & potit vita hzc animalis conferuatar.
XX XII. Denique plurima {unt de Chrifto infcriptaralocationes,in quibus,in eo-
dem orationis velati ambitu, varia idiomata, {eu proprictates, veluti commilcentar,
quarum aliz ad divinam, alizad humanam alizad viramque naturam pertinent, ve
funrifta, aliaque his fimilia, cam videritis Filinm hominis aftendentem (in ceelum fcili-
cet, idque refpedtu humanz naturz: ) vbi cratprifys, refpectu nimirum nature dwine;
pam fecundiim himanam nondum ift:hic fuérart, [oh. 6. 62. item;, Ioh. 1. 30. Iohan-
nes Baptifta de Chrifto fic loquitur,hiceft de guodicebam poft me venit vir (qua homo
eft ) gui ante me sft.quia @pawspou iv prior me eff, nempe qua Deuseft,fic Marth. 3. 11
poft mewenst ( qua homo) gui fortior eft mes qui Deuseft: Chriftusitem ipfe, Ioh.16.
28. exins apatre, € venisn mandum, (qui Deus ) Nunc relingtio mundum 5 ¢ vado ad
patrem, qua homo; item de Spiritu fancto, Ivh. 16.14. tlle glovificabit me, (quihomo
fum ) guia demeo accipiet,qu:i Deus {um nimitum. Denique Paulaos Epi'ftola ad Heb.
2. 1 4. poftguam preri (hoc eft fideles, ) carns & fanguini participant > & ille fimilirer illis
communicanit, (quatenushomoelt ) vz permortem deleret enm guibabet moi tis impe-
rium, hoc vtrinlque nature communceft, v demonftratumeft , quz omniaeo [pe-
@ant vt naturarum indinul(a vnio in perfonz vaitate fignificerur.
¥ X X 1L Hzc,&aliainfinita his fimilia, de Chrifto in fcriptura congruentrer
dicuntur , & accommodaté ad communem & humanum loquendimodom ,atque
morem. Cim enim homo perfona fitcotans & an'ma & corpore, duabus diuverfiffi-
mis rebus (e naturis, fic ve de vno eodemque homine, nempe Petro, enuntienrur,
modd ea quz ad avimam, feu {piricualem cius fubftantiam, pertinent,ve velle, intellige-
re;modd ca quz ad corpus (peant,v: dormire,edere, bibere, &c. modo qua ad veram-
que; fiue tocam hominis perfonam, vt feribere, logsi,videre, &e. clim itaque pari mo-
do,de vino eodemque Chrifto, Iefu Nazareno, {criptura dicat & enantietmodo ea
quz vni Deo competunt , modo ea qua foh homini conueniunt, modo eaquaveri-
que quadrant, liquet inde re@iffime colligi atque concludi, candem illum Iefum
Chriftum Nazareoum fimuleflt & Deum & hominem in vna cademgque perfona.
XX XIV. Quod vt planils perfpiciatur, obferuandum eft tes de quibas aliquid
enuntiatur eflc vel ab®calas, ve Juffitia, (apientia, fortitudo,vel concretas, vt Iuftass

foriis, fapiens. Abfra&z;fcu quain abftralto enunciantur,res fuat, fea naturz,fim-
plices

L T P = R e S N R S S 0 - N P L L i T T

-




Domini Noftri }'eﬁs Chrifti.
plices & inuicem diftin&=, qugque propterainuicem aliz dealijs non dicdntyr, ne-
que enim dicicur Juffiria eft [apientia, neque dicitur [apientia ¢t fortituds. Concrcrz,
feu quz in concreto enunciantur, funt compofite,notantque {ubieum aliquo acci-
dence,(eu aecributo,preditum & affe@um, Tufpus enim fapiens, fortis, notat hominem
Luftitid, (apientid, forcitudine predicum:concretainuicem,alia de alijs,dici poffunc,
iuftus enim efle, & dici poreltfapiens & fortis, 8 vice ver(a fortis & (apiens cffc 8¢
dici poteft iuflus, quia nimirum in voo codemque homine concurrere poflunt hae
tria, iuficia, (Gpientia & forticudo.

X X X V. Nominaqua hominem,feu perfonam, vel {uppofitum fignificant , ratio=
nem habent concreti, denotant enim quid compofitum, in quo varia coneurrunt ate
que conueniunt. Namin homine vel Petro duo concurrune, anima & corpus, qua
relpecu Petrirationem habent abfira&i,notant enim naturas, refpe@u ipfins Petri,
veluci fimplices,ideo 1nuicem de fe non predicantur. Negue enim dicitur anima off
eorpus.vel corpus eft anima, {ed Petrus ipfe,eorum re(pedtu,dici poteft modd corpus,
modo anima, Petruseff corpus, Petrus ¢t anima s hoc cft reuera, Perras eft corperens,
Petrns eft animalis, (eu Spiritualis, & incerporess. Dici etiam potelt, corporesns eft incor-
poress,(cu animalis & Jpiritualis;ltem incorporens,fen [piritnalis,& aninsalss eft corperens;
hoc nimirum fenfu, is qui corporeus eft (nempe Petrus ) idem ille incorporeus eft,
animalis, vel (piricualis, re(pe@u nimirum animz fuz rationalis; & vice verfa, is qui
incorporeuseft re(pe@u animz fuz rationalis (wempeille idem Petrus) is etiam
corporeus eft re(pe@u corporis fui. Sicetiam dicitur Perrys edit, bibir, dormit;relpe-
&u corporis quo conftat,& Perrus vnls, intelligit, cogitat, difpnmt‘, refpeGuanimz ra-
tionalis qua praditus eft. Daniquc,ioquitﬂr,_/briéir,pmgzt, xdapilst 5 refpeu veriuf-
que,tum corporis tum anima, quiaaciones{untquz non peraguntur aifi ab anima
& corpore fimul ivp&is in eadem perfona.

XX XV I. Adeundem plané modum de Chrifto, qui eft perlona quedam conftang
ex duabus naturis, divina & humana, iun&is, non diciter quidem Destas ef buma.
mitas,vel humanitas et Deitas, funtenim hecabftra&a, {=d de eo dici potelt , Dege

e/t homo, 8 homo et Deus, hocnimirum fenlu,idem 1lle gri Densefl, eft etiams bomo, &
Vice ver(a,idens ille gni homso eft ,eft ettam Deys. Atquchis zquipollencilje {cripture
phrales,Aéves factus eft caro,8 Deus manifeffatns eft 1n carne, & qui eft ex Patribus [ecun-

dum carne Chriftus, Dens eft fupra ommia benedictas Rom. 9. 5. Pariter de eodé Chrifte

Scripeura dicit,conceptus, natus, mortuus, {epultus et ; Item, eR FiliusDei Havoysvas,
viuificat mortuos, corda & mentes hominum nouit, edit miracala, quzomuia Deg
funt propria,dcniquc,eﬂjkpze»timinﬁztm,fan&iﬁun‘o e redemptio mﬁ‘m,qux virique
ipfius natura,vei eft didtum, communia fant. Exquibus earum vnio, in vna eademe
que perfona, certiffimeé & euident: fime colligitur, vticaufaab effe@o {uo demon-
fratur demonfiratione vdk, Arque hzec de priore vnionis hypoRaticz effe@o,neme
pe INBUAETOY Xoiieyin

XXXVIIL Alterum vnionis illius effeGum, fen conlequens, et munus Chrif

Mediatorium, quod nonnifi Sex+¥paime potuir imponi, necab alio peragi, vti The§-

bus de Chiifto Mediatore oftenfumef}. Nequealia de caula f2Gus eft § 2ives Sedr¥raamg

quam vt munere illo apud Deum ﬁmgercrur; fienim homo non peccaflet, Mediarore

& Redemprore opus non habuiflet , proptereaque miflus ad eom non fuiflet. Vnde

elt quod femen mulieris benedictum noneft, nifi pelt hominis peccatum, promiffum.

Talem eciamperfonam tale muanus decebar,non aliam. Ef itaque vnionis illios dua-

sum in Chrifto naturarum eff-Qum atque confequens fapientix & inftitiz Dei ma-

C




18 L " De Jncarnatione
ximé confentaneum. -
XXXVIIL Virimum eius inChrifto effe&tumarqueconfequens, funt dotes illz exi-
miz, quz in Chriftum hominem,ad munetis iplius executionem, pleniflima menfurd.
funt collarz,& quidem tum animi,tem corporis,tum vtriufque Arque corporis quis
dem poft refurre@ionem,eftbeata ac gloriofaimmortaliras, pulchntudo, fplédor &

- maieftas {umma fuPra quam animo capere poffumus. Animiautem, visintelligendi,

fapientia , feientia, arque cognitio gefpedtu nofiripend infinita, prorfuique Ang-lis
ipfis ftupendaatque admiranda , non ramen plané.& prorfus infinita , Deique ipfius
{cientiz & coghitionizqualis, finicum ¢nim infiniti capax efle non poteft. Veriufque
autem, tum animitum corporis fimul,elt potentia, vis, &eflicacia fumma, hoc eft,
fupra homines & Angelos quantant maximam capere potelt creatura, atnon tamen
emnipotentiz dininz pror{us zqualis , propter candemrationem, finitum nempein
finiti capax nongft. Simul enim effet finitus & infinitas cinfdem relpe@u, nempe
Kumanz naturz, quod implicat contradiGionem.

X X XIX. Potcftas,auchoritas,;imperiom,Dominium zternum &infinitum Chri-
fto quidem competit,at hocnon et dofium feu xdarua creatum, humane eius patu-.
rz infufumatque inhgrens, propriequeilliconueniens, fed eft attributum divinum,
feu proprictas Deo conueniens, que perfonz Chrifti competit quiailla perfona
Deuselt. Acnonilli competit qud homo eft,fcd qui Deus.

XL. Dotes illz eximiz perfonam eiufmodi Seditpawov decebant quidem,fluntque
eiusveluti confe@arium quoddam, at non tamen fimvl vnd cum perfona illa,eodem-
que momento cum ea,exfiterunt,fed prout decebat Deifapientiam, quz omnia or-
dine & conuenienter in numero, pondere,menfura;facir,difpcnfar,a:quc moderatur,
Nonenimin pridio conceptionis Chriti momento effufz {unt in eum ownesillg,
tum animi tum corporis, admirabiles plané dotes, neque tum earum omnium capax
fuic, fed ordine& tempore; cremir, nempes & profecit fapientis, flaturis ¢ gravia
Chriftus, thm apud Desm tum apud homines, Luc.2.3. Vode planumeftevm ( qud

- homo fuir) non ea omnia (vti nonnulli volunt) abipfo conceptionis primo momens

to fcivifle & pozuiﬂ‘c,qnx poftea, vbi adoleuit, & (civit & porunit. Certum eft coim
eum cum nafceretur corpore fuifle minore quoad'molem, & infirmiore viribus, quim
fuit cum vir fa&us e®. Bt,[i eoixow profecit [apientis ¢ gratid apud Denm & hommes,
fhinor omninofuit humana eius fapicntia & gratia,cum natus eft;qudm cum adoleuir,
XLI. " Namquod excipiuar, profectum illum fuifle tantum Sofasindy, refpedtu ho-
minum quibus avger: videbatur atque crefcere Chrittus fapientia & cegnitione,cum
reapfe tamen intusin eonon angeretur, aut crefcerereius fcientia , cognitio atque
fapientia. Futile eft, multifque modisrefellitur. Nam primd, dicitur ifthic Chri-
Rtus creuiffe,(en profecife fapientis, non modo ffud homines, verim etiamapud Denm.
Efto ergo,potuerint homines falli in fuailla, de Chrifti profeétu, opinione, an Deus
etiam falli potuit ? 2. An etiam etare fen fFasura, rxia profecic duntaxar defasizd:
Quod fi reapfe profeciffe corporis Raturd negare non potefl nifi quivulerorum
Euangelium cuertere , qua caufa eft cur non fimiliter dicatur a Luca profecife rcapfe
Japienti & gratid, cum iftafimulin codem orationis ambitu habeantur ?

XL 11. Nam quod obijciunt indignum efle Chrifto,fi dicatur aliquid vnquamigne-
rafle, falluntur. Eft quidem ignorantia qugdam culpabilis, qigque in vitio paniturs
fed eft ctiam i%norantia aliqua quz non datur vitio. Ignorare ea qua tui funt mu-
neris,qugque {cire debes , & ciim eateneris fcire , vitiofum eftatque culpabile, at ea
ignorare qua tui noR funt muneris , qu® noBteneris fCire; auc cum non ieneris e




Domini Noftri fefu Chrifti. 19
fcire,id verd non eft in vitio poficum ; alioqui nemo non effet culpabilis,quia nemo
eft qui non ignoret multa que alius {cit, fed quziple non tenetur (cire. Rufticus nom
culpatur fi canefcic qua Philofophus, aut Mathewmaticus, vel Turifperitus {cit. Chri-
ftus cum infans fuit; noncenebatur ea {cire ( qué homo ) quz poltea fcivit cum ado-
leuit :ficutinec tenebatur catum facere qua poftea fecit, cum vir fadus ef. Itaque
non potuit propterea culpari, eque fuir ea ignorantia illo indigna.

XLIIL Sed&iplimettribuane Chrifto {cientiam itlam quam experimentalem vo-
cant, fecundim quam multa didicit experientid & v(u rerum guz antea ignorabat.
Quomodo igitur fatentur ipfi, & agnofcunt,aliquamin Chrifto ignorantiam eo non
indignam, quidai pariter dicamus nonindignum effe Chrifto, fi ea nefciuit puer &
infans qug (cire & nofleviri eft tantum adulti. Recurrant hic ad (cientiam quam Bea-
torum vocant,& vifionemipfius eflentiz Deiy quam Chrifto ab ipfa canceprione tris
b buunt,quamquecrefcere velaugerinegant. Achocelt primo éudamiay us& piidogras
| Coloff: 2.18. Quis enimiillis narrauit illam ¢[entiz ipfius divinz vifionem , in caque
pofitam effe Beatorum {cientiam ? 2. lllud et confundere qua Deas voluit effe di-
ftin&a ac diuifa, ftatum nempe quem viatorum vocant,hoceft, fidelivmin hac vita,
cum ftatu’comprehenforum , feu Beatorum in vitafutura, quiduo ftatus fimulin
codem fubieto confitere poffe non videntur. Denique,dato, non concello, & Chri-
ftum ab ipfa conceptione habui{le {cientiam illam, & eam augeriac crefcere non pof-
{e, habuit Chriftus aliam {cientiam qua fuit abinfufione Spiritus, qugque Gratie di-
citur, que {ua habet incrementa pro Dei voluntate ac beneplacito, de qua & deex-
perimeatali, accipiendumillud Lucg, quod Chriftus proficichat fapientis & gratia
coraws Deo ¢& hominibus. el
XLIV. Deniquequod Deus dicitar ( Toann. 3. 34.) non dediffe illi Spiritums & pérp¥
cam menfurd ynec probatinfinitam plané fuiffe Ch:ifti hominis ({eu qua homo eft)
fcicmiam,potcnnam,aliaquc dona,nec cognitionemeius nulla accepiffc incrementa.
Iftud enim non eftabfoluté dictum,fed comparate ad nos & ad quaflibet creaturas.
Deinde , de Chrifto diGumillad et non qualis fait ab ipfo conceptionis momento,
‘ {fcd de eoiam adulto , & munere fuo fangente:nequede co dikum eft refpeQumo-
t mentiillius quo loannes Baptifla hocdicebat, fed in genere & indefinité, refpectu

T —

; o 3 :
totius eius ¢ui,vtita dicam,{eu de Chrifto confiderato in tota {ug exiftentig, qua ho-

‘ mo eft, latitadine atque extenfione.
| XLV. Poftremd, dotes corporis non proprié cceperunt locum it Chrifto habere nifi
7 poltcius refurreGionem. Quid itaque necelle eft{cientia atque cognitionem,quaa-
tamcumque habait,ei ftarim ab iplo conceptionis momento tribuere? Quidni & rei
ipfius naturz ( humanz nempe , natur¢ noftrz fimili per omnia excepto pecca-
to ) & fapientiz Dei (qua res omnes,& precipué humanas, ordine, per gradas &
i momentasfolet perficere ) hocdamus vt non minus Chrifti animam quam eius cor-
L pus paulatim pcrfeccrir,conﬁzmmaueritquc per conuenientes naturz gradus & mo-
W menta, vt fic hac etiam in parte zobis fucritper omnia fimilisexcepto peccato?

XLVI. Sic Chriftidvtrdox Mediatoris neceflitas,, duarumque eius patgratum,
diuinz & humane, in vna eademque perfona divina, indiualfa ynio, per Tv A& incar-
nationem,faGain tempore,in temporum plenitudine , ha&enus tribus-hifce poftre-
mis Difputationibus,aduerfus varios , qui eam varijs temporibus & locis impugna-
runt, hereticos, ex Scriptura demonftrata eft pro virilinoftra ,ad confirmationem
fideinoftrz in vonum trinum Deam , Pacrem, Filium, & Spiritum fanéum. Cuifoli
x vere Deo fit honos laus & gloria in omnia fzcula. A MEN.
1 FLNIS

a2




Vigilius contra Eutychem, Lib. 2
- Subsly & Arviy» Manichai ¢ Photiniy Neftoriy & Entychetis [ententigrum dogmata

onferamus, quibusita cos [ibi inmicems exflitiffe contrariosinnenimus s vt , gnod maxnid
@iram eflcorum evrer vevitati teftimonium dicas, ¢& inconfona peifidorum fentensia in v-
sum rele fidei modnlum uncmam,rraphcumque noftre viltoria caffu cornm certaming gie

nant , Sabellyy enins perfidia Arrifdamnar ervorem, rurfus Arriani dogmatis error Sa-
{cll{/ impictatem excludw. Siguidens Sabellins niss nanre probabils quidem confe(fione
Aecepins , Trinitatis vnans putanit effe perfonans , vt ex hoc quod trinm vna naturaeff
wnanteligeretnreffeperfona Contra, Arriss tres [ubftantias, atque diftinétas( fcusi verd
[wnt) Perfonas accipiens , tres corum diffimiles credidit effe naturas | & guod ad arftsnitio-
nens pertinct, hoc ifte ad difparilitarens carnndem retuliz Perfonarnm. Malum ergo tuuidy
& Arriyde illing corrige malo, vt bonums gmod wtergme nebifcum tenetis, commune fit vebss,
Naws bonum eff qued, tu Arriytres dicss effe Perfonas ; fedmalum eff quod eas & gradibus
& natnrislongiss feparas. Item s 1w Sabells; bonnws eft guod vnam dicss effe saruram fed
malum cft quod vnins nature veritas vnam cogit faters Perfonam. Adfero difceprations
veftre compendinm, ima nox ego, fed Chriftus, qu: litium veftrarum controuerfias , vt pore
eqniffimus cognitar , una verbi fententid cenfust dirimendas , dicens \E go & Pater vnum
fumus. Dicendoigitsr, Ego & Pater, difcrenit guod Sabellins malé confnndit ; addendo
anters, N num (amus, vnisit gued Arrvius malé difcernit,vs Voum ad vnitarem Natnra,
Sumus ad diftinttionem proficiat Perfonarum.

Itevie , Manichaws dum tantaram virtutum miracularefpicit gne Dei Filins aperatus
eft s won vult esms hominems confiteri. Photinus dumin eo naturam noftricorperss atiendit,
Dennms nenindicat. Ille Deitaris praconia, ifte bumanitarss allegar. Illum miracsia anoe
cant, iftum paffiones retardant: Ille- Deitate fallitnr, ifte humanstate sffendiinr. e dicit s
Deus cft, ifte dicit, Homo eft. Grande miracnlum, vt expugnatione (i veritas confirme=
8y, Ut verum vicrgne dicat, dum vterque mentitui, Audi ergo, Manichae , g#0d Destd
Bt wernm dicss, guod €5 homo non fit, fallerss.

Ands Phetine s vere homoeft, vt adferis , (licet non ficnt afferis) [ed & idems Dens eff,
gxodsmpic refugis. Cam igitur ambo vobss contrary [itis, amsbo nobifonm faremini : longd
Jeparati eftss,in medio eft via quams reliquiftss; vnms binc, alins inde, buc ad nos venite, ¢
VoS InKiCews Consenite; trax[eat vars in alteriss [ententiam, ita vt nen religuat fuam. S1p
wobis commune quedprinatum babetss. Fateatnr ille hominers, confitere tw Dewm 5 & pro
Veritate aproprie tandem errore difcedite.

Veniansus wunc ¢& ad Neflorinm atque Eutychen. Certum eft Dominnm Ieftm Chria

Funm, [ecunduns Catholicams fidews, ¢ praconia Scripturarsm , duas babere natinitares 5

- wwam de Patrefine tempore, alteram dematre fine [emine s G harsm duarnm natnraruns
(lege, natisitasnm) viramque gerens naturam, Dei [cilicet, quade Patre natus eft , & ho-
wrinis,qua de matre eft progenitus, vnus idemque, Deus & homo eft Chriftus. Gemina enims
watinitas geminam vni Chriftodedit natnram,duns qui Dewns cft de Patre,idem & hemoeff
dematre. Has SLAGHE RATHYAE, GHAS CX VITOgHe habetparente Apoftolus vecat Formas,
dicens de ipfo, Qui clim i Forma Dei eflet, non rapinam arbitratus eft effe ic 2qualem
co, fed femetipfum exinaniuit, Formam {cruiaccipiens. Nunc videamns guo fucring
Neftorins s E ut]c/m erroredecepti. .
Neftorius duas inducendo natnras.dnas putanit sffe Perfonas, ¢ ob hoc arbitratns eft fa-
s erilego dogmate duos Chriftos indncere. Eutyches refp.ciens vnam Perfonam, vnam cenfuil

effe Nainram ;G ob boc hamanam anfm cft dewegare. Esquineftin Chrifto & Naruras,

|,
L.




+ B o

]
]
g
q

by
voms propricins, & Porfona oniolhoc et Vnitas,) Nefferinspropricturews atiendinde va-
surarnne, & Perjona excidi wnionehoc cft,Vnitate) & dwes pusawit Chriftes, venm paf- -
fbilens, alrernme impafiibiiens effe. Es Entyches wname intuende Peyjonaws s 4¥AS0T6TAN®
proprecsase Aefcsmity & ipfam Dmim’mm; ad{\e}r:;i L paffamo.

1 S,

s Ahelh dadadh Yo lash dhdadadlade dhhdhdhdhdy Aol
THESES THEOLOGICA ,

DE MVNERE ET PASSIONIBVS

CHRISTI SATISFACTORIIS.
Prefide, D. JOSVE PLACEO.

Refpondente PAvio INFANTIO, Salmuricnfi,

Tuesis Pri1wMaA.

T Genus humanum in gratiam reduceretur cum Deo s7ibws perfonis
opus fuit, 74 que Dei, hoc eft,primi aurhorisrerum omaium, fuprc-
m1 Magiftratus totius Mundi, & parentis Ecclefiz parres tuereturs
Alsera, que inter Deum & homines Mediatorem ageret: Tertia, qua
S agentis apud Deum pro nobis in celo Mediatoris vice fungcrcmr.
apud nosin terris,docendo,ducendo, fan&ificando,confelando,tuen~

do, quodquc Mediator impctraﬂét reipfa conferendo.

I 1. Vrigitar (ecuati generis hamani gloriam Deus fibifolifprater quem non eft
feruaror, & qui gloriam fwam alteri non dat)integram confernaret, eum decuit in trie
Busillis perfonis fefe hominibus diftin e patefacere : quarum fecundam, vt apud pri=
mwans & homines mediarerss partes obiret,cum ad id muneris vocari a prima, tum
75 cdpre oportuit : Nam, neque ablque nuru {uprem: Magiftratus tantum muonus
publicum fufcipi debuit, & adillius functiones duas fimul naturas, dininam fcilicet,
& humanam concurrere necefle fuit.

111 Mediatoremenim, (cuius opera pax zternainter Deum & homines con-
eilianda, feedufque nunquam violandum, faciendam erart,) tam apud Deum preo ho-
minibus, tum ap:d homines pro Deo agere conueniebatr.

Y V. _Apud Denws guidem, vieius iram placaret, gratiam conciliarer , dona ab eo
impetraret. Id quod a Mediatote, tanquam vade  noftro & facerdotre, peragidcbuil
partim {atisfadione & oblatione viéti vz , partim interceflione, viramque commen-
dantibus abfelutiffima obedientia, fammaque perfonz dignitate & gratia;quare opus
fuit natura humana qua patererur, & divina qua paflionibus valorem infinitum ad-
derer; (anguine humano & fpiritu @terno; imbecillitate carnis vt moreretur vas no-
fier tanquam vidima, & virtate dininitatic ve {urgeret € {epulchro,inque fan@um {an-
&orum ingrederetur ve facerdos, qui ilic pro nobisea interceflione defungeretar,
goxdivinam (imul & humanam naturam deceret,

Y. Apudneswers, primuim, vt conditiones foederis docczetc& perfuaderes, tan-
C 3




7% . De munere & paffionibus
qua‘mpréiphe'zd-; deitde vt nos in fidém fufcepros ; tanquam rew nofter, regerer, pro=«
tegeret, liberaree, tudicarér. Qudm ad rem opus fhirvedocererinsesris s & écaelo:
rrinfecus, & intrigfeeas ; ore humano & fpirita digino : V¢ in confirmhationem
do@rine miracula defignarerhumana voce 8 mana,.eademque diund faa vi datec |
effe@a: Vi denique regeret externo fimal & interno tegimine, atque aded inuocan-
tium preces audiret, neceflitates cognofceret, cotda {crutaretur, hoftes deftruerer,
mortuos (afcitatet, gratiam & gloriam conferrer &¢. ad qua omniactinifola natura
humanafufficere non pofit, fatendum eft Dominum Iefum fecundum vtramque na-
turam {uam, nen fecundumhomanam folam, mediatorenyefle. G

V L Enimverd, fvnius naturz humanz Srepeiz tantum munus confici potuiffet,
neque mediatorem nefkrum Deum clle, neque nos in ewm credere , cumve inuocarg
& adorare opor tuiffet. ;

VII. Huicveritati non repugnar, quad Apdftolus 1. Tim.2.5. mediatorem Dei
& hominum, hominem , non Deum appellat, probat enim Deum velle omnesho-
mines {eryari quatuorargumeatis, quia nimirams, 1. omnium vaus eft Deus. 2. om-
nium vnuseft mediator. 3. mediator eft proximus omnium hominum,cum ipfe homo
fit. 4.tediator dedit feipfum é*liAvresy pro omuibus: fi Deum mediatorem dixiflet
nullum alind innuiffec ea voce argumentum, quim quod in ipfo ynius Dei nomine
iam expreflerat.
~ V.IIL. Portd, cim hujus muneris funiones pattim in patiendo, partim in
agendo fitz finr, de paffionibus Chrifti duo poullimiim quzruntur, quid fir pafus, &
quemin finem; pof’ccrius » quoniam & prioris caufam continer, & majoris eft mo-
menti , & folet ab hzreticis multd accuratius trallari, & viderur fuperioribus dif-
purtationibusjam inchoarum, his Thefibusita perfequi confticuimus vt & priusillud,
& fi qua aliade codem argumento non inutilis queftio moueri folet, @s & mpidw per-
ftringamus.

. IX. Idergonunc queritur, Anloconoftro Chriftas, vt pro peccatisnoftris dinine in-
Jtitie [arisfaceret paffus fit, necne ? Neceffarium quidem ad falutem noflram fuille ve
pto nobis co fine pateretur difputatio de neceflitate (atisfactionis liquidi fecit. Quod
verd illius difpurationis et confequens; Eum renerapro wnobis [atisfeciffe,vel ex eo con=
fRtare poteft,quod eam mortem eft paflus, in qua nihilad plenam fatisfaGionem iure
queat defiderari, ) ;

< X. Quid enim poffit defiderari ; nifi cum , aut non tantam luiffe peenam quantam
eramus commeriti, aut non eandem, aat non eodemloco & tempore;aut id non fuif
fciuftitiz, legibus ,mifericordiz Dei, & promiflionibus Euangelicis confentaneum.
Atqui horum nihil jure requiri potett.

X I. Nam, vt dmagnitudine incipiam, eam quatenus abipfa(pecie & eflentia pee-
nz differt, omues folent vclgmdu,velnnmcra, vel zempore, metiri : gradn quidem, ne-
que infinita peena infligi nobis, qui fumus finiti, potuit aut debuit ; Neque video,cur
tantam patinon potuerit Chriftus quantam quiuis alius homo.

“XII. Numeroverd, quamvis Chriftus vousfic, nospro quibus paffus eft propée
innumeri, tamen potuit vaus pro omnibus, vna cius mors pro omnium mortibus dari
adiavlegy, vous enim plaris z@timari debet quam omnes fimul; Immo infinities pluris:
Nam voum {i multiplices habebis tandem numeram omoium hominum : omniom
‘verd hominum colle&io quantumcunque multiplicetur , nunquam Chrifti poten-
. :}am,;urhoritatcm,dignitatcm, (apientiam,fanitatem,deitatem zquabit. Hicautem

non pecunia foluenda fuit, quz , quoniam ex fua materia & forma abfolut¢ zftima-




Chrifti , [atisfacTorijs. 23
cur, 3 quocunque poflideatur aut foluatur valoris eft einfdem ; fed perfona innecens
pro petfonis nocentibus danda fuit ad mortem. Ttaque perfonas 2ftimari necefle fuit, ,

XILL Temporeipfinitam efle peenam noftram oportebat, vel quia fuccubuiffe-,
musillius grauitati, vel quiafein per peccatfemus, ( cum perpetuo autem malo morali
iungi debet perpetuum malum Phyficer, )vel denique quia peccata commiffa aduer-
fus Majeftatem infinitam merentur peenam , faltem duratione, infinitar. Veram
Chriftus, neque (bccumbere, neque peccare potuit, pati autem perpetuo , neque po-
tuitcum effet Deus, neque nobis vtile fuiffer , neque ad fatisfa&ionem erat necefla-
rium,cum enim ex perfonz,que loco noftro dabatur, dignitare peenz quam luit zfti-
matio penderet, eaque perfona effer dignitatisactuin finitx, perinde mors illins zfi-
mari debuit, ac fi fuifer a@n infinira. Mors autem infinita a¢tu finitam mortem, quati»
tumvis multiplicetur , aot in zternum prorogetus, non zquat modo s fed {uperat
etiam abl(que proportione. :

X I V. . Effentiam sfcu fpeciem peenz dignitas patientis compenfare non poteft.
Auget enimillivs dunraxar penz , quam patitar , quantitatem.’ Aucta auteminim-
men{um vnius {pec ei quantitas ipfi non confertalterius fpeciei naturam. Augeignem
infinité,non obtinebit proptered ceeli aut hominis perfedtionem. Non igjtur qualibet
peenisfed ed {ola, quam eramus commeriti, quanique lex comminabatur,fatisficri pro
nobis potuit.

X V. " Eaponafitanon fuitin malo merali. Primum enim peenam 3 peccato, fups
plicium a crimine differre oportuit. Deinde, malum moraleelt contra , peena fecuns
dim legem. Tertio, malo morali Deusoffenditor, & iuftitia violatar: An igitur, vt
Deo & inflitiz (atishat, offendendus eft Deus’, violanda inftitia 2 Tum Deus eft au-
thor peena, qui non poreit c¢(le author peccati. Adhzc, peccatum eft voluntariums,
pcenanonitem. Denique, {i peena ellfer malummorale,aut id malum morale nuilam
peenam mereretur, nec proinde peceatum effer j.aut i mereretur,peenz folutione de-
bitumauageretut. Ex quo eflicitur, vt potuerit Chriftus defungi peena nobis debira,
ablque vllofuo peccato, vel malo morali.

X V L. Nam que duo ablque peccato efle nonpollunt, morfus confeientia, & def-
peratio, ea non infunt peetie quatennsaivdice izuﬂ‘xgirur ,fed ex V{tio & imbecillitate
fubie&is in.quo recipirur, proficifcuntur 5 Ille quidem a mala confcientia,hzc vero ab
imbecillitate ; quod enim in corpore eft {uccumbere oneri, 1d in.anima eft defperare.
Nos igitur peenam illam recepiffcmasmodo congruente prauitati cofeicntiz noftre,
necnon imbecillitati. Chriftus eam recepitquo modo eamrecipi decuit ab eo qui
non nouerat peccatnm,qui non ob fua, fed ob aliena,peccata peenas lucbat, qui deni-
que {uccubiturns non effer. Iraque bonam confcientiam, fidem,{pem,omnefque alias
virtutes,in medijs illis peenis retinuit conftantiflimé, ab{que vilo vel minimo defe&tn
morali.

XVIL  Sedpofitacfinmalo Phyficenon quoliber,fed co quod peccatum mere-
batur, & lex comsminabatur, morse {cilicet & malediltione. 1d autem duo completi=
tur, ademptionem omnis boni incundi, etiam vitz huias ; & immidionem graniflimi
maliiniucondi, nonin corpusmodd.fed p &cipué in animam, (id enim hominis quod
ptacipué peccat, pracipu¢ puniendum eft) viramque 4 Dei iudicis ira profe&am,

XVIIL Viramque Chaftos paffas et pro nobis. /ucundaomniaipfi{untabla-
ta, honor , fama, veftes, qua, ipfo ¢ cruce fpeétante,inter milites divifz {unt : fitienti
non aqua, nonvinum, fed acetum cum felle oblatum : ab omnibus defertus, omninm
ludibrijs expofitus , nudus & cruce pendens , animam cxhalauit,




L4 Be munere ¢5* paffionibus
XIX. Prigsands immiffa amariffima: prater fummam ignominiam, legalemque
ealeditionem, acutiffimi doloresinflicti fanctiffimo corpor: {pinis dilacerato,verbes
ribus cxfo,clauis cransfixo,&c.ipfi verd animz immediaté wule acutiores. Quo enim
loco & tempore nihil ab hominibus corpus patiebatur, anima horribili pauore ac tri-
ftitia corripicbatur. Immaniflimum profe@s fuiffe malumillud oporter ad cuius in-
curfum ipfa fortitudo & conftantia cepit Swbaubeids , ddmuseiy, mpirums ivey ids Savérs,
ffcccs & (upplicationes;illi qui poreratipfum i morte feruare,cum clamore valido &
achrymis offerre, tanto cumangore conflictari ve & ipliapparere Angelum confor-
tantem oportuctit, & {udor ¢ corpore manarit quafi grumi fanguinis defcendentes
in terram: Id quod tantam agitationem {pirituum arquefanguinisin toto corpore ar-
guit, quantzinalijs hiftoris exemplum nullum occurit. Huc pertinet exclamatio

Ghtiftiin cruce defercum (e a patre querentis,quafiilla dereli®ione vehementius af-

ficeretur quim iplis doloribus corporis.

XX. Ad locum & tempns quod artinet, fi peenam augent, revocantur ad peenz
quantitatem, quam dignitate perfonz compenfatam fuifle diximus. Sin minus, ab
arbitrio judicis pendent.

X XL Ininfinm aucem minime fwit juftum Chriftum pro nobis iniuftis pnniri : Nul
la enimifupremo iudice faaelt iniuria, nequeipli Chrifto, nequeijs quorum erat
Chriftus, neque reipub. totius mundi,nequelegibus. Non tpfi Chriftcs Namid {uppli-
cium, gnarus quantum eflet, vltro adijt, nec eo periit. Non gs guorum intererat, nam
& Deus Pater id voluit & iuflit, & homines fideles conomine maximasipf gratias
dgunt. Non reip. mundi: Nam, nec ciue vtili privata eft; ( vinit cnim inzternum
Chriftus tanro fupplicio defunétus.) Nec conferuati in cius perniciem ciues noxij;
hi enim ex malis boni euadunt, Necau@a peccandi licentia, fed]{ublata, incxe-
rabilisiuftitiz reuelatione. :

XXII Necdenique legi disine, cuius veritati cautum e® eriplici Chrifti cuna
peccatoribus contunétione: vna natnrali, cuivsvi membrum cft generis humani:
altera upernaturali muleo ar@iore, qua cum fidelibusin vaum corpus, ¥nam quaf
perfonam coalvit. Quo factumeeft, ve, & ipfifidelium peccata imputari poflent , &
rurfus obedientia ad mortem vlque, imputari fidelibus , prafertim accedente terria
soniunérone forenfi pofitain confenfione voluntatum, qua Chriftus vltro perfonam
moftramin (e fufcepit, vt debitanoftra exfolucrete

XXIIL Secd ncquefic vila faGacft iniaria iuri dinino. Pofle enim legis tranf-
greffiones dimittere impunitasabfque fatisfa&ioneius non cft, fed iniuftitia porius
pugnans cum officioiudicis, quam Deus fibi efe abominationi teftatur. Prou.ft7. 15,
Immo nemifericordia quidem: Non enim quzlibet mifericordia eft virtus, fed ca
duntaxat quz czteris Oei virrutibus, in primis iuftitiz & fapientiz, confentanea cft.
Dasnt. 13.8. & 19. 15. 21

X XIV. Nequegratuita remiffioni peccaternm : Etenima nobis Deus, neque fatis-
fa&ionem cxegic, neque vadem quifatisfaceret, neque, vt vadem & fatisfaionem
procuraret, indu&us eft meritis aut precibus noftris, & defuo; non de noftro, fatis-
fecitiattitiz, tradito in eum finem filio {uo, quiidem Deuseft, & condonat peccata.

XXV, Czxrerum wegata farisfactione laborat veritas Dei. Nam, aut falfas efle
eportet comminationes legales, auc racitam includere conditionem peenitentiz :
Priusiniuriofum eft Deo. Pofterius fi dicatur debuir Jegis violator quem peenituie
peccati, non puniri ablque mifericordia, (ed iaftificari ex lege. Heb. 10.28. 1

XX Y L. Laberateriam inftitia Dei, qui natard (ua ladex et mundi; ve qui reum
conviltum,

%




]

s Y

Doniin: noﬁriiq,’t} Chrifti. 2§
conyi&um , Impunitio peccato, noniuftificet modd, fed premis eciam ampliffimis
doanet.

XX VII Edvero pofita mirumin modum illuftratur mifericordiaDei, qua fuit
canta, venon modd omnemaffeGtum (aluti hominum contrarium, praeter zelum iu-
fitiz quiiudicemdecets deponeret, {ed etiam proprio filio non parceret , vt homie
nibus parceret. .

XX VIIL Etiam iuftitia, quz hac ratione ab impiorum hominum, & diabolo-
rum calumnijs vindicatur ; Euaangelij promiffiones firmat, ne Dei mifericordia
creaturz abutantur cauet, eofque,a-quibus agnofcitur,inie@a horribili formidine &
peccando abfterret. y

XXIX. Necnon/fapientia, quz mirabilem excogitauic rationem, natum ex irre-
uocabilis maledi&ionis & benedi&ionis confli®u nodum, alioquiinfolubilem, ita
foluendi , vt manente illibata veritate denunciatz maledi@ionis cui dmnes era~
mus obnoxij, benediGio credentibus obueniret.

X XX. Muleoetiam, & facilius, & certius [cdatur aftus confeientie fub peccatorum
mole gementis, ac intuitu malediionis legis,Deiquesiuftitiz perterrefalz , cum in
Chrifti morte pcenas agnofcit quaserac commerita. Nam diciné poteft quantopere
commoueatur admiratione magnitudinis, & miferiz n quam inciderat, & pretijquo
redempta eft ; & Charitatis Dei ac Chrifti. Inde fiduciaaccedendi ad Deum, &
Dei, Chrifti, proximigueamor, & peccati odium,& vitz in melius mutandz argu-
menta efficaciflima, & diuinitatis religionis Chiftianz documérailluftria nafcuntur.

X XXI. Earationeimpletum fuit quod olim Deus infigni typo adumbrauerat. Ve
enimtdm in Arcam, colque qui ineacontinebantur, quim in eos qui perierunt, di-
luvium immiffum eft : Sic, nonminus in Chriftum, in quo funt & manent fideles,
qudm in eos qui perennt mors & maledi&io impluit. Sed ea morte , aded non periit,
vein excellum montem ceelorum afcenderit, adeprus redemprionem zternam,

X X XIIEtenim,fi nihil nifi ab hominibus Chritus paflus e},fiin eius paflionibus
nihil nifi do&rinz confirmatio,& exemplum quafitum fuic » cm multi anté & poft
cum Martyres exquifitifiimos cruciatus, acerbiflimamque mortempaffi funt, quorum
fanguini plurimiim abeft ve fcriprura falutem noftram adfcribat, qui fic vt Chrigti
mortl falus noftra feratur accepra ?Aut cur potius morti, quz illi cum alijs multis
Martyribus communis fuit, quamrefurre@ioni, quz eius fuit propria?

XXXIIT. Curetiam fine opera viri gigni,fine peccato viuere Chriftum oporruit,
veduplicijure,dignizatis perfonz, & feederis legalis deberetur ipfi vita zterna? Iu-
uaflet enim magis fidem noftram fiin homine, codem quo nos medo genitQ, ac pece
catore, Deus documentum dediffet mifericordiz fuz, necnon refurre@ionis & glo-
rlz, qua peccatores peenitentes & credentes manet poft mortem.

XXXLV. Inclligi quoquenon potelt quid ad exemplum & confirmationem
do&rina valeant pavor ille Chrifti, criftitia {umma,agon, fudor {anguineus, clamor
validus, lachryme, externa Angeli confolatio, filentivm dum accufaretur,querelz de
pattis defercione &c. Quz, neque nobis proponuntur imitanda, nequealio fpeGare
poflunt,quim vt Chriftum intelligeremus, & (e geflifle, & fuifle traGatum vt reum:
nihil que,ad iufta farisfa&ionem,poffe inmali quod paffus eft, vel genere,vel fenfu de-

fiderari. Ita enim fefc continuit Diuinitas ipfius.jve neqs mali fenfum ,aue tollerer,aue

thFfaFCt » autinternaconfolatione, vel obruerer, vel mitigaree,ftantibus interim ine

ui&is fide & fanitate, in quarum priuatione peccatum, non peccati peena,confiftit,

XXXV. Neque enim infequentis gloriz,& (vt italoquar) premj,{pes perpcflioni
D




_ De munere ¢o* paffiomibus
peenz obfuit haud certé magis quim,aut obedientiz patri prafticz, aut Charitati no-
bis oftenfz laudem minuit. Idcirco enim fe Chriftus illa gloria dignum oftendit quod
ad patiendum, neque fui ipfius amore indudus fuit, neque viilitatem fuam, inftar
mercenatij, {petauir, fedid habuitcordi, vt, & patri obedirer, 8 nos redimeret : Eo
magis auter obediuit patri qud nos magis amauis. Gloriam potrd per pafliones adi-
uit dignitati fuz congruentem , quippe qui iam antequam patcretur ROmMeN habebat
quod eft fupra omae nomen : Iam enim, & Deifilius, & Deus, & in forma Dei, &
Deo zqualis erat. '

X X X VL Ipfe vero pater filium pati voluitinda@us fimul emore hominum, &
zelo inftitiz,atque aded milericordia inflitiz non repugnante fed amiciflima, que fa-
tisfa&tionem qua placaretusr iuftitia, nonexcluderet, fed procuraret. Sic enim'nos
voluit mifericordia quidem fetuari; iuftitia vero puniri, vu nullo medo contrariz fue-
rint 3 Nam, neque feruari nos mifericordiavoluit nifijpro nobis fatisfieret iuflitiz, ne-
que puniri iuftitia, {i pro nobis fibi fatisfieret.

¥ XX VIL Pretered quorfumfcriprum eft obnixé petijffe a patre Chriftam, vefi
fieri poffet tranfirec ab iplo calix , nifi vt intelligamus poflibile non fuiffe cui homi-
num peccata effent impofita, hunc gro hominibus mortem non deguftare;

XXX VIIL Nam quod dici {olet de fuo quemque iure quantum vule pofle ce-
dere, vt deeo iure verumefle poflit quod ad voluptatem vel vtilitatem fpe&at,de ifto
certe verum non eft quod ad honeftatem & officium pertiner. Legis enim legiflato-
rifque authoritatem violat,vt is qui legis mandata,cum eius fit exequi, non exequitur:
Sic is qui promiffiones & comminationes legis, cimad eum id peéter, nod mandat
executioni. Tam autempmculdu'mo Dei legiflateris, quam Dei per quem iurauir,
apud ipfum Deum facrofznéta eft atque inuiolabilis authoritas. Nequit enim fieti,
quin fui rationem Deus (hmmamhabeat, quem {upra omnia amare, ad quem omaia
alia referre, ac cuius gloriz effe zelocy puny, ipluta in primis decet,

X X XV L. Quapropter peccatorem peccatorim mediatorem Mofem,cuius ne-

de facrificijs, neque interceflione reatus, see veré, necin perperuum tollebatar, ad-
mittere in confpedium faciei fuz noluit,additafentenna terzibili, #on widebit me homo
¢i vinet.  Ac elogijs mifericordiam (yam defcribentibus #lud annexuit, ¢ abfolnando
nen abfoluer. b quod de folis pcccatoribus contumacibusaccipi nequit ; Nam reddi
ratio non poflet,nec cur cum antecedentibus potius quim cum fequentibus copule-
tur, neecur inter participia prc?cmis petperunm agenc‘;x tenorem motantia fururum
illud interie@um fit accommodatum ad fignificandam a&ionera pretereuntem a.
Exod. 33. 20. 5. Exod. 34. 7

XX XIX. Itaqueinfederetypico Deus voluit preeftandz per Chriftum fatisfa-
&ionis extare typos. In eo quidem contrahendo obfcuriores : inibatur enim cum

cccaroribus & propter peccata, non tamen tanquam qui iam peccaflent, nifiindi-
re@d Attamen nonlicuit eleis Ifraélis videre Deum nifi prius oblato facrificio, cji-
ius fanguine populas fuerat afperfus. In conferuando verd clariores: Nam, & Mofes
pro populo apud Deumiratum intercefforem egit, & ordinatij eritac perperui &7ou
feederis facerdotes imponentes peccata fa & populi vi€imis expiatricibus , quibus,
neque do@rina confirmabatur, neque feedus percutiebatur , neque exempluw , aut
officij,aut fururz conditionis legem obfernantium pi oponebatur, fed reatustypicus
morte ob peccatainflita aufferebatur. Ma&ato quidem hirco, hircus, { quafiidem
redininas,iftebatur in Dei & populi confpedhu, abiturus continudin ealoca, qua
homiaesyneque incolunt,neque colunt ; Quo futurum fignificabatur,vt Chriftus ha-




B T

%ﬁ?

(s

Domini nofiri Fefs Chrifli, fatisfactoris., 29
bitus pro hirco & peccatore,ac morte affeGus fe vinum oftenderet;mox o profeu.
zus quo iadziire non poflent,nempe, (vt paffer vinusintinétis in fanguine pafferis
mactati, ) avolaturus in ceelum, quo perduéta vidtima peccata fioftra qua ei fuerant
impofita procul anobis ablegata{unt nunquam reditura. Ex quo intelligitqr, neque
hircum illum, neque pafferéiftum per feipfa, aut {acrificia furfle,aue peccara expiaffe;
Sed {acrificiorum appendices fuifle % refurre@ionis & profeéionis Chrifi in coe-
lum ad eius fatisfalionem adumbrantes,

XL. Fuiffeverd preftitam 2 Chrifto fatisfa®ionem,non mods ipfa Chrifti mors
clamat przmartura,violenta,cruenta, ad modum fupplicij inflicta,lege Dei maledi@a,
acerbiffima ; fed fcriprura paffim docet, aperiens mortis Chrifti, & caufas, & relatig-
nemad Deum,& fraGus:& canfs quidem teftatur fuiffe peccata omnig nofttuma ob
quz fuit traditus, b valneratus, attritus, qua bajalauit, ¢ arque in corpore{uo fuper
lignum ériveyxsr d faus pro nobis peccatum, ¢ & maledi&io, f 4 Efa, 53. 6. b Rom.
4+25.¢ Efai. g3, 5. 1L d 1. pet.2. 26. ¢ 2. Cor. §. 21. fgal. 3.13.

XL1. Relationens autem ad indicinm deum, nonmodo ex caufis colligendam re-
linquit, fed innuit etiam,cliim; & mortem, & caftigationem,a & pretium, & Avmpey b &
avlialegey, ¢ Chrifti paflionem appellat 4 Efai. 53+ §- I. Cor, 6. 20. 1. pet. 1. 19. 4
Math. 20.28. Marc. 10. I5. ¢ 1. Tim.2.6.

XLIL Fruttusverd : nam morti Chrifti tribuit placationem Dei, a redemptio-
nem noftram, b purgationem peccatorum noftrorum, < deletionem Chirographi
noftri, d iuftificationemnoftram 4 heb. 2. 17.1 Ioh. 3.2, & 4. 10. Rom. 34 5. 4 Col.
1.14.cHeb. 9.14. d Col.2. 14.

XLILI. Necvimduntaxat mortis Chriftiad prafentia & futura fecula extend

4 ; i it:
fed ad praecerita quoque omnia. Probat enim Apoftolus Chriftum non oblatym iri
{zzpius ad finem vfque mundi,quia non fiz oblatus fzzpiusiabinitio mundi. 2 Quz ratio

hocfundamento nititur quéd ®qué neceflaria fuit Chrifti paflio ad falutem creden-
tium (culis prazteritis quam fururis. Iraque typi Chrifti Melchifedeci regium facer-
dotium ab vtraque parte pariter 2ternum fuiffe docer. 4 heb. 9. 62. i
XLIV. Huc etiam pertinet quod {criptura docet , Chriftum fecifle patemno-
ftram per fanguinem crucisa : nos per enm habere pacem cum Deo b : eum nos re-
conciliafle Deo per criscem peremptainimiciria per eame: nos per fanguiné Chrifti
fagos efle propinquos Deo d &c. qui hzcloca & fuperiorain alienum fenfum deto-
uere cognantur, his non potuit fatisfactio Chrifti vllis verbis fatis claris & difertis
fignificari. 4 Gol. 1. 20, ¢ Eph. 2, 16. dEph. 2,13,

FINIS.



%
}naﬁ%ﬂ%&m&%&%&%%&%M&%Mh&%&&m '
THESES THEOLOGICA

DE DESCENSV CHRISTI AD
INFEROS ET LIMBO PATRVM.

Prefide D. JHUOSE AMYRALDO,

Refpondente ANDRZA MARTE 110, Montalbanenf,

PARS PRIOR.

Tuarsis PriMmA.

E S fuperioribus Thefibus explicatas exinfliruti noftriratione {cqui-

tur de Chrifti defcenfu ad [nferos, & Limbo quidicitur Pattum dif-

putatio. Cuius tralationem paulo accuratiorem non tam fortafle rei

difficultasin fe, quam nonnullorum importuna mragsreyia & calume-

niandi libido neceffariam effecerunt. Eam igitur fic aggredimur ve

- omiffis veterum & recentiorum ad rem minimé pertinentibus opi-

nionibus, duas tantim examinemus. Vaam Pontificiorum,hac differtatione:: Alte-
ram Ecclefiarum noftrarum , altera qua priorem proximé fequetur. :

I 1. Fert Pontificiorum Lacin parte opinio, Primo Chrifti animam ab ip fius cor-

ore inmorte feparatam renera defcendifle ad ea loca fubterranea quz Inferi folent
appellari. Deinde caufam defcenfionis illius fuiffe, non perpeflionem peenarum qui-
bus damnati Spiritusiamaddictifunt ; ab eo enimfefz vehementer abhortere profi-
tentur : non complementum paflionum que illi preftandz (atisfadionis ergd fub-
cundz faerant, quibas eum in Cruce plené defun@um effe non inficiantur: fed par-
tim vt faluter 4 fe humano generi partam annunciarer Patram animabus inclufis nef=
cio quo foco quiad marginem Inferorum fitus eft, illafque fecum ex eo educeretin
ccelam enchendas ; partim ve ijs quos zternz peenz manent & Diabolis ipfis regni
fui potentiam & vittoriamde peccato reportatam oftentaret. :

I11 Priusautem illod certd, defcendiffe Chrifti animam ad loca fubterranea,
non debuit 4 Theologis aficmari nifi ex certiffimis argumentis,qua non aliunde fup-~
fetcre potuerunt quam vel & Scriptura facra, vel ¢ Symbolo quod dicitur Apofto-
lorum, vel denique ex neceffaria quadam analogia & confenfione partium religio=
nis inter fe. :

1V. AdScripturamautem quod attinet,nec phrafis illa totidemverbis,nec quod
phrafi fic defignari putatar, Defcendit Chriftus ad Inferos 5 y{quam in ea occurrit,
Nam defcendiffe quidem dicitur, és 1% xaleimeegudpn s 7iis Ephef. 4. 9. Ar id nihil de-
notat prater quemais locamoccultum & fub terrz fapetficie reconditom & ab hes
minum oculis remotum,vade per metaphoram vretus, yx n¥NIN appellatur , Pfal.
139. YL 13. Et fuiffe memoratur, ¢r7¥ 230 T vis : At tam fepulcrumin corde terr®
efle dici poteft quim Tyr dicitur effe, oo x3pdix THs Sardoens , Ezech. cap. 24.verl 4.
Et docet Apoftolus non ¢ffe dicendurm quis defcendit in abyffum , quiaid efics




B
|

TR s T

De defcenfu Chrifti ad Jnferos @) Limbo Patrum. 29
Chriftum 3 mortuis reuocare : Rom.10.7. Atreuocare Chriftum a mortuis eo loco
nihil aliud eft quim negare Chriftum effe mortuum. Qui antem non negat Chriftum
effe mortuum eftne confequens vt non neget pariter Chrifti animamad loca fubterra-
nea penetraffe? Non potuit Chriftus aliter mortem oppetere ? Et negatur Deus po-
ewifle Chrifti ¢uxle' derelinquere ésady, A&.2.27. Arid loci circumftantiz ad eiug
refurre@ionem pertinere conuincunt. Ads igitur eo loco fepulcrum eft, quod eft in
Scriptura folenne : & Yexi vel per fynecdechen perfonam , vel per metonymiam
corpus ipfum demortuum denotat, quod non e(f incadem Scriptura inufitatum,
Exempla funt Num.9.10. atque alibi.

V. Symboli vt nuncexrat, verba quidem diferta funt, at variaffe olim exemplaria
Pontificij ipfi fatentur, Irenzus enimlib.1. cap.2. Origines libris e %@, Tertul-
lianus contra Praxeam, & de velandis Virginibus, Auguftinuslib. de Fide & Sym-
bolo, atque alibi pluties , hanc communem Chriftianorum Fidei Confeflionem ex-
plicantes, huius articuli non meminerunt, quem 3 Symbolo Romanz Ecclefiz, &
ijs quibus Orientales vtebantur, ab fuifle teftatur Ruffinus; neque verd pariter 2 Ni-
czno exalafle diffitentur , tefte Bellarmino , Anfelmus & alij. Quzres vehementem
fufpicionem inijcit nihil ea claufula contineri quod non comprehendatur reliquis ar-
ticulis, in quibus profe&ionisanimz Chrifti ad Inferos nullam veftigium,

V I. Verum inexemplaribusSymboli extiterit & omnibus & femper : non ha-
bebit tamen ifta locutio figoificationem nifi vel propriam vel figaratam, Si pro-

riam, quandoquidem vocabulum & Grzcé, Hiw Hebraice, fivaum aut alterum
ﬁ)cum excipias in Scriptura facra,aut fepulcrum perpetuo denotat, aut quemuis fta<
tumatque locum hominum de mortuorum quatenus demortui funt, zaseakedy éusady,
nihil aliud erit qudmvel defcenderein fepulcrum, vel effe eo loco coque ftatu ve fis
{ub mortis imperio. Vnde enim potius verborumiftorum interpretatio petendaeft
quam ¢ Scriptura? Et fiin Scripinra eorum fignificatio variaeft, cur non potius eam
fequemur quz eft fere perpetua quam qua femel tantiim aut bis occurrit 2 Quams-
quam fi nobis libéeer propofitumtenere paulo aréhits, poflemus fidenter negare vf-

uam occurrere alic quam {operioreillo fignificatu.

VIIL Sifigi m-intelleéum obtinet,vt illi qui fe beatiffimos & gloriofifimos
predicare volunt ,zeges {fe & Deos appellant, & (e ad aftra venifle, & fublimiferire

fidera vertice, & einfmedi aliaiadtant, quidni defcendiffe Chriftum ad Inferos dice-
tent illi qui volunt fignificare incredibiles angores & hortendam ignominiam in
quam incuerit 2 Nihil enim trequentius eft quam vt qua nonnifi certo quodam lo-
co contingere folent , e2 quamuisab eo loco feiunéta, loci tamen ipfius nomine nun-
cupentur, Ein{fmodi locutionum figuratarum exempla funt, PL.69.3. Pf. 116.3, 2
VIII Tantum abeft autem vt analogia fidei poftularetiftam anima Chri-

B peregrinationem ad inferos, vt potius cumea pugnet. Nimirum in. Chrifto con-
fideramus perfonam & munus. Et perfonz q#tdem duplex fuic ftatus, humilitaciy
feiliceracignominiz. & exaltatiomsatque gloriz. Ad verum igitur ffatum pestinee
iftadefcenfio ? Ad priorem ? Haud quaquam. Statuitur enim fulcepta pradicandi
Euangelij, & Patrumliberandorum, & potentiz oftentandz gratia. Quz fané'glo-
tiam potiys quim ignonimiamredolent. Ad pofteriorem? Haud magis. Quia quz-
cunque tandemilla fuerit anima Chrifti cumn vircutis & poteftatis ‘oftentatione tacta-
tio , non potuit tamen Chriftus ftatum exalrationis adipifci quandin eorpus vita {po-
Hatum iacuit in fepulcro. Et quznam cft illa vel exalratio, vel exaltarionis inchoatio
quz fic apud inferos : Pertinebat igitus fatus animz Chriftid cospore xgaratz,qmm
3




De defeenfu (hrift ad Jnferos
longé beatiflimum faiffe non eft dubirandum, ad ccconomiam aliquam tempora-
¢iami, qui durante conrenta foret fuauiffima quicte in Paradifo, donec recompone-
retur cium corpore. ‘Gloriam & infinitam porteftatem yveanondum propric confecuta
erat 5 ficnon potuit nifi admodam prepoftere venditare. ‘

IX. = Munus Chriftineque corports eft neque anima folius , neque verd vnius
nature tantim; quidquid hie 3 nonnullis vinlitigetur , fed perfonz torius. Cim
itaque & asnanciare Euangelium , & Patres liberare; & virrutem fuam oftendere,
ad Clirifti muaus pettineat, qui potuérunt eius fun&iones obiriab anima fola, qua
feiunéo corpore Chriftus homo nonerat 2 Hucaccedit quod pradicatio Euangelij
ad Chrifti prophetiam refertur , quaante morem defunctus eft, liberatio captiuo-
rum ad dignitatem regiam, cuius faftigium non eft adeptus nifi per Afcenfionemin
Ccelum. Ve mirum it quim incommode ifta temporibus diuidantur, aut potius quan-
tacx co dogmate oriatar in fun&ionibus muneris Chrifti perturbatio.

X. Atlitem decidic {cripturafatisapertd. Quam enim Chriftus animum fuum ex-
halarer, eum verbis veduti conceptis atque {olennibus in manus Patris tradidifie dici-
tur o fenfu caque mente precuidubio quo idipfum fecere qui hzc verba & ante &
poftipfum viarparunt. Eft neigitur credibileant Davidem , cam ficlocutus eft, aut
Stephanum cim moreretur de defcenfu (uo ad inferos , cogitafle ? Quin poties,
quia quid futuram etlet de corpore claram erat, fuit enim ex communi hominum
more in tertd deponendum , Deo commendarant alceram fui partem co animo vt
eius nonnihil ex tanta mutatione atronita ac perturbate curam fufciperet , vagan-
temque alioqui fedibus incertis, ineo loco in quo refurredtionem fui corporisexpe-
&ant,cum reliquis fidelibus collocaret. - I[’cugvetbin primis memorabile eft quod
Chriftus eodemipfo die quo paffiss eft , latronem in Paradifo promifit fecum efle
futurum. Eftneigitur Paradifus apudinferos > Aut defignatarne aliquid alind in N.
T. eo vocabulo prater czlum? Aut acetrima formidines quibus anteatt vitz recor-
datio latronis confcicntiam vexabat, quzque illi horrendum inferorum carcerem ob
oculos animi confticuebant, (namilla, Aemento mei clim veneris in regnum tuum, NON
prohibent quominus fic deeo fentiamus ) porucrunt ne aliter fedari quim fi ccelum
illi & veftigio fruendum promitteretur ? Aur denique credibilene eft Chrifti animam
dedu@a latronis anima in Paradifum ftatim ex eo excefliffe , defcendifle ad inferos,
atque Patresinde enocatos renolalando confeffim in ccelum intulifle, vnde mundi
torius fpatium ram exiguo tempore quartum emenfa, appetente tertio die ad cor-
pus remigraret ?

X I.  Verim fatius forfan erir expendere caufas ob quasadinferos defcendifle
putatur. Ez duz effe dicuntur. Prior fpe@at ad Limbum Patrum : Pofterior ad dia-
bolosipfosin inferisterritandos. Et pofteriorilla quidem vrad fidelium feu Veteris
feu Noui Teltamenti falutem nihil conducit , fic verifimile noneft e Chriftum effe
impulfum vt excurfionem ad terr &ntrum quicti qua ipfi in ccele parata erat,ante-
ferrer. Tum quid prazpofterits fieri poruit quam vt dam Chrifti corpus iacebat fub
imperio mo#tis 5 eius anima tantos {ibi fumeret fpiritus vt velletin inferis ipfis me-
tum inferre diabolo quimortisimperium habet 2 Sol¢tne quifquam tanquam victor
victorie inﬁgnia ad terrorem aat ofkentationem circumfsrre,qui non modo nondum
vicit, fed vico propior videri potelt 2 Adde quod vix ac ne vix cuidem animo
concipitur quid in anima Chrifti  corpore feiunca fueric vique aded terribile ve
tantam ininferis crepidacioné generaret. Denique quid opusierat ve Chriftus ipfe per
animam {uat diabelosin iftum metum conjiceret | Nonne potucrunt aliunde fcixe




¢ Limbo Patrum. 29
quid geftum effet in cruce Chrifti, cim nihillin eatruculent, nihil nefarié patratum
fuerit nifi eorum confilio ac molimine 2 Aut fraugendi fuerunt ea de caufa dzmonura
& in fidelium cruciatus atque formidines, nonne ad eam rem fufficere petuit fenfus
ire divinz aliquanto intentior ? An necefle etiam erit pof} vitimum iudicium {emper
adefle inferis Chrifti animam , cuias prafentia magis ac magisin zternum terreantur
& excarnificentur ? :

XTI1. ~Altera caufa multomemorabilioreft. Iraque videamus, Primé, an aliquis
fueric Limbus recipiendis Patrum animabus deftinatus. Deinde, hoc dato, fuiffe ali-
quem Limbumiftiufmodi, verum necefle fueritillas animasinde ab ipfa Chrifti ani-
ma extrahi.

XIIIL Nolohic caftigate eorum temerariam coriofitatem & audaciam qui
tamquam periti quidam Inferorum meratores aufi funt vaftosillos qui circa centrum
mundi {int, terrz hiatus ita in quatuor partes diftiibuere s vt omnium infima dam-
natos atque demonas, quz proxime circumfunditur fidelium animas nondum omni-
bus peccatifordibus purgatas, qua ordinetettia eftinfantes évira ereptosante bap-
tifmum aut circumcifionem, quarta denique quz longifime 4 damnatorum fedibus
aiflita eft,Patrum Veteris Teftamenti {piritusexcipere debuerit. Etfi enimilli meri.
ti funt vt grawiflimé vapularent, quia tamen {unt exiguo numer o, reliqui paulo me-
deftioresde fitu & ordine horum feu fornicum fen tabulatorum nihil afirmatedixe-
runt, folo contempru funrab hac difputationeremouendi.

X I} V. Limbum,vbicunque effe fingatur, his argumentis imus fubrutum, Primd
quod in Scripturade eo altum filentiuny. Quod enim in Veteri Teflamento dicsnrur
hdeles, ire ad parres firos in pace 5 1acob vero in fummo fuo lucta aitfe (2 defeenfurum
ad filium fuum in infernum, Deus antem apud Zachariam dicitur vinQos edniiffe de
lacw vbi non eft agnay & i quideft alivd fimile, perperam ad Limbum derorqucgur,
Primum enim geminumeft ifti Latinorom phrafl, sre adplures , & ex Hebrzo idio-
tifmo mortem defignat zePpasieds, Secundum mortem denotatitidem. Quod fi ve-
xandd effer, omnino acima lacobi debuit effe pilofa: eius enim filij metount Cap.44.
Genefeoss ne canos parentis fui in infernum protrudifle ferantur. Non ergo cum fic
tacob loquitur, habetinanimo genus mortis filij {uj, quiaferis difcerprus efle puta-
batur. Cogitat eius moriéraniim & ait fe fe patiter cum luéu efle moriturum. Ter.
tium quidni poflet, de Inferis ipfis ex plicari! Nonneijdicuntur erepti ex orci fauci-
bus qui ¢ prafenti mortis periculo enafere? Quidni ergo ex Inferis edu&i dicemur
omnes quos Chriftus ab ineuitabili redemitexirio

X V. Argumentum fomptum ex hiftoria apparitionis Samuelis vique aded leuc eft
vt ne commemorari quidem debuerit.  Certe vel verus fuir Samuel » vel{peGrumad
imaginem Samuelis'confitum & comparatum. Si verns-Samuel fuit, quomodo
€ius anima potuit formam externam corporis eiusinduere? Aut  id potuit,quidni
tam facile fuerit ¢ ceelo dedu@®a quiam ¢ Limbo reuocata > Nonne ex virolibet fecui-
tur pariter eius quictem foifle interturbatam 2 Aut fuitne operofius ob longinc;ui-

tatemr itineris ¢ Limbo fucfum euehi, quim ¢ ceelo defcendere Si phanta{ma fuit, ve

vere fuity aut Limbus merum ipfe phantafma phantafmatibus oppletum eft}, aut nihil
hac hiftoria perrinet ad:limbum. :
')‘( \{ I.QA’poﬁo]us Paulus,ﬁcapi@ 9. Epiftolz ad Hebxeos. verf. 9. dicit quiden,

T RS ariov i pime madepde o bn v¥s @pdins oxuis ixevons sdav 3 Atid caret omni dif-

ficultate. Scilicer quum due fint facerdotia, duoque Tabernacula, & duo fandua-

I pariter,, vaum ty picum, alterum typo adumbsatum, fic 3 De1 fapientia cOparatum




30 De defcenfu Chrifti ad Fuferos.

erat, vt quandiuillad Raret,hocnon poffet obtiiere. Typico igitur manente fantua-
tio , (hoc eft ¥ew sdéa ) certum erat viam ad alteram nondum effe patefactam , ne-
que licere alterumillum facerdotem viam ad ccelum capeflere. Quodigitur Chriftus
id aufus eft & reuera praeﬁitit, indubitatum argumentum eft ,decretum quo prius il-
Jud nitebatur effe abrogatum, in eius locum nowam quoddam inftirutum fuccefliffe.
Arque cameffe Apoftoli mentem ex £oto capite manifeftum eft. Eadem Epiftola cap.
6. dicitar Chriftus in czlumingreus efle tanquamprecurfor prd nobis. At quemad-
modum etfi anima Chrifti Paradifo recepta fuerit , tum demum tamen Chriftus dici-
cur alcendiffe in celum cliim corpus fuum ed extulit,pactim quia Chriftus homo totuas
non verd dimidiatus ceeloreceptus eft,partim quia id fa@um eft non clam & imorunas
cantum ad breue tempus, fed folenni pompa; fic nihil prohibet quominu$ appel-
lerur fidelinm @sdemssrefpedtu ingreffus qui poft refurreionem faturus eft, tam
etfi animz patram patiter ievouinds vique ad eam diem in beatis illis & quietis fedis
busrepofitz fuerint. .

X VII. Reftant oniuam 1 & guaaxd, & finus Abrahz : Quorumi prius facilé dif-
foluitur. Supple enim aliquid & fic lege apud Petrum, é 3 wgeis s v Quaany @yl
o megendiis Sntgufer, quid planius erit quam Chriftumclim adhuc Deuseffet tantim

. (eius enim natura Divina @vévus nuncupatur,Rom.1. 4. 1.Tim.3 16.) pradicafle olim
& tempore & minifterio Noz ijs quorum=¥ivkam , ob inuictam & apemréiror animi
ertinaciam in carcerem horrendum poftmodiim conieéta,nunc indicium expe&ant?
Nihil autem procliunius eft quamiftud fupplereex vfu Hebrzorum,apud quos ™0 N
vim obtinet verbi fubftantiuiiun&i cum pronomine telativo. Pofterius mirum eft
qudm importuné diuexetur. Quandoquidem Chriftus nobis fpopondit forevtin
czlo olim cum Abrahamo,lfaaco & Tacobo ad menfamaflideamus, quid ni finus A-
brahz pariterin czlo collocabitur, cim duz illz phrafes mutud accept fint & diuer-
fo more epulandi, id quod alij affidentes ad menfam, alij decumbentes atque recli-
natiin finur amicorum facere olim confucuerant 3 Nam ad parabolam quod ati-
net, fi ideo finus Abrahz in inferorum margine collocandus eft quia ex eo Lazarus
colloquitur cum epulone , confequens & confentanenm eft vt epulonis animz vim
. mSnwixke' ignis, & linguam fitis ardore flagrantem, & einfmodi alia Téeam tribuamus.
Parabola eftin cuius fcopum voum eft intuendum, quz ad fcopum diriguntur , vt
liberiora effe folent & liberids cnunciata, ficnon funt excutienda accuratils aut ac:
eipienda xzx 3 ‘plir.

X VIIIL Deinde & exeofubruitur quod quemadmodum duplex eft tantim
hominum conditio, fidelium & infidelium, Iuftificatorum & damnatorum, fan&ifi-
catorum & corum qui manferunt in peccato; ficetiam duplex tantammodd facuitur
remuneratio , altera mifericordiz in beatitudine , alteraiuftitiz in perpeffione cru-
ciatuum zternorum, & duplex itidem locus, in quo remuneratio perfoluatur , cae-
lum & Inferi. Tertius nufquam apparet. i

X I X, ' Deniqueillius vt quod maximé fundamenta conuellit, quod & nihilne~
cefle fuit ; & verd non decuit animas Patrum & Patriarcharum Limbo coatineri.
Quod nobis eft paulo diligentids explicandum.

XX. Nihil,inquam, primim necefle fuit. Nam age fingamus animo ante Chri-
fti in czlum ingreflum nulli licuiffe ¢ intromitti, nufquamne alibi animz Patriat-
charum effe potucrunt quamiin ipfis inferorum atrijs? Nullis alius locus erat in quo
commodius reconderentur? Non aliqua infula temperata & abhominum conforrio
& cognitione temota, non fublimiores acris partes conceptaculorum fatis Patrgm

animabus




£

8

i’
[

¢ Limbe Patram 31

animabus przbere potuére 2 Nonillis pars aliquafecrera (pherarum czleftium ,' non
ficlla feu errans feu fixa affignari poterar ad-limen domus Dominj » in qua perpetuo
accinctz effent & paratz ad occafionemingrediendi2Certe quidquid earum beatitu
dini’dcfueritadcptae tamen crant iys adoptionis, & omni peccato liberate , & ad-
mirabili quadam fan@itate donatz, & fruendz ceelefti zternzque hareditati defti-
natz. Itaque haud fatis conmeniebat effe tam procuid Dei confpe@u amandatas, ve
ftatui damnatorum quam feruatorum multo propiores effent. Aternitatis Candida-
tos, vt loquitur Tertullianus, oportuit {altem ftare.in veftibilo gloriz, nonlocis
illis horrendis atque tenebricofis detineri.

X X L. Imo quzanimziam ab aliqua parte beatitudine fruebantur, debuerunt
-eoloco contineri in quo beatitudinis fedes eft. Beatitudine autem ab aliqua parte iam
tum efle potiras fic breuiter explicamus.

X X I I. Inbeatitudine czlefti duo funt, Perfonz ftatus, & locus ifti faruiac
commodatus. Etad perfonz ftatum quod fpe&at, dubitari quidem nequit quin fi-
delium animabus 2 corpore fecretis malta etiam'nunc defint quz pertinent ad feli-
citatem. Primd enim funt i corpore feiunétz, corpus in {epulcro demortuum eft : id
quod eftlongé maximi momenti : tum quia corpuseft pars noftri, minus digna qui-
dem fi cum anima comparetur, at effentialis tamen, quam Chriftustanti fecit, vt eam
& fanguine fuo redimere , & habitarione fpiritus fui cohoneftare dignatus fit. Tum
ctiam ob admirabilem mutationem quzin corporeerit. Quamuis enim tale nobis
reftitneretur quale tsibutum erat Adamo ante peccatum,beneficium tamen magnum
ellet, perfonz totius redintegratio. Quanto igitur maius erit vbi id recipiemus lon-
g¢ gloriofiffimum &incorruptione atque immortalitate donatum ? Tum denique
obfen{um ipfum animaram & inclinationem qua feruntur ad corpus incelendum.
Nonenim modd corpus noftrum nunc vehementiffime diligimus, {fed & animis no-
ftris ab eo feparatis ineft acerrimus- appetitus inftaurationisillius, non infirus tantum
atqueinnatus, fed & ortus ex przterito confortio, & ex notitia futurz glorificatio-
nis auctus atque conﬁrmatus.Qu/x appetitus neque omnino fruftrari poteft fine acera
biflimo dolore, neque in nimis longum tempus protrahi fine aliquo tzdio, neque
vero expleri tandem fine gaudio incredibili. Ha&enus ergo beatz illz non fuerunt.
Non enim integré beatus effe poteftquiipfe integer non eft,fed parte {ui eaque eflen-
tiali myrilas atque truncatus.

XXIIL Secunddin animis ipfis confideranda eft cognitio & fan&itas. Etref-
pectu cognitionis quidem multum defuit earum beatitudini duobus modis. Pri-
mum, quia nonillis obuerfabantur ca obie&a quz vel nunc exiftunt, vel olim ex-
titurafunt, corporafcilicet glorificata , mundus infaaratys , Chriftus homo factus
& ad dexrram Parris cuectus, & i quid eft fimile. Nemo enim certé dubic
obicétisi.{;ﬁs vel omnino nouis velin praftantiorem ftatum re
tis, fiat magna ad facultates qua fefe ad ea contemplanda appellunt, cognitionis ac=
ceflio. Deinde quia quanto preftantiora funt obie@ain fe, tanto melius innotef-
cunt virtutes caufaram ex quibus proficifcuntur. Non potuerunt ergo in Deiope-
tibus eius virrutes diuinas, {apientiam fcilicet, potentiam, inftitiam, bonitatem , mi-
fericordiam tam claré intaeri quam claré intuebuntur poftquam ininftauratione re-
rum omnium lucalentins apparuerint. Tunc videbirur Deus ficnti eff.

X X1IV. Defan&itatereseft per{picua. Etenim eius perfectio vel pe@aradil-
lius demav, vel ad iwimar, Et cxrdos quidem perfe@iflima foit animarum Patrum fan-
€titas, co quod omne §enus virtutum qu in creaturam rationalem cadere pofiunt,

E

at quinex
ftitutis atque renona-




32 De defcenfn (hristi ad Fnferos.

complexa eft. De Wirdon diftinguendumeft. Veenim obieGum quod'ad {ui ame-
rem allicic magis vel minus perfpica¢ proponitur, fic etiam magis vel minus facul-
tatem mouerc aptum natum efh. Perfeéta ergo fuit earum fan&iras collata cum obie-
&ireuelatione : Hoceft, talis obie&ireuelatio non potuit vehementiorem amorem
elicere quam elicuit Perfea non fuit comparata cum eo ftatuin quo futura eft poft-
quim obic&um longe propofitum fueriteuidentits. Tum enim idoseumerit maio=
res actus elicere , pro excellentiz fuz portione. Quantum enim cognofcimustantum
amamus , tantum autem cognofcimus quantum nobiszeuclatum eft, haud magis.

Xe X Vi Exeo trianeceflario confecuta funt. Voum quod cim gaudium naf-
catur ex fenf{u cognitionis & fan&imoniz , atque aded ex fenf{u reliqua felicitatis
que ad corpus {pectat przcipué, nondumillz animz, quocunquein loco fuerint,

etfe@o & omnibus fuis numeris atque partibus abfoluto gaudio frucbantur.

‘X X VI Alterum, quodnondum plend fruebantur Dei vifioue beatifici. Etenim
ciim effentia Dei neque corporeis oculis v{urpari, neque mente petcipi ipfaper fe
queat (eft enim & diesms & dxddvimios ) nec aliter perfpiciatur quim in operibus in
quibaus fefe aliquo modo videndum exhibuit, quantum abfuerunt Dei opera tum
ab eaperfe&ione quamolim confecutura funt,tantgm abfuerunt excellentes illx ani-
mzabea Dei vifione que perfectionem abfolutam , & cum perfe&ione beatitudi-
nemin {e habet.

XXVIIL Tertium, qudd clim gloria que nobis pramij nomine promiffa eft
in iftis rebus precipué confiftat, nondumglorificate illz fuerunt, nondumque pre-

mio remunerarz. ltaque micum non eft fi negentur veteres Patres fuiffe mmwraouivi,. |

Hebr. cap. 1. verfvit. saveas enim vndique abfoluta non modd Chrifti aduentum
priorem pracedere non potuir, fed ctiam v{que ad diem pofterioris eius aduentus
dilata eft. Ideoque nosipfi dicimur eff fpe (eruati cantum, & id quod {umus tam
demum reuclatum iri vbi Chriftusapparuerit. Rom. 8. 24. 1. [oan. 3. 2.

¥ X VIIL Verumenimvers, vtvt itaferes habeat, negaritamennon poteft
quin ab aliqua eaque memorabili parte {alatis compotes effeétz fint. Primo enim
remiffionem omnium peccatorum ob futuram Chrifti mortem erant adeptz. Se-
cundd, cognitio Dei qua in ipfisadhucinhoc {zculo degentibus admodum obfcura
fait, miram in modum auca cft poftquam fuctunt corpore exolutz. Liberatz cnim
ab impedimentis & corporis & peccati quod in corpore cft, & a {piritu Dei fuauifli-
mo lumine perfuf, & in obie@orum diuinoram, qualia illis propofita funt, contem-
platione liberrimé conftantiffimeque verfantes,quid prohibere potuit quominus no-
titiam quandam excellentem adipifcerentur Tertid , fan&ificatio quz inipfis olim
inchoata erat duntaxat, ad eam petfe@ionem proue&acltquz fupra fait 4 nobis ex-
plicata. Quart6, quia neque prelentium bonorum fruitio, neque futurorum certa
expeatio abfque gaudio eft,incomparabili lztiria perfufas effe oportuit eas animas
quzin fetot talefque falutis partes perfentifcebant, quzgue certiffima {pe przce-
perant poflcflionem tantarum rerum faturarum. :

XXTX. Vtigiturtandem ad locum ipfum beatitudinis veniamus, multa funt
gnz nos edinducunt vt credamus animas illas fuiffe cum tertio ceelo recepras. Pri-
mdenim, peccato femel protfus abolito & tefpe&tu reatus, quod remiflione fit, &
tefpe@u vitij, quod fir fan&ificatione, nihil omninoimpedit quominusDeus e fe
creaturz fruendum exhibeat, quantum & creaturz conditio & reram ftatus id ferre
poteft. Pofuimusautem {apra in Patrum animabus peccatum fuifle funditus dele-
sm: Non putamug verd-tam.plenam Dei fruitionem effe poflc viquam alibi quim




e -
1ra
m
flz-
m-
10~
im
eX~
Ita
nas
ce-

&) Limbo Patrum. 33
inceeloillo in quo Dei opera longg illuftriora funt & gloriofiora. Deinde cum fala-
tis veluti tentamenta quaillis in hacvitaindulta funt, originem {uam non daxerint
aliund e quam¢ ceelo, (funt enim & appellantur émepdna zpeicuam ) quid magis con-
{entancum efle potuir quam vt remoto impedimento & corporis & peccatioriginem
fuam repeterent,abduétis fecum qua illis affeGtz erant animabus: Cereé tam vereram
Patrum quim noftri maimvaa czlefte fuit > etiam in hoc mundo. Cazlefte autem
quomodo melius dici potuit quim quia quemadmodum ab aliqua vi czlefti profe-
&um eft, fic redolebat czli puritatem & ad calum adfpirabar 2 Tertid, etfi quod
fururi erant nondum erat plané reuelatum , erant tamen revera Ef_zj Dei. Si crgo
quandiu in eis fuerunt peccati reliquiz necefle habuerunt ¢ domo paterna exalare,
cur non femel peccati vinculis foluri , & ipfi adfpirare ad Dei ad(pe@um pro iure
filiorum auderent, & abipfo Deo pro indulgentiffima charitate ad eum admitteren-
tur 2 Quartd , & id fperafle videntur. Quod enim Dauid vique aded vehementer
exoptat videre faciem Dei, poteft quidem aliquatenus ad Arcz ad(pe&um referri,
Quia ramen nihil potuit eflcin Arca quod tantam piz animz auiditatem expleret,
confentaneum eft vt aliquid amplius defiderauerir, prafertim ctim de morte cogita-
bat. Quid autem eratillud ampgus ? Quum refurre&ionis {pes intam longum tem-

pus dilatacflet eftne verifimile Dauidemin eam intuitum efle vnice, negle&tototo co

tempore quod interiplius morrem & refurre@ionem corporis intercurrere debuit 2

Quinto , non €d tantum {peétaffe videtur Enochi & Eliz in czlum tranflatio vt
Chuifti afcenfionem prafigurarent, fed etiam vt oftenderent fidelibus quitypiratio-
nem haud fatis intelligebant, quid fperandum illis effet, qud tord mente totoque
animo contendendum ; vt non modo expe@arentrefurre@ionem & glorificationem
corporis,, {ed criam cerri cffent fore vt ftarim atque redyjffe in terram, {piritus ad
eumaquo datus erat, reuerteretur. Deniquefi nemoin ceelum introduci debet nify
prius Dei facrarium referecur, non magis Chriftian;s referatum ef} ante pofteriorem
Chnifti aduentum, quam referatum fuit Patribus ante priorem.

X X X. Parrenunc fidelivm animis ceelom & Pontificij ipfiex parte confiren-
tur, & Scriptura docet. Nam venshil de Paradifo in quem Chriftus latronis ani-
mam introd X1t , repetamus , quid illud fibi vule quod Apoftolus diffolui concu-
pifcicve ic cow Chrifto 2 Quid quodair quandiu fumus in corpore abefle nos 3 Do-
mino, ateflenoscum Domino poftquam ¢ corpore migravimus ? Quid itlud eft effe
cum Chrifto nificodem loco contivert 2 Vbinam aurem Chriftus et nifi in certio
illo ceelo 2 Adde quod Spiritus fidelium dicuntur ab Apoftolo mmauauéve; non ab-
folure quidem, vt eft 3 nobis obfervatum » fed ita tamen comparatc ad nos yt sercaas
illafa&aefle non poflit alib: quam inccelo; quod partimex re ipla, partim ex loci
circumftannijs palam eft. H Bk12,23.

XX XL Nonminuvsillis quim nobis patere debuniffe manifeffum e, Nam mul-
tum quidem inter fe differre videntur ea tempora quibus Chriftas quatenus homo
nondum exiftebar, & quibus idem ille corpus {uum glorificatum inteelum intulic.
In co quidem cerre hgcnoftra tempora antecellunt quod ad anteaGorum reuelatio-
nem dici non poteft quantum ex Chrifti manifeftatione additum fie, Vndererum di-
uinarumnotitia & in hominum viventium animis, & in {piritibus fidelibus 4 corpo-
refejunéis, & in Angelis ipﬁ> longé maior, autore Apoftole cap.3.ad Ephef. At in-
gensilla qua fa&aeft ad reuelationem acceflio,non impedit quominus executio pro=
miffionum dwinarum dilaca etizmnuas G viquein vitimum diem. Nec quidquam
frequentiuseft in Nouo Teftamento, quim falutem noftram tom demum exhibi.

: | DI




34 De Jcﬁmfu Chrifti ad Fnferos.

tum iri cdm dominus corporanoftrac puluere fufcirata ccelefti immortalitate induet;.

Veigitur illi wessawoudyn non fuerunt fine nobis , fic nos mraidy nequimus abfqueijs
clectis quinon dumextiterunt in rerum natura. Vel igitur zqué cum illis feponi-~
mur in locum diverfum atque difcrerum A celo, donec Chriftus venerit, vel illiin.
ccelom iuxtaatque nos immicti debuerunt.

XX X I'L Etenimingreflus Chrifti-in an@uarium nihil ad eam rem perti-
net. Nam fi peccatorum remiffionem,& folutionem ab omni peccato, & inenarrabi-
le gaudium, & vno verbo (alutis eas tam memorabiles partes ex merito mortis Chri.
fii, Patrum animz confequi potuerunt antequam Chriftus homo exifteret, quidni
pariter ex codem merito potueruntin ccelum ingrediantequam Chriftus €S eychere-
tur ? Certélocus handparum facit ad beatitudinem. At resille viqueadeo [oco pre -
ftant vt abfqueillis ne ceelum quidem optabile fit, illa etiam extra ccelum fine inz2ki-
mabilia, & vbicunque funt ceclum aliquod facere propé videantur,

XX XI1L - Eftigitur,vrea feponamus quz in.hoc mundo finnt, duplex fidelum
omnium mAciosis , duplexque in coclumingreflio. Vnaeft-quz nonalis pertinet quam

ad fapientem & mifericordem ceconomiam qué Deus erga fidelium animas veitur, ve.

inloco fint conditioni fug conlentanco-quamdiu corpus eftin fepulcri poteftate. Ve
quemadmodumFilius expectans corporis {uirefurrectionem ad Patrem migrauit; &
fic aliquantifperin cius finu conquieuit; fic etiam omnes ij qui 7' 18y y'ay Zovsiar,per.
fidem acquifiverunt , redintegrationem {ui corporis expectantes, defiderij {ui mole-

ftiam , fiquaeft, leniant benigniflimi Patris adfpetu atque confolatione. Altera eft’

que-pertinet ad falatis ipfius & promiflionum dininarum reprefentationem, Ve
quemadmodum Chrifti anima ¢ ceelo adtorpus reuocata vni cumeoin ceelum de-
nuofubuc@aceft, vribi maneatinternum; ficctiam fidelium anime ad breue mo-
meneumin terram deduchbe vecam corporibus vniantur,referantur in {ublime ftatim,
asque celeftesillas fedes occupent in fecula (gculorum. = Sic erimus Chrifto Domino
noftro per omnia conférmes.

XX X I V. Veautem pofterior maeians infinitis propemodum partibus antecel-

Mg}, fic eluslongé magnificentior eftin Seriptura depr dicatio. Alteraenimillaeft’
i 2 g p pre

apime-tantum, hec perfonetortius : Illa maltis rebas imperfe@a , hec perfetiflima
ablolutiffimaque : Ila fiv oucovowixds ad aliquod-tempus , hec veduretinzternum ;
IHa non fit proprié v reprafentetur falus qug promiffa fuir, hec fir ve promiflionibus
Buangelicis fua fides reddatur : Illa fit fine pompa, hecin gloriofiflimo- fpendidiffi-
moque Chrifti comitatu : Deniqueilla habetin expe@atione remunerationis fola-
tium , in hac eft remuneratio-ipfa. Quid ergo mirum effe poteft i vbi Scriptura hanc
magnificentiffime deferibit & illius expe@atione animos noftros fufpendit, de altera

non loquitur, prefertim in Veteri Teftamento,nifi admodum parcé & quantum fatis

et duntaxatad fpem fouendam & feafum aflliGionum mitigandiam ?

X X X. V. Siquisigitur ex nobis querat vtrum Patres in ceelumringrefli fint ante-

Chrifti aduentum, refpondebimus adhibita diftinctione. 1d affitmamus fi de priore

ingreflione agitur:(i de pofteriore , negamus. Vt enim quibus triumphus olim Rome-

decretus erat, donec magnifico curru & ingenti ftipante hominum multitudine in
Capitolium inucherentur non dicebantur in Vrbem ingreffi, tametfi dum apparaba-
tur pompa, in media Vibe & publicis & priuatis negotijs ut priuativacare poterant:
Sic Patres & Chriftianos.ipfos ceelo exclufos effe facile concedimus quandiu pre-
paratur Chrifti triumphus cuius participes eledebent , tametfi media, quoad ani=
mias > yerlenturin aula Dei, &cius ad(pectu longe incundiffimo fiuantur, |

e
A




LA e Ve Ois

|
;y
?

@) Limbo Patrum. 35
XXXVI Reftatvtoftendamas etfi verum effet quod falfiffimum effe certiffi-
mis rationibus addiximus , effe aliquem Limbum , nihil tamen necefle fuiff ve ed
Chiftianima commigraret. Id fic pr¢famus. Salus quz animabus Patriarcharum ob-
tigic confiderari debet vel iniure eam poflidendi, vel in notitia quam de € habere de-
buerant; vel denique in eius pofleflione.
" X XXV IL Turis autem quid opus eratve Chriftus ad Inferos defcenderee
acquirendi caufa? Nonne plenc acqu:fitum erat in eius morte * Nonne id Pontis

ficij ipfi agnofcunt 2 Aut putantne defcenfumiftum Chriftiad ejus fatisfaGionem
pertinere?

X X XVITII De notitia res eft enidens. Scilicet vis Spiritus San&ti qua fan-
Qas animas & illuftrabar & fan&ificabar, & confolabatur, & in fpem rerum futurarum
certiflimam erigebat,, tam facile potuitillis Euangelium reuelare quim anima Chrifti
dcorporefeiunéa.Quid illa prafitit in so negotio quod {piritus perficere nequirer ?

X X X IX. Necaliaeftpoffeffionisipfiusratio. Vienim Churifti corpus ni-
hil nece It erit vitima die in fepulcradetrudi veinde corporafidelium educat; fatis
erit {1, quod faGuruseft, vim Spiritus fuiad eam rem exerat,iuxta illud Pauli, &5'#
wrevue , &c, Rom. 8.11. Tra nihil Opus eratanimam eius penetrare ad tarrara; & {pecu-
bus fubterraneis nullo negotio vi Spiritus fui potuerit animas Patriarcharum enoca-
re.  Concludimus ergo nullum fuifleiftinfmodi Limbam, nullamque animz Chri-
fti ad Inferos localem defcenfionem. Quomodo defcenderit ad Inferos altera dif-
puracio explicabit. Interim illi laudem omnem, cum Patre & Spiritu tribuimus,

S
&5 bus evag,

EINIS.
%ﬁz%%ﬁ%?&%%%’%f%s’%%’ﬁz#ff;z#}f*z-ﬂ‘%":éfke‘x‘b&&*‘nﬁb’m‘%gﬂﬁf’?’%%%‘
1T HESES THEOLOG TR
PDEDESCENSY CHRISTE
AD INFEROS
Prafide D. <M Q.S E JJWYRALEBO;

Refp ondente ANDR £ 4 MaARTELLO, Montalbanenfi..

PARS POSTERIOR

Tuesis Priwma:
M2y Vvu, vtin priore parte huius difputationis obfleruatum eft, in mul-
/ \W tis Symboli exemplaribus articulus de Defcenfu Chrifti ad Inferos

non extiterit olim, verifimile eft id quod praeftantiflimi viri conjece-
rant a, Poft alignantum tomporisinfertum eum , non protinwsed [enfim
Ecclefiis infueniffe. Aliquantum autem illud temporis' memorabile-
certe quidemefle debet, quandoquidem Auguftinus eum tam longe >
poft Apoftolos interuallo nonagnouit, a-Caluin. Inftitut bib, 20capc16. 6.8,
C 3

¢




36 De defcenfu C brifli

11 Rutfus, guumnonnullaexcmplariain quibus articulusifte olim extitits prae-
eedentem defepultura Chrifti non habuerint, yocabulum autem @ vel femper, vel
longé {zpiffime (cpulcrum denotetin Scriptufa,non modo ferendaeft, veviri dos
&iffimi agnoucrunta, €0rum opinio qui per Chrifti fepulruram & deflcenfomad in-
feros rem ynam & eandem denotari putat, {ed vero proximum effe videtur voum ad
alterum accefliffe ex corum nimiadihigenua qui alterutrum non fatis intellexére,
Maluerunt, fcilicet , in breniffimnm (ymbelum repetitionem & Twwasyier non necel=
fariam inducere , quim commirtere vt quicquam €x do&rinis neceffariis in eo defi-
deraretur. a Chans. de defcen(uch. ad inf. cap.. 2. ;

I1I. Artamenquandoin Ecclefiits noftrisinvaluit ve do&rina longe vtiliffima ,
& ex ipfisreligionis penetralibus deprompra, deangoribus animi Chrifti , ad articu-
lum ittum illuftrandum adhiberetur , poitulat 4 nobis officij noftri ratio vt iftam in-
terpretationem  quantum id 4 nobis fieri poterit, accuratd explicemus & confir-
memus. . ~

1V. Quandoigitur angores Chrifti, Aém 3, Sduos b, &dwaovia. mprvaiatas Savdle, c,
¢, &fiquid fimileeft, appellantur , omnes antem iftiufmodi perturbationes eriun-
tur ex eo quod obuerfatur animo obie@uomaliquod metum & dolerem generare ap~
tum natum , quod efficacitatem foamexerit , partimvt 4 faculrate hoc vel illo modo
conftituta apprehenditur , partim v ab obie&o diuerfo fpem & confolationem ge-
ncrante lenitur & mitigatur ; nobis eft hic difputandum. L. de obje&o quod Chri-
fus rum habuit ante oculos. 11 de fubie&i hoc eft, animi Chrifti conftitutione qualis
tum fuit cim obie@umillud apprehendic: 111 De ipfo obje&i ad eius animurm ap-
pulfu , qua rationc fattusfit. IV. de natuia effe@1 quod ex eo appulfu produttum
eft. 2 Marr. 26. 37. b Marc. 14. 33.c Matt. 26. 38,

V. Etad primum quod attinet, obie¢tum Chriftianimo duplex obuerfatum eft;
Paffio nempe ad quam fe fe przparabat, & illius Euventus. Etin paflione quidem oe-
eurrebant mors, quz abipfa Philofophia dicitur eflc Pi€ee@mby Céros : Dolor acerri-
sus conjunétus ; a quo natura vehementer refugic : Infamiaexeo cita guod morsil-
liirroganda fuic autoritate publicatanquam ab.uius criminis reo, qui re omnes,
beni precipu¢ , & quioptimi {unt maxime percelluntur :ac denique maledidio ipfa
Dei, quanihil horribilus excogitar poreft.

VI. ‘Atque eoin morte Chrifti horribilior fuit , quod ciim maledi&io fingulis fins
gulorum heminum peccatis denanciata , in fe naceffarid includat peenam iofinitam
ob infinitudinem maj-Ratis aduer{us quam perpetrantur, OmRivm hominum male-
di&io Chnfto impodra fuit: eft enim faGus rlées dum paflus efta, paflus eft autem
certe quidem pro omnibus. Siigitur aliquid efe pofletinfinito nfinitius, peena illa
quz Chrifto fubeunda proponebatur excedebat infinitatem ipfam propemdodum in-
finicé. Quiscnim vel peccata fua numerare, vel omnium hominumnumeram inire
queat? Gal. 3. 13.

VIL -Adde quod talis morsinfliginon portuit nifi 3 Deo quantum fieri porcft
infenfo atqueirato : infligi enim debuit ex iuftitia. Tuftitia aucem in Deo ira eft.
Quum igitur in eoinftitia Det exercere fe fe voluerit qualis eft, hoc eft, tanquam
acerrimam & inexorabilem peccati vindicatricem necetle eft vt eius ira fueritin ce
ebie&o fupra quim quod dici aut cogitari poteft , atrox & terribilis.  Quod obie-
&um quantum tecrorem inijcere valeat, nemo nen videt.

VIIL Inecuontuofferebatur illi vi&oriacerta & indubitata, atque adco etiam
plenifima. Mors cnim fuperari debuit per refurre@tionem;; Dolor omnis faceflese




e

s
f
|
.

\

¥

‘Hz divinz operat

ad Tnferos 37
atquein ftatum longé iucundiffimum beatiffimumque conuerti ; Infamia deleri per
Euangelij przdicationem qua innocentiz & refurre@ionis Chrifti famam per vni-
uerfum erbem terrarum difleminauit jac denique maledi&io exhauriri & cum ine-
narrabili gloria commutari. Vade illa Apoftoliverba, vevdueres dwineos uixes Sasiry,be-
whrs 5 canpy A% § Fes avedy ompidacer, &c. Phil. 2. 9. Omnium enim iftarumrerum
promiflionemd Patre habuir. Quibus omnibusaddi & poteft & debet falus homi-
num, cuius cura, quz fuit Chrifti erga nos charitas prorfus inenarrabilis, acerrimé
tangebatur. Qua autem vehementiffime cupimus; ea vel tantim fperata & confide-
rata tanquam futurafolent pariter animos noftros recreare. Atque hzcde obie&o.

IX. Subietum,fi {petetur perfona integra, conftitutum erat ex duabus natg-
tis, dinina & humana. In quo duo confideranda funt ; Vaio ipfa naturarum, &
sperationes quz ex vnione promanant.

X. Vnio ipfav{que aded ar&a fuit vt neque vnquam fuerit diffoluta, neque ve-
ré poffit vaoquam diflolui; vt ne mors quidemillius vinculum abrupuerit. Atopera-
tiones funt duerum generum. Nam vt eas omittamus quz naturz humanz propriz
fune, operationes diuinitatisin Chrifto circa naturam himanam , verfabantur in ijs
rebus qu vel ad eius fan&ificationem pertinebant, vel ex quibus pax & quies ani-
mi , & confolatio pendebat.

X I Erille quidem vim & efficacitaiem fuam {femper exeruerunt in Chrifte,
quocunque in ftatu vel conditiene fuerit. Fuit enim (‘cmper {an&us , ncque vero
alius effe potnit. Nam perfonz , quz Deuserart, conditio pati nequiuit vt a fan&i-
tate vel lemflime defcifceret : ratio munetis verd , quod falutis nobis impetrande
caufa conftitutum erat, finem fuum non efler affecuta , fi abea quicquam reuera
defcivifer. Harumverd diunerfa ratio eft: potuerunt enim noonunquam interquiel-
cere, & reipfainterquicuerunt, neque enim fuit, neque vero effe debuit Chiftus
perpetuo latus eft enim laetitia, i per fe confidererur, bonum Phyficam, quod a
Chrifto, rametfi Deus effer , abefle potuit tamen quatenus homo fuir. At fan&itas
elt bonum morale, quod abeo qui Deuseft, ne quidem quatenus eft home (ciungi
vaquam potuit. Eadecaufs Cachechifmus nofter italoquitur. Paw-lifper interea deli-
tefcebat erns dininitas , boc eff s vim [wam mon exercbar. Tum enim diginitas manife-
ftam fe facit cim operatur. Cum non operatur, videtur delitefcere.

XTI Ad nataram hamanam quod attinet, fimilis nobiseratin omnibus,excep-
to peccaro. Sicautem {umus i natura comparati , vt poflimus citra peccatim, 1.
Metuerein periculis : nemo enim vnquam qui re&tc philofopharetur , numerauit in-
ter virtutes abfolutam 2 @odlar, 2, Angiex metu mali futuri & ex fenfu prafentis: Ne-
que enim metus neque malifenfus citra dolorem eft, qui vbi eius canfz aliquantum
mgalucrunt yeuadiin angorem. 3. Perturbationes illas perfentifcere magnas pro ma-
gnitudine obieGorum metuendorum aut in quorum fenfu iam verfamur. Vi igitur
metus acer dolorem , acrior angorem, fic acerrimus adyuovimrgenerat citra peccatum.
4- Ex perturbationibus illis affici etiam quoad corpus. Eft enim inter corpus &
abimum tanta confenfio,vr alterius cum altero m%xam communicentur.

AXIPY Quod fi forté iftain animos noftros non incidunt » quz eft noftra natura-
lis corruptio, fine peccato, attamen non {unt ipfa cum ratione peccati coniunéta.
Sunt enim & 748 3 pacura iplaindita, cuius Deus auctor eft. Potuit ergo natura

umana Chrifti omnia ifta experiri.

X1V. Hzcitem de fubie&o. Applicatio talium obie@orum ad fubie&um duobus
modis fir, Vel enimip{a mens fefefponte fua, & citravllam extraordinariam poten-

tionem appellit ad confiderandam cam rem quz incurrit cxtrinfe-



8 Be defeenfu (bnfti
cus.. Vel Deus efficacitatem aliquam adhibet,, per quam res externa & in mentem
influit vividils , & acritis ac porcntil‘xs cam commouet , quam fi folaper fe in obie&i
apprehenfione verfarctur. '

X V. Et prior ille quidem quin hiclocum habuetit nemo dubitare poteft. Nam
duoilla obie@a Chrifto pofitaerant ob oculos mors prafens {cilicet, & illius euentus
faturus. Ab hoc mentem in totum auertere non debuit s ab alio mentem in totum
anertere vel fi maximé voluiflee non potuit, vfque aded fe fe pertinaciter intentabat.
Itaque & ad alternum identidem , & ad utrumque fimul nonnunquam eius animum
applicari oportuit. Vnde tria confecuta (unt.

X VI Primumeft quod fi quando mortisillius imago Chrifti {ola aut pent fola
mentem occupauit ( quidni autem id contingere ad breue tempus potuit, quando-
quidem iam ftatuimus diuinitatem in eo {uas operationes aliquanufper mhibuifle,
ea verd eft animi humani natina conditio vt ingentia vifa quum vehementius ingru-
untex eo ad momentum abigant omnem aliam cogitationem? ) vitari non potuit
quin ad eius ad{pectum totus cohorrefceret ac veluti confternaretur.

XVIL Secundum quod vbiduo illaviqueadeo contraria fefe ingeflerunt eodem
tempore, in eius animo conflicus inter ea fa&us eft acerrimus, altero f ciente me-
tum doloremque longé maximum , altero {pem excitante & confolationem. Non
potuit autem 1fte dyav inftitui fine dvorie tanta , quantumceframen ipfum erat.

X V1II. Tertium,quodcimin omnitalicerramine obieGtum alterum alteri
przualeat alternis , id quod metum ingerebat aliquando longé fuit cflicacius quim
id ex quo confolatio fequebatar.Na & quod prafens eft naturd fud multo vehemen-
sitis homines afficit quim qued eft futurum, & naturz noftrz inficum efle videtut
vt impcnﬁus ex malis doleamus,quam lztamur frostione bonorum. Quod enim cum
natura congruit, vix fentitur:: quod e1 aduerfam eft, fi paulo fi acrius, non pungit
modd fed cruentat ; & itaabhorreta dolore natura noftra vt multi fummam volup-
tatem in indolentia pofuerint.

XIX. Quomobrem etfi nihil aliud effet, mirumnon eft i Chriftus magnopere
metu & angore confliCtatus , eft. Vr enim erat, quatenus homo , przftantiflimis fa-
facultatibus praditus , non potait non accurauiffimé perfpicere quantum illud effet
in quo pofit erant caufe metuendi. Scinit eflc mortem , cruciatuam plenam , ple-
naminfamiz , & ab ipfo Deo malediGam , ideoque narura fua infinitam. Infinita
autem concipi non potuit ab homine quatenus homo erat quin conciperetar & ref-
pe&u cruciataum atrociffima, & refpeétu durationis zterna. Certéfi, vt valt Apo=
ftolus » exauditus fuit ab eo quod metuebata, mortem antem perpellus eft , metus
cius vltra mortem prafentem extendebatur. Vnde illad prettanuflimi viri, Timebat
ne malis obtutus [ccnmberet , vel morte abforberernr b. Caluin. in comm. ad eumlos
cum.a Heb. 57. :

XX. Adpofteriorem modum quod fpectat, dubitabile non eft quin hic Deus
potentiz fux efficacitatem aliquam adhibuerit. Nam de obie&oillo guidem ex quo
{pes & confolatio manare potuit, paterna bonitas i Deo poftulauitve {ubindeilli re-
wocaretin animum id vnde dolor ifte tantus mitigaretar, & im minuererur ea for-
mido quz mentemillius tantopere vexabar. De altero non poftulanit modo fed fla-
gitauit ctiam relatio indicis, vt Chrifti menti ab ipfo numine obijcererur. Nam quz
circa corpus fiunt, ad miniftrari poflunt ab hominibus. Confcientiaipfa neque fen-
fu doloris torqueri fatis poteft , vt inflitiz dininz {atisfiat, nifi uftivia ipfa Dei fe fe
intus reuelante. Quumitaque Chriftus iuftitiz diuinz {atisfacere debuetit , oportuit




e —— ST

3
|

ad Fuferos, : 39
eumin intimis confcientiz fenfibus Deumiudicem experiri. Eade caufa Carechif-
mus nofter ifta Prophetz verba ed retulit : Percu/fus fuit mann Dei prepter peccata nas
ftra, vulneratuspropter iniguitates noftras. EL 3. 4. . _
X XI. Qaandoigitur ex fola mentis Chrift1, fi nihil amplius fuiffecy ad duo illa
obie&a applicatione ortus eft acerrimus confli¢tus , & ex confliGtu angor vehemens
tiflimus, quid exiftimare debemus de eo quod exllis proficifci potuit 5 vbiad eoram
vim deus peculiarem quandam ex{e addidicefficacitatem ? Nam & fPecie"s mali {z-
piusrecurrebat, & diutils adhzrelcebat atque pertinacius: quia clim % Tov mapis hic
{e fe non exereret mifi quantum necefle erar vt Chriltus dolore non abforberetur,
aéas Deivindicisideo (e fe explicabat vtinfinitahominum peccata pro majefatis fuz
dignitate vindicaret. Vndeillud, Densmi, Densmiycurme dereliguifti 2 .
XXII Exeo igitur, vt ad quartum veniamus, nati funtillianima Chrifti cru-
ciatus quos mewnorant Euangeliftz. In quibns fuit, primé , dolor quantus maximus
increaturam cadere poteft: fecundo , nulla defperatio tamen : tertio ,nullum pecca-
tum; nam id aliquanto pleniiisadhuc explicandum eft.
X X111 Primum exverbisipfis fupracommemoratis manifeftum eft.Nam om-
nis metus coniunctus eft cum zgritudine aliqua ; & quanto maiorille eft ranto hze
fit minas tolerabilis. ©d4uas qutem eft aliquid plufquim metus : percellit enimita ve
peac detin ftuporem ac mentem eripiat.. Aduovia_facit vianimus veluti concidat.
YUl verd mpiavms tos fandoo, quid aliud eft quim znimus triftina & meeroreita peni-.
tus affeGtus & vndique circumfufus ac circumuentus, vt tenebris mortis ipfius obfe(-
fusefle videatur : Huc accedit vehementia precum, quibus poculom iftud dfe amo-
liri conatus eft,huc clamorille ex intimo peore erumpens, hinc vis ingens lachry-
marum fluentium cum incredibilis meefitiz teflificarione fingulari, '
XXIV. Atnihil quidquam id melius demonftrac quam fudor fanguineus tanta
copia prorumpens vt in gramos concrefceret. Nam fi#&%es quod fudorem aqueum
procreat magnum effe exiftimatur, quanta faitillaanimi cum merore confli®atio
quz {anguninem expreflic 2 *Ceree oportuit extraordinariam quandam {anguinis &
fpirituim ex partibus exterioribus ad interiores, ex interioribus ad exteriores reci~
procationem fieri , cuius 2ty atque agitarione non cutis atque carnis meatus tan-
tim, fedﬂ& ipfa vaforum ofcula & pené yniuerfac rporis compages refoluerentur.
Quod fifaGum effer abaliquaalia canfa meré Phyfica ; mirum videretur. Quanto
magisigitur id mirumvideri debet com narratur efle profe&tum ab animi pathema-
te? Veique Ariftoteles memorat quidem nonnullis accidiffe ve fanguineum quid fu-
dore exceferent d xaxfiay a. Atve ex corporibus optimé confticutis , quale fuit
corpus Chrifti, fanguis purus tanta copia per {udoremex animi meerore efflucret,
etlinon caret omni exemplo , eft tamen itararum vt habeat in fe aliquam mirabilica-
tem. a. Arift. lsb. 3. d:p.qrt. apimal., cap. s. g
X X V._Secundum ex ipfa re patet. Nam defperare is dici poteft tantummodd
qui aded vehementer pertinaciterque percellitur aut prafentia periculi aut mali fen-
{u, vt‘vel omnino nonrefleGtat mentem ad promiffionem felicis eventus , vel fimen-
temeo refleétic, fpem fuam finat obrui, ita vt neque ex promiflione erigatur , neque
confolationem admittat, fed abijciat omnem de {alute cogitaticnem, :

X X VI Veigitur qui ffatin margine horren i

X di praecipitij firmis circumdatus cla-
thris at

atque cancellis, etfi prafentis periculi fpecie fabito correptus vehementer ex-
paucicat, nondefperattamen fioculosidentidemin clathros conijciens animos re-
cplligit, ac tandem excutit omnem ex mente formidinem: fic Chriftas defperaflenon

E




R e e e

y2 | De defcenfn Chrish
poteft; quietli dum © ®Bdv fefe terribilitisintentabatin iftum angorem incidit,
retinuit tamen promiflionis memoriam, & fe {e ex eius intuitu fubinde recreauit.

XXVIIL Tertium minusperfpicuumnon eft. Etenim , vt iam_obfernatrameft,
neque'metus , neque doloris fenfus , neque maeror ex ijs ortus,pet (e morale malam
eft. Iraquefi quod eft peccatum in perpeflione rerum iftarum , id confiftic vel in
defperatione euentis,ciim eft caufa bent {perandi ; vel in mollitie animi fra&i atque
deicdti, cim malum potefta viro conftantirolerari ; vel denique in impatientia
aut murmure aduerfus Deum, quod in vitio ponitur etiam(i nulla bené fperands
cavfa fuperefler. Nam Diaboli & damnatiineo non peccant quod defperant de fa-
lue; quianullacavfa eft cur falutem expeétent. At in eo peccant quod iniftacuen.
tiis defperatione effesantur impatientia, atque aded etiam in odium & blafphemizm
aduerfus Denm prorumpunt. ‘

XXVIILL At Chnftes, quandocunque id necefle fuit,reflexit mentem ad pro-
miflionem euenttis , & quandocunqueid fecit femper fperanic; & tametfiincredibi-
lemanxietatem {enferit, nihil tamen molliter aur fecit, aut dixit, aut cogitauit, ne-
que fub tanto mali pondereanimum labafcere paﬁ'us eft; & denique cum eius mens
tanti mali {pecie penitusoccapata in eo feré vno defixa erat, femper ita animi motus
moderata elt; venihil quidquam vei leviffime cogitauerit quod non eflet coniun-
&um cum fumma reuerentia numinis, fummoqueamore Patris ceelcllis, etiam cum
ab eo acerrimé puniebatur.

X XIX. Quando autemangorilleincredibilis malam phyfcum fait, fuit avtem
in Chrifto abfque peccato quod ipfius Chrifti peccatum effet, opere previvm eft dif-
quirere paucis quam ob canfam fuerit irrogatum. Nam eorum error qui uegarnng i
Chrifto fuiffe veram triftitiam , fed triftitia vinbram tantimarqueinanem rei imagi-
nem, vreft 4 Religione prorfusalienus, &a Chriftianis hoc rempore vaiuctic reic-
¢us,ficnunca nobis ton attingitur.

XX X. Nequerefutatione dignos eos exiftimamus qui putarunt Chriftum effe
contriftatum , vel difcipulorum eommiferatione , quia (candalum paffuri efent,
prafertim verd ladz quem videbareffe peritucum: velideo quia peccatum ad quod
Iudzife fe accingebant, effer in cos accerfiturum horrendam exizium, Il'i enimin
tanta rei enidentia, Chriftum reformidafle mortem, tamalienam 4 veritate !cn:'en-
tiam ample&inequinére, nifi ve vitarent offenfionem que nulla eft, quafiid, talem
reformidare mortem, Chriftum non decuiflet. s

XX XL Etproximéadiftius opinionisabfurditatem accedunt qui agnofcunt qui-
dem in Chrifto metum mortis illivs, fed ita {ponte fufceprum atque hibeftm vt cim
vellet timeret, ctim nollet nontimeret , nullo negotio. Quali vero iftinfmodi =4k
effent itain hominum poteftate, vbi tales tantzque canfe-metuendi ingreunt. Non
fuitilla Chrifti commotio vel ex animi arbitratu fufcepta , vel orta ex leui perturba-
tione, qug breui fedata facile deponeretur. Fuit propemodum intolerabilis angor ot\>
malum quod 4 Deo deprecatus eft quantum potuit, & quem tantum abeft vt'facxle
depofuerit, vt potius opusei fuerit Angelorum confolatione qua {ublevaretur ipfe &
confirmaretur. Luc. cap. 22, ¥ 43.

XX XTI Nequeei fuit 2 Deo inflius ifte dolor périclitanda cins conflantiz

caufa. Non conueniebat indulgentiffimi Patris {apientiz ac bonirati vt dile@Giffimus~

Filius non alia de caufa tam graui cruciatu tentaretar , quim vt tentaretur dunta-
xat : Et quamuis conftantifimusin eo fueric, conftantiam tamen non cam exhibuit
quz nobis propri¢ proponaturad imitandum in tentationibus noftsis, Etenim nos




ad Fnferos. §3
non decetangi inftar Chrifti, fi crux ferenda'eft , {ed martytum patientia imitanda
eft qui mortibus arrociflimis obieéi exultarunt. Non enim Deum horrere debemus
tanquam iratum, qui e fe patrem in affli&ionibus noftris nobis oftendit.

WX X1I1 Noluitetiam Deus in eo manifeftare infinitum ius.quod- obtinet in
¢reaturam, tale vt etiam infontem grauiffimis cruciatibus afficere’poffic.” Vix enim
ac ne vix quidem vhquameo iute vius eft. Sicoiurealiquando v(us eft, id factum
eft in rebus multo mitioribus ac leuioribus quim quz {unta Chrifto Domino noftro
exantlatz. Sidenique adivsillud oftendendumram graues cruciatus nognunquam
adhiberet , abftineret tamen 4 dile&iflimo & vaico filio,’' & in quo tam clare tefta-
tus eft fe fe cvddxfom,

X X X1V Denique non fuerunt ifti angotes preparatotij ad quidquam alwd.
Nam Chriftus quidem malta paffus et in'toto vite curriculo quibus fan&iflima ip-
fius perfona obnoxianon fuifler, nifi f& e ad crucis facrificium preparaffec. Quis
crucem meditabatur , debuit ad eam per gradus accedere, ac veluti rudibus proi{i-
dere antequam ad certamen ventum eflec. Atifteangor illud ipfumeratad quod fe
{eita preeparauerat, & quod fummumin Chrifti paflionibus fuit; non potuiteffe ad
cius pafliones @ealpruvaskriv. Qua propter necefle eft vt angores ifti rationem ha-
buerint peenz pro peccatis noftris. C uod Iefuitz ipfi agnouifle yidentur. Malde-
narus in Match. 26. 37. -

X XXV. Atqueex co duo confequuntur. Vnoum quod non debet calumniofé

vexati id quod dicirur in Catechi(mo noftro, Chriftawm fuiffe haic damnationi fubie-
&um. Qaando enim paffus cft malam phy(ficum ingens irrogatum a {fummo iudice
ob malam morale , non fusm quidem, fed alienum s tale: autem malum ob talem
caufam neque folet neque deber 4 ludiceirrogari nifi reo damnato, perfpicunm eft
Chriftum quatenus erat{ponfornofter, fuiffe dimmatum catenas. Nec horribilius
eft pijs animis Chriftam fuiffle damnatum quam fuiffe maledi¢tum: quod de eo Pau-
las difertis verbis affirmauit. Gal. 3, 13.

X X X VI Quinmaledi&ioeft aliquid amplius quam damnatio. Certéin Scrip«
tura veteris Teftamenti omnis maled:étio damnatio eft, aut peena damnato impo-
fitas at non omnis damnatio continud malediétio dicitur. Et demum maledictio et
damnatio quz ad fufpendinm adigit, & fic appellatur & &oxhw aliquam, ob fin-
gularem {cilicet & extraordinariam fupplicij illius tom atrocitatem tum ignomi-
niam.

X X X VIL Alterum quod nihil prohibet quominus Chriftus dicatur ea de
caufa defcendiffe ad inferos. Nam & in corpore graniflimos cruciatus , & in animo
incredibiles angores, & in vninerfa narura hamana horrendam quandam ignomi-
piam & maleditionem perpeffus eft. Quum igitdf qui damnati (unt in inferis nihil
quidquam vel patiantur vel paffuri fint prater cruciatum corporis & angores animi,

& perfone infamiam ac maledi&ionem vniuerfe, in Inferis fuile re&te dicitur qui
Y o e R : g 3 Q & y
ijfdem rebus,eadem de caufa ab eodem iudice,obnoxius fa&uselt, etli, quod ad lo-

cumattinet,, Inferos numquam viderir. Sicin ceelo verfari dici polfunt qui tametft

nondum in ceelum afcenderine, ceelefte fegnudturinftitatum, & vitze ceeleflis ex-
< b ST . “ : 3 3 - gL o 1
hibentillaftria fpecimina in {apientia, fantirate & confolat . Eapropterappel-

TR sy (LAY . 3 S
latur mAfsevua pofttum éwovpanov Ei {uis craciatibus in ceeli

fpemerexir , fit laus & gloriain (=

nos tot tantifque
{zculorum. Amen.

FINIS.




o De Puygatorio; quid, quale, @) winde fi

5 o a0 e s e

THESES THEOLOGICE

DE

PYRGATORIO. QVID; QVALE,

ET VNDE SIT.QVIBVSQVE
NITATVR RATIONIBYVS.

Prafide D, LVD. (APPELLO,-
Refpondente Toseruo MARRAS, Le&orenfi.

POST DISPYVTATIONEM DE .CHRISTIT
ad fnferos defeenfu, ¢ Linbo Patrum > 0rdo &5 [etries harum Dif~.
putationum poftulabar vt de Chrifti Sacerdotio, Sacrifico, e’j‘]ntér-
ceffione jam ageretur, [fedquandode eo argumento Jingulari difpnta-
tione jam ante a/ic]zot annos altum eft, conﬁquem est , vt pro-ore
dine mfiituto , nunc agatur de Purgatorio, einfque appendicibys .,

humanis Satisfactionibus @) Fndulgentijs Ponsificijs,

THESIS PRIM A

¥ E Piirgatorio autem quatuor ifta pracipuc veniunt nobisexpenden-
S da. 1 Quid & quale fit Pontificiorum Purgatorium. 2. Vbiortum,

8 vnde fir in Ecclefiam Chriftianam inve@®um, 3. Quibus, hoceft,
U R 2, quam nullis & fatilibus nitacur argumentis & ratiopibus. Denique,
é‘,\«d@ quam fitab Orthodoxa, & Chriftiana veritate , in Verbo Deinebis re-
uelaca , aliecnum, De tribus prioribus breuiter, hac Difputatione,cum

7™ b
TSt §

bono Deo , a&uri fumus. ;

LI Ecad primum quidem quod attinet, certum e afty & arte Satanz'maturé in
Ecclefiam Chriftiinue&osefle varios de igne quodam animarum purgatorio erro-
res. Acprimo fuit hzrefis illa pridem explofa atque damnata, qua Origeni tribui-
tur, quiomnes impios, etiam Diabolos , poft longamultorum {zculorumin Ge-
hennz igne fuppliciaycenfepat efe tandem (aluandos:fic ¢nim fatuiur ignis ille pes-

- 4 _Abe o A A

. AN D A A

e P oa AT e o PO




quibufque nitatur rarionibus. 43
catorum purgatorius atque expiatorius. Alijfententiam illam fic interpolarunt , at-
que emollire & corrigere conati {unt, vt eorum nonnulli folos Diabolos, alij cum
Diabolis folos Ethnicos & Iudeos incredulos, five omnes non Chriftianos , a falute
excloferint.

IIL Suceefficilli mulcis veteris Ecclefiz Patribus nonimprobata fententia, de
vniuerfalis rerum omnium, qua vltimo Iudicij die futura eft , conflagrationis igne,
per quem omnes omnino homines ( folo Chrifto excepto) etiam Apoftoli & Beata
Virgo , tranfirari, & pro mora tranfitlis, ac peccatorum modo, numero & grauitate,
varié, (alij plus,alij minus) probandi, & igneillo excoquendi, impijvei o & impeni«
tentes omnes in eo perpetuo manfuri atque in zternum excruciandi finc. 3

I V. Alijnon putarunt probationem & purgationem iftam tam diueffe difteren-
dam, malueruntque eam ftatim A morte vninfcuinfque hominis Chriftianiinchoare,
& ad diem vltimi v{que iudicij prorogare , atque ifthic eam terminare, ab eaautem
exciperevnd cum Beata Virgine , & Chrii Apoftolis atque Euangeliftis , Martyres,
Confeflores, aliofque nonnullos eximié San&os qui miraculis inclaruerunt, quz eft
vulgo receptain Ecclefia Romana fententia,

V. Atquehic quidemfedulo, acfubdolo, fed irritotamen, confilio cauiffe vides
tur Synodas Tridentina, nequid temerd de commentitio ifto igne ftatveret , quod
facile redargui pofler. Purgatorium enim efle duntaxat edicit, at quid & qualeillud
fit non definit , Sanam de Purgaiorio dolirinam P C/ﬁ'xﬁfﬁa'c;/ém credi  teneris docers e
predicari vale, nequetamen que fit fana illa do&rina indicat, vt nempe fic hibere &
impuné liceat perfuos Do&ores, Concionatores & Confeflores populo obtrudere
& venditare , {ub fpeciefo Traditionis, Patrum & Couciliorum nomineatque titulo,
bellas, quaz de Pargaterio illo igne, iam ab aliquot fzculis 5 in Ecclefiaillavulgoob-
tinuerunt, nugas atque fabulas.

VI. Qualisautem fit illa do&rinaex do&orum Ecclefig illius Scriptis, Concio=
nibusad populum , priuata plebisinfticutione, ac manifefto populi (qui in Eccle-
fia illa viuic ) vnanimi confen{u , liquet , Purgatorium ex corym mente,
efle ignem quendam materialem feruentiffimum, quo animz fidelium A corpore
per mortem folurg cruciantur, locum autem , feu concepraculum, ignis illius efle
in intimis terez vifceribus, fupra , vel iuzta, aut eirca Gehennamiplam, cutus flam-

maatque ftusinde inlocam illum erampat , & animm carcereillo conclufas tam-
diu torquear atque excoquac , donec pre peccatis, per {ufficientem in hac vita pee-
nitentiam non expiatis,, illic plan¢ infticiz diuine {acisfiat , nifi interim vivorum in
hoc mundo precibusatque fuffragijs , variifque qua ipfi confixerunt adminiculis 5
aut verd Pontificis ipfius RomaniIndulgentils, illis {ubueniatur, cruciatuqueillo
tandem liberentur. ; ;

- VIL Czrerade quibusvel interipfos non {atis conuenit, vel qua funt ignis ils
lius appendices & fequele quedam neceflariz, jam non moramur, nec in iis expli=
candis, vel refellendisimmorari nunc libet. Ex@Rincto enim igne illo affufa purio-
ris doctrine Euangelicz aqua falutiferd , ex fcripro Dei verbo haufia, in fumum
abeuntatque vitrd evanefcunt omniailla.

VIIIL Adfecundumverd quod{petat,commentumillud deigne Purgatorio vi-
detur apud Ethnicos prim\o ortui,nAtNm atq; conceptum,qui in i:xfcris,PIxrcr Tar-
tarum & cipos Elyfios, varia confinxerunt loca,in quibus Maues, fen demortuorum
anima Exercentnr poenis,veterugue maloris Supplieia-expendnnt,vti canit Poéra, Quam

: { T 3




A4 De “Purgatorio, quid-quale , ¢o* wnde fit,

fenténtiam Platoin {criptis fuis explanat, ac provirili exornat & confirmat. Vnde

fenfimin Ecclefiam Chriftianam dimanauir, paulatimque, remporis progreflu , per

varios gradas, fxculorumquclabemium diuerfa momenta. puriore, de vera juftificas

tionis noftrz coram Deo ratione & modo , do&rind obfolefcente atque obfcurars,
recepta, auta & confirmata eft ( quia prima fronte parum aut omnino non noxia
videbatur) altiorefque tandem in Ecclefia Pontificia radices egit, donec poftmodum
Concilij Florentini calculo & authoritate ante annos circiter dacentos, comprobata,
pro articalo fidei populo Chriftiano obtrufa eft,

I X. Nonautem eo nomine duntaxat & nobis fimpliciter damnatur atque rejici-
tuc fententiailla, quod fuit olimab Echnicis credita, alioqui multa quz de Deo, bo-
nique & mali, virtutis & vitij, difcsimine bene illi fenferunt , & docuerunt, nobis ef-
fene pariter reijcienda. Verdim, cum nullo Verbi Diuiniin S. Scripturateftimonio ea
nitatur , merito nobis (ufpecta effe deber, quod ab eiufmodi Ethnicz Philofophiz
atque Theologix fonte orraeft, clim quis fit mortuorum, poft hancvitam, ftatus &
conditio non aliunde nobis certids & folidilts innotefcere poflic aut debeat quam ex
divinareuelatione facris litteris confignatd?

X. Nam bonis quidem bené, malis verd mal¢, olim aliquando in genere futnrum
effe,ipfe naturalis confcientiz ( nifi prorfus ftupeat) fenfus, & divinz tuminftitiz tum
bonirtatis naturalis cognitio, dictare eis potuit. Vertim quis fic, vel effe poflit , vera
expiandi & purgandi peccati, ac pro eo dininz iuftitiz fatisfaciendi modus & ratio
(8 quidem maxim¢in vita furara) quis nos preter Deum certo docere poflit, vel vn-
dereuelationemillam divinam tutd habere poflumus , quam ex facrisillislibris quos
ipfe Ecclefiz (uz, ad noftri inficutionem , tradidir »

XL  Acfrultra ef Bellarminus (lib. 1. de Purgatorio cap.7.) quum confen{um
omnium in Ethnieifmo vult effe argumentum veritatis, lamine re&z rationis natura-
liipfis cognitz. Nam, 1. Eftne confenfus gentiumin Idololatria & mAvSeinli, quam
omnes gentiles fecati funt, argumentum eiu{modi veritatis ? Deinde, poteftne lumen
naturalis rationis ed, penetrare, ve diuiner, atque certo perfpiciat, an quibufdam poit
hancvitamitamalé it , vt tandem exa&o aliquo fuppliciorum tempore , bené illis
poftmodum efle debeat? Deum certé necefle eft nobis reuclase an ita feres habeat.
Nam quod de mediocriter bonis & mediocriter malis objicit, quibus mediom fa-
tum conuenire, cam Platone, ait, fatile eft. Nemo enim ira mediocriter apud Deam
malus eft, qui non zternum pro peccatis mereatar ﬁxppiicium ynemo ita mediocri-
ter bonus (fivere bonus & ferio pesnitenseft ) qui nonin Chrifto omnium pecca.
o rum {uorum peenz pleniffimam in hac vita veniam gratuito per fidem confequa-
wur, itavt nullafuperficilli poftmodam luendainvita futura peena.

X L1 “Videamus itaque jam, tertio loco, quibus Dogma iftud nitatur rationibus ,
& an Verbo Dei nobis in Scriprurisreuelato ( quod fideinoftrz vnica certiffimaque
Normaefle debet ( reGzque aded rationi confentaneum fir, acnon potius illi ma-
nifeftd repugnet. Neautem omninonihil in tam abfurdo dogmate dicere videan-
tur , vtque fucum fimplicioribus faciant, pugnant illi primum authoritate, deinde
vero ratione. Et authoritate quidem , tum Scripturarum, tem Patrem & Concilio-
ram. Scriptura quam adferunt vel e ex Apocryphis , vel ex Canonicis hbris. Ex
Apocryphis duo funtin voiverfum loci quos adfert Bellarminus , prior ex 2. Ma-
chab. 12. 14. pofterior ex Tobia cap. 14. 18. Canonica Scriptura veleft Veteris vel
Noui Teftamenti, nam ex viraque teftimonia in fpeciem faltem, & dicis canfl4 ad-
terunt, :

s

&




1de
per
Can
ta,
Xia
um

2,

Ci=
)0
ef-
€a

g

€X

. Fad ¥ . 5 4 e
; qméuj’que nItatur rardnivis. 45

%X 111 Etadteftimonia quidem ex Apociyphislibris dulta, Refp. 1. In genere,
illa ( etfi manifefta forent ) nontamen vrgere, quia eorum authoritas non eft dinina,
{cd humana tantum, quod & fe(ponfum volumus ad ca quz ex Concilijs & Patribus
adducuntur. Deinde,in fpecie,ad locum, 2. Machab. Refp. 1. ExIudz, pecuniam
lerofolymam ad offerenda {acrificia miteentis , facko nihil pro ftatuminando purga-
torioelici poffe. Nonenim voluic offerri facrificiaillaad obrinendam i Deorelaxa-
tionem pen, poft hanc m rralem vitam, illis quiiufto Dei indicio ( ob mortale
peccatumabipfisin Idolothytis,quibas illife pollucrant,admiffom) in pugna cecide-
rant, ( namne ipfi quidem Pontificij pro einfmodi fceleratis hominibus . qui fic mo-
riuntur, orarelicere putant , quanto miaus Deus lege Molaicaid fieri inflit aut pers.
wnific) fed ad anertendam a reliquo populo Detiram,ne ob graue hominum iftorane
crimen atque {celus, roti Iudaicze gentl {accenfere vellet, qucmodo olim ob vnius
Achanis interdiGum,& deliGum non expiatum, relique populo iratus fuerat Deus.
Deinde non moramur Scriptoris libri illius, femi-Tudzxi & {emi-Ethnici, Iudz faGkum
fecius quam oportuit accipientis atque interpretantis , pranum & diftortum iudi-
cium, ficuti nec landationem Raziz {cipfum interficientis, quem ea propter in ccelum
euchit, quo fatis oftendit parum cfleillius iudicio & authoritati in rebus fidei & mo-
rum tribuendum.
¥ 1V. Loca ex Tob. 4.18. & 1.Sam. 3L 13. de fidelinm leéu, & largitione erga
auperes,vel conuiuijs in funere mottuoram viitatis agunt,deigne Purgatorio ne 7 &
juidem. David Pfal ;8. 1.non ignem Purgatorium (cutus nallus meminit ) fed hot-
rendam Deiiramin {ua peccata accenfam deprecatvr, & i capite (uo auertl poﬁu’!‘at.

Ignis cuiwsiple meminit, Plal. 46. 12 non pozeft efle Purgatorij ignis { non enim in

Pargatorium puto defcenderat, quumi illa (eriberer ) fed funt affl:&iones ( qua igni
ibus Deus fuos in hacvita probarefolet. Eademeft meus locis Efa.
[ are : (are,{uos Deus dicitur quum €0s aﬁ"ligit &
sEf1.9.17. Iadiciu n Deiinimpios in hac vita, non purga-
ram denotat. Mich. 7. 8. 9. agitur de piorumin hac vita
frandentibusinpijs, liberat. Lacus

\ orium (frigidum enim eflet di-
cete, in o non cffe aquam, vbi exillorum hypoth:ficft feruentifimns ignis) fed eft
mortis & miferize fempiternz, ftatos & {eruitus, 4 qua per

P
9

c;amparamai.r) Q

4.4.DAMPRITRTE @ hocelt'emer
N sk R (>3 8 4

caftigatia hacvita. Locu
tionem fidelium poft hancvi

affliGione,d qua Deuscos non rard, videnubus &

in quonon eff agna , de quo Zach.o.it.noneft Pu

eccati, & per peccatum

Chrifti fanguinem liberamut Ignis conflans guo Dominns purgat fitios Lexi, (Malach.
3.) noneftignis Purgacorij, fed vel visignea Spiritus {andk ficantis Chrifti, velignis
ire & maledi@ionis Legis; in Chriftum Vadem noftrum, loco noftroin cruce patiene

tem, recambentis.
XV Db oo o0 L e Bimania nro Puroatorio prol ey Y3 va V
28N Porro amrum €1t €os teftimonia pro Yurgatrorio probanagy agaucecre ex ve€-
t : b
-oatorium fuerit, vel

«itruétus fitadexci-

teri Teltamento, cumipli ve
an quifquam ¢ poft mortem
piendasillius zai fidelium animas, quo in

, cum Limbus at
o Tinbo nnllas eft
Limbo nulias €it,

ruciatus. :
Ex N. Teltamento B:Harm. nouemifta pofert pro Purgatorio ftabilien-
] / ? ¥

aue in futnro rewittetnyr i, 2. 1 Cor.3-

r.15.29. Quid facient g1
7 7t e 7
Inevis vitimunm s« Matt.

doloca. 1.

X5. Seruabitur tangnam per ignem. 3.
St y § po

TGy yexpdr, 4. Matth.y.26.Non exivis 1na

: % A5G
1R anthy @p

3 = THE J S A %5 £ 'S 2 Bl o = ] 2.

s.u:.Qﬁrmzf:zmrﬁ‘atr:ﬁm temere,re#s erit Jndicy. 6. Luc16. o. Facite vobis amicos
o E \ A

23, 42 Mementomei Doszine, (R VEHETiSin 1ELHIIT

ex iniqno Mammoana, 7. Luc.




De Pargatorio,, quid , quale’, ¢ vnde fit )
tuam. 8. Altor.z. 24. Luem Deus [ufzitanit folutis doloribus (vel funibus ) inferni.
9+ Philipp.2.x0. 72 i1 nomine Lefis flectatur omne genn s &e.
XVIL Veram Matth. 12 32.phrafiilla, Negne inhoc faculo , nequein Futsre re-
mittetny , non fignificatur peccatum vilumin futaro fzculo reapfe remitti, fed fic
loquitur Chriftus per conceffionem , quafi diceret , etiamfi aliquod remirterctar ,
iftud tamen quod ¢ft in Spiritum S. non remittetur. 1. Cor. 3. 14 qQui feruatur
tanguamper ignem., ille eft qui (uperfiructis , fundamento do&rinz Chriftianz or-
thodoxz , vanis & feeni ac ftipule inftar ledibus do&rinary
lijs ,in examine » quod Deusin ym’ufcuiufque con{cientia,
tuit, iaGturam illarum quilquiliarom cogitur facere , illarum vanitatem agnofcen-
do & damnando. Du&aelt metaphora ab illis qui correptd domo fubito incendio,
falui exeacuadunt, fed ia®ari fa& earum quas domi habebane ficalearum. Ex lo-
o 1. Cor. 15. (deijs quibaptiiantur pro mortuis ) lenge obfcuriffimo, torque ac
tam varijs, quasiple Bellarm. adferr, ( quibus plares aliz addi poflent ) obnoxio in-
terpretationibus , quid certi pro Purgatorio elici poteft? Nam 1. vnde nobis proba-
bit Bellarminus, Bap art pro mortsis neceflario ifthic fignificare affligi pro mortais ,
deinde, dato hoc non conceflo , an qui affligitur pro mortuo eo ipfo orat pro mor-
tuo,vtilli impetrer relaxationem 3 peenis Purgatorij? Annen affliGtione illa fua teftari
fimpliciter poteft dolorem fuum de amiffo amico vel cognato ?

X VILL Matth. 5. 26. Carcer vnde non datur exitus i perfoluto vltimo
quadrante , non eft Purgatorium , fed gchenna;potius vode nullas darur exitns: Ne-
que enim Chriftus phraft illa fignificare voluit , dari exillo carcere de quo loquitur
exitum, fed contrarium petius, quia nemo eft quiDeoirato, & ex iracundia conii-
cienti hominemin carcerem peccatis ipfius debicum , {oluere poflic vltimum qua-
drantem. Marth. 5. 22. Chriftys varijs iudiciorum humanorum apud Tudazos gra«
~ dibus & formis peccata alia alijs efle grauiora, & quidem, longé quam Pharifzi
- putabant, coram Deo arrociora demonftrat, non fupplicioram varia poft hanc vi-

tam in Inferisloca defcribit. Pauperes quibus in hac vira benefacimus, dicuntur,
(Luc. 16. 9. ) a Chrifto nos fulcipere poft hanc vitam in cceleftia Tabernacula,non
quia nos¢ peenis Pargatorij orationibus fuis redimant ( nihil enim tale quid vel
Chriftus, vel Apoftoli eius docuerunt ) {ed quia per Mimefim quandam finguntur &
Chrifto nos precedere in regno celorum, arqueifthic , ad portam Tabernaculi il-
lius 2terni, nobisingredientibus occurrere gratulabundi, ob beneficia 3 nobis hic
11 terris accepta,

XIX. Bonusincruce, vni cum Chrifto, pendens latro minimé certé de Ponti-
ficiorum cogitabat Purgatorio, quom Chriftum rogauit vt fui meminiflet, fed fim-
pliciter cupiebat, & & Chrifto fuppliciter petebar, vt glorie & felicitatis particeps
fieretillius qua ludgi tum credebant fruitaros Me iz » quem ex{petabant , affeclas,
Dolores, vel funes, Inferni quos Deusin Chrifto foluit ( A&or. 2.) mnon funt pee-
n¢ Purgatorij , quas Chriftus paffus non eft poftfuam mortem, fedeft vis ac impe-
rium Mortis in hominem quem fibi fubiecit : nec alind vult e loco Petrus, quam
Chriftam non potuiffe perpetud fub mortis imperio detineri. Philipp. 2. 10. Per
inferna qug Chrifto dicancur genu fe&ere, intelligi pofunt & debent, non Purga-
torij incolz, quos nullos Paulus agnofcit, fed vel in genere Mortui omnes , in quos
Chridus imperium obtinet quandoquidem iudicaturus eft aliquando viuos
& mortuos, vel in {pecicipfi Diaboli & impij, qui vel inuiti €hriffo obfequium &
debent, &, quum aliquid imperare libet , etiam exhibent neceffario,

m humanarum quifqui-
Spiritts fui vi ignead infti-

XX




uibufque mitatur rationibus. 47

X X. Ex hisvidere et quim nulla Divinarum Scripturarum authoritate nitan-
tur Pontificij pro commentitio. {uo igne Purgatorio. Vnde depalii ad hominum,
hoceft; Pattum & Conciliorum, authoritatem confugiunt. Conciliorum autem quz
adferunt, aliafunt vetera, alia recentia , ante 200. circiter annos habira, vt {unt La-
teranenfe & Florentinum. Et horum quidem authoritatem non moramur varijs de
caufis , tum quiajampridem Ecclefiam R omanam inuafit horrenda fubRomani Pon-
tificis imperio do&rinz Chriftianz Orthodoxz corruptio. In veteribus quz Bel-
larminus citat Concilijs nulla fit ignis Purgatorij,fed Precum duntaxat & oblationum
pro defun&is, in {acra Ecclefiz Liturgia, mentio.

X X I. Vertim 2 precibus & Oblationibus illisad Purgatorium neceflario non con-
cluditur. Nam etiamnum hodie Ecclefia Grzca Purgatorium Pontificium non ag-
nofcit, negatque ab vllo antiquorum fuorum Patrum tuife creditum,que tamen pre-
ces & Oblationesillas viurpat, & viurpatas in Ecclefia fuifle agnofclt. Quin & Pa-
trum nonnulli quiinquiruntin caufas & rationes moris illius orandi & offerendi pro
defun&is,Purgatorium,, quale fingunt Pontificij, non allegant (quodtamen abillis
imprimis fieri debuiflet , fiillud credidiffent ) fed ad alia confugiunt : volunt nempe
illa effe vel vinorum folatia, vel argumenta amoris & affe@is fuperftitum erga de-
functos, vel teftimonia publica Fidei Catholicz de animarum immortalitate , corpo-
rum futura aliquando refurreione, fideliom defun&orum quiete & felicitate ( pro
illis enim orant gui dece/fernnt in fignofides, & dorminntin [omno pacis, qua verba non
in eos quadrant qui tam diris torquentar flammis atque {upplicijs ) denique commu.
Rionis vinorum cum fidelibus defun&is , tanquam einfdem myftici corporis Chrifti
membris, qui ad candem cimillis beatam metam peruenturos {e effe fperant, acpu-
blico illo teftimonio profitentur.  Epiph. Heref.75. contra Aérinns. Dionyf. Ecclef
Hierarchi.cap.7. Orig.in Iob:lib.3.

X X I11. 'Porrd non ab vlla inftitutione vel authoritate Apoftolica ( cur enim
iftudin Scriptis {uis tacuiffent Apoftoli, fiid fieri d fidelibus voluiflent ) fed ab im-
prudenti & inconfulra Ethnicz confuetudinis imitatione ( cuius conlequentiam,
quam inde Satan poftmodum elicuit, non animaduerterunt ) primumin Ecclefiam
Chriftianam irrepfit, paularimque breuiin ea vbique obtinuit, mos ille orandi & of-
ferendi pro defunétis, coiusrationes modo allatas reddunt quiin cum inquifinerunt,

X X111 Idem eftorefponfum teltimonijs Patrum, quzibidem Bellarm. adda-
cit, de precibus pro mortuisin Eccefia fuo tempore vfitatis. Neque eum magisiuvat
quod eorum nonnulli dicunt, Precibusillisinoari defun&orum animas, non enim ¢o
fignificant relaxationem poenarum quibus {tatim d morre animz in igne aliquo Pur-
gatorio exerceantur, ac divinz iuftitiz pro peccatis fuis fatisfaciant , {edideo volunt
iuuari animas piorum, fuperftitum precibus. 1. Quod illis quiin fide Chriftimo-
riuntar peccata; ex Deigratuita mifericordia, remittuntur. 2. Quod precibusillis
tépus beatz refurre&ionis quodammodo accelerart & veluti contrahi, exiftimarunt,
quomodo Chriftus dicit , Proprer Eleétos contraltum iri dies affliitionis in fine munds.
Den:que,quod tn vlrima refurreGione fideles mirius habitumiri crediderunt, quum
(exillorum Patrum Sententia)omnes per voiner(alis rerum omnium conflagrationis,
in vltimo iudi:ij die,ignem tranfituri {unt, & pro mora tranfitls (vei loguniamant)
alij plus,, alij minus, igne lloafficientur. Hocenim fuit plerorumque Patrum primi=
tinz Ecclefiz, hoc eft etiamnam hodie Ecclefiz Grece Purgatorium 4 Pontificio
fatis digerfum.

X X1V. Atquedecoigne, non de Purgatorio Pontificio, accipicndaﬁmz loca

O

*




48 De Purgatorio, quid , quale , & wnde fit
illa Patrnm que Bellarminusadducit, fed fruftra, pro fuo Purgatorio.

X X V. Sicauthoritatetum dinina, tum humana defun&us, {ed in caflum , Bel-
larminusad rationes {e conuertit, quibus Pargatorium fuum ftabiliar. Eas quinque
numero adfert. 1. Eft diftin&io peccati in mortale & veniale: 2. Remiflio culpa
retentd peend. 3. Confenfus gentium in Ethnicifmo. 4. Somnia, Vifiones, Appa-
ritiones animarum ¢ Purgarorio \ggredicmium, quz mira de eo hominibus narra-
runt. 5. & vltima, quod ni detur Purgatorium lata aperitur hominibus impuné pec-
candi porta. :

XX VL Sedpoftrema iftacanfa, nihilaliud eft quam mera, & inolita homini-
busillis, veritatem orthodoxam calamniandilibido. Nam tantum ab:{t vt do&ri-
na de gratuita noftri, in Chrifti {anguine per folam fidem, iuftificatione, licentiam
illamin piis gignat , aut vers alat & foueat, vt contra nihil €4 fit ad veram (an&ifi.
cationem ingenerandam eflicacius, fide enim purificantnr corda. A&or. 15, 9. & quo
quis piusdeilla Deifumma erga fe charitate magis ef perfuafus , co per {yncerum
{fanctitatis verx ftadiam Deo, obillud gratuitz iuftificationis beneficiom, gratum
magis {e prebet. De terria , fupra Thef. 11, diximus. 1. & 2. nobis mox erit
examinanda & refellenda. Solareftat quarta, quz vnicum eft & genuinum, fed caf-
fum & putridum , Pontificij Purgarorij fundamentum.

XXVIL Nonquod velimus falfas & confitas efle omnes, qua de fpedris &
apparitionibus illis proferuntur , narrationes ( quanquam in hoc genere fubleftaad-
modum folet effe Scriptorum fides ) fed quia Apparitiones ille merz funt prefigiz
Satanz, hominesfabularvm magis quim divinz veritatis , Verbo 1pfius reuelatz,
ftudiofos ( quales A poftolus przdicit fore in vltimis temporibus. 1. Tim. 4. 1. ) de-
ludentis , atque Ethnicum de igne Purgatorio fomninm ac commentum, Dei gratz,
iuftitig , & bonitati fumme iniurium , hominibas perfuadere (ad obfcurandum, &
quantuminipfo eft, ex mentibus hominum excutiendum , Dei erga- homines per
Chriftum beneficium ac perniciofum de propriis fatisfacionibus dogmainEccle-
fiam Chrifti introducendum ) pro virili ft :dentis. ;

XXVIIL San¢ & Tertullianas & Chryloftomus feriptis {uis exertd teftantur,
Dzmones fuotempore fepé in Acreptitiis exclamaffe, feeffe huius vel illius homi-
nis, vel etiam Monachi, animam. Quod (i per osdv dawmibouiiov id mentichantur
& fingebant iam tuom Dymones, Deufque hocillis permifir, quis nobis fidem faciet,
cundem Dzmonem non effe qui in Somniis, fpeckris, Apparitionibusiftis, quas ia-
¢tant nobifque obiiciunt Ponrificij, fingit & mentitur fe efle huius vel illins in Pur-
gatorioigne mifere difcruciati, animam. Maximé cumiidemilli Patresibidem tam
exerte negent demortuorum animas ¢ receptaculis fuis ad nos hucredire, idque ef-
ficaciflime probent ex Parabola Euangelica Epulonis & Lazari. Tertull. lib. de Ani-
ma, cap. §7. Chry(oft.in Matth. cap. 8. Homil. 29. Etde Lazaro Concione2.

X XIX. Quin & rationem reddit maximé momentofam Auctor Quaftionum
(fub nomine Athaafij) ad Antiochum , Quat. 35. Cur Dens non permittat animan
alicsins eornm qui € vinis deceffernnt ad nosredire s ¢ enarrare qualifnam revum apnd
Inferosfit fatns. Relpondetnempe s Quia multi inde errores apud nosorirentnr. Da-
mones enim formas humanas inducere poffent 5 @& in hominum demortuorum ‘,‘?(gur.q;

“transformari, acdicere (¢ a mortais refurrexifle , atgne inde multas ves ementiras &
Jalfa dogmata, de s qua1bi fiant, [pargere, idgue ad nos feducendum ac perdenduns.
Hoc autemreap(e euenifle quod ille metuebat, ex emeuritisillis animarum, quasia-
¢ant Pontificij , Apparitionibus plus quam manifettum eft.

X XX. Sediamexcutamusduas Bellarmini, aliorumque Ponvificiorum, funda-

g

e Ty m—




quibufque nitatur rarionibus. 49
mentales pro Purgatorio, canfas & rationes. Prior eft peccati in Mortale & Pentale
diftin&io, adeoque etiam =zternz peenz in xempor.xltm conimutatio. Peccata
nempe volunt quadam efle Mortalia , qua peenam & fupplicium merentar {empi-
ternum , alia verd Penialia, quibus pcenam duntaxat temporalem debeti dicunt.
Deinde , Chriftinerito fieri aiunt, vt mortaliumpeccatorum aterna peena in tem-
poralem commutetur, A nobis hic vel in Purgatorio exigendam : denique, Deum
Culpam quidem peccati remittere concedunt s Penam vero, poft dim:ilam culpam,
exigere contendunt.

X X1 Verum, dato, non conceflo,peccata quzdam effe, eo quo volunt {enfu,
venialia ,an cum fumma Deibonitate, clementia arque milericordia fare poreft,
vt illam pcenam 4 nobis ipfis exigat, maximé clim tam grauis fitignis Purgatorius,
vt eundem efle velint cum gehennz igne , differre dun-axat duratione. Delilta,
¢ nY3w peccataper errorem , vel ignorgntiam admi([a quis intelligit inquit Pro-
pheta Pfal. 19. tantus nimirum ¢ft eorum numerus, nobiique plane dxararnaes. ER
ne ergo hoc Deum facere fummé mifericordem, credere eun tam diris cruciatibus,
tain diu , torquere eos quOs zmat , quos elegitin dile&o Filio Iefu Chritto (quem
pro illis tradidit) fideles liomines? S.ccine nobis commendat Scriptura immenfam
plan¢ Deierganosm fericordia, adeoque ypry wyn 1N frementem veluti vifce-
2um & commierationnm ews turbam Ela. 63. 15, quaque nobis paflim in Plalmis
sum cins multitudo 2

S0, commifcratior

inculcatur yippy 39 cFAcY VeV gANYos s A @

¥ X XI1I. Efofané multum,atque aded ab immen{o amore fit, quod Zternam,
cuns nullus eft finis » poenam Deus condonat, at poteft-ne cam immenfo & inex-
plicabiliillo amore , quem tantopere Scriptura nobis commendat, ftare, tam di-
rum,tamque diucurnum, cruciatum ¢ xigere ,idque nalio alio fine quim vt fic iu-
flitie ipfivsinexorabilt, pro peccatis plene, ac pre eorum mento, €x uftitiz rigores
{atisfiic? Nam ex corum {ententia, anime in Purgatorio , peenis illis quibus exer-
centur » non emendantur aut meliores fiunt, nec quidquam merentur, aut vera
gradum vllom gloriz vel felicitatis maioremeo confequuntur, quia tempus illud
non eft (inquiunt ) peenitendivel merendi, fed f{atisfaciendi duntaxat. Iraque ¢co
igne non mundantur, nec purganrur, (eifi purgatorium vocent) fed tantum de-
bitum foluunt , & folaendo fatisfaciunt.

X X XTIl Vudeconflequens eft, Animas illas nullas debere Deo gratias, proil-
lis peccaris, quorum fic plenam exigitabipfis peenam (id quod certe cum fyncero
pictatis erga Desm affe&to, & vero amoris motu , confiftere non poteft ) gratias
duntaxat Deo debebimus qnod zterni tantum,non vero quod omné, dimittat , imo
verd quod zternam duntaxat in temporalem commurer poenam. Hocverd eft infini-
tx Dei bopitati muleum detrahere, beneficiumque eius; quantomin nobis ¢ft, im-
minutum ire. Ingratianimi et nolle totum zs noftrum 2Dco in folidum remitti at-
que difpungi, velle partem ipfias pon exiguam per nolmeripfos exfoluere, (imi-
les hac in parte feruo illinequam , de quo Chriftus in Enangelio, qui poﬁulabat ab
hero tempus fibi dari, ficque fe debitum exolutorum fpondebat.

; XX XIV. Neceft quod;sob'zs obijciant, Deum pios, quos amat, nihilominus

{fzpcinhacvita,ob ipforum peccata,puniz e. Non enim funt piorum afil. &iones pee-

n propri¢ dide a Iudice 1rato, vt Jegi fatisfiat, inflike, fed funt paterog & viiles ca-

ftigationes, ad noftei corre&ionem arque cmendationem, non ad exigendama nobis

{atisfaltionem,

<X X X V. Preterea, fiut mortalia, fint venialia, eo quo voluntmodo, peccara
G 2

e




De “Pyrgarorio, quid quale | ¢ot wnde fit,

annon ab omnibus omnino purgat nos Chrifti {anguis pro nobis fufus, docente Apo-
ftolo. 1.Ioh.cap. L.y 7. T3 &uuer Ino? xess¥ xabapites suss dms wduoms auplies. Noftrum ne eft
beneficium illud coar&are, atque vbi Deus non excipit, velle aliquid excipere.? Si
Chriftus non difpunxit totum noftrum debitum, id fa&Gum ef} vel quia non potuit,
vel quia non voluit rorum diffoluere. Illud impium & blafphemum eft, Chriftique
infinito merito repugnat. Iftad iniuriom eft aduer{us (ummam eius Bonitatem. Cur
enim noluit, fi modo potuit, quando fumméeft mifericors?

XXXVL Anquiaid repugnabat Deiveliuftitie, vel fapientiz ? nam certé Bo-
nitati & Mifericordiz minime repugnat, imo vel maximé eam commendat. At cur
iuflitiz repugnaret, quando Chrifti meritum abundé fufficit vt eo omnia peccata
expientur ? Sapientiz verd cur repugnaret, cum ea fic maxime illuftretur, quando
per Chrifti fatisfaQionem, & pleniflimam omnium peccatorum remiflionem, da-
tur locus demonftrandz fumma atque infinite Deitum iufitiz, tum mifericordiz 5
via & ratione plané admirabil; 2 ;

XXXVIL Verdm vnde nobis probabunt fiam illam peccatiin Mortale &
Veniale diftin&ionem ? Nam alia quidem effe quorum venia & remiffio 3 Deo obti-
netur, atque hocrefpecta caefle Venialia ( cuiufmodi funt omnia verd idelinm &
peenitentium peccata ) alia verd efle qua nunquam remittuntur, fedinzternum pu-
ninarur (qualiafunt omnia omninm Impeenitentium & reproborum peccata ) nos
vltro damus atque concedimus.

XXXVIIIL Alia item effe alijs longe grauiora, ac propterea grauils multd
pleGenda( quznon repugnamus,docendi gratia, dici Mortalia,quiacum (eofu vere
fan&itatis & (piritualis confolationis, confiftere non poflunt ) vlrolibenter agnofci-
mus, & ferid inculcamus, Chrifto docente s Tyrios ¢ Sidonios, in vitima die tolerabie
bius habitnm iri, quam Choragin ¢ Bethfaida. ~ At efle quadam peccata quz vel non
morten, fed veniam mereantur,vel quibus leuis & breuis duntaxat , non petpetua &
zterna,ex ordine inftitiz Divinz,pcena debeatur, hoc verd eft quod verbo Deiatque
adeo re&tz rationi, conrrariam , & diffenraneumefle putamus.

XXXEX. Nam, 1 Quod meretur veniam, id peccatum effenon poteft, quod
enim meretur veniam, peiam nonmeretur, nam veniaelt peenz dimiflio atque rela-
xatio, itaque quod meretur veniam, mEretur Don puniri, {iue, non mererar puniri:
mereriastem & non mereri paenam funt oppofita, atque aded avk@alexy, Perfonaira-
que fortaffe dici poteft mereri veniam alicuius lenioris deli@i (non ecoram Deo, fed
coram hominibus) proprer magnum aliquod cius xwripdouc, vel propter Petfonz fuz
dignitatem atque przftantiam, at dcli&umipfum, qualecunque fit, dici non poteft
{(nifi abfurdé) mereri veniam,fic enim peccatum non eflet,omne enim peccatumeo
iplo quod peccatumeft, meretur aliquam peenam, reatus nempe,qai peccatum ne=

ceflarid confequitur, nihilaliud eft quam obligatio ad pcenam.

X L. Deinde, peccarailla qua ipli vocant Fenialia, vel funt lege Dei prohibira,
vel non funt prohibita. - Sinon funt prohibita, peccatanon funt, nam fize lege non eff,
neqne impntaturspeccatum. Rom.4.15. & 5.13. Sifunt prohibita,fubiacent iftilegis fan-
&ioni, Malediitns guifguis non perfeneratin omnibnus gue [unt Seriptain hoc libro Legis,
Non dicit in quibufdam, {ed in amnibus. Ergo vel minima peccata merentur maledie
&tionem. An verd malediio illa, quam lex tranfgrefloribus intonat, leuis eft &
breuis aliqua peena ? Quis aufit dicere ? quis definire, quis circumfcribere,quanta illa
fit, 8 quo v{que fe extendat?

XLL Praterea, potef ne, velin minimo, § nobis Lex violari (intantaDei &

S b S



T A T

uibu[que nirarur yarionibus. 51
noftri inzqualitate & infinita difpasitate) fine fummo Dei Legiflatoris ncglcé‘tq at-
que contemptu, qui tanto maior eft & mcxcufabxllor; quamole.mor, & fa&}l f;aal_zo:
cft res vel imperata quam omifimus, vel pr(?hxblta quam COn‘)X‘ﬁlﬁt}]US. Quid leuius,
& penenullius momenti, videri poflet, quim pomum degu'ﬁare ? Arquia 11.lud_fuc-
rati Deo Adamo interdi®um, quantoillud fuit fadu facilius, quanto resillain fe
fuit leuior & vilior , tanto fuit in Adamo major Dei prohibentis contemptus, tanto
intolerabilior culpa,tanto grauior , in quam incurrit , peena. :

X LIL Decetnosterre vermiculos, Dei fummi Legiflatoris ( officium noftrum
nobisin Lege prae(cribcmis) infinitam I\'Ia,cAﬁaltc‘m felppcr ob oculgs habere,& pra-
fentem cogitare, quod fid nobisnon fit, vel f nihilominus Legem eius violamus, co
ipfo prodimus intolerabilem Dei neglc&pm atque contemptum, & mﬁmtum in
nos accerfimusreatum, quomodo Adam intranigreflione mtelrdr‘éh de arbore fcien«
tiz boni & mali : proindeque nos,vnd cum ipfo;reos nos conftituimus confimilis vt
culpz, fic & pena. SRR . .

XLIIL Rurfus, peccato veniali Deusvel offenditar, vel non offenditur. Sinon
offenditur non eft peccatum, Deus enim , qui fumma,, adeoque Jpﬁi‘eﬁ 1uQiria, non
poteft non offendi peccato. Cum itaque Dei Maieftas, prg’:ﬁat’ma & oy, fit
prorfus infinita , nos verd miferi homunciones, atque vermiculi, fieri non poteft
vt infinita Creatoris majeftas offendaturd tam abiectis creaturis ,quin peena offen-
{zilli debita fit refpectu durationis infinita , feu nunquam finienda, quamuis ref=
pecu intenfionis , feu grauitatis, non fit fumma fev infinita: Id quod ante demon-
fratum eft difputatione de Chrifto Mediatore, Thef. 12. &, de Paffionibus Chrifti ,
Thef. 6. 7

XL1V. Denique, qui peccat, eo ipfo conijcit e in neceffitatem perpetud pec-
candi, nam peccato f(uo avertit {e d Deo quem offendit , & cuins gratid atque fauore
peccando excidic ; itaque deinceps non poteft ex fe, & per fe , proprijs viribus ad
Deum fe conuertere , & i peccato abftinere, ad hoc enim ‘opus- eft illi fingulari
& potentiffima Dei gratia, & auxilio, quam Deus non tenetur illi fubminiftrare,
ciim fithibecrimaus , & preterea ab eo offenfus. Homo iraque poft peccatum fibi
reliGus perpetuo pecear, & perpetud peccando meretur etiam ple&ti perpetud, at-
que ita peccato {0, quodcunqueillud fic, mediaté faltem, rearum in fe accerfitin-
finitum.

X LV Ad commutationem auteny, quam freri volunt,, #tern2 peccatorum mor-
talinm peenzin remPoralcm quod attinet, vnde eam nobis ex Scriptura probabunt ?
que vbique pradicat plenifliman eorum fadtam in Chrifti (anguine expiationem,
conceflamque nobisa Deo, per fidem,veniam atque remiffionem. Si hzc remiflio
nihil aliud eft quam relaxatio durationis perperux, & commutatio ztern peeng in
temporalem , manente interim eodem {upplicii genere, cum potuerit totam pcee
nam, propter meritum expiationis & fatistaétionisa Chrifto praftise, remircere,
planum eft Deum cum howinibus nonalio animo fic agere, quim quia deleatur
hominum fupplicio & cruciatu, quod eft longe ab eius ingenio alienum.

X LVI. Quod autem ainnt Deum culpsm quidem peccatoram remitrere ob
Chrifti meritum, at peznamretinere, hic vel in Purgatorio luendam, vel idemvo-
tuntcum eo quod modo dixerunt, Deum zrernam peccatorum peenam commutare
in temporalem, velaliquid alind volant. Siprinsiltud velunt, vri id videtur Bel-
larminus fignificare (de Pargatorio lib. 1. cap. 10.§. 3.) his verbis, peera eterna com-

7

mutarnr in temparalem qaando vemittitur cnlpa, fucum hominibus faciunt, quafi
3




52 De Purgatorio, quid, quale , ¢ vnde fir,
nouumaliquid afferrent. Si aliud volunt, quid cft, quafo, culpam temittere re-
tentd paeni?

X LVIIL Duofuntinpeccato. 1. Macula, feu labes, non phyfica quidemilla,
fed moralis, in dmfix & deformirate quadam,aduerfus Dei Legem , pofita. 2. Rea-
tus, {eu obligatio ad pcenam. Itaque per Crlpam Pontificijintelligunt vel Maculans ,
vel Reatnm. Si Macnlam 5 impropri¢ loquuntur, non enim remittitur , feu condo-
natur macula peccati, fed rollitur atque eluitur, idque per fan@ificationem, fiue
actionem Spiritus Chrifti nosregenerantis , nofque,, vi & efficacid (ui, ab in herente
peccatiforde, atque labe purgantis.

XLVIIL Maculaaatemillaper San&ificationem non tollitur nifi pracedente
per fufficientem peenam fatisfadione, neceflz eft enim Deumnobis effe propitium
criufquam nos Spiritu fuo fanctificante donet. Satisfactio illaa Chrifto folo, qui eft
paxnofira, eft preftita. Itaque, tantum abeft ve poft calpam ficremiffam Deus pee-
nam retineat a nobis laendam, vt contra priufquam culpam {ic nobis remittat, (hoe
eft, nos {an&ificet ) necefle fit eum nobis efle placatum per plenifimam Filijfui Do-
mini noftri [efu Chrifti falisfa&ioncm:placatus autem & reconciliatus, abeo cui
Placams eft;, peenam nonrepolcit, aut retinet.

XLIX. Quarefruftraeft Bellarminus , loco modd laudato, quum ait, Pena
&ICTHA Commutatuy in tempomlem s quLm remittitny m/pa > gHia cilmr vemittitay czx/p;z ?
redditur amicitia, ¢ datar confequenter ins ad gloriam proinde non debet paniri in
aternnm , quia co modo adglo‘rip.'m now perueniret (5 tamen inftitia exigit vt peccatuns

Prniatur alignomodo , ideo mutatnr pena aterna in temporalem. Nam redditur [ane ami .
citia prinfquam culpa remittarur per fan@ificationem, hoc eft Deus nobis fir pet
Chriftum propitius , reditque nobilcum in gratiam , prioiquam nos fanétficet
( nonverd reconciliatur proprer fanctitatem noftram ) atque ex confequents recon-
ciliationis noftre datur nobis ins adgloriam ,ac proinds non modd now debemus puniri
in aternum  fed ne quidem omnino punimur adfatisfaciendum Deo, quia nimirum
per Chrifti paflionem f(atisfactom eft illi sarqueira pernenimus adgloriam , non per
noftra, fed per Chriftimerita. Quod autem inflitia exigit vt peccatnm puuiatur,
veriffimum fan¢ eft, fed id plenifiimé in Chrifti perfona faGumeft, ideoque necefe
non e[t mutari in nobis panam aternamin temporalem quia peccatum noftrum in
Chrifto pleniffime expiatum eft.

L. Si per Culpam rcatum intelligunt ,ctum Reatus alind nihil e quam obligatio
ad ferendam peenam peccato debitam, Culpam remittere nihil aliud eric quam obli-
gationemillam tollere , abolere, hocverd elt remictere peenam, nolle punire, im-
munem & liberuma peenadeclarare. Poteftneitaque Deus , remifis hocmodo cul-
p4>peenam tamen retinere t hoc verd effec idem fimul affirmare & negare , ac pu-
gnantia‘dicere. ‘

LI Aliud eft Purgatorijfirmamentum , quo non omnes cius Aduocati, fed quo
primifaliem eiusauthores ( Piato nimirum, & fimiles Echnici Philofophi adeoque
& nonnulli cornm hacin parte fequaces veteres Patres ) nitiillad voluerunt. Aiunt
nimirum , Animabuses peccandiin hac vita confuetud ne inuri veluti atque impri-
mi fedas nelcio quas notas atque maculas, quas vna cum corporein morte non de-
ponunt, queque propterea ignis iftius Purgatoryj vi detergi atque aboleri opus
habent, priufquim in beatas fedes concedant , vbi nihil impurum, atque immun-
dum, locum habere poteft. :
LI, Scdmaculg ifte vel funt Fomes peccati 5 feu praua & ¥laxls concupifcentia,

B

e

B i

PR CO G R I (7

O iy

S LS SRR gt 2l




Lac i B Y

uibufque mitatur rarionibns. \ 53
quz nobis ineft ab ipfa natiuitate, vel funt mali & vitiofi habitus in animz potentiis
atque facultatibus, frequentibus actionibus comparati atque confirmati, vel ali-
quid alind quod eftmere Phyficam. Si prius,nihileﬁ(exipﬁus Bellarmini fententia )
opus igne Purgatorio ad abolendii llum peceati fomité, qui(inquit) tollitwr inmor-
te , quia tum [enfualitas exftinguitnt [ed non propter fomitem Purgatorinm confti-
tuitur, aliognipueri baptixati morientes deberent Purgatorias penas pati , cum Baprif-
mus non abftuleritillis fomitems Bellarm. lib. 1. de Purgat. cap. 9. §. 6.

L1IL Sifuntviciofi habitus,neque (eodem Bellarm. ibidem tefte) necefle el
illos igneifto Purgatorio tolli, Nec propter cinfmodi habitm conftitnimus ( inquit
ille ) Purgatorinm s aliogui [equerctur adultos, qui poft mnltos malos habitus contra-
Ebos BaptiZantur ¢ [Fatim maorinntur s velpro Chr Yooccidumtar 5 nonpoffe [alnari nife
per Purgatorinm > guianec Baptifmus , nec Martyrinm  diffoluit einfmodi habitus. De-
inde , negat idem alibi animas in Purgatorio meliores fieri , atque emendari,
quiaillic non peccant , fed fatisfaciunt pro peccato, nec peenitentid ducuntur de
peccatis, non eft enim tum poenitendi,fed (atisfaciendi tempus, [raque ex cius mente
Purgatorium neceflarium non eft nifi propter reacum & peccatavenialia, quz duod
nobis modo {unt confurata.

LIV. Porrd fivenorz & fedzillz maculz it peccati fomes, nobifque inhz-
rens  nativitate concupifcentia praua , Gue fint mali & vitiofi habitus inde poft-
modum enati Scripruranos docer ifta longe aliter quim commentitio ifto igne
purgari , elui, abftergi, & emundari, contrariumqueillis fan¢titatis habitumno-
bisingenerari, nimirumvi & efficacid Spiritus Chrifti nobis donati, in nobis habi-
tantis, fidem ingenerantis, atque per fidem nos regenerantis s fide enims purificantsr
corda. A&or. 15. 9. Fides antem Deidonnm eft (Eph. m 6.) & Spiritds Sancti
yirture in nobis accenditur.

L V. Simaculzillz necfunt peccati fomes, neque vitiofi ex eo emanantes habi-
tus, quid erunt? Non {untipfaanimz effentia atque fubitantia, non {funt ipfius Po-
tentiz , atque Facultates , non funt denique pravz A vitiofis habitibus dimanantes
a@iones , nam a&io peccatielt quid tranfiens & quafi momentaneum , at macuie
itz cenfentur dia maaere , atque anime ipfiinharere. Qu dergo funt maculz ifta?
An aliquid meré phyficum, vt (unt Notz & ftigmata in corpore, nam & hoc fimili

{ lis ifii ! Verim , poteftne quid
oucre, clamanteipfo per
nem pofuerunt inier VoS on

veuntut 2d mentem {uam de ma nd
meré pkyficum nos & Dei prefentia
Efaiam cap. 21, V(2. Aunon iniguitares veftre [epa
Deum veftram s¢re. Quod fipeccatum funt, potell
peccatun 2Sic Deus naturz aothor, idem eflet
fpeGu {ubmouet ) caufa, quod blafphemum eft.

LVI Quare cumneque ad San& ficationem & emendationem noftram valeat
Purgarorium Pontificium, neque ad Satisfaciendum infticiz dininz (quod a Chri-
fto loco & vice noftrapleniffime faum eft) quidgnam faciat fatvusifte Ignis, va-
lear, & longé ab Ecclefia Deieliminetur, pernerfumiftod hominum defidioforum
commentum , Chriti merite , Dei Gratiz & {ummz Bonirati p]ané infurium, {u-
perftitionis vanifimz fomes & ignimbulum , Chrifto verd, cuius {anguis verum
elt & vhicum noftrum Purgatorium , vna cum Patre ; & Spritu San&o , vaivero
Deo, fit honos, laus, & gloriain fzcula {zculorum. A MEN.

‘ . e S
teftne aliquid mere phylicum efle
eccati illius (quod nos a Dei con-

¥

FINTS.




o
At dar s ettt sl e el d ekl i

Non [wnt poft hanc vitam nifi duo animarum receptacula, duo diftiniti fatus.,
Auguft. Hypognofticon lib. 5.
Primum locum fides Catholicorum dinina authoritate regnum crediteffe celorum. Secundum, go-

henna, vbiomnis apofata, vel 3 Chriftifide alienus , aterna fupplicia experitur. Tertinm penittisignoe
Yamus, smo nec effe in Scripturis [andis inuenimus.

Idem de peccat. mericis & remifl’ contra Pelag. lib.1.cap.28.
Neceff vllus medius locus, vt poffit effe nifi cum Diabolo, qui non et cum Chriffo.Hinc ¢ iple Dominus
wolens auferve de cordibus mald cvedentium ifam nefeio quam medietatem , gsam conantur gquidam
parvalis non bxpti{ati: tribuere,&c. definitinam protuiit,ad bacoraobffruenda, lententiam vbi ait. &c.
Hzc quidem dicuntur aduexlus Pelagianos,qui parvulis non baptizatis,& innocentibus, (hoceft pec-
caro originali, quod ipfi negabant, non infedis, ) tertium quendam quictis locum affignabant , va.
Ient nihilominus eadem aduerfis Purgatorium Pontificiorum , qui voluat in co pios luere pcenas
peccatorum {anghine Chriftinon expratorum, pro quibusipfis (atisfaciendum efc cenfent.
Idem, De Ciuitate. Dei, lib. 13. cap. 8.
Invequie funt animapiorum i corpere fepayate ,impiorum antem panas luunt,donec iffarum ad aser.
namvitam,illaram vero ad aternam mortem, que Jecunda dicitur, corpora reusnifcant,

Ideny, De vanirate {zculi. Iufti anima cum (eparatur & corpore, non timet, néc expanefcit, feamagis
enwmmagno gandio egreditur, ¢ cum exultatione pergit ad Deum , deducentibus enm [anctis Angelss,
Ttem, Scitorequodcim animas corpore anellitnr, Ratim aut in Paradifo pro meritis bonss collocerur ,
aut certé propeccatisininferni tartara precipitatur ;

Nota fatim , nonergo (vt volunt Pontificij ) poft multa demum in Purgatorio exa&a fzcufa.

Neque hzg de folis Martyribus dicunzur, non enim foli Martyres i4ftii funt , fed quotquot in
Chuifti fanguineinftificantar,

Iuftinus in Qusff. & Refpon[. ad Orthod. Quseit. 75.

Pof¥ exitume corpore Racim fiz inftorum ¢ insufbornm feparvatio , ducuntur enim ab Angelis inlocos
spfis dignos , inflorum nempe animain Paradifum , vbicum Angelis ¢y Archangelis verfantur & Chri-
Jtum Seruatorem vident , iuxta illud, Migrantes & corporc habitamusapud Dominum , ininfforum
Vers anima in ea que apud inferos funt loca.

Nullus €5t poft hane vitam penitentice, unllus (azisfactioni locns.

Cypr. ad Demettianum. Quando ifthinc exceffum fuerit,nullus inm peenitentialocus, nulins fatisfa-
Stionis effeltus,hic vita aut amittitur ant tenetur, hic (aluti arerna cultn Dei , & fruciufidei prouidetur.
Etmox. Tw (ubipfo licet exitu , ¢ vita temporalis occafis, pro delidtis roges ¢ Denm , qui vnnus
verus ef, confeffione ¢ fide agnitionis eius implores, venia confitenti datur ¢ credenti indnligentia [alu-
tarisde dininapietare conceditur, ¢ ad immortalitatem fub ipla morte zranfitur.

Aduerfus [pectrorum vel animarum apparitiones , & earum de futnrs vite ffarn

reuelationes.  Auguft.de Vnitate Ecclef cap. 16.

Sic oftendat vt non dicat , verum eff quia ille frater nofier, antilla foror noftra, tale vifum vigilans
vidit,veltale vifum dormiens [omniauit.Remoucantuy ifta velfigmenta me ndacinm hominum, vel pore
sentafallacinm fpivitnum , ant enim non [unt vera que dicantur, autﬁ bareticornm mira aliqua facia

Sans , magis canere debemus dc. ? o ;
Hazcaduerfus Donatiftas di&a, quireuclationesiadtabant, valent ctiam aduerfiis Pontificios qui pro
Purgatorio ftabiliendo fimiles obtrudunt reuclationes.

Chryfoftom. Homil. 29. in Matth,

Quod immolatorum puevorum anima fint cum ipfis , ( nempe Magis & [ncamntorqus de quxb\.lsflo—
quitus, )vnde nofté,dic queo 2 IpfS, inquies, arreptiti cla*ma.nt,Animlrz :'{'Inf.f ego /fﬂ}, V"ers{'ﬂ: éa hoc ipfuin
drama guoddam eft & deceptio Diabols, syap & Luxh v wsTeAevamess €5y i Bowore s GAN'S Minay -
xeAvdeduos TRUTE ; OF AT TRody Tis dxdovmes, hoc ct. Nozenim et anima de mortui cuinfquam qus fic
clamar, [ed ipfe Damon, qus fingit iffa, vt auditores decipiat. s : v

Mox ibidem multis probat Chry(oft. ex Scripruris, neque piorum, neque impiorum , 2nimas goft
mortem hucad nos redire, atque hisin terris verfariaut oberrares

FINIS. THESES

Ty e ——— e




55
S 00 0 e e e S0 i Ak Sl ARl ol e Sl sl AN A
THESES THEOLOGICA

DE PVRGATORIO;

DispvTATIO ALTERA,
Qua offenditur Pargatoriumrepugnare S. Scripture ¢ Fidei analogie.
Przfidle D. LYD. CAPPELLO.
Refpondente ToOANNE. FREHERO, Norinbergenfi.

Tuesis PRrRIMA, ;

O G M A quodlibet duplici nomine, tanquam a fide alienum,reijci de-
bet, inempe vel nullo Scripturz teftimonio nititur, velfi illircpggnac
atque aduerfatur. Nam vt aliquid pro fidei articulo non rcgiplatuf-
fatis eft fi nullo Scripturz teftimonio probark poflit.Fides enim cft ab
authoritate diuina, de dinina autem authoritate certo nobis iam con-
ftare non poteft , quam ex feriptis Feomuelolus, Traditiones nempe
qua valgd de falutari doétrina ia&antur, aliud nihil funt quam mera hominum com-
menta , cur enim Deus quidquid ad falutem eft neceflarium verbo fuo {cripte
non tradidiflet, qui tot alia minus neceflaria tam accuraté fcriptoillo {uo facro con~
fignauit 2 :

[ I. Purgatorium autem Pontificium nullo niti Sacra Scriptur teftimonio atque
fundamento, fuperiore Difputatione abund¢ oftenfum eft, excuflis atque vindicatis
illis Scriprura locis qua in eius patrocinium abillius Aduocatis adferri folent. Ne-
queenim illis, aut vliis alijs oftendi poteft, vel fidelium defun&orum anirpas igne
aliquo materiali excruciari, vel hominibus poft mortem fupercfle peenitendi locum,
aut veniz , (eu remiffionis peccatorum {pem vilam, vel, eorum peccata poft mortem
fupplicio aliquo expiari, aut anima maculasigneavi tolli,deleri, mundari,atque €x-
purgari,vel denique, precibusauc bonis vllis viuentium operibus mortuos d cruciatia
& fupplicio quo torquentur liberari. Qua omnia quia Pontificijin Scriptura inueni-
re non poflunt,ad fomnia,vifiones,{pectra, animarum apparitiones, aliaque eiu{mo-
di innumera confugiunt, exquibus, (i credere fas e@, mirabiles de ftatu mortuo-
rom, deque Purgartorio {uo, hauferunt reuclationes. e
111 Porrd non modé nullo Scripturz teftimonio nititur Pargatorium,verum etiam
illi & fidei analogia aperté repugnat. Nam primo,cruciatus iile animarum commen-
titius ftare non poteft cumillis Scriptura locis, quibus pij morientes dicuntur q{‘i‘f‘
cere s effe in pace , effe beati 5 frui folatio. Gen. 15. 15. Abrahamo Deus fic loquitur,
T antem abibis ad Patrestuos ( hoc el morieris ) in pace. Idem Deus Iofiz pio Regi
pollicetur 2. Reg. 22. 20- Efaiz autem cap. §7. 2. enhw X3 pr¥ influs venit VCl'
ingreditur (hoc eft, moritur ) inpace, yyy guiefCunt in cubilsbus [uis > vnsfqui[gue 4u¢
incedit rete. Luc. 2. S.meon, confpe&o & agnito Chrifto , gaudet his verbis, Nunc
dimitti:,Domine,femum tunm in pace. ApoOC. 14.13, Beati dicuntuor gui moriuntir s

deincepsin Domino, qui a vequicfcunt & [wis laboribus. Denique Chiifto }?ﬁc’ Lazarus




é Thefes Theologice
smoriens ab Angelis defertnr in finums Abrahe, vbi requicfGit, & @8weAdla, confolatione
fraitwr. Luc. 16. 22. 25

1V. Quidadhacexcepturifunt Pontificij ? An boc, quod moi in pace fiv mori
nonyiolenta, fed naturali & placida morte, nullis doloribus, nullis morbis, nullis
angoribus conturbata ? Efto, an propterea in pace mori cenfendus eft, qui mox poft
mortem tam diris lammis venit excarnificandus ? An mots quam tantus excipit cru-
ciatus quieta & placida dicenda eft 2 An dDeo pijstanquam {olatium promitti po-
teft, aut abijs expeti, quomodo eam Simeon expetit & exfpe&at? Annon fatius illis
faiffer per multahicfzcula quibufliber confliGari doloribus & angoribus quim vel
ad horulam fzuiflimis Pargatorij flammis torqueri ?

V. Andicent veteres illos Patres non in Purgatorium,{ed in Limbum concefliffe,
vbi nullus cruciatus, nulla fensiis peena, fed folammodo damni 2 fed fic deterior foree
Chriftianorum fub Enangelio, quim ludzorum fub lege, poft mortem conditio. An
dicent eos fuifle homines eximiz & fingularis cuiufdam pietatis, qui opus non ha-
buerint expurgari flammis Purgatorij 2 Sané, at non fuerunt tamen fine omni om-
nino peccato, veniali faltem ( pro quo, ex iplorum fententia fatisfaciendum eft in
Purgatorio ) fi non ctiam mortali. Vel, an tanta fuit eorum in hacvita peenitentia, ve
abund¢ hicin terris pro omnibus fuis peccatis Deo fatisfecerint ? At quid vetat ve de
reliquis omnibus veré fidelibus idem ex corum fententia dici poflit2 vade enim pro-
babunt maiorem fuifle illorum quim reliquorum fidelium peenitentiam?

VI. Deinde,quid fingularefuit in Lazaro cur eodem quo Abraham frueretur
priuilegio » Anvolunt omnesilli fimiles hodie mendicos, fi moriantur in ftde Chrifti,
prateruecto, & i longé duntaxat falutato Purgatorio, re@din caelum ferri, in finum
Abrahz recipi, illicque placide requiefcere & @hpxardX frui folatio? Si iftud di-
cant, cur non idem omnibus veré fidelibus pari iure conceflerine?

VII: Anquies illa,qua Efaias dicit quoflibet iuftos frui in cubilibus {uis, poteft
effe cruciatus Purgatorij 2 ficremo opinor vellet quicicere. Sed fic quicfcerentnon
eximi¢ iufti modo,verim omnes ferme homines, etiam peflimi quique, exceptis mo-
40 reprobis & impijs. _

VIIL Denique adlocum Apocalyfeos quid di¢tori funt2An folos Martyres
diciithic Ioannemori in Domino? Atillic de Martyribus propri¢ non agitur, fed de
illis in genere qui-mgin fersantfidems Chrifti ; quique (vt veteres Patresloquiamant)

decedunt in figne fidei, & dirminunt in fomno pacis. Tum alind. ef moripro Dowsino vel

propter Dominuns, aliud in Demino , illud proprium eft Martyrum, iftud omniom fi-
dcfium commune. Side folis Martyribus fermo ifthic eflet, non dicendi fuerant fim-
pliciter Beati, fed eximié¢ & fingulariter fupra reliquos fideles beati, alioqui frigida &
diluta effet oratioilla quaillis tribuitur beatitudo quz omnium fidelium cémunis eft.
I1X. Side omnibusifthicfermoeft fidelibus, an ideo beati aToanne pradicantur
uia poft aliquot fzculorum, vel annorum, in Purgatorio dira tormenta, quibus illic
atisfacicndum cft, tandem aliquando ceelo recipientur : Sanéid quidem optabilius
eft quim in zternum fine finein Ge henna torqueri,at nullibi nobis in Scriptura com-
mendatur einfmodi beatitudo; qua tam caro conftat, ncc}uc fic Dei infinita in nos

elementia & beatitudo in facra pagina celcbratur, quiniple author Sapientiz Salo-

monis, dicit animas. inflorum efe in mann Domini, nec V" L LV M tormentum ¢as
tangere cap. 2. verfu. 1.
X:. Denique, fi( vti volant nonnulli Pontificij ) voculd é=4 deinceps opponi-

P O e - T |

L. 9

S O e 4 D

AR et SR Sl S



SO -l o

W T = 3

o w

s 9 @

—

De Pargatorio. $7
otum {ub Lege, clim verifque, ex corum fententia, commune fic glorid ad tempus
deftitui, camque exfpe&are, illis quidemin Limbo, iftis verd in Purgatorio, non vi-
deo qui poffint ifti pra illis dicibeati, cum fatius fic in Limbo quiefcere , quam tam.
diu in Purgatorio exquifitiffime torqueri. : A

X I+ Sccundd pugnat Purgatorium cum omnibusillis Scriptura locis ( quzinna-
mera funt ) quibus vera iuftificationis noftrz ratio nobis proponitur, quz totaclt ia
gratuita peccatorum omnium venia atque remiffione, quorum peenam Deusin va-.
dem noftrum Iefum Chriftum cranfulit, ab co, loco noftro, ferendam, vt ei exime-
remur, ficque pacem cum eo haberemus, eique reconciliaremur. Percuffus eft enine
Chriftus propter iniquitates moftras, & atttitus propter peccatawofira, correllio pacesne~

 frreimpafitacftilli, & vibice cins[anati [umns. Efaiz ¢3. §.

XIL. An rotam peccatorum noftrorum pcenam Deusin Chriftum deriuauit, vt
einontord, fed parte duntaxat cius,nos liberaret? Repugnat Ioannes, Sanguis Chri-
[Hipurgat nos ab O MN I peccato, &, Fidelis eft & inftus Dews vt peccata noftra nobis conde-
net , & purget nos a O MNI iniguitate. 1.Cath1. 7. 9. Repugnat Dauid ,Pfal. 103,
3. qui condonat O MNES iniguitatestnas, [anat O MNES infirmitates thas. SioM-
NES, non ergo aliquas duntaxat, mortalia puta (vtica vocant ("peccata. Etfanc
cur dimiffis morealibus, venialia, fi quz effent , retineret 2 an quidecem mille talenta
remictit, quingentos denarios nollet dimittere? Que effet hzcilliberalitas?

XILI. Tum, quiftare poteft hazcderetentis venialibus peccatis fententia,cumeco
quod ait Chriftus, Marc. 3. 18. wévm dcHiory & dudpliuam , omne genks peccarorkme

remittetur filys hominum ? Annon enim peccata venialia (fiquz funt) fpecies qua- .

dam func peccatorum ? Si exilla (pecic quzdam remittuntur, cur hzc potius quim il
la ? imé curnon omnia? quz enimratio poteft effe difcriminis?

X LV. laftificatio noftra tota eft in remiffione peccatorum, docente Apoftole
Rom. 4. 6. 7. nam vbi dixit, Beatum c[fc s/luns hominens cui Dens imputas inftitiane
(hoc eft quemiuftificat ) fine opersbus, probatillud Dauidis verbis, Beati grorsms di-
wmiffie [untiniquitates,& teGtafunt peccata. Etidem,quum A&. 13. 38. dixiffet. Notuw

¢ vobis fratres,quod per ewm(nempe Chriftum)annuuciatur vobis Yemifiio peccatorum,
illud fequéti verfu explicat, & exprimit alijs verbis,per e# guifquis credit inftificaturnd
ab #js omnibus (inquit)& guibus non potudftis per Legens infbificari per enns quifqsis crediz
iuffificatur. Tamverd per Mofis legem non modo d morralibus peccatis, fedd venia-
libus etiam non potuimus inftificari,hoc eft, veniam corii impetrare. Ergo per Chri-
fti fidem non mortalium modd,verum etiam venialium obtinemus veniam & remi-
flionem peccatorum. Ea autéremitti feu condonari dici non poffunt, quorum pee-
nam ex inftitia debitam Deus hic, vel in Purgatorio, 4 nobis exigit foluendam.

XV: Rurfus, abomni Legis %« per Chriftum , qui fattas eft pro nobis xalkes
eximithur docente Apoftolo, Gal. 3. 13. Chriftus nos redemsit ab execrasione Legisfa-
&tus pro nobis execratio. Atqui pasna peccatis venialibus debita pars eft execrationis
illius quam Lex his verbis intonat, Malediétus guinon perfHiteritin omnibusque forips
?a [unt inhoc libro Legis, alioqui peccata venialia non effent Lege Dei prohibita, nce
penam mererentur , proindeque necpeccata effent. Ergo & ab illa pcena Chriftus;
fa&us pto nobis maledi&io, nos redemit,non reftat iraque illanobis exfoluenda.

XVI. Quum Chriftus Paralytico dixit, Confide fils peccata tsa tibi funt remiffds
Match. 9. 2. Anmortalia tantum,an verd etiam venialia dimifit ? Si mortalia rantum,
non ctiam venialia, cur fanauit ? An 2grotabat proprer mortalia tantum ,non etiam

propter venialia peccata ? hoceft, An venialia morbumillum non merebantur 2 Quis
H a2




38 . Thefes Theologica

aufit dicete? Cim ergo fanatio fignum & argumentum fueritilli dimifforum pecea-
torum, certé nonmortalia tantum, verim etiam venialia fuerunt erdimiffs, Fuit
autemille Paralyticus fpecimé & exemplum cuiuflibet per Chuifti fidem witificandi.
Quicunque ergo per fidemin Chriftum iuftificatur, ¢i omnia peccata dimittuntur,
nullaigitur retinenrur.

X VLI Chriftus pafim dicit, quod gui in ipfims credit non morietur , non videbit

wiortem , non veniet inindicinm , [ed & morte wemBlne tyanflatus eft ad vitam , aliaque
eiufmodi multa. Verlim, an qui conceditin Purgatoriom, isd morte transferturad
vitam ? aunon venitin indicium 2 Etfi enim Pargatorivm non fit xpizes dievi maaseas,
indicium_[upplicij aterniycft nihilominus ludisium, & quidem horrendum, tremen-
dum, fi quidema Dei,& quidem irati, juftiriacft, de quo quilibet fidelis Deo merito,
Dauidis verbis, fopplicare poflic, Ne intres Doinine , cum ferno tno inindicinm,
Pfal. 143. 2. i : [

X VIIL Quod Apoftolus2. Cot. 5. 1. ait Nos & Deo habere edificinm, domsum
non mant factam , [ed aternam in ceelis, @& Snes iz, fi hoc cft, cam terreftrisdomus
buius tabernaculi diffolnta fuerit: Nofque ade® in corpore [ufpirare , domicilio nofive
guod ¢ celoeft, fuperindui vebementer experentes, quodquedicit verl. 8. Nosconfidere,
magifque velle emigrare ex hoc corpore s €5 migrare ad Dominnm , non poteft bene
cum do@rina de Purgarorio ftare. Non enimde fe tantam vel de Apoftolis folis, fed
de omnibus in genere fidelibus,lognitor ¢o loco Pablus,quihoc got poreo grauatira-
bernaculo fufpirant, & adfpirant ad calefleipfis paratum domicilium:

X1X. lamyerd quicom Pontificijs credit fibi poft mortem in Purgatorio per
multos annos effe herendum,non fic vehementer cupit ¢ corpore hoc emigrare,mal-
let in corpore manere, atque hic paeenitentiam fuam potius quim n {fzuiflimo illo
igne peragere. Neécemigrando ¢ corpore confidit fead D»minum- migrare, qguomo-
do Apoftolusillicloquitur, 83ppuey § colonwedp w@ANeY , confidimus & volmwmus magis(hoe
cft, confidenter optamus ) emigrate ex hoc corpore, & migrave ad Deowinsm. Certé
noneft dulce hocanime piz {olatium credere, diffoluto hoc corporeo tabernaculo,
domicilivm noftrfin ccelefte nos non manere nifi poft a&tos in igne illo xdupxlins
tamdiro, permultos annos ,imd & {zcula forte mults, ad finem vique putamundi,
neque enim eft Pontificiorum quifquam quiaufit definire quandiu cuigue in Porga-
torio fit hzrendum, .

XX. Quod item Apoftolus 2. Tim- 4. 6. 7. 8. Tempus refolutionis (hoc eft
mottis ) meeinflat, bonum certamen certani s curfum confummani , fidem [ernani,
guod fupereft repofita mibi eft corona inflitie. gram reddet mibe Dominusinilla die,in-
Pus Index,non bené conuenit cum dotcina de Purgatorio. Nam etfi coronam illam
differat Apoftolusin vltimam viqueiudicij diem, noo tamem interim angtzur,avt de-
ie&to eft & pauidoanimo (vticos efle necefle eft, qui perfuafi (unt fibimox ab obitn
adeundum effe Purgatorium) quin gaudet potius & Igtatur quod tempus refolusionis

Jne inftat. !

XXI Neque verd ficloquitur Paulus qud Martyrvel Apoftolus (.quibus hoc
fingulariter donatum effe volunt Pontificij,vt ne adeant Purgatorium ) fed qué fidclis
Quicurfum abfoluit funm, ¢& fidem, ad finem vique, fernanit, qua {unt omnibus
fidelibus in obitu communia, quin & execté dicit, wox fibi tantum [ernari coronam
illam fed & omnibus qui diligun Chrifti aduentum argue Bagivue,

X XII. Praterea Scripturainnumeris in locis hominum, poft hanc vitam,duos

duntaxat ftatus, duas conditiones, duo loca quibus recipiuntur agnofcit Vitans &

e ™ N o) Ny

-

Sl e GO oW




T

- ~ De Purgatorio. ; 59
Mortems 5 Benedittionems & Maledittionem , Salutem & Damuationcts Lacem &
Tenebras, Regnum {eu Hereditatem Dei, & ab co exclufionem, denique » Calnos, fen
Paradifum & Infernum fiue Gehennam. De duobus his locis & conditionibus ho-
minum nemo Chriftianus dubitat. Purgatorium tertins & medis quidam facuseft,
Scripturz ignotus,qui ad neutrum illorum pertinete poteftsaut {ub eo comprehendi.

X X 111I. Non ad Gehenndm, Moartem, Maledi&tionems Damnationews, Tenebrasex-
reriores; quia ab iftis pulla darurredemptio, 4 Purgatorio autem, poft debitum {atise
fa&ionis tempus peradum, liberantur s fifaseftillis credere, fideliom animz-

X X1V. Non ad Celum vel Paradifum pertinete poteft. Nam Purgatorium,
exillorum fententia, in ccelo non eft, {ed in terrz vifceribus, ab proinde necin Lxce,
{ed in Tencbris potius, neque etiam Paradifi parsvlla ¢ft, nam in Paradifo quies eft

{olatinm, gaudium & lztitia, in Purgatoiio verd cruciatus atque tormentum
ineffabile, dolor & angor animi incxphcab:li';.

X X V. Neque ad Vitam » Salutem, Beneditionem , Regnum & Haréditatem Dei
referri poteft, aut {ub illis comprehendi, quiabzc omnia funt Celo & Paradifo fy-
ponima. Deinde, vita quam Scriptura pollxcetur eft beata, feelix, grata,jucunda,a:tcr-
na, at conditio anim 1n Purgatorio cit ingrata, dura, molefta ,neque, v ti volunt,

erperua.

WXV I[. Benedictio antem quidici poflic ftatus ille, quiscoim fic optet fibi bene-
dici 2 etfi enim cerrus fir ( vtilli volunt) qui illic eft,de furura beatitudine, non ramen
ea fruitur » {ed grauiffime cruciatur. lraque optabilis dici non poteft ftatus ille nifi
comparart¢ ad Gehennam, vt quis nimiram illic effe malit, quam in inferno, quod {a-
né dici nop poreft, nifiadmodum impropric, Benediétio.

XX VIL. Heredisatens, Regnum, Salatem , Vitam po!';icemr Deas tanquam rem
fummopere optandam , at aemo Optaucsit puro. migrare atque concedere in Purga-

torium, nifi quis, vti modo diGum,id malle dicatur quam in Tartara prcecipitari, quo
nod innoitur optabilis effe eorum quiin Pargatorio funt cond 110, fed panlo dno-
taxar minus milera quameorum qut O:co d;putatﬁ funt. y

XXVIIL Sedetfi'poffertertios & medias quidamex Scriptura oftendidefun-
&orum,ad beatam vique refurre@ionem , locusatque ftatms, is certe noneffet com-
mentitinm Pontificiorum Purgarorium,qui eff tormentiatque fupplicij longe disifli-»
m infandus carcer, fed effer poriusille notiffimus in Euvangelio Abrahz finus , in-

uo Lazarus i Chrifto quielcere, & confolatione frut dicitur, qui medius locus ab

omnibus fermé primitinz Ecclefiz Patribus credicus & probatus fuit, quiqne ad cce -
lum & Paradifum referri poteft atque {ubillis comprehendic. A quo longifimé di-
ftat Purgatorinm Pontificiam, vt hoc exillo nullo pacto cxfeulpi aut euincl poflit.

X X1X. Denique,do@rina de Purgatorio mera eft verz & {yncerz,quam Scrip*
tura docet , de Peenitentia doé&trinz deprauatio. Penitentia y3vwn Hebrzis dici-
turd oW qood redire fignificat, qua voce Scriptura peenitentiam noftram defignat,
P(. 7. 13.Ierem. 8. 9. 1o. Deut. 5. 30. Pl.110° 3. & alibi pallim. Nempe a naturaiam
famusa Deo auerfi, corde & affeGuab co abalienati, vt necefle (it nosad Deum re-
dire pet veram peenitentiam, qug 1deo apré mavwn, hoceft, reditns appellatur , quia
nihil alind eft quim vedizas {cu conuerfio quzdam cordis & affc&uum ad Deum, que
Gi veraclt & fincera, fruéus bonorum operum in nobis producit dignos pc:ni:ennﬁ.

X X X. Atreditufeuconuerfioneifta non content Pontificij addi velunt Sats-
faGionem, & quidem quzénobls Deo fiat , qua inflitie ipfius {atisfiat per peenam

peccati noftri demerito zqualem de qua,deque alia eius vicaria, qua ab iftanos re-
H 3



: Thefes Theologice
dimi volune pet San&orum & Monachorum merita, & Supererogationis opera, vi-
vorumgque {uffragia cobisimputata, peculiari agendum erit Difputatione fequenti,

X X XL Porrd Scriptura peenitentiam a nobis exigit in hac vita, non eam d. fere
in faturum, nec vaquam hic nimis fera, modd feria,vti nos docet exemplum latronis
cum Chrifto in cruce pendentis, at poft hanc viram non amplius eft tempeftiva. Hoc
nos docuit Chriftus parabold decem Virginum, quz cim adueniflent claufi porta,
non admiflz {unt in nuptialem thalamum, fed eie@z in tenebras exteriores » Math.
25. 2. Weiviay 14 &ildive reconciliator citd cum Aduerfario tno, guamdin esin via cum
ipfosne te tradat Indici, 8cc. Hoc ipfam vult author Ecclefiattici cap. . 8. veriflima ifta
fententid, Ne tardes conuerti ad Dominum, ¢& ne differas de die in diem. Quibus re-
pugnat do&rina de Pargatorio, volunt enim Ponuficij, homines poft hanc vitam
agere in Purgatorio peenitentiam,

XXXIIL Nec eft quod cxcipiant, inchoandam quidem eam efle in hac vita , fed
quz petfici poflic & dgacat in futura, nam perfe@tionem iftam peenitentiz in vita fu-
tura Scriptdra non agnofcit, quz portam claudi docet poft hanc vitam. Aduenit
nempe Chriftus vnicuique hemini in hora mortis, i offendit imparatos, hoc eft im-
peeaitentes, clauditar porta & excluduntur imparati, fi paratos, admitcuntur in tha-
lamam. Eftoeverd Purgarorium thalamusillein quo celebrantur Nuapriz?

XXX L Quod fidicant duas efle Peenitentiz partes Contritignen nempe fen
cordis affeGtum, & Satisfactionem, illam requiri in hac vita, iftam pofle in faturam
* differri. Primim,iftud effec probandum ex Scriptura, quod ab eisnon fit, nec fieri

poteft, cum tota noftra pcenitentia fit, fecundium Scripruram , in reditu feu conuer-
fione noftra ad Deum (yncera;Satisfationem i nobis ipfis Deus non repofcit, quam
in vadem Chriftum tranftulit. Deinde, fi duz effentiftz peenitentiz partes, idonea
abipfis dari non poteft caufa, cur vna potius quim altera fit in fururum differenda.
Ecfandipfinon negabunt animasin Purgatorio conftitutas veré de peccatis dolere,
& non modo attritione veriim etiam contritione affici, vti folent ifta diftinguere.

XXXIV. Siverodicant viramque hic effeinchoandam,illic verd perficiendam,
quam caufam dabunt idoneam cur non poffit viraque ed vique differri, ve illic in-
choctur vbi perficitur : &f{anc canfa nullavidetur effe cur non perficienda fit vbiin-
choatur. Imo verd verz peenitentiz hoc eft ingenium vt nunquam perfe@a fit,non
enim vnquam tantum quantum fatis eft dolemus de peccatis, modo ferius it & fyn-
cerus, atque ex vera charitate promanans, dolor ille, hoc Deo fatis eft, non enim
vi & merito ipfius peenitentie, fed propter Chrifti vnigeniti mericum , remittuntur
nobis ab eo peccata, & vitd donamur zrerna.

XXXV. Tum quzritur, An per veram cordis in hac vita contritionem habea-
mus mortalium duntaxat, an verd etiam venialium pecatorum remiflionem? Nam fi
ctiam venialium habemus, nihil opuseft igne poft hanc vitam Purgatorio. Si dun.
taxat mortalium, caufam dicant cur pharmacum tamefficax vt eo deleantur morta-
lia, non pofiit etiam venialia, illis multd minora, delere, vel veilli loqui amant, cuc
fi per peenitentiam Chrifti meritum nobis applicatur quo condonantar mortalia, e4-
deim non poffit idem meritum nobis applicari ad venialium remiffionem confe-
quendam.

XXXVI. Denique,cim ipfi non negent animas in Purgatorio pofitas veram ha~
bere de peccatis admiffis contritioné,quaritar cur pered non confequantur,peenarum
peccatis venialibus debitarum , rcmifgonem, fed neceflefit eas peenam illam totam,
quantach ex ordine iuftitiz illis debita, fetre, pati atque exloluerc. Imo, cur eam po-

EER e b

tr

P¢

B




» 4
De Purgatorio. 61
rinsremitei velint propter vinorum fuffragia, quim propter propriam iplarum con-
¢ri tionem, qaz certé Deo tam chata & grata,imo gratior & acceptior eflc debet, ad
penz illius relaxationem, quam aliorum opera. Y

FINIS.

3 0 A sl ol il asinslnsiadlndafadadlsdarladhasl Madasingia
' THESES THEOLOGICA

DE SATISEACTIONIBYVS.
" Prafide D. JUOSE AMYRALDO.
Refpondente PETRO TVvBERONE, Venobrenfi.

Tuesis PRrRIMA
Ontiricis DoGores funtin eafententiavt putent, culpam pec-
cati A Deo remitti non itidem remiffa pend, aded vt liberum illi folu-
tumque fit peenas ab co exigere cui peccatorum culpam ex animo con-
donauit. Diftinguunttamen inter peenas temporales , & eas quz fu-
turz funt xternz, ita vt condonata peccatorum culpa, remiflz fint itie
dem corum xternz pena, cim temporales nihilominus exigi queant.
Tum aiunt peenas iftas perfolui partim in hacvita, partimin Purgatorio, neque ali-
ter quemquam abijs liberari contendunt, quim per Satisfaciones. Denique Satis-
faGiones preftari putant pastim ab ijs ipfis qui peccarunt , partim ab alijs hominibus,
quz peccatoribus ipfis ad folutionem & liberationem cedunt.

11. Indeduplexin eo genere Difputatio; De Satisfa&ionibus proprijs, {cilicet,
& de alienis ; quarum ha virtute Indulgentiarum applicantur ciim ad leunationem
crucia tuum Purgatoriorum,tum ad minationem aut liberationem earum rerum que
homintbus in hac vita moleftz eife poffunt : illzin eundemfinem {pontea peccato-
ribusipfis fufcipinntur. Et ad fititium illum quidemignem quod attinet, fuperiori
bus Thefibus nullum effe demonfiratum eft ijs rationibus &argumentis,quorum pon-
dus nulla refponfione {cimusvnquam elevatum iri. Reftat ergo vt dilatain aliud rem-
pus qugftione de Sarisfactionibus alienis, hic breviter difquiramus , num proprijs few
peenis feu operibus, qugcunque tandemilla fint, ipfi pro nobis Deiiuftitiz fatisface-
re valeamus. Qued vt melins d nobis fiat , tria hzc videntur figillatim expendenda.
L. aid fit culpa, quid peena. IL Num culpa remifl , peena retineri & exigi
queat, 11L Quid fit fatisfattio , & qua ratione preftetur, num reprefentatione fen
operis feu rei, an verd mali perpeflione , cuius vi Deiiuftitie (atisfaciamus.

IT1L  Vrigitur a primo ordiamur , Culpa latiné loquentibus , peccatum eft, five
abinfciente commiflum; nam veteres Grammatici culpam eius effe dicunts quiin-
{ciens aliquem lzfit;quod Iurifconfulti ita interpretantur vt dicant, b Culpam effe,

. quod,, cum adilzgenteprauideripoﬂ'et s non eft prouifum 5 Siue a {ciente, vnde illud,
¢ Huic vniforfan potwi fuccumbere culpe, & fexcenta fimilia. -
a Donasusin Hecyr. Terent. b Leg.31.ff.ad Leg. Aguil. ¢ Virg lib.4.e£neid.

1V, Verlinquiaomne peccatum, eft legis alicuius tranigreflio. Omnis autem




62 De Satisfaltionibus.
lex habet elim prafcriptionem rei bonz , vel malz prohibitionem, tum peen alicuius
denuntiationem,qua fan&jo dici folet, quari poteft vtriusrei refpeCtu peccatum cul-
pa nuncapetur. Illud enim quod fupra citatumeft & Virgilio , cum alteroifto , hoe
pretexit nomine culpam, & alia eiufdemmodi multa,ad priorem illum refpeGum refe-
rantar. Hazc, {c fummittere culpe’; Inere culpam alienam, derisnare culpam in aliqhiem,
& fimilia propemodum infinita apud bonos autores, ad pofteriorem potius pertine-
e videntur. [ftud Ciceronis, Ale maior [it pena quam culpascanendnm ,’ambiguum
eft; poena enim debet exigiad menfuram reatiis,reatus verd ex atrocitate peccati zfti-
matar, atrocitas verd peccati tanta eft quantum in co difceflum eftab co bono quod
lege prafcribitar.

V.. Ineaautem Controuetfia qua nobis cum Pontificijs de Satisfa&ionibuseft,
culpafané priore modo accipinequit. Peccatum enim, quatenus confiftit vel in per-
uerfo aliquo habitu, velina&ione aliqua per quam Legys fen praceptio feu prohibi-
tio violatur , neque remiti dicitirr, neque condonari. Eft enim remittere peccatum
dQuirey 7lu' ducprier, AQiéva autem, vt eft 4 viris do&is obferuatum, opponitur Té zexiy,
Kpaaeir vero 7' duzpriw ille dicitur , non qui peccare petfenerat , fed qui pec-
catum puaire conftituit; quod Iudicis ¢ft. Tdeoque & a¢uévy diciturille peccatum,
non qui peccare defiftit, {ed qui peenam conftituic prztermittere. Arqueis cft huius
verbi (enfus,cumin Nouo Teftamento,tum apud omnes bonos autores. Quid enim?
Vbi Chriftusnios docet nobis peccata noftranon remiffum iri , nif peccata remitta-
mus ijs qui in nos offenderunt, voluit ne fignificare Deumnon curatutum efficerene
amplius peccemus , nifi etiam opera noftra fiac vt alij in nos offendere non pericue-
rent ?

VI. Tum& remittitur peccatum quemadmodum remittitur debitum. Vnde
illud, 2 oy &@es huwl T& SQuriuam Fuoy, os % fusis aQivuey Gis iQarnmus wudr,  Si quid eft
autem fimilitudinis inter peccatum & debitumin eo eft, quod quemadmodum credi-
tor ius habet exigendi debitum, debitor verd id foluere tenetur , fic iudex ius habet
punicendi peccatum, peccatorem verd peenam luere oporter. Vndeillud, luere pe-
nas. Atque adeo etiam, luere culpans , apud Silium Iralicum. Vet igitur debitum
remittitur cim eius non exigitur folutio, fic peccatum remittitur cum eius punitio
non excrcetur. a Matt. 6.12.

VII Huycaccedit,quodremittere peccatum, & peccatum deftruere feu abolere
idemeft. Ciim igitur omne peccatum priore modo confideratum,poficum fir, vel in
habitu vel in a&ione aliqua,a&io aboleri omnino pequit,ne d Deo quidemipfo.Nam
quod factust cftinfeGum fieri non poteft. # Méw jap' dvxd § Yels sploxemu inquit Aga-
thon , Poéra Ethnicus. Nallaigitur eft illius eatenus condonatio vel remiffio. Ha<
bitus autem non aliter aboletur quim introduione habitlis contrarij. Quis igitur ita
vonquam locuatus eft; ve i peccatum remitti diceretur, qui ex vitio redigitur ab bonam
frugem, & ad virtutem informatur 2

VIIL Addepraterea quod fi culpain hac Controuerfia peccatum denotaret
priore refpectu, fruftra circa hanc diftin@tionem laboraremus. Nam fané non nega-
mus quin abolito peccato eatenus, peena tamen poflit aliquo modo inferri. Scilicet,
nemone fuit vnquam quem publica poteftas ob crimen fupplicio afficeret, quem pec-
cati {erio & ex animo peeniteret ? Certd. Neque fi fingas animo omnes homines
fponte fuad peccatoad veram pietatem veramque virtatem reuertiffe, propterea li-
berarentur 4 peend, vique aded Dei iuftitia et inexorabilis, nifi pro ipfis vas aliquisad
peenas perferendas fufficererur. e

'




De Satisfaﬂioniémf €3

IX. Denique,natmnoneftin reiam fatis perfpicua diatidis immorandum , quia

s
- refipi(centiad peccato paflimin Scriptura {acta ftatuitur pro conditione remiffionem
c antecedente,& caufaillivs fine qua non, ficilla fuas horrationesinftitait, vt ad veram
- refipifcentiam, verameue fan&timoniam impellat, confequendz remiffionis ergo. Sic
T loquuntur Prophet , ficIoannes Baptifta ,fic omaes denique quorum prdicatio ad
. eam difpenfationem quz fub Veteri Teftamento viguit, proprius accedebat. Fruftra,
n atque aded etiam inepté, fiabolitio peccati, quain remiffione pofita eft,& fan&ifica=
- tio, pro vno eodemque capiuntut. Culpaigitur in ea qugftione quam traGamus,
d eft peccatum, quatenus ad eam legis partem refertur, quz peenam denuntiat, & ap-
pcllatur alio nomine , reatus.
E, X. Pcenz fignificatiq laté patet. Clim enim omnis peena confiftere videaturince
. A quod qui mal¢ fecit moraliter , malé habet , mali autem phyﬁci ob morale malumit-
- rogandi,plures caufz fint, omnino necefle eft cplura pariter effe genera peenarum.
n X1 Veligirur malum paffionis infertur ob malum a&ionis eo fine, vt cotrigatue
. &8 & emendetur qui peccavit. Ve enim facile ad malum voluptate allicimur, prefertim
g fi coniunéaeft cum impunitare, fic dolore & caftigatione ab o deterremur.  Ea au-
E tem peena xéraas 8 yyberia nuncupatur. Velne iphi qui iniuriam accepimus , fieam
s praterimus impunitam nouis contumelijs exponamur id quod nobis malé & iniu-
H ria faGumeft, fimili walo corrigimus atque propulfamus; quod genus vindictz a
< nonnullis putatur efle iniare natur fundatum. Vel confulitucin commune bonum
e focietatis , & ftatuuntur exemplaatque why.diyuam, ne quis {pe impunitatis ad pec-
- candum indacatur. Vel denique habetur ratio iuftitiz tantum, quia {cilicetficeft &
hatura comparatum , vt qui malé fecit, etiamfi nihil fir cuiquamab eo malo metuen-
e dum, dignus fit qui malum patiatur : 1d autem eft Dei, Recoris voiverfi, & jufti at-
[ que iniufts cuftodis ac vindicis acerrimi , ingenium , vt ferre nequeat quin quifquc id
= l‘m’mat,quu narura rerumipfa dignum eum indicanit. Nam {an¢ in ea peccatorum pu-
¢ nitione, queein faruro feculo exercebitur, neque peccatorum qUETCTLE emendatio,
o que nullain zrernum futara eft s neceritinivrie propulfatio, 4 qua Deus nihil quid-
o8 quam pati poteft ; nec eritaduerfus peccandi licentiam quam parit aliorum impuni-
o tas, cautio , quandoquidem vix infidelium ac damnatorum malitia augeri , acne vix
quidem fidelium feruatorum fan&imonia malis exemplis corrumpi aut labefa&ari
e '~l bitin zternum. Itaque nihil in irrogatione peenarum iftarum Deus pratervnam
1 iuftitiz rationem fequetur.
1 XI1I Veniamusiam ad fecundum. Quinremiffa culpd, hoceft, reatu ,qui ad pes-
X nam ex iuftitia debitam obligat, irrogari poffitalla pcrna'wv%-"“?- feu caftigatoria, quz
S ad peccantis emendatione rantummodo pertinet , nemo noftrum eft qui dubitet
2 Docente Paulo # fidelesideo iudicari & caftigari, nevnd cum mundo condemnes-
1 tur : Fatente Dauide & fibi vtile fuiffe quodita eruditas fuerit ; Hortante Solomone
¢ nequisided animum defpondeat : Altero Apoftolo remita interpretante 4 vt in
t eare bonam partemamoris illius paterni quo nos Deus complc&i:ur , conftitutam
4 e(fe dicat :neceflirate ipfa flagitante, vt tot tantaque mala quibus pij in hac vitacon=
Y fliGantur,ad eam caufam potimmum referamus. Verum quia id quidquid eftexamo-
- re proficifcitur, peena nonnifi admodum xemypsids appellatur, a 1. Cor. IL. 32
8 b Pl 119. ¢ Prou.3.11. 4 Heb. 12.7.6, '
- XITIL, Alerairregandz peenzratio qua prouidctur nenoug iniutiz , veteribus
d negleis , prouocentur, vix eft ve Deumimpellarad puniendum. Eft enim Deusex-
tra 1aéum omnium inigriarum qua a creatucis proficifci vnquam poterunt. Iraque




rZ==

64 , Thefes Thoelogice |
remifla culpa talem peenam pariter pratermitti, fortean dici poflit.  Quamquam
Kic duo obferuanda effe videntur. Vaum eft, quod cimhec genus peenz ex pra-
dentia potius quim ex iuftitta pendeat , neque tam retrofpiciatin tempus anteactum,
quim przcautionis gratia profpicitin futurum,etfi fateremur remifla culpa cam exigi
pofle pcznam,maneret tamen fententiz noftrz in hac controuerfia veritas indelibata.
Agitur enim hic de ed peena cuius omnis refpeGtuseft intempus prateritum,ided quia
ctaliquid faum contraius & fas. Alterumilludeft, quod etfi ex pravis noftris ac-
tionibus nihil in Deum v{que redundar, nihil tamen vetat pariter fi quid eftabillis de
gloria Dei detra&um, quin einfmodi poenis prouideat atque procurctne quid rale in

pofterum defignetur. Atque €o referri poteft id quod de Dauide diGtumeft. Quia
=
13

blafphemare fecifti inimices nomen Domini, & ¢. Ftem hiftoria numerati populi: & f1.

quid eft fimile.

XIV. Tertium genus penz, qaod aSadiyualoy effe diximus , quin etiamin-
ferri poffit dimiffa culpa qua nos ad quartum genus peenarum obligat , non diffi-
temur. Quid enimNon poterit Dess apud {e ftatuerc fidelem aliquem feruare pro-
pter Chriftum, & tamen eum propter alxquod graue peccatum graui aliqua calami-
tate ple@ere, vt reliqui ex.co difcant ambulare, ve loquitor {criptura, in timore Do-
mini, & visere circum{pecté ? Cerré nequeomnes illi quos aquaram dilugium {uf-
focauit; in zternum perijfie putandi (uat, neque omnes qui mortui {unt in defeeto
obrebellionem , neque omnes qui inter Cotinthios obdormiuerunt, quiain Eucha-
riftiz. celebratione non erant verfati fatis pi¢ vel temperanter. Quinde Mofe certum
eft; & viuercillum viGurumque effe cum Chrifto in fempiternum, & mortuum ta-
men eflc in deferto antequam terram Canaan contingeret, quia commiferat alz’quié
vituperabile atque culpandum.

X V: Necfand derebus illis noftra eft controuerfia, Agitur de vltimo genere pes-
narum ; qua {olz propric peenz funt , cim de Deo vtiudex eft, agitur, relique non
niftimproprié paenz nuncupantur. Dei autem, vt iudex-eft,, duplicem o in Scri-
ptura deprehendimus ; vnam particularem , & ad voum populum Ifracliticam re-
friGam, quatenusillins fuit Magiftratus politicus : Alteram vniverfalem, & quz
fpetat omnes homines, quatenus et Re@or Vniuerfi. Dubirabile autem certe non
eft; quin culpam quam remific, quatenuseft yniuerfi Re&or, punire tamen potuerit
quatenas habuit %/ ad certam quandam nationem peculiari ratione determinatam.
Fac igitur mortem filij Dauidis non Faifle whdeiv feu @%saenxls’ fac cam non fuiffe
eeovarldis, neque profpexiffe in faturum; fac non fuiffe denique @%pduvialeiv’,nec
pettinuific ad exemplum aliorum, ( quamquam quin omnesillas rationes & relatio-
nes habuerit, nihil repugnat ;) attamen potuit efle longe inftiflima, eo quod , clim
adulterium & komicidium mereretur apud Iudgos punitionem remporalcm ex Lege
Politica> nemo autens Dauvidem punite pofler ( {font enimreges hominum refpectu
&b, ) Deus pro Magiftratu Politico in eo fe geflit, quiregem ipfamaliqua pcena
mu‘?cauit; Sunt enimliberi parentum fuorum pattes, & in eorum morte tali parentes
ipfiple@iexiftimantor. Eo fortaffe refpexit Dauid, cim fe a f6li Deo peccafle pradi-
canit, quianemo preter Deum potuit abeo [umere poenas. Scilicet, etfi introducte
regnoilla Swxeslia quam Deus in Ifraclis Republica initio conftituerat, fuit magno-
pere immautata, certum eft tamen non fuifle fanditus abolitam ', & eius vim Deum
spfum, prefertim. vbi homines ceffabant, in irrogandis peenis temporalibus fubinde
exercuifle. a. Pf/sTIa ‘

XV, Vertm quia prater voum Ifraclem nullius populi Deus Magiftratum Po-

fi
&




IS

De Sdtisfm‘?t'onibu;.' ¢5
fiticum fic adminiftrattit, & reliquorum hominum iudexeft fub vna ¥éu tantim, abs
furdam eft vt quod maxime affirmare eum eatenus cuiquam remittere culpam, cui
tamen pcenam irrogare decreuit.

X VII. Quod vt clariuseuadat, pena quz peccatoribus eo refpectu debetur, in
tribus tantummodd {pedtari poteft : Inmortezternas In morte temporaria : & in
ijs malis quz mortem temporatiam antecedunt. s

X VLIl “Etrdemorte zterna quidem Pontificijipfi confitentur eam remitti remif-
fa culpa. Quod fan¢ mirum videri poteﬂ,v(quc adeo vehementer pugnat cum €a di-
ftin& one quz veniam culpz remiffione peena feparat. Vel enim Deus remiffacul-
pa morrem zternamideo non infligit, quia abfoluté injuftum & abfurdum eft quem-
quam punite propter €am culpam quam tu ¢i condonafti 5 vel quia etfi ablurdum &
inisftumnon eft qualemcunque €i peenaminfligere , pugnat tamen cum Dei inftitia
& fapientia cam inferre perpetuam. Priusfi dicunt » ipfi fe (e iugulant , & fuameuer-
tuot ditin&ionem aperté. Pofteriusantem dici non poteft. Non enim facit ad ratio-
nem-poen , qUatenus poena eft, (empiternane fit, annon ; ratio formalis pcenz in co
confiftit, quod infertur propter peccarumex inftitia. Iuftitie autem illins moderatie
tantim facit, ve neque refpea Tis imvdores & atrocitatis, neque refpectu THs hTLoERS
& durationis , peena fic culpxingqualis , Speétantur ergo in adminiftratione iuftitie
illias vindicis duo velati momenta ; voumin €0 quod irrogatur peena propter peccas
tum ; Alterum inco quod tantapena irrogatur quanta culpa peccati exftitit : exigi-
turenim ad modum & menfuram delici, vt fit viquequaque iufta, Siigitur pofte~
rius iftud momentum inftitiz prohibet quominus remifla culpa infligatur peena du-
ratione tanta; prius momentum iuftitiz pariter prohibebit quominus vlla omnine
inferatur. Etfinthileftin priore momento jnftitiz quod vetet quominus remiffa eul-
pa pena qualifcunque inferatur;nihil erit in altero quod impediat quominus remifla
culpainferatur peena duratione tanta,quanta culpg menfuraatqueratio flagitat.Nam

quz caufa difcriminis 2 Iraque fi remifla culpa pcenam retineri nihil impedit, id nom
in temporariatantum, {ed etiamin zterna peena locum habere poteft.

X1X. De morteilla quz confiftitin {eparatione animz & corpore , res eft perfpi-
cua. Nam in infidelibus habet quidem rationem peen proprié di¢tz. At illis culpa
remiffa noneft. In fidelibus vero, quia illis culpa remiffaeft, rationem poen nulle
modo habere poteft. Quidenim? Nonne in eo difcrimen vtrorumque mortis confti-
tutum eft, quodillornm relpe&u maledicia eft; horum maledi&ionem orhnem Deus
abeafegreganit? Et cim lex duplicem yardoar inteNtet , tam eam qu¢ mortem comi-
tatar,quim qu& mortem {equitur , nonne nos Chriftus ab veraque liberauits 4 fa~
&us pro nobis »alaex? a Gal.3.

X X. Quod fimors temporalisex Del iuftitia fidelibus irrogatur , duo ex eo fe-
quuntur non modo vehementer abfurda, (ed importuna etiam, & qu importuni-
tate {ua omnem ex animis pietatem cuellere atque extirpare aptanata {unt. Voum
quod non poteft illisnon irrogari mors zterna, Alterum quod etfi pofiet nonirro-
gari, nequirent tamen 1tli fidem atque confolationem retinere in morte ; quod que
exitiale eft. Et prius quidemillud fic demonftratur. Quod iudicium fitde hominibus
inmorte ,id ipfum deijs poft mortem fuiurum eft.- Ided nihil ftudiofius Chriftiant
omnes facinat, quam vt faltem in morte homines ad Chriftum conuertantur; rati
quo anime Deus erga cos motientes eft, eo futarumeffe poftquam defunéti erunt.
Siigiturin inferenda morte indexiratus eft , qui potcr’it cfie poft mortem Paterman-

fuctus atque placatus ¢ Certé cum homo moritar, vel fidelis efk, vel infidelis. Si
; 1%




66 | Thefes Theologice

fideliseft; non poteft Deus de eo ftatuere tanquam index infenfus de reo maledi&io-
ni obnoxio, nifi violatd ea i qua fefe 4" Patrem conflituit omnium eorum qui cre-
diderunt. Si infidelis , morte temporatia malediéta defunus s in mortem =zter-
nam itidem maledi&am incurrere debet. a loann. 1.

X XI. Pofterids verd fic. Qualem quifque mortem fuam experitar , talem eam _

agnofcere debet, nifi velit fibimetipfi imponere dataopera. Iraque fac eum quicre-
debat antea, pati mortem maledictam, hoceft,d Deo, veeftinftus & iratus iudex,
irrogatam ,necefle erit illumiuftum itum iudice m atque iratum in rali morte agnof-
cere. ‘Quiautem moriens Deam pro iudice habet irato cumque talemintuetur,quot
quantifqae corripitur & confli®atur formidinibus? Et fi Chriftusipfeintantacon-
ftantia, tanta fide, tanta cognitione veritatis cum promiffionum tum vaticiniorum

. qua de ipfius futurd vi®oria edita erant, tanta deniqueangeloram iplorum confola-
tione & tam-eflicaci, vlque aded horrendosanimi cruciatus expertus eft, ideo quia
Pater ipfi {e fe oftendebatiratum ; quid de nobis miferis homuncionibus futurumeeft,
i nihil aliud in noftra morte prater Dei juftitiam peccatisnoftris incern{am animad-
uertimus ¥ Quis vitate poterit quin acribus confcientiz ftimulis incitatys.in defpe-
rationis voraginem impellatur 2 '

X X1I. "Atille omnem dubitandi occafionem fuftulit qui dixit quamlibet mortem
dile@orum Domini effe pretiofamin oculisipfius. Quod de morte maledi&ta dici
certé handquaquam poteft..

X XI1L  Petenda eft igitur aliunde ratio cur fideles moriantur. Nempe preter
alias caufas quaz ex Dei fapientia, {epofita inflitia, peti poffunt, hec eft longe com-
muniffima, & omnium eorum quiin fide Iefu Chriftimoriuntur, quod cum refiduze
fintinijs omnibus reliqui¢ nonnullz peccati;nequeunt aliter funditus extirpari quim
permortem, qua cim animam fenfitivam extinguar , delet pariter & Susudv 3 8 émSu-
prindr, & membrailla deftruiv in quibus {edem habere 7 dudlin Apoftolus vbi-
que prgdicauit.. . »

XX1V. Mala qua mortetn antecedunt, num (fot peenz propri¢ didta etiam in
impijs,dabitari poteft. Nimirum omne tempus vite quod ad mortem vique decur-
tit, peenitentiz depuratum eft, intra quod nimis fera effe non poteft. Non eft igitur
ha&enusiudicium deijs faGum, fururi ne fint falutis compotes, annon. Scirquidem
ab zterno Deus de ijs quid fit forurum, & id fcir quia conflitutum et decreroquod
non potet immutari. Verim aliud eft profpicere ex omni zternitare quid futurum
fit, quod infinitx fapientizeft; aliud vero pronuntiare pracifam effetalivel tali ho-
mini omnemveniz [pem, & paenam decretori¢ inferendam; quod non ficnifi A 1udi-
ce, atque aded poftquam homo (e fe ca venia prorfusindignum praflitic. Non pra,
ftatautem fe talem nifi perfeucrando in incredulitate vique ad mortem, quandoqui.
dem Deusipfe tempusiftud peenitentiz determinauit.

XX V. Quumigitariudices peenas non foleantinfligere decretorias nifi lata fen-
tentia , peena vixilludeft proprié quod infligitur omnieo temporis curricule inuita-
tioni ad peenitentiam deftinato. lraque quidquid eft malorum quod incredulis &
impoenitentibus euenit, id pertinere videri poflet vel ad 7l vwSurir; c0 fine veemen-
dentur; vel ad 7w @pvaaxie', ne nimia potenria fua ad detrimentam Ecclefiz abu-
tantur ; vel denique ad exemplum,ne reliquis hominibus audaciam addat ad peccan-

dumimpunitas, aut numinis & feculi futari contemptus ingencretur.

XXVI. Verim ftatuamus efle peenas propri¢ dikas atque decretorias = quia
illis remifla.culpa non eft, nihil id facit ad diftin&ionem Pontificiam confirmandam,

P SO L D v

Tl e o )

G St o ala s balans audian | AR




De Sarisfac’?ionibm. 6
In fidelibus verz peenz talia rationem habere non poflc ex co conftat, quod ciim fit
i nobis fupra conftitutum, culpam nihil aliud effe preterquim obligationem ad pce-
nam,tam abfurdum eft remiffam effe culpamretenta peena,quam abfurdumeft, & ab
ompiratione alienum, liberatum efle ab obligatione debitorem,  quo tamen credi-
cor 2s faum mutud datum repetere conftituit.
X X VIL Nuncvideamus tertio loco quid fic Satisfa@io. Eft autem Satisfalio
nomen cuius resreperitur quidemin ijs Scripturx locisin quibus deredemptione no-
ftraagitur : ipfum tamen nu(quam in ea occnrrite Quumigitur petitum fice Lu.ri(;om‘

dentia, conuenire videtur vt quid denotet Iurifconfultos interrogemus. Eft igicus
Satisfa&ionis apud lurifconfultos duplex notio, vna friGtior, alteraverd latior. E¢
priorillaquidem Satisfactionem (olutioni ftricte pariter fumpta opponit. Etigitur
{olutio adtus debitoris foluentisid quod eftin obligatione, quiipfo facto liberatio-
nem impetrat. - Satisfadtio eft ausfeu debitoris, fen fideiufloris, foluentis id quod
non eftin obligatione, quiqueidcoipib f2&to liberationem non obtinet, {ed poteft
vel admitti, vel recufariin indicio. Sirecalaturs liberatio non contingit: {1 admitti-
tur, contingit , & vt loquitur Vipianus, a atisfaltio pro folutione ¢ft. Pofterior com-
ple@itur omnem penc {olutionem vt quocunque modo ab obligatione rece(fum fit,
vel alicuius animum expleuerimus,, i {atisfecifle dicamur. a ff. de folut. leg. 52.

XX VIIL. Viamque illam Saticfa@ionis notionem Poutificj in hoc negotio
fequividentur. Nam & fiquis paenas temporales i Deo immifas propter peccata fz-
rat, ex corum hypothefi iuftitiz divinz (atisfacit. Soluitautemquod erat in obli-
gatione. Non enim proculdubio Deus in@iffimys idem fapientiflimufque iudex,
pcenas & peccatis natura dinerfas & abhorrentesexigit. Et fi quis {ponte {ua aliquid
fibiimponat,autd Prefbyrero peenitentiario impofitumin {e recipiatyquo juftitiam di-
nivam expleat , {atisfacit ille paniter, Gijscredimus : Nam & precibus, & ieiunijs &
clemolyais, & alijs operibus, quacumgquc candemilla fint, quz ab ipfiseade canfa
fulcipiuntur, vim Satisficiendiateribuure. o quibus oronibus operzpretium eft eo-
rum hallucinationes breuiter obferuare.

XXl X «Brprius illod quidem & nobis fuprareieGum eft. Quandoenim hic agi-
tur , non deinfidelibus, {ed de fidelibus, demonftranimus avtem nullas fidelibusa

Deo infligi peenas prcprié di&as, confequenseft vtoullaruor peenarum a Deo imi-

pofitarum perpeflione (atisfaciant : Nam illz (ané (ol farisfacere poflunt.Quid {atis-
facere poffunt ? Immo ne temporalesquidem peenz, vel maximé proprié¢ ficappelia-
t, fivile & Deo fidelibus immitterentur, dici poflent Deo {atisfacere. Satisfacer

enim dicitur, quivel id omne quodelt in obligatione {olbit, vel tantumdem quaa.
tum et in obligatione. Quum enim thulto minus quam eft in obligatione {oluitur,
debitor autem liberatur,obligatio dicitur foluta per accpula:‘loncm spet fatisfa&tio-~
nem haudquaquam. Nemo autem dubitat quin multo plus debeamus quam quod
Juere poflumus in peenis temporalibus.  Quod fiquis dicapnoftras qua peewis tem-~
poralibus fiunt farisfactiones, vod cum Chrifti fatisfaione coniungi, veex earvm
coniun&ione vna perfeta atque integra {atisfadtio componatur , ng ille verbis viita-
tiffimis & notiffime ignificationis perperam abutetar. Fac enim me debere centum
aureornm millionesyfdeinforem vero meum totam illam fummam pro meexoluere,
yno dempto teruntio , quem ipfe de meo e {uppeditem sidiculus fim vel infolen-
ter arrogans fiideo quia reruntiumdedi , credirori meo me {atisfecifle pradicem.
Quis me ferret ita ftotidé gloriantem 2 Quamquam minus eft quidquideft-peena-
rum temporalium , quodipfi ferre poflumus, ad peenas LErNas qua infinitz funt;

I3




O\

8 ‘ 1 hefes Theologice

quim téruntius ad quamlibet aureorum fummam, quaz numquam tanta effe poteft,
quin finita fit,

X X X. In pofteriore error geminus eft. Ac priorquidem in eo confiftit, quod
illis rebus vim fatisfaciendi atiribunnt , qua nullo modo rationem peenz habere
poflunt. Et de oratione quidem res claraeft, Nam fané fi quis in co quod Deum
orat, peenam {efe pati aliquam purat,impius ¢ft: Quemadmodum & qui eleemofy-
nam erogat,& quiicinnat ve Deo exhibeat aliquem cultum.  Qujsenim patitur pee=
nam nifi ingitas 2 Inuitus autem omnia ifta qui facit, poteftne pictatis laudem ferres
aut caitare culpam impietatis?

X X XI. Veriim efto. Patiatur aliquis peenam lubenti animo. Atcerté omnis pee-
na propri¢ dia in malo aliquo phyfico confitit ; neque confitere poteft in vila
re quarationem habeat boni moralis. Pena enim moleftiam ahqaam exhibere de-
bet eiqui paticur, ve & illi doleat ob malefactum, & 4 malo faciendo in polterum
deterreatur, Bonum autem morale tantum abeft vt moleftiam exhibeat, veex nulle
alio fonte dulcior voluptas fluac iucundiorque. Noneft enim bonarum actionumn
5 ik proprium & pracipuum Térs, quod nullum eftextraipfas: funt enim ip{ fibi
finis, At eft tamen wérosipfis ita @nsviueer 5 v Joquitur Philofophus , vt ab ijs pla-
n¢ feparari nequeat.

XXXII. Addequodcim peena it malum quod fenticur ob malum quod adtum
eft; fiid quod habet rationem boni moralis peena efle poreft,id quod eft fummé
sonum, (nam quid pietate erga Deum & caritate erga homines meliuseft? ) habe-
bit tamen aliquam rationem mali, ideoque fugiendi. Quod non modo vehemen-
terablurdum eft’, fed & pietatiatquevirtuti aduerfarium ve quod maxime.

X X X III. Neque verdresillz, quacunque fint, peeng dici poffunt pro pec-
catis fatisfactoriz,quatenus funt operofg atque laboriofz. Pzimum enimin oratione
mihilvique adeo laboriofum efle debet, vt moleftiam creet vel corporivel animo hu-
mano. Etenimid quod eft vehementer moleftum , animam abftrahir atque avocarab
omnibusalijs obiefisad fe. Idigitur quod animum acriter vrit, eft potius orat'oni
impedimento, quamadiumento, Quod fi Deus (piritom precationum rebus aduer-
fis atque laboriofis in nobis excitat, id fic quia doloris fenfus acectimus liberatio-
nis defiderium incendit, cuiusinfin&u ad eam confugimus, quinos¢ doloribus'at-
que periculis eripere poteft, Id igitura quo liberari tam vehementer exoptamus
cim 2 Deo immittitur , ipfi-nein nosaccerfemus, vt confugiamus ad Deum 4 quo
nihil quidquam tum patimur, quum liberatio arque depulfio mali fponte fulcepti
fit in noftra potelate? ]

XXX IV, Incleemofynafiquid el moleftum, fitumeft in ia&kurarei qua ca-
remus poftquam eam dedimus. Carere antem pecunia vel aliare iftiufmodi, tum
moleftumef cim vel auari fumus, vel ed nobismagnopereopus eft ad vitam & fa-
miliam fuftentandam, Quorum vtrumque eleemolynz (atisfaciendi vim adimir,
Nam qui dat id quo carere non poteft citra vitz periculum & familiz memorabile
damnum, malé facit & imprudenter. Qui dolet ob rem a fe donatam qua facilé
carerc poreflt, facit turpiter & fordidé ; arque adeoetiam forec crudeliter & trucu-
lenter. Quid enimimmanius eft quam pati vt ille pereat ob rei defedtum > quam ta

cum eo communicare potes citramemorabile detrimentum ? Qua avten talia{unt,
tantum abef vt fatisfactoria fint , vt nulla humana fatisfaltione expiari poflint.

X X X V. Iciunium fub Veteri Teft. partem aliguam faciebat cultus diuini, quiin
tebus non modo corporels  fed etiam duris nonnihil & laboriofis vt plurimum pofi-

s

R i

e e o T

Nl o)

—— A B PN vt N ae N




De Satisfaltionibus. 69
tus erat. Eolugo {cilicet Deus voluit Ecclefiam fuam ad libertatem erudire. Sub
Nouo Teitamentores aliter fe habet. Nullum enim locum habet inreligione, nifi
vel quatenusv -hementis alicuivs meeRitiz, € {enfu peccati concept, efte&us atque
indicum eft, vel quatenus et ad orationem eeadyruvi quedam. Prior illa ratio
prohibet quominus fatisfa&orium efle quear. Nam fi jeiunas quia triftis es, triftises
autcm quia metuis , non potes per {ciunium Deo fatisfacere, quin multo magis id
preftes per merum atque timotem. Ideone ergo putabimus nos Deo f{atisfacere

ofle quod eius (uftitiam reformidamus? Vilu(ne voquam reus fefe peena defun&um
efle credidit » quiaad peenz mentionem atque cog cationem cohorrvit & trepidauit?
Aut (i criftitia non‘tam ex metu pen@ quiam ex odio ;}eccati’ ipfius nata eft , ideone
nos iuftitiz dinine farisfcciﬁ:pumndi fumas , quod animos noftros peccati horror
inuafit? Pofterior haud minus. Nam G oeabgonvi illa neceflariaeft, (vt poteft his
vel illis circumftantijs pofitis efle non numquam neceflaria) negligi non potett citra
culpam. Quod autem Jebemus ex officio, & quod negligere non poflumus citra
peccamm,quxro, fi pr@f’tcmr,.qu‘i poteft cederéin folutionemalitis debiti quod per-
foluere negleximus ? Quifquamne vnquam debitor duas obligationes diffoluit co
quod pependit id quod eratin vnataotum? Sinece(larianon eft, temere fufcipitur:

uod autem temere fit, Deo ad fatisfaCtionemacceptum efle nequit.

XXX VI Quodergodicitur apud Danielem , & {iqua {unt alia iftiufmodi lo-
ca, de peccatis px‘ccibus, ieiunio & eleemofyna redemptis, exponi debet ex phraﬁ
in {eripturis viitata, in qua fepe id quod confequitur, ponitur pro eo quod antece-~
dit, & vice verfa, Nempe quia G quod eft peccatumvera farisfaCtione redemptum,
habetur-pro abolito , peccatum quod quacunque ratione abolitum eft, ea phraﬁ dj-
citurefle redemptum. Conferre antem & orationem & icignivm & alid iftinfmodi
ad obtinendam remiffionem peccatorum, vt funtargumenta verz peenitentiz verz.
que fidei, nemo dubitat. Atneque fides neque poenitentia pro farisfadione eft, {ed
oro conditione remiflionem antecedente.

X XX VTII. DPoftcrior crrorineo Grus eft, quod cim que fponte 3 nobis {ufci-
piuntur, aut alijs hominibus ,Aqam;mma:is dura & pcrpcm) difficilia, fatisfactionis

L3

ergd nobis imponuntar, 100 fint illa propri¢ mala quz nos commeriti fumus, {ed
aliquid quod in eorum locum fufficimus, retibusipfis Turifconfultis; & ficip(a do-

o SR ; : s
cente natura rerum , non poflunt efle atione , & nos liberare & debito, nilt

ad aétum ipfum patiendi, Dei ipfias ‘o accedat. Namin tali Satisfactione

: " . ‘ : e i 2 ;

duplex ille aCfus neceflarius eft, & vt {oluatur aliquid a fid:zinffore, & vt id quod
0

{oluitur , a creditore acceptetur. Vbinamigitor DC“:'; Pontificios docuit {e fe accep-
taturum effe qua loco poenarum,q_nasirroyarcip‘fﬁ debuit, ab illis {ufficiuntur: Vbi-
nam talem fibi fatisfationem graram faturam efle declaranir?

XX XVIII TumvtSatistactio ficle , debet ex quo re(ponderc eirei pro
qua per eum (atisfacere contendimus. Nam f1major eft, creditor plus accepit quam
opottet ; quod iniuftum eft. Si minor ,aut non diffoluit obligationem , aut acceptis
latio eft , non fatisfadtio. Quis autem illis dedit eam antoritatem vt quid wttiriz
diuinz peccatisirritatz (atisfacere valeat, quid nou, expendant,ita vt fuoiudicio
Deumaubeant effecontentum ? Viquamne fuit vnquam tam pertarbata Reipublicz
conditio , vt qua ratione legibus Gtisheret , & quid ad eam tem fufficere pofler,
pendeat ex arbirrio reorum? ) i

X XX 1X. Denique,fi nobis pro nobis (atisfaciendum eft, id velideo fit quia
Chrifti fatisfactic non fufficit, vel quiactfi {afficiatilla, noluit tamen Deus orancin




. 4 o3} k]

70 Thefes Theologice, De Satisfactionibus.
noftrgm reatum Chrifti fatisfa@ione tolli, fed noftras ad illius vim fatisFationies ac-
cedere, zquum cleexiftimavit. Prius autem illad blafphemum eft in Chtifti Dei-
tatem, Nam fi Chriftus Deuseft, habet eius fatisfactio viminfinitam. Pofterius eft
Dei fapientiziniuriofum. Quid enim abfurdigs e potuit, quam vt cim haberccin
Chrifti fatisfattione vnde inftitiam abfolate placarer, hand aliter quam fi foret im- :
petfecta, quereret in paflionibus noftris aliquod ad illam fupplementum ? Ve, I
{cilicet, fi minus ex toto redemptores noftri effe poffumus, faltem ex aliqua parte
gloriamiftam cum Chrifto dinidamus. Ea eft hominumin rebusad falutem perti-
nentibus , vaniras, atque f{uperbia, ea ftultitia etiam , vt quia fibi humeros ftimulis
& vibicibus oppleaerunt, putentiniqué fecum agi, niti Det placafle iuftitiam , & be-
neuolentiam demeruile exiftimentur.

XL. Perperam igitur quz velin {criptura facra de Sxdidon: quamin fe fe Corin-
thijexercuerunt, vel apud Patres Chriftiani molefta fibi ipfis impofuifle reperiun-

i

tar, vtingentem aliquem animi dolorem ob antealta peccata teftificarentur,ant ve
lafcivients {uz carni frznum injicerent , & tumultuantes appetitus compelcerent,
ne in fimilia errata deinceps prolaberentur , €d referuntur a Pontificijs, quafi de } .
Luftitia Dei placanda, deque illius 1ra per Satisfa&ionem auertenda cogitaflent. 1
XL I Perperametiam, & in Chrifti fatisfactionem contumeliosé , quod olim 4
ex-Ecclefiz difciplma, vt fatisfieret aliquo modo legibus Ecclefiatticis, peccatori-
busimponebatur , eo detortam eft, vt zternis ill's legibus fatisfaceret , quz abipfo ‘
Deo , & rerum naturafancitz , & violatz ab homin bus, non potuerunt ius fuum 1

confequi, nifi per vnius Chrifti mottem ignomintofam atque cruentam. 1lli cum ‘
Patre & Spiritu San&o, vni Deo, fit laus honor & gloria in zternum, A M E N. s

Gregor, Nyfl. De Pcenitentia. Ad Thef XL,

., Delitysindulgensin morbum incidifti, enm icinnio cura. Animuslaboras incontinen-
tid : adhibeatnr temperantia promedicamento. Mulrifariapecnnia cupiditas febrim [pi-
ritwualem tibi creanit : eleemofjna plenitndinems enacnato : communicatio exim ¢+ libera-
litas habent in fe niminm expletg mentispurgationem. Lafit te alienarum rerum direptio;
vedeant ad proprios dominos ea gua divepta fiunt. Mendacinm prope deduscit ad intevitum:
( perdes enim , inguit s omnes guilogauntur mendacium s ) veritaris [budio pericaluim fifte.
Tusjurandum violatnm [uftulirin fublime filyy Zacharia volstatem [ecrrim & ceden mi-
nitantem: induamus vniner(am armaturam peenitentia s t[ecnris aciem & illum euste-
mis. Impys hereticorum opinionibus aliquis obnoxins failnseft; reila fementia decresss
Juperficsionem fugaro. Hec enim eft peenitentia.

Idem ibidem. @uid alind eft penitentia nify Mo § dQaviauos prateritornm qus vel re

vel cogitatione funt admiffa 2

Ad Thel{ XLILib.de Ecclef.dogmatibusapud. Auguft cap.s.

QDem mortalia crimina poft Baptiftnum commiffa premunt , hortor prius prblica prenia
sentia [Atisfacere , ¢ ita Sacerdotss indicio veconciliarum communioni Jociars, fi valt non
ad wudicinm & condemnationems fui E uchariftiam percipere,

& LN TS,

PR P . Y



] / .‘71
s dnalesh s iadeedhhiadathirdaae
THESES THEOLOGICA

DE THESAVRO ET INDVL:

GENTIIS ECCLESIZ ROMANZ.

Prefile D. JOSVE PLACEO.
Refpondente THEODORO CRISPINO, Marencnfl.

Turslis PrimA,

ISPVTATVM e de Chrifti vera; & Sanctorum fal{o credita
(atisfaGione; nunc de virinfque fuperfluitatibus & reliquijs, vnde
Thefaurus colle@us effe dicitur, ex quo pontificiz promuntur Indul-
gentiz , difputandum eft,fed paucis,quéd eius fundamenta iam fint
fuperioribus difputationibus eucrfa. Habebit autem hzc difputatie
partes duas , ynam de Thefanro illo, alteram de Thefauriillius 2/%.

IL  YIn Thefanro nihil repofitum volunt prater & eeorwpam fatisfa&ionum
pro peena tem porali diuinz iuftitiz, partim abipfo Chrifto, partim ab cius fanéis,
przfertim martyribus exhibitarum. Ef igitur nobis difputandum, primd de fatis-
£2&ionis Chrifti redundantia, deinde de fatisfactionum, quas ifidehibus praftitas
fuifle dicunt  #wvéoue, Denique de virinfque coniunétione & concurfu ad hunc
thefaurum componendum,

111. Satisfa@&ionem Domini noftri Iefi Chrifti vique aded whmeradeiv, vt mul-
tum fuperfluatinthefanram colligendum ex eo primum effici putant, quod cimad
redimendos homines vna fanguinis eius gutta fatis effe poflet, totum fanguinem
funm ad mortem vique profadit. Deinde etiam-ex eo quod cum cinsfatisfaltio va-
loris fit infiniti redimendis omnibus huius mundi, immo mille mundorim, i mille
forent, hominibus fufficientis , ca tamen nifi paucis huius mundi hominibus appli-
cetur nemini.

1V. Harum rationum prior 4 nobismultis de caufis reijcitar. Principio Deum
plus peviti tacite infimulat, quafi centies, immo millies plusa vade noftro filio fuo exe-
giffer, quim diffoluendo debiro noftro fatis effe poflec.  Qui Deum putant, adeocft
mifericors, hoftes fuos damnatos punire infra condignums quomodo affirmant eun-
dem i filio fuo peenam exegiflc quam fatis effet malorem, immd tantd maiorem 2

V. Deinde, ea ratione tollitur mortis Chrifti neceffiras, quam Sctiptura maltis lo-
cisinculcart, Qgid enim opus erat tam acerbam, & ':gnominiofam,& lege Dei male-
di&am mortem infligi Dei filio, fi vel vnicafanguinis cius citramortem guttula {uf-
ficiebar 2 Quis credat Deum Patrem, qui ne peccatoris quidem morte dele&atur,
voluiffe Filiom {uumvnigenitum innocentiflimum tam diro & immani & malediéto
mortis fupplicio 2fficere, fi id minime fuit ad redemptionem - noftram neceflarium?
A8




= Thefes Theologice

VL Immo tollityrseceffitas fatisfactionis + cum enimiufitia vindex in 2qua
licate fita fic peenarum & peccatorum, pugnent autem cum zqualitate plus & minas
ex zquo,fi pati potuit iuftitia ve decies plas peenaram,qudm{atis ellet,exigeretur,vti-
que pati eadem potuit vt decies minus exigeretur. Si igitur condonare nouem partes
penz fine {atisfadtione potuit, quid eft quamobrem partem decimam atque aded
totam pceRam condonare paritér fine (4tisfactione non potuerit ?
VILObfcuratnr etian amoris illins [plendor quo filium optimum Pater optimus profe-
quebatar.Nam qao leuiote ratione indu&tus cum ad immanifiitmam mortem rradidit,
hoc minoris fe eum feciffe minufque dilexiffe ceftatas eft. Quantum autem de patris
srga filium amore detrahitur, tantam de Dei erga homines amore decerpitar; qui
tantd major efiloruit, quentd chariorem filium pro nobis Patet dedit.

VIIL  Quinetiam fitininriafapientic dining : Non enimfapientis eft plara ad-
hibere vbi pauciora {ufliciunt : & ad extrema remedia confugere , cim mitiora fatis
potentia funt; & mille anreis tedimere, quod vaico aureo redimi poteft. Si potuit
generis humani morbus vna fanguinis Chrifti gurtula curari, (apientiz non faitexi-
gere in eam rem totins (anguinis Chrift preflunium. An decuit Deam pretiofiffi-
mifanguinis filij fui, nulla {alatis noftrz necefficate flagirante , prodigam efle?

IX. Dicinon poteft quantum hotrrotem incatiat peccatori quantum odium
peccati ingeneret contemplatio atrocitatis mortis Chrifti, qui loco noftro fun&us
eft. Minuetur valde hec quoque efficacia fi perfualum faerit vaicam gattam {an-
guinis Chrifti fuffecifle, reliqua qua paflus eft redundafle. ;

X.  Curautem vnius guttulz {anguinis effafio fatisefle ad noftram redemptio-
nem potaiffet nifi quia faiffec infiniti valoris ? quo pofito, (i quid adeerfarioram ratio
altera valet, fequitur eam potviffc omnibas hujus mundi, immo  mille mundorum
hominibus redimendis fatis ¢(fe, ac proinde, & totius fanguinis effufioni ,hoc eff,
morti valore zqualem effe; & rantum de ea {upercile colligendum in thelzurum,
quantum de toto profluuio, deque ipfa morte. lraque quicquid preter viius gut.
talz fanguinis effufionem paffus eft Chrifius, id totum ioutiliter fuperfluere.

. Denique, non potuit pro peccatis noftris {atisfieri Dei iuftitie, nifi ei
debitum noftram, hoc éft, poenain nobis debiram petfoluendo. Pena autem no.
bis debita morserat : hancenim, & peccatum merebatur, & lex comminabatur,
& fibi deberi homines facrificijs, velutitoudem chirographis o_iim {ub lege Proﬁ:z-
bantar. Mortemigitur, vt pro peccatis noftris Deiiuftitiz fatxsfac.eret., pati '{adem
noftrum recefle foit: oportuit quidem ad mortem ex dignitate patientis uzﬁmtfztcr'n
quandam valorisaccedere , qui mottis nobis debita clim mulc\msdo, tum dorationis
zternitas compen(aretar : fed non potuit dignitas patientis §ﬂ1c€?9, vt g}{tlll!&f {an-
guinis citra mortem effafio, vel mors effet;vel morti valoris infiniti 2qualis : mancr,
enim femper effentiale inter effufionem gutta fanguinis , Sctotius fanguinis profla-

~winm {eq mortem difcrimen. 4 )

" XIL  Adalteram rationems quod attinet, agnofcimus ex infinita d:gmtat_c ('ans_-
facientis natum fatisfa&ionis infinitum valorem, qui fatisefle Pomf fed”_“‘?“d’s
omnibus qui funt, fuerunt, & faturi funt, hominibus, immo multd plaribus, nibil ra-
meneius propeerea fuperfluum effe, aut fidelibus non applicatum put._andum eft..

XIIL  Primim enim morte valoris infiniti fidelibus quibusapplicatur redi-
mendis opus erat, mortem durationeinfinitam commeritis. thmde, quibus Chrifti
fatisfa&io applicatur, ijs applicatur tota non autem eius (ua cuique pars: nam , ne-

que moss diftrahi in partes poteffy neque Enangelio & Sacramentis huic pars voa
sl G : &




Vi XY LW

S8 Ve

_‘

De Thefauro ¢ Fadulgentifs Ecclefie Romani. 73
atisfa&ionis Chriki, alij pars alia, fed tota fingulis, rota omnibus offertur & appli.
catur : totus Chriftus ab vnoquoque fideli editnr & bibitur :nihil fupereft conden-
dum in thefauro, Itaqueinfignis eius typus agnus pafchalis, ita totus in vnaquaque
domo edi debuir, vt {1 quid fupere(ler, id non afferuaretur in thefauro,{ed igne con-
fumeretur. .

XIV. Addequoddiuifio’eius quod ftis cft abeoquod fuperfluit, vt hoc re-
ponaturin thefauro, non illud; camipfa (arisfa&ionisinfinitate pugnat. Quod enim
infinitum a&u e@,id protfus indiuifibile ef:nam fi dividi poflet , vtique diuidi pofs
fet in partes infinitas,& has rurfus in alias infinicas, & itain infinitum,ac proinde in
fingulis partibus tot tantzque effent partes, quot quantzque fuiffent in iplo
toto. Cum igitur implicet contradiftionem totum nos efle majus parte, implicac
ctizm contradi@ionem infinitum dividi.

X V. Dretered, firationes illz verz effent, fequeretur, id quod fatisfadtioni
Chriftifupe rfluxic colligendum in thefaurum, eo quod fatis fuit, quodque in remif-
fionem omnis culpz & peenz zternz eorum qui feruantur impenditur, tanto majus
¢flz,quanto guttula fanguis majus eft rotius fanguinis proflusiumin & numero fide-
lium multitudo pereuntium, necnon hominum nulle mundorum fi mille effent. Qui
fic igicue, ve quod (atis fuit valeat ad ompis culpz & penz zternz remiffionem,quod
autem {uperfuic non valeat nifi ad relaxationem pane temporalis ?

XN Quzro etiam, num id quod in remiffionem omnis culpz & peenz 2ter-
nz impenditur fit finitum, an infinitum? Nam fiinfinitum ef, nulla caufa ek cur
(atisfaionis Chrifti fuperfluentes aliquas velint effe religuias. Sin finitum eft fequi-
tur, primd fuperefle infinitum (uperfluum eo quod fatis et infinities majus , quo ta.
men nemo feruatur: (ecundd ad remittenda omnem culpam & peewam zrernam fuf
fecifle finitam (acisfa@ionem, id quod ciim ipfum per fe abfurdum eft, tum hoc
quoque ablurdi trahit fegum quod nihilnecefle fuit vadem noftrum effe Deum:
tertio recurrece quaftionem,virum illud quod ex (uperﬂue illo impenditur in remif-
fionem peenz temporalis fic finitum, an infinitum ? infinitum certé non ek, {i non
eltiofioicumid quod impenditur in remiffionem peenz xterna, Siergo finitum eft,
fupereft abfquevllo vluinfinitum in nullo reponendum thefauro. Virari igitor id
non poteft quodfuo illo thefauro vicare velle videntur, vt nequid fatistactionis
Chriftieffluat inutiliter.

XVIL  Illud quoque queri poteft, annon Chrifti fatisfa&io fatis efie potuiffet
2d remittendam omnem culpam, omnemque peenam zternam omnibus huins mun-
di, immd mille mundorum hominibus? Negare certe id non po(Tum. Plurimum
igitur fuperfluit ad culpas peenafque zternas remitcendas aptum. Quid de eo {aruit
Fcclefia Romana? Siinthefaurum colle@um e}, cur nihil valet thefaurus ille ad
culpa peenzque zternz remiffionem? Sinon eft colle&ii,quid eft canfz quamobrem
potius in thefauro repofitum fitid quod valet ad peenam temporalem relaxandam ¢

XVIIL Quid quod eo thefauro ne ynus quidem fernatur qui non effec abf-
que eo feruandus? quod igitur fatisfadtionis Chrifti fatis eflet ad omnes eps quipe-
reunt, necnon ad homines mille mundoram feruandes , nihilominys perit, quam fi
nullus colle@us-effer eiufmedi thefaurus.

~XIX.  Dicamaliquidamplius, non fit colle@ione illins thefauri vt ipfis fide-

libus(qui omnes & foli (eruitar) magis applicetur fatisfactio Chrifti. Quid irazaffir-

mant pontificij (atisfaionem Chrifti fidelibus applicari per peenas temporales.

Quare hoc ipfo quod peenastemporales ve Dei inftitiz fatisfaciant patiuntar , illis




7 Thffes Theologica
applicatur Chrifti fatisfa&io, quz applicatio per Papales indulgentias impedicur &
_tollitur, : :

XX.  Acmihiquidem videntur fic difputando perinde nugati, ac fi contende-
rem, vel Dei potentiz quod plures mundos creare, vel luci {olis quod pluribus illu-
mwinandis fufficere, vel voci concionatoris quod a pluribus audiri poffic, aliguid fu-
perfluere colligendum ad certos vfus inthefaurum. Quinigitur concludimus fatis-
fa@ionem Chrifti, cimita perfe&am cffe, ve, neque exceflu, neque defeétu vllo, la-
boret, tum fidelibus ad emnem culpam & peenam zternam remictendam  applicari,
vel potius imputari integram, non autéparte aliquarecodirain thefauro mutilatam,

XXI.  Porrd quantumcumquevelint efle quod fuperfluere dicunt fatisfa&tio-
nis Chrifti pro peenis fidelium temporalibus, tameneo non contenti coacervant in
eodem thefauro {uperfluitates omnes earum fatisfitionum, quas dicant & multis fi-
delibus; prefertim a martyribus, pro ij(dem illis peenis temporalibus Dei iufticie
tantd copid praflitas, vemultum fupecfluxerit, quo thefaurus ifte avgeri poffiz. In

uo dici non poteft quantam faciant Dei inftitizinturiam. lam dixeranteam a va-
denoftro Dei filio, multd plus quim (atis effer diffoluendo debito noftro petiiffe:.
Nunc eam afficmant pleniffima illa & {upesfluente farisfattione non contentamab
ipﬁs fidelibus,pro quibus tam cumuplaté fatisfa&tum fuera:,exegiff‘c,vt pro eodemil-
lodebito (arisfgcerem ipfi;ac ( quod adhucampliuseft ) non iuftam duntaxac ab
ijs,aut petije,aut accepifle fat sfa&ionem,fed inftd multo maiorem. Quid ek facere
Deum ( horrefco cogitans ) omnium qui vnguam faerunt fiue creditorum, five iu.
dicuminiqui{fimum, fi hoc noneft ?

X X1L =  Deinde,vnde habent multd. plus quim fatis efler, vt Dei iuftitiz fauis-
fieret, peenarum luifle quof(dam fideles :Num id digino aliquo eraculo reuelatum
eft ? nullumextatin {acris literis. Numid ratiocinando collignnt 2 tenent ne igitut.
quot quantaque faerint fidelivmillorum peccata occulta, ipfis fuis authoribus igno-
ta 2aut quanta cuique peccaro debeantur temperales pena ? vade etiam habent fi-
deliumillorum afflitiones paenas fuiflz (atisfadtorias, quas negarenequennt,vel pa-
ternas caﬂ:iga.:ioncs,fuiH’c,vel,ﬁd:iprobationeszvci ad patientiam confirmandam
exercitationes, vel certamina aduerfus hoftes,immo fingularia quzdam Dei bene-
ficiafuifle 4, proquibus nefcio an fatis gratiarumagi poffir Deo, vel ab ipfis illis
qui eas paffi (unt, vel a nobis quibus patiendo , cum exempla {uppeditaront fidei &
patientie, tim argumenta veritatis Evangelij. Cum igiturtot fuerint & tanti, vel
vius, vel fines, moleftiarum quasilli fideles perpeffi funt,vnde habenr eos, vel pluf-
quam fatis effec pallos , veleo animo, ant d Deoirrogatas, aut ab ipfis toleratas illas
molcftias fuiffe , vt pro fuis peccatis, pro quibus {ciebant Chritum cumulatiffimé
fatisfeciffe , ipfi (atistacerent ? a Phil. 1. 29.

XXIII.  Preterea, fatisfa@ionibusillisfan&orum Chrifti fatisfattionem euer-
tunt. Annon enim Deiinftitiahocipfo quod vt fibi fatisfiat pro pcenis tempora-
libus exigit, innuit {ibi pro peenis illis nondum efe fatisfaGum?

» XX1V. Quidtam perfpicuz interrogationi poffunt refpondere: dicent-ne
cum Bellarm. 4, plenifime quidem propenis temporalibus Chriftum [atisfeciffe, non
samen immediate, fedmediate tantim,gratenns gratiam nobis prebet quafatisfaciamns
spfi. Hoc verd primim quid eft, nifi verbis abuti nimis infolenter , & pl;nxﬁ?mam
Chrifti pro peenis temporalibus fatisfactionem verbis affirmare, re autem ipfa nega-
re ? Alind enim eft (atisfacere, aliud prabere gratiam qua alius fatisfaciat. Si nos.
ipfifatisfacimus, non igicur Chriftus pro nobis. Gratiam non folus Chuiftus praber;.




De Thefanro ¢ Jndulgentyjs Ecclefie Romana. -5
fed Pater etiam , & Spiritus S. quos pro nobis fatisfecifle nemo dixerit, Quanquam
qué gratia fitopus vt quis pcenas quaseft commeritus luendo proillis fatisfaciat,
equidem non intelligo. Nonne enim reprobi cum-peenas temporales ab(que gratia

perpetiuntur ,ipfi quoque proijsdemillis peenis Deo fatisfaciunt 2. 4 Bell.
lib. 4. de panit. Cap.15. ¢ lib. 1. de Purg. Cap. 14.
XXV. Deinde ficrefpondendo fuum illum thefaurum exinaniunt ycuius pri-

ma & pracipua gaza eft T spioraua farisfaltionis Chrifti pro peena temporali ; ex
quo aliquid foluit {cilicet Pontifex Romanus;non vt przbear gratiam fatisfaciendi,
{cd vtindulgeat fatisfaGionis relaxationem, atque aded fideles, vel gratia illa qua
fatisfaciant priuet, vel faltem gratiz illins fru¢ta. Etenim, fi Chriftus non fatisfecit
pro nobis nifi noftrafatisfadtione mediante, eius fatisfatio nofiram non tollic, fed
ponit, & neceflariam facit, ac proinde comparatanon eft ad nos leuandos fatisfa-
ciendi neceflitate.

XXVI. Denique,ipfa Chrifti (atisfa@tio huicrefponfioni reclamat. Is enim vna
cademque fatisfaGtione, eodem modo (efc habente , pro culpis 5 peenis zrernis, &
peenis temporalibus , ( fi quas vt calpa vindicerur iuftitia Dei exigic ) fatisfecic ple-
n¢, imo pleniffimé¢,immo, vt difputant, plus fatis. Si igitur pro culpis & peenis
2ternis fatisfecit immediaté , quid et quamobrem eum negent etiam pro peenis tem-
poralibus immediate farisfecifle ? Pro quibusfi non immediate fatisfecit, qui ficve
eius fatisfa&tio per Baptifmum applicata peenam temporalem zque ac zternam
aufferat?

XXVII Refpondebunt fortalle, (atisfeciffe quidem Chriftum pro ‘peenis’tem-
poralibus pleniffimeé, fed ea lege vt applicetur, applicari autem nobis per noftras
fatisfaCtiones. Fareor debere applicari fatisfactionem Chrifti, fed ea iam applicata
et ei, cui omnis culpa pcenaque grerna clementer remiffaeft. Et, ve nondum effet
applicata, fierideberet eiusapplicatio ca vnaratione, quam Deus verbo fuo pra:(‘
cripfit. Quid eft autem magts, att ridiculum, aut ctiam iniquum quidm exigere vt
fatisfaciamus ipfi pro pcenis temporalibus, quo nobis applicetur. fatisfaltio quam
proijfdemillis pcenis vas nofter loco noftro prafhitit 2 v {oluamus debitum poena-
rum temporalium, qud nobis imputetureinfdem illias debiti fatta pro nobisavade
noftro folutio ?

XXVIIL  AutDeiivfitia exigit vt fatisfaciamus iph quo nobis applicetur
Chriftifatisfa&io, aut non exigit. Siexigir, quomodo eam putant aduerfarij ad re-
miflfonem poenz temporalis' per Baptifmum, per (acrificium Miffze ; per vehemen-
tem contritionem, per Papz indulgentiasapplicari 2 quznam etiam, & vbi eft lexilla,
qué vt id exigar, mititur i nonexigit, contentacftigitur Chrifti (arisfaltione, no-
firanihil opuselt, imrd actum agimus fi cuiiam fatisfaCtum eft volumus fatisfacere
nofque propinamus ridendos fi, non exigente inftitia, puniri velamus.

XXIX. Qnareremlibenter, num etiam fub Veteri Teft. fideles tenerentur fa-
tisfacere Do pro poenis temporalibus ¢ Nam, finon tenebantur,agebatur cum illis
fub Vetere quidm {ub Novo clementius; erarque efficacior nondum exhibira Chrifti
fatisf. &io, quam poftquam exhibitacfl. Sitenebantur, an etiam tum temporis
plus poenarom dabant Deo, quam effet fatis 2 i negant, cur exempla fuperfluentiom
favisfattionum exfculpere conantur ¢ Vetere Teftamento? cur etiam non patiuntur
nosid ipfum negare de fidelibus Noui Teftamenti, cum eerum par ratio fit 2 Si af-
fitmant. cur igiwr. neque thefauriinde collei, neque indulgentiarum, neque Pot-
gatorij, neque fatisfaGtionum humanarum vlla fit in tota Scriprura mentic £

, K5




Thefes 7bfol'ogz'm’.

XX X. DPratered, quorfum Chrifti fatisfaioni fan&orurm fatisfa&tiones ad-
jungiitnam fruftrafic per plura quod 2qué bend & cmode fieri poteft per pauciora.
Atqui quicquid fic per Chrifti & San@orum fatisfaGiones, id zque bené & commo-
d¢ fieri poteft per folam Chrifti fatisfaGionem. Infinita enim cum fir acceffione fa-
tisfaltionum humanaram non augetur eius thefiurns, non ereleit vis aut valor.

ZXXXI  AiuncfatisfaGiones SanGeram pofle aditingi thefauro fatisfa@ionum
Chrifti, we videantur effe inanes coram Deo. Ego verd contrdnon debere contendo,

ie Chrifti feruaroris ipforum& noftri farisfaGio videatnr efft non {ufficiens, non in.
finita,non omnibus partibus & numeris perfe@iffima. Immd ne fic rantum ipfins
farisfaGionisinane quantum ipfi adiungitur alienarum fatisfaGionam. Denique vt
ne mings praftantivm GtisfaGionum ad mixitione diluarar, minufquepura &fyncera
euadat,

XXXIL Ay inguiunt, bos & ipfis Sanltis perhonorificum eff, & Chrifto etiam glo-
riofinz. Colle@z (unt igiturin Thefaurum, non quod illis opus effet fidelibus, qui.
busabundé fufficiebat Chrifti fatisfadtio ; fed, yel propter ipfas illas (atisfaQiones ne
inanes effe viderenrur, vel propteripfos{antos vt fichonorarentur. Curnon contra
colligune, aut nonefle San@Gos vt pro peccatis faticfacereat, fed alio fine, paflos, aut
plufquam fatis erar paflos non fuifle, ne plasilludfuperfivem effer & inurile ; non
enim quicquam, aut Deus, aut San&i quatenus Sanéti fruftid &inutiliter faciunt.
An eft fanétis perhonorificom, fi dicantar mulea paffi fuifle veaGum agerent, vt (1.
tisfacerent Dei iufitiz cui iam pleniflime (atisfaum erat,vtgloriam redemptionis
hominum , quantum in ipfisefler, inter fo & Redemptorem fuum dividerent ? tri-
buerefan&is honorem foli Chrifto debitum eftipfisingratum , Chrifto iniuriofum,
tribuentibus perniciofum. : ,

XXXIIL Atgloriofumeft Chriflo. Conrrd eft s nam, fiipfi gloriofam eft fa-
tisfecifle pro peccatis noftris,profe@o quanto eius fatisfaltio plenior, & efficacior,ap-
pater; tanto maiorad cam redit ex (atisfaQione gloria. Tanté autem plenior & per-
fe@ior apparer, quanto fideles plenilts & perfectits liberat 4 peccati pena,minufque
eget alius fatisfa&ionis fuppleméto.Non enim ficut potentiz actinze effeGusefle po-
teft porentia adliua,qua nifi ipla quoque aliquid ageret fruftraeflct,fic fatisfa&ionis,
que pofitaelt in paflione, effectus quidamelt alia farisfa&io pro eodemdebito, fed
liberatio 4 debito. Ferres-ne creditorem, cui effet tuo nomine 4 vade tuo plenif-
fimé (atisfaum, nihilominus vt {ibifatisfaceres cxigentem, quod, & tibi honori-
ficum effet per teipfum foluere, & vadituo gloriofum, fi per tuam fatisfa&tionem
eius fatisfa&io tibi applicaretur, vimque {uam exereret?

XXXIV. Adde quod, i pro (uis noftrifque peccatis Dei iuftitiz San&i fatisfe.-
ciffent, fatendum efler, 1. Eos fuifl: propri¢’loquendo facerdotes noltros 5 eorgm.
que pafliones {acrificia propri¢ dicta, & quidem iraslr, 2. Eos fuifle vades noftros,
mediatiores, ac redemptores. 3. In cos credendam effe, 4. Partim farisfa~
&ione Chrifti, partim ipforam fatisfaionibus fpem noftram nici debere. 5. Di
uidendam effeinter ipfos & Chriftam redemptionis noftrz 4 peenis temporalibus
gloriam, diuidendas gratiarum a&iones, immod dinidendos nos ipfos; Noam fi pattim’
Chrifti , partim ipforum fanguine redempti fumus & peccatis noftris, necefle et ve
partim Chrifti, pactimipforum fimus.  Nac fatisfacit telponfio folum Chriftum
Redemptorem noftrumssquia folns nos redimic i Captinitare : quos enim afirmant in car-
cere infernali detinérialiquot centum aunos purgatorijs flammis v{ulandos, ne-
gabunt-ne cos efle captiues : aut ab hac captigitate redimi (oluco 4 Sanctis pretie-




3 ;

De Thefanro ¢ Fndulgentijs Ecclefix Romane. 2%
Quotfum igitur hzceorum dottsina pertinere poteft, nifi vt prouocentur, Chriftus
quidem, mundiindex, ad 2mulationem, Sancti vero eius adiram.

KX XXV. Non-neliberatio 4tam gravibus tamque dintnrnis peenis quales pati
animas in Purgatortio volunz [alus dici & poteft & debet 2 Siigitur illa in fanclis

uzrenda eft, qui verum eft quod Apoftoli conftantiffimé teftantuc d; Chrifto, #oz
effein alio aligno (alatem, nec alindnomeneffe Jub celodatnm homsinibus in quo eporteat
nos [alnos fieri. A 4. 12,

XXXVL Sipro peccatis noftris pafli funt San&i, profe@o pafli funt pro no.
bis;crucifizi funt eorum aliqui pro nobis, atque adeo falfz eftApoftoliargumentatio,
1. Cor. 1. 15, probantis non debere quemquam dicere Ego fum Panli, Ego[um Pe-
tri, quoniam Paulus non eft pro fidelibgs crucifizus.

XXX VIL $i hominum alins pro alio fat ¢ Deo poteft , cetté pateft
ctiam alius pro alio puniti, ipfe Deo, vifoam iufitiamd ludzorum calamaijs af-
fereret, reclamante. Ezech. 18. 20. Filinsnon portabit iniquitascns patris, & pater non
portabitiniguitatevifily. ;

XXXVIIL Denique {uperfluentes ille farisfa&iones San&orum colleGa
;i infinitum, toti mundo redimendo

ati
thefaurum efficiunt finitum, vel infinitum. Siinfi
fufficit, etiam 4 culpis & peenis zrernis; & infinitam efle necefle eft cuiufque San-
&i fatisfactionem ; ex partibus enim finitis fiesi non potelt infinitum totum. Sifini-
tom, fosté iam exhanfl t ificom indulgentijs. Quid enimi impedit, pra-

fertim in tanta & multis feculis Sendtorem peauria, & indulgentiarum largitione?

credibile eft cos quoque miltd plus quan fatis fit pro fuis ipforum peccatis paena-
rum pati; funt enimmulid quam visentes vc-hfmcn‘:iox:c praditi charitate. Mirum
igitur eft i tanta per tot fzcula redundantia fatisfa&ionum ab animabus que in
Purgatorio excoquuntur, Deo pr:‘xﬁizamm non pridcm extinxit ignem Purgato-
riam, Deumqu‘czraviuemibus placauit, vt nolit in pofterum quemquam {atisface-
rc,quemadmodum olim,quamprzmhm quantom {atis efet ad conftruendum taber-
naculum Ifraclitz obruliffent, vetnit quemquam offerre 4. Quot{um enim *Deus
eiufmodi thefauram perpetno vel colligerer, velaffernarer, poft diem iudicij pros-
fusinutilem fatorum. 2 Exod.




6 : ;
00 s e e et kst s
THESES THEOLOGICA

DE -THESAVRO ET "INDVL?

GENTIIS ECCLESI£Z ROMAN 4.
Prafide D. JOSVeé PLACEO.

Refpondente ANToNIO Dvrovr,DeLarroque Gautié Lecforas.

Pays Pofferior,

Tuests Prima,

T ST Thefanro fuperfluarum Chrifti, 8 San&orum eius,fatisfaio-
num per przcedeatem difputationem fublato, fublatus etism fic eius
vius, tamen illuftrand veritatis caufa ,nec non gratiziilius divinz
qua tanto errore legati fumus, vifum eftbreuiter expendere quid de
illius vfu docere foleat Ecclefia Romana.

L I. Adqaid igitur waler ille Thelaurus @ Ad remittendum per
Pontificumindulgentias, quid ? culpam lethalem ? Negant omnes. Cualpam ve-
nialem ? negant plerique omnes. Peenam zternam? nequaquam. Penam tempo-
ralem ? non quamlibet : Non certé naturalem generi humano ob peccatum Adami
infli&am, nec etiam eam quzin foro externo & contentiolo fine Ecclefiaftico, fiue
Ciuili ,infligitur. Quam ergo ? Iniun¢kam a Sacerdote in Sacramento penitentizx
vt Deiioftitiz fatisfiat, nec-nonluendam poft hanc vitam inigne purgatorio.

I1I. HzcPontificiorumdo&rina,ciimnallo Dei verbo, nulla ratione nititur,
tum multa habet dotomm. Nullo Dei verbo nititnr :quo enim 2 nullum profertur,
nullum proferri poteft. Praclacé tamen Bellarminus libro 6. de Amifl: grat. & ftatu
pecc. cap. 3. Nonefbderebus que pendent & dinina volantate aliguid afferendum, »ifi
Deus ipfe in Scripturis fanttis tale alignid renclancrit, Hicautem agitur de rebus qua

endentd dininavoluntate, num Deuas talem thefaurum colligi voluerit, taliconfi-
fio,tali fine 2 num remiflis culpis & peenis Zternis (ibi fatisfieri velit talibus peenis
temporalibus ? num denique tales peenas temporales remutti velic , & quidem tali
modo ? ~

L V. Multahabet asirmm. Primam enimcumea pugnane ipfa Pontificam Ro-
manotum diplomata remifionem tdm culpz quim peenz difertis verbis non rardin-
dulgentia, nonrfalsd modo & fruftrd, fed periculose ctiam, fi ad culpam remitten-
damvim nullam habent indulgentie.

V. Deinde, qui poteflt valere ifte thefaurus ad remitrendam peenam, finihil valet
ad culpam remittendam ? non enim poteft dici culparemitti, nifi quia debitum cul-
pa contraGum remittituc iuxeaillad , dimitte nobis dobita noffra. Quod autem efle
poteft illud debitum  culpa 2 eacit debeadi caufa, non id quod debetur. Refpifcen-

tia?




T

De Thefanro &) Fndulgentijs Ecclefie Romane, e
tia? earemitti hec poteft, nec deber. Quid igitur debemus ob peccata noftra? pre-
fecto nihil nifi dare peenas. Sola igitur peena propri¢ & perfe, culpanonnifi ratione
peenz remiteitar, i

VL. Nihil enim poteft remitti nifi quod ob admiflum peccatum exigi poteft.
Quid autem poteft exigi? peccatum ? culpa ? vel , (in quibus culpam collocant ) ma-
cula, iniuria , offenfa? nihil minus. An, ne culpafueritadmiffa?idimplicat contra«
di¢tionem. Ne admitraturin pofterum? Id etiam ab innocente & debetur & exigi-
tur. Certé nihil poteft prater peenam exigi, nihil igitur poteft prazter pasnam remitti,

VII Idcolligereeft exfatisfatione Chrifti. Fatentur eum pro omnibus culpis
fatisfecifle pleniimé. Quomodo? foluendo quod debebamus. Quid ergo foluit 2
culpas ¢ abfit, nihil certd preter peenas. Nen igitur pro culpis fatisfecit, nifi quia fa=
tisfecit pro peenis; nec per eius fatisfaGtionem culpa nobis remittitur , nifi quia f{a-
tisfaéionis eius applicatione noftra fit quam noftro loco fubijt peena.

VIII. Appello hominum confcientias, quid fibi pracis¢ optant ciim fuas fibi
condonari calpas fupplices petunt . nihil proculdubie nifiliberationem 2 reatu pee-
nz quem fuis culpis contraxerunt. Oprant etiam (inquiet forté aliquis ) fibi gra-
tiam 4 Deo infundi. Certe , vt ne peccent in pofterum , & in fignum condonati
peccati,

IX. Nam,fiper remiflionem culpz nihil aliud formaliter intelligunt aduerfarij,
quam infufionem gratie habitualis , n21lli abutuntur remitrendi verbo prater facra-
rum literarum immo hominum omnium cenfuctudinem. Deinde, ipfisdocentibus,
Deus, & Adamo cim crearetur, & bonis Angelis gratiaminfudit abfqueculpz re-
miflione. Rurfusremittunt culpas, & Regesreis, & privati priuatis abfque infu-
fione gratiz. Quid quodipfimet docent veniales culpas nulla gratid infusa remitti ?
Ezimuecro hocipfo quod legem tranfgrefluses, fine ea tranfgreflio aliquid relinquat
in anima tua permanens , fiue nihil , reuses, peenadignus es, rcm‘ifﬁoneindiges.

X. Praterea, pugnare{fecumipfividentur ciim fimul ope huius thefauri condo-
nari, & peenas ignis purgatorij affirmant , & culpas venialesnegant: Nam fi Pontifi-
cijsindulgentijs poteftaliquis liberari 4 peenis Purgatorii, necefle eft vt iifdem Ia-
dulgentiss liberari poflitd culpis venialibus, aut certe, vt fateantur vel culpas venia-
les nullomodo remitti nec purgari, vel faltem ve purgentur non opus efle igne Pur-
gatotio.

X I. Adhzc,Sinihil thefaurus ille valet nequead penas atermas neque ad tems-
poralesillas quas vocant natnrales , neque ad illas qua infljguntur in foro externo re-
mittendas,nihil valetad peenas peccatis debitas remittendas. Aliz enim penznulle
peccatis debentur : nam fi deberentur , proculdubio infligerentura Deo hominibus
1mpiisac reprobis. Sed experientia docer quibuldam hominibus valdé impiisac re-
probis nullas alias peenas irrogari : nulle igitur aliz"debentur,

XIL Addequod remifla peena ®terna,remittuncur omnes peenz-gterna partes,
quas fingulas necefle eft peenas cfie finitas, tranfeuntes, temporales ; aliequi nihil
prohiberet Deum credenti & paenitenti remittere penam zternam, ac interim eum
aliquot, imm: 6 multa centena millia f um peenis afficere graniffimis
hil dici poteft magis, vel Redemptoris gloriz , vel Rmicnzg—zo; '
micum.

XIIL Hacaccedit quod penzille quas natu
I'nforo externe & contentiofo U;Hzgumur , vel funt

nen. Sinenf{unt expiatorizx, car perfuzdentipop




Thefes Tbeologim

coram Deo ? fi funt expiatoriz, quid eft quamobrem exthefauro infinito fatisfadtio-
nam tantum/olui non poffit, quantum fatis fir ad compenfandas, atque adeo re-
mittendas illas peenas?

X I'V. Hicliceat nobis vti verbis & argumento Bellarmini. Si non poteft indnl-
gentia tolleve panam qua pretor alignem mnlétanit ob furtam vel homicidinm guanto
mins tollere poserit eams quam Deus ip(e alicui decrenir? Adde, fi Papa remittere non
poteft panam in foro Ecclefiaftico contentiofo, in quo (upremam authoritatem ha-
bere putatur, inflitam, quanto minus remittere potetit cam qu in foro diuino ab
ipfo Deo infligivur?

X V. Agnofcit Bellarminus Pontificem Remanum non poffe fuis indulgentijs
peenam condonare quz 4 Deoinfligitur , tanguam Fudice in faro externa Criminofa.
Quid igitur? cum Deus peenam decernit ve juftitiz fatisfiac ( qui maximé proprius
eft indicis {copus ) non eam decernit ¥t index : Quod eft forum illud quo penz pec-
catotibus externz decernuntur, quo anima damnantur ad peenas ignis purgatorij
tanrgraues, tam dinturnas, fi externum & criminof{um non eft ? Sed fac internum ef.
fe, cur minus firmum ratumque fic Dei iudiciom ia forointerno quim in externo ?
aut quis Papa fupremam dedit authoritatem in foro Dei interno magis quim in ex-
terno ¢ )

X VI Quidquod, quibus locis oftendere conantur Deum non femper cum cul-
Pa peenam remittere s in ijs omnibus de peena agitur nullis orationibus, nuliis iciu-
nijs, nullisindulgentijs vitanda, vt locailla percurenti manifetom eft ? vade igitur
habent, fi quam remiffa culpa Deus penam infligat, eam pofle remitti , & quidem
non Dei ip‘lims, fed Pontificis Romani indulgentia 2 :

X VIL Sed quamtandem penam tolliv ope huius thefauri Pontificis Romani
indulgentia ? Refpondet Bellarminus , Fllams gue in foro penitentiario infligstur, gne
Voluntarie adimpletur , ad quam implendam non cogimnr nifi timore Dei, ¢ fimulo conf~
cientiashac ensm eft per guam D omins fatisfacimass ¢& onifuccedit,nifiin prefesnti Domi.
mine [atisfiat , Purgatory pena. Primim , quis facrificulo dedit poteftarem fideles.
peenitentes, peccata confeffos, & quibus omnes culpz condonatz funt, afficiendi
peais, & quidem eo fine vt Dei iuflitiz fatisfiat » Deinde , quid Chrifti & San@o-
rum farisfalionibus opus eft ad remittendam peenam , quam , nemo nifi Prefbirer
infligit ,nemo nifivolens fufcipit ? Tum, eiufinodi peenam in fligi arque adimpleri,
velexpedit, vel non expedit. Sinon expedit, curinfligitur 2 fi expedit, cur temit-
titur ?

XVIIL Przterea, quod implere cogimur timore Dei & fimulo confeientiz, id:
nift implemus,contra Deam 8 confcientiam peccamaus. Eé-neigitur pertinent in-
dulgentiz, vt neea impleamus , ad quz nos Dei timor & ftimulus confeientiz im-
pellunt, quaque nifiimpleamus, in Deum & confcientiam noftram peccamus? Aug
igitar faciunt vt ne fic peccatum quod peccatum eft, aut culpam, & quidem letha-
lem, condonant, aut condemnationem eorum qui illis fidunt, augent. Ad primum

“&fecandum comparatus non eft fupetfluarnm fatisfa@ionum thefaurus. Tertium-
igitur verumeft. *

XIX. Ecqugverdtandem peenz ille funt? preces, inquiunt, eleemofinz, iciu-
nia, & fimilia. Egregiam profe&o Ecclefiam, cui preces & eleemofynz peenz funt,
& quidem tam graues, vt graniflimis & longiflimis ignis purgatorij cruciatibus zqui-
polleant ! praclaram thefauri & indalgentiarum Ecclefiz Romanz viilitatem , ve ni~

‘misumtollantur graaes illz. penz , preces & eleemofyna., quibus homini.vers




&
i

i

De Thefasro ¢ j};@lif;’gmtéj ¢ Ecclefia Romdite 79

-

Chriftiano patabamus nihil effe poffe , vel {aavias vel vilins ¢ Scilicet Dei fillus
paflus eft mortem, pafli funt etiam eius {an&i vt neimpellente Deitimore;& fimulo
confcientiz oraremus , iciunaremus, cleemofynas pauperibus erogaremus Sieum
ad finem paffus et Chriftas, carea ininngunt & commendant gue vt tolleret paffus
eft 7 Si cumad finem paflusnoncft, cur ad eum finem pafliones eius accommodant?
X X. Certé Chriftus non fatisfecit nifi pro poenis debitis peccato. Suat-ne ineo
numero cenfende preces & eleemofyne ? valent inquiunt, thefaurus & iqdulgemia:
ad remittendas pocnastemporales quas Deus culpts remiffisretinet. An igitor cul-
pis remiflis, ex peenis, quas homines erant commeriti , tetinet iftas, {cilicet preces
& eleemofynas? erat-ne lex qug peenas cinfmodi peccatoribus comminaretur £ aut
qui damnantur impii & reprobi, ad einfmodi peenas damnantur ? etenim applicatie-
ne {atisfa®ionum ¢ thefauro depromptarumimmcdiaté & principaliter liberamur
ab iis peenis pro quibus fatisfaGiones illz funt preftite, 8 quas eramus peccando
maximé commeriti. Liberamur autem , fi credimus Bellarmine , immediate & prix-
cipaliter abillis (cilicet peenis, pracibus , cleemofynis , &c. A poenis verd purgatorij
tantommodo mediaté , confequenter s & guafi[ccandario. :

X X1. Czterum, {i Deus vnicuique fideli penas partim remittit, pattim sonre-
mittit , fed ve fibi fatisfiat exigic , id fir vel promulgatione Euangelii, vel infticuto de
vrioquogue fideli proprioiudicio. Neutrum dici poteft. Non primum, pollicetur
¢nim Evangelium credenti, refipifcenti, peccata confitenti remiflionem omnium pec-
catoram nulla addica limitatione , nulla adhibita diftin&ione peenarum, nullo con-
ftituto inter peccatoresaut fideles difcrimine Nec fecundam , fieret enim einfmodi
fudicium vel ante, vel poft mertem. Aate mortem nemo iudicatur , caftigantur
quidem fideles nonnunquam 3 Deo, vt filii 4 patre, non ne eantin purgatorium,(cd
se cum mundo dammentur, non vt {atisfiat Dei iuftitiz , fed ad ipfornm commodnum , VE
participes fiant [anthitatisipfins 5 fed ante mortem non fiftuntur tribunali indicis Dei.
Fit, ( inquiet forte aliquis ) iudiciumillod non 4 Deo immediaté, fed 2 Sacerdote.
Quis vero Sacerdotem conftituit iudicem ? aut rebus ad rem tantam neceflariis in-
fruxic? feit-ne quotquantaque fint cuinfque peccara ? quantam quodque peccatum
mereatur penarum temporalium? quid Dei iuftitia vt fibi fatisfiat requirat ? quis fe-
rid vel non ferid credat,aut refipifcat? quisferuandus, quis damnandus fit? quanta
quifque fernandus in gratiafit apud Deum: & cum {uacuique iudici lex pofita efle’
debeat ad quam indicinm exigat{fuum, habent ne aliquam cinfmodi fegem divinam
Sacerdotes2eft-ne illis reuelatum quale fit Dei de quolibet Chriftiano iudicinme

Quid quod imperatas 4 Sacerdotibus peenas fuis Ponifices indulgentiis {zpe non re-
mitcunt, {ed ratas habent ¢ remittuntigitur aut nullas, aut alio quam Sacerdotis iu=
dicio conftitutas vel infli&as.

X X1I. Poft mortem anima Deiiudicio fiftitur : fed primim quale de ipfa indi-
cium fiat vel ipfos Pontifices fugit. Deinde indicium Dei non fubiicitur Pontifici
Romano , vt hic iudiciarsa abfolutione , hoc et ,indulgentia fua poflit emittere & car-
cere quos illein carcere conclufit, & eximere ¢ poenisquos ille poenis afficiendos
cenfuit. Tum,vel ablolutum eftillud Deiivdicinm, vel cum conditione. Sieft ab-
folutum, dabitur effeGum qnicquid intercedat. Sufpendiautem a conditione indi-
cium Dei de anima feparata 4 corpore, & quidem conditione przftanda, non abipfa
illa anima que iudicatur , fed 4 viuentibus{ententiz deipfalata ignaris , quis credat?

XXILL Prazterea, fi cinfmodianimz applicanda eft fatisfaltio Chrifti, qunis id

facilius & melius facere poteft quam Chriftus , qui proea fatisfecit & cuius itdici®
L 2




$o T/af.ﬁs Tkeo-l’ogim
fittieur > veer eiufmodi animam amatimpenfius, Chriftus qui pro ea mortem paffus
eft , an Pontifex Romanus qui eamfort¢ non nouic # Si igitnr Chriftus magis & po-
teft & valt illi faam fatisfaGionem applicare, quiscredatcum malle id fiegj Ponti-
ficis Romaniindulgentia, quim fua. ;

XXIV. Tenemus nunc ad guid valeat thefanrns Ecclefiz Romane : dein
onins fit eums difpen|are ¢ quomods , confiderandum e, Aiunt authoritatem h
thefauri difpenfandi,ac proinde indulgentias concedendi dininicus datameefle pafto-
ribus Ecclefiz , ac pouflimim refidere in Pontifice Romano. Viid probent profe-

runt locatria, Matt. 16. 19.. Qauodcumque folneris fHper terramy.erit Jolutum in calis,
& Marth. 18 18, Lruecanguce folueritis fuper terram , eran folnta ¢ in calo. Ioh.,
20.23.  Quorsm remuferitispeccata, remittentur eis. His verbis inquiunt, promittia
t4r Petro poteftas [oluendi omnia vincnla > gHeimpedire poffunt homines i Confecatione
Salutis aterna. Sunt amtem vincsla variay verbi gratia, culpa, poena, cenfure legis,vo-
2y invaments, Ergo ab his /oomimémpoteﬂ

Joluere S, Petrus ¢ cius J#uceeffores.  Pude
antem conftar Chriftum logui de potefiate foluerdi ab bis . omuibus vineulis » Refp.’

Ex eo,qnia Chriftus non aftringit (a verba ad alignod vinculnm in particulari. En quo
fundamento Pontificia authoritas , & indalgentiz nitunrur?
XXV  Eodem argumento fi quis concluferit Papam folyere pofle 3 vinculis
atrimonii- confummati, peenz naturalis, & poenz infli&z in foro externo, quid
refpondebunt, nifi hac vincala efle infolubilia ¢ idem ferant 3 nobisrefponfum, vin-
culum poenz tomporalis, fi quam remifl4 culpd Densnon condonat,efle prorf{us in-
{olubile. Rurfus, fi quis eodem argumento concluderer pofle P

ontificem Roma-
num Indulgentiis fuis foluere vincula culparum & poenarnm zternarom, quid ref-

ponderent? alias efle rationes foluendi illa vincula. Quid prohibet nos idem exiplo-
rum fententia refpondere ? folui poenz temporalis vinculum aliis mediis, nimirum ,
contritione extra Sacramentum, attritione in Sactamento Poenitentiz » {acrificio
Mifllz, &c. Iraque nihil opusefle [ndulgentiis.

XXVI. Quidfiaddamaus (id quodres eft, & jam mulsis argumentis probatum)
vinculum ciufmodi poenz temporalis nullum omnino el ? Annon fubtra&o hoc
fundamento cumilla argumentione corruent indulgentiz, lubilei, fatisfa@iones hu-

manz quz prope inﬁnitmfuur,Purgatorium, necnon Miflz facrificium, cuins etiam
ad rollendas culpas & poenas zternas vim nullam effe fatentur. Ex quo intelligere eft
maximam pattem Pontificia religionis circa quzftnofumiftud posnz temporalisin-
-uentumoccupari. Culparum & poenarum ternarum facilis & gratuita,. iftarum
vero paenarum temporaliumoperofa admodum & cara condonatio eft. ;
XXVIL. Hic libenter ex iis quafiuerim, numloca in quibus omni. credenti,
vel peccata conficenti promittitur generalirer peccatorum remiffio, Ver Ioh. 1. o,
A 10: 43, 8 13. 38. 39, &c. ad {olas culpas & poenas zternas reftringi debeant,
anverd extendi etiam ad poenas temporales: Si prius cligune, quid caufzeft cur
hon pariter triailla memorata loca ad culpas & pcenas zternas reftringant ? Si pofte~
rius, promittitur credeati vel peccata confitenti, tam pesna temporalis quam. pee-
nzztetnz vel calpz remiffio. Cur igitur adillam remittendam potius quim ad iftas
opus eft Indulgentijs E(picopi Romani ? ‘

XXVIIL Denique, quid tribus illis locis promittebatur Apoftolis nifi, ciim
dazs{ene partes do&rinz ipforum, vna, quzdeclarac quid fir {olutam feu licicum,
Scxwontrd quid fiv ligarum feu vetitum, alvera qua declararquibus peccata fint , vel
nron {iat, condonata a Dzo; viramgue ratam fore inceelis, Iraque virique; tutd. ac.

ceps
uius

&

—




LY

De Thefanro ¢ Fndnlgentijs Ecclefie Roma and. 81

uiefcere fideles ad con(ummanoncm viqu e fzculorum , & pofle & debere ?

X XIX. Sed faccollatam fuiffe Apofiolis authoritatem Indnlgentias conceden-
di. An-non illi promulgarum toti nnmac; Dei & Chrifti nomine, Indulgentia
plenarias & pcrperuas,qmbus omnicredenti & refipilcenti peccata omnia cnndo-
nantur , omniincredulo vel 1mpoemtem1 retinentur quz Indulgentiz cum fibtraiz
in celis, infitmari non poffunt.  Quid opuseft a ..i. s Indulgenti ijs2 Fac alicui Papam
rcmlﬁionem peccatorum ndulﬁ(fc, Is, aut veré ;Cfp'lc‘at, crediderat , confeflu
fuerat Deo peccata fua , ‘vel non. Siprius, hoc ipfo eiiam fuerar a Chrifto, &
ab Apoftolis Chriftt omnium peccatorum mdul*a remiffio. Si poﬁemus , fruftrd ei
condonantur a Pontifice Romano peccata , cui 4 Chrifto einfque Apoftolis reti-
nentur.

XXX Quis credat in Euangelio tribui Pontifici Romano poreﬁatbm di fpcn‘
fandithefauri redundantium {ansfa&nunu m ad remittendas peenas temporales, wrn
in eo ne mentto quidem vllafiat, vel huius thefauri, vel remiffionis peenarum culpis
remiffis retentarum, VClPO"&UEUS Romani , {altem inbonam partem ?

XXXI. Liceat nobis hocloco qxxur;, num Chrifti {atisfaétio cuias aDpuca ione
cu"px & peenz zterne remittuntar, o lle@a fuericin thefaurum,nec- ne?caufam nul-
lam video cur eins fup m.x*l.lum colligi in the(aurum debuerit ipsd negleta. Siigitur in
thefsurum colle@a fuit, velidem et in quo recondita funt eius fuperflua, vel alius.
llud dici non poteft;quoniam,neque qui 1in co pot {itum docent preter {uper-

\.

fluas farisfa &:oncs)v‘v eius claues ac di] oritatem foli Pontifices habent.
Hoc vero abferdum eft; Sicenim di fatisfaio in partes duas, di-
ftributas in dues thefauros; quem: ; ifti fatisfa&ionem meracam, al-
tet fatisfaétionis Chrifti partes fuperfluas Qorum ﬁtiaﬂ ;5 ionibos diluras habe-

ret;sillead cm},‘x & io::fms zternas , hi pcrulns condonandas
valeret: ille difpenfaretur a qnb;;ﬁ;a olis Pontificibus. Ac

nem lefo Chriftiin
rein duosthefan.

otibus concedere,
lam iore poteft,

quzrendam cﬂ quis au fus fuerit
N 1

duas partes qui pa‘tcsx".».‘c':s:a he
£os, quis prnwuom di 'ucn‘"-n;ii au
minus verd pretiofi refernare 8¢ att l
cur qmpius poflunt Pr csbytAu nemyg
voffint quod” eft minus, nempe,cond

XXII. Sedhis rm’lwa%:a via eo
D e £ 1071
I f
€

o)
Cu'
H (

L

rtF'npod- ep ylicari. - Satisfacia
juent quf TROITUO.
vel San&orum fa t<fac, iones fiue s
isfecit voluntas, tum Deicui fatis
ionis acceptio ?

XXX .EEL / urtlnédg’mi:’,m effas
quitur Pontificem Romanum efle in
reum femcmza x’l}a abfoluere noa
per?or cenfuit.

X XXIV. Aiuntiandiciariam
ﬁcju #ro, hoc &ft, Pontificem ex thefauro
quantam {atis fitad com Hg,m:.u:mmm pees

1

{uis Indulgentijs Papa fultioer perfonas o aut falrem vz




i A

kel

fa

- 1 =
2 B o
Xk

# <

clogive, De Thefanvo /o Fadal. Eccl. Romane,
reim vadisfolucaris profeo, alteramiudicis folutichem probantis & admittentis,

KX XV. Videnturautem fic loguendo egregic nugari: Diftingunt enim (atis-
£2&ionem 2 folutione faricfaionis (ila faGaelt 3 Chrifo & Sandkss cius , hze fit
a Poatifice Romano : illa fa®aeft olim, hac aliquot poft feculis & fir & fet. ) Pez-
1nde ac fifatisfaio res efler, ve moncta, permanens;qua reponiin thefauro, ad mul-
ta {zcuola feruari, in varia frufira digidi » & fraftarim folui poflet. Atqui fatisfagio
nihilaliud eft ia hoc negotio, quamipfa peenz folutio. Satisfecit pro peenis debitis
Churiftus luendo peenam illis valore zqualem.  Solnit igitar Deo Pontifex Roma-
nus quod eiiam folutum eft,quod accepit & probauit, immo ipfam folutionem olim
factam, quo nihil fingi poreft abfurdius.

XXXVI Porrofi PontifexRomanus fol
foluto pretio virofque redimic 3
mediator eft inter Deum & hom
tuorum vas eft,

XKXXVIL Carerim quid eft illa folutio, & qua inaione fitaeft ? non enim
mana prehendit {atisfa@iones, hoc eft pafliones Chrifti & fan@orum, & eas offert
Deo. Quidigitur facic Pontifex Romanus? oratne Deum vt accipiat paffionem
quam olim ei Chriftus obtalic?, fic poflet alius quilibet ex thefanro foluere. Facitne
confenfn fuo poteftatem Deo capiendi ex fatisfa&ionibus olim ipfi exhibitis quan~
tum fatisfirad compeafandas peenas,quas eratalioqui talibus hominibus infliGurus?
quid cogitari poteft magis vel impium, vel abfurdam ? Equidem quaina&ione po-
fira fit iftafolutio conijcere non poflum, Ho ot

XXXVIIL Preterea, quod foluit ex thefanro Pontifex non eft ampliusin’the-
fauro fimul ac folutum eft, Vbinam eftigitur » habet ne Deusalios loculos in qui-
bus id reponat? Adde qwod fruftra foluit Deo aliquid exthefauro, fi ea folutione
non magis fatisfit Deo, quimfi nulla effer. Atqui non magis fatisfir: 4 quo enim ma-
gis Deo (atisfieret2 4 Chrifto, & 4 San@is? non propterea plus, aut paffi funt olim,
aut nunc patiuntur. Abipfo Pontifice Romano: Addi igitur Chrifti & San&orum
fatisfaionibus fuam ipfius fatisfaionem , & ciim folutionem diftinguant A fatisfa-
étione, fiponas folutionem efle {atisfactionem »ipla quoque illa folutio foluenda
effet Deo, & fic abiretur in infinitum.

XXXIX. Hucaccedic quod Chrifti fatisfactio facrificiam eft,
Deo fatisfactionem Chrifti, eft illi offerre facrificiam, S quis refpondcat offerri
Deo tantiim particulam fatisfaGionis Chrift § Pontifice concedente Indulgentias,

reponam igitur oblationemillam eflz particulam oblationis facrificij, ~ Succurrunt
aliz rationes, fed infinitum effer omnes petfequi. \

ait Deo pro viuentibus & defun@is &
peenis, rcdcmpror eft vinorum & mortuorum,
ines tam viuos quam mortuos, vinorum & mor-

Iraque offerre

FINIS.

-




| o
Sl dadkdanihitiashashndidadadaihdathdatada

| THESES THEOLOGICAZ
y DE FLED b

. Pars Prior , Que eff,

' "DE NATVRA FIDEL

| Prefile D. <MOSE AMYRALDO,
Refpondente SAMVELE LANGLEO, Normatio.

Tresrs PrimA

VVM hominum falus fitinvno Chrifto, averdad Chrifum fitin
vna fide, quanti apud nos eft falus zterna, tant fidem effe oportet.
Vt autem fané multi funt qui bopa firmaque valetudine veuntur,
bona valetudo tamen quiin re proprié fita fir, & ex quibus caufis
proficifcatur, difertis verbis explicare non poflunt;; fic etiam multi
funt verz fidei non expertes,qui neque naturam eius , neque verd
olem habent fatis diftinéé cognitamatque perfpectam. Decet
tamen omnes vers Chriftianos , ac prafertim eos qui fludia fuaalierum vtilicati
comparant, diligenter inid incumbere, VI peutra rerum illarum in religione igno-
retur, Quamobrem hic duplicem difpurationem juftituimus : Voam, quz elt de na-
rura fidei : Alteram, qu cltde eius caula efficiente.

II. Vr a priore ordiamur ; quandoquidem fides eft habitus aliquis,naturz autem
habituum cognitio pendet, partim ex cogpitione eorum obiedi ; partim ex cogni-
tione fubie&ti & modi quo fubieto infident ; partim denique ex eorum-adtibus at-
que operationibus pracipuis ,font hzc trianobis sn_‘hec dlfpnrqtione percurrenda.

IIL - Et ad obie&um fidei quod actinet , confeflum effe videtur apud omnes
Chritianos, id effe in vno Verbo Deiconftitutum. Verbum autem Dei illud eff,
cuius reuclatio fada fuic extra ordinem, & ratione {upernaturali. Nam rerum na-
tura quidens, quia Dei virtutes oculis velut cgs:(?iciendss exhibet , pené ealdem
quzinverbo reuclatur, ¥87v generare poteft; {1 quis ad eius contemplationem, re-
&am rationem conuenienter adhiberer; Fidem haud quaquam, i fides proprié fic
appelletur. Ad paay enim & principijs ad conclufiones ratiocinando provehimur:
Fides, etfi ratiocindtiones non excladic , potius tamen nititur auctoritate
loquentis.

IV. Verbam Deitametfi olim potuit effe partim &gaor, pastim fradar cum
nondum erant publicx Religionis Chriftianz tzbu]z in voum _corpus.coagmentai® ;
vaum tamen é¢200 nunc agnofcimus,quod poffic effe fidei idoscum fuadamentums
Scilicet fiquod fuit olim Dei verbum quod lizeris conlignatum non fuerit, ¥t non erat
neque ad religionis conftitutionem , neque ad falutem necelfarium, iam pridem vel
iraobloleuit & ex memosia hominum obliteratam eft, velerroribusac rebus pihili

; i

caufatum ipfius ind

Ll &




84 Thefes Theoloég;z'me
permiltum 5 ve vix ac névix quidem abfque ope verbi (cripti difcerni & dijudicari
quear, :

V. Porrd verbum illud feriptum vel obijcitur hominum animis confufd ; vel
di&in&e & explicaté, Etconfufe quidem, ctimn nihil aliud de eo docemaur » nifi tali
libro verbum Dei contiaeri, cui fides adhibenda eft in omnibus : diftin&t¢ verd,cim
ea quz libro illo continentur, nobis explicantur (igillatim, viilla mente compre-
hendamus. Vt avtem quinihil vel in Geometria,vel in Philofophia, vel Medicina
compertum habet, nifi hunc librum efle ab Enclide conlcriprum, iftum ab Arifto-
tele, tertium denique ab Hippocrate elaboratum, neque Geometra eft, neque
Philofophus,nequc vero Medicus: fic qui vaga illa atque indeterminata Verbi Dei
cognitione contentus e{’r,,dignus noncft qui habeatur in cenfu fidelium atque Chri-

" fianorum. Vfqueadedvene verd quidemcredat librumiftum effe diginum. Nifi
enim verbiillius incomparabilis excellentia per fe hominibus innotueric (innotef-
cerc autem qui potef nifi ex chara&eribus divinis , in quibus ea quz admirabili vo-
lumine cotinentur, czleftem originem prz fe ferunt ) nemo perfuafum haber illud
efle divinum, nifi exhominum tetimonio. Fidem igitur eatenus implicitam, nul-
lam fidem efle exiftimamus.

V1. Resquaverbo Deicontinentur , i quisad (umma capita referreveller, id fic
praftare poflers v alias pertinere diceret ad antgaGtorum narrationem , alias ad fu-
turorum pradittionem, alias ad declarationem dogmatum quz nullam temporis
differentiam fpe@ant , ac deniquealiasad promiffiones : quz omnia fidei obieGum
vniver(é conftitunnt. :

VIL Ecrantea&orum quidem narrationes ad fidei obje@am pertinere, teftis eft
Apoftolus qui nos dicit. & 7w el xTaglidey o5 @GV exuals ey, Futurorum pre-
di&iones, quz 4 Deo profe@ta funt, aded partem aliquam obie&i fidei confRituunt,
vtideo Noachum idem Ap@olusfidelem appellet, quod denuntiationi diluuij cre-
didit, quam qui purarunt efle falfamsidcirco ab eo condemnati efle dicuncur. Dog-
mata divinitusreuvelata, quz nullam temporis differentiam {fpeQant , ira funt fidei
obiedtum , vt in Scriptura Sacra defignentur fidei nomine: A przeipuum
tamen & maximée proprium obieGum fidei,ficum eft in promiffionibus. ¢ Heb. 11.3.

VIIL Promiffiones dininz funt duorum generum. Aliz enim func abfolurz,
aliz verd conditionem habent annexam. Et ablolurz quidem illz funt , quarum
cueatus nullatenus pendet ab vlla re antecedanes , quam creaturz praftare de-
beant. Taliseft illa prowmillio. Inferibam leges meas cornm mentibus, &c. Tantom
enim abeft vt eius execucio pendeatex alicuius conditionis praftatione, vt fides, qua
eft Evangeli) conditio, non aliunde generetur, quam ex eo quod ifta promiffio da-
tur effeéta. Quz verd habent conditionem adiunétam , pendent, refpeca execl.
tionis, ex conditionis praftatiofie.

IX. "Conditionatz promiffiones,in duas itidem fpecies dinidi poflunt. Aliz
enim {unt particulares , & quibufdam fingulariter deftinatz : aliz verd commaunes,
& qua pertinent ad-omnes indifcriminatim. Et inter pacticulares quidem,pracipué

memorabiles funt que fpondent effeus quofdam miraculofos; & vim totius na-
turz {uperantes, minifterio tuo produéum iri, dummodo tu neque Dei volunta-
tem in eo, neque verd potentiam rewoces in dubium. Pendére enim - ittiu{modi
promiffionum executionem ex Vtriufque illius rei perfuafione, palam: eft ex eo
quod Apoftoli clim erant invimso,, miracula quadam przftare non potuernnt,
Chriftus verd, ve montes transferre poflent, ab ijs faltem fidei tantillum poftulauit.
Communes,




De Fide, ; &g

X. Communes, daz {unt p"‘ﬁcxpuaﬂ:. Vna que ad Legem{p e@ac; Altera que
ad Enaagelinm. Et Legalis quidem, hocce verbo comprehenfa hoc fac ¢ wvines,
quz qucxuﬁnmthunem & vitam perpetuam fpondet, (i omnia legis mandata obfer-
ues, eft qmdem eatenus fidei-obie@&um,quatenus & certum eft, & diuinitus reuela=
tum, cim promiffionemillam effe 3 Deo fﬁc:hm,tumﬁquls effer quilegem imple-
ret, faturum effe vt cxlege remuperationem nancifceretur. Atnon eftita fidei ob-
ie€um, vtq_i(orx«n pprﬁm(u habete debeat, fefe remunerationem iftam effe
confecutucum. Piagnat enim cum ea petfuafione con{cientia pectati, quz nos om-
nes reos peragit.

X 1. Promiffio Eﬂanpchca hifce verbis & fimilibus continetur. Si credis, faz[ma
eris. Quoram verborum is eft fenfus.  Offero tibi luftificationem & vitam ater-
namin Chrifto, eo animo vt tu illam certiffimé confequaris, modé tibi firmiffimé
petfuadeasremita fe habere,& Chriftum efle Dei filium, & cius Patrem effe vique-
‘_&o mifericordem atque potentem, vt iuftificationem atque falutem concedc te

tibi, & velit & pofHe.

‘{H ,_'ﬁaqdoqmdem autem obie&ailla, natura fua diftinéa {unt, dubitari ceg-
té nonpoteft quin diftin&os ’u\iucf;p"u"!tos habitus generare queant, fi feparatim
offerantur. Etgenerari quidem illam fidem quz nafcitur ex promiffione communi
wondmonata,cummmcn ea quz nafcitur ex p\O”ml fone particulari non generetur,
perpifcuum experientiafacit. Nam quortufquifque vele fui mero fidelif;cui
L m fir indultum patrandorum miraculorum @ Cun’x‘., Gsnerari Qu‘am €x obie-
5*0 pa":aumu citra eam quam obieGum commune facit , palam eft ex co quod

Chriltus dicit multos effe futuros, qui {e fe miracula a patr rafle gloriabuntur, quos ta-
men arcebitd {e nouilfimo die, tanquam ignotos. Quidni ergo pariter creaci poffic
eafides qua vel reram futurarum przdiGiones amplectirnr v“l prateritarum nar-
rationes admirtis, {eorfinab ea qux vel dogmata rom_ﬂcnendn, vel recipit promif-
{iones? C f~ vt poftmodiim videbimus, fides nalcitur ex :?E’«mld obieéti ad facul-
tem obic&o recipien aownuum,merdupoh am atque comparatam. Quum igi-
tur omnia illaobiea & natura dinerfa fint, & dinerfis admodum chara&eribus de-
fignara, facnltatisautemd mx"o.\u() nf‘nd’at ex vnius Dei efficacirate, nihil ?‘v‘d‘bﬁ?r”
videtur quominus Deus efficz emillam fuam ita attemperet, vt faculeas fic ad
voum genus obiectorum agnolcendum atque admittendum accommodarta, ad al-
terum minime:* \
XI'IL .Verum etfivaria, obiecta, varios habitus fidei generare apta nata funt, i
tamen duo aut plura obie&a pariterin facultarem admittuntar, vidczu rerum na-
ture conuenientius effe (i ftatnamus, voum fidei habitum generari ex ply
ieGtis compofitum, quim plums atque fecretos a {einuicem. Eq"zde.z‘ quia (Jhmh
ﬂ:‘\“pu isduoilla obie&a pariter oblata funt,}commune fcilicer,; quod {alatis f ;!Jem
( articulare, quo od effectus mum‘”fc‘ )§ {pond >t, nhon {LL_ aliter «un:mu;
‘i'LlL\zO(’{;‘L’ devtraqt ue fide xoam, qua i vaus efler idemque ha b'w in-ecorum
animis "ﬁ**r;rrar.us. Scxl.cet tametfi lux Sg 5 mul:uvn di ﬁ\mr ace Lunz, at
uand entur & lum o youm c‘f‘ciunt.é; an(‘ wﬁoncpcr

r-\
- (w
<
L&)
—
,_“\
]
-
(;.-
f;

b

" | . 1 ‘J
velutl charcCte-

L
L

—
.
b

a 11




86 Thefes Theologice

tificationis habet pro obiefto, & fides miraculorum ,qua talem promiffionem am?
pleitur :non modo fides hiftericailla appellari poterit,qu recom anteatarum nar-
rationesintuetur, fed & propheticailla, refpicit futaros cuentus, & doctrinalis qua
recipitea dogmata qua nullis temporum differentijs difcriminantur. At nemo
hadtenus fidei habitibusifta nomina indidit , & hiftorica atque iuftificans fides, non
¢x obiedto folim, fed etiam ex earatione qua obieCtum facultati infidet, nomen-
claturam fuam naéz efle videntur. :

XV. De eoigitur nuncagamus. Subicfum cui habitus fidei innafcicur atque
inherer, facultatem eam efle qua in homine intelleGas appellatur, debet effe exira
controueifiam apud omnes, qui (altem rem ikam confiderant non omnino ofcitan.
ter. Nempecum habere fidem nihilaliud fit qudm credere , credere autem fit efle
perfuafum de veritate alicnius rei, (& @ivs fané eft d Ve, miSedu autem , & per-
{uaderi non differunt nifi fono ) fieri nequitquin fides pertingat ad intelleétum.
Nam & veritas eft obieGum intelle@us: & petfualic non fit aliter quam admitten-
do aut introducendo1nintelleGum eas rationes, caque argumenta, quibus vnaqua-
que res fe {e veram efle demenfirat,

XV I. Neque quidquam alind ¢ Scriptura Sacra colligi poreft, fine vocabe la pro-
ptia, fiue locutiones figuratas arque metaphoricas adhibeat, quun fidei in amimis
noftris generationem defcribit. Nam ved proprijs vocabulisincipiamus;appeliat ob-
ie@um @i, facultatd wr & viexa & Jidvoas, & x33(# (cor enim & in Scriptura & apud
alios bonos aucores, mentem denotat, quiaolimi pwaur Tvarkgdme év B \alynoiaiy Tis
mf.,o}[m?u:q vt qum[u; H'ippocrat:s , atque inde Ti. &axrn, Juxis dogy :“;g}tabgtur, )Ob-
ie@i ad facultatam appulfum appellat didus wrion, 15, Srwdaiy, EffeGum ex co appulla
ottum nowminat Pany,eoiar, Qpsvanisémipacy, Statum denique eorum qui ifta omnia con-
fecuti fant, ita delcribit vt cos appeller orerives ; jurelligentes, fapientes , & finilibus
nominibus, cui flatui opponitur conditio incredulotum , qui ftult, infipicnres, &
fimilibus appellationibus indigitantur.

X VII. Metaphoricaslocutiones quis enumerare poflerz Aliz enim metaphorz
ducuntar ab-oculis: & tum obicGum appellatur lux, facoltas i99«resi, ac ne guis
hefitet quinamilli fint, 800w 15 doasizs; obie&ti ad faculratem applicatio,ganapis
a&as facultatis circa obie@um, vifio ; fatusatque conditio, lamen ; nam quid fre-
quentiuseltin Scripturaquam eflein luce, ambulare in luce? Qgibns opponuntor,
tenebrz, czcitas oculorum, 7dpns T4 iglarud, & aliaiftin(mod: propemodum in~
ftnita. Aliz defumantar ex alijs fenfibus , & tum fides appellatur axch, ds@pmous U0
& (imilibus nominibus. Senfuum autéoperationes quatenus obiecta{ua dijudicant
conueriunt cumoperationibus intelle&us, non verd cum a&ibus velantatis, aut
cuiunfliber alias appetitus. Quod prater rei cuidentiam , confirmatur teftimonio
Pauli, qui & & Gawony copjungitranquam vocabulazem candem fignificantia, &
alterius Apoftoli quifacultatem qua Evangelinm ample&imar, comparat fenfibus
exercitatis, quibus tribuit Jixewrr. :

X ¥ill. Ratio quafidesifti fubie@o infider,confiderati debet, vel & TF Suldows
habitus, vel eius@i'dos, Etéemas nobis quidem nunc eft amplitudo atque perfpicui-
tas cognitionisearym rerum qua {uat in obiecto ;éximas vero, vehementia arque al=
titudo radicationis, vt loquuntar, in fubie@o. Exwmas autem certé pendet vt maxi-
me ¢xobe&iipfiustenelatione. Eftenim menfurareuelarionis, fidei menfuia eate-
aws, quod contingere quidem poteft, arque aded folet, vt fides non peruideat ea
smnia qua funtin obie@o declarata, & prout declarata funt:at contingere ron po-

e o Y e

L SR A s R AR R U




SRS

s

; ¢ o

De Fide. $7
teft vt plus videat quim quod cft reuclatum, fie obie&i partes, fiue cuinlque pae-
tis euidentiam perlpicuitatemque fpeGemus. Eft (cilicet fides vt mentis #u, reuclatio
vt lux & qua perlucem vifibilia faga =¥ obiiciuntur, qua rhw 4y ita terminant;ve
nihil videre queat vleerius.

X I X. Qpando igitur Deus olim locutus eft mAvuerds 5 mawrpizes minifterio Pro-
phetarum , nuncvero nos allocutus eft per proprium Filium, qui longélucis & re-
velationis vberiorem copiam fecum attulit, fides corum qui vixerdt (ub Veteri Tefta-
mento potuit effe noftra obfcurior & magis implicita fine culpa, fi ad obic&iipfius
menfuram exa&a fuir. Noftraeorum refpedtu, obfcura & implicita neutiqnam efle
poteft fine grauiffima culpa, quia obieGtom nobis propofitum eft mulis partibus
an&um, multoque lucidius arque fplendidms. Quamobrem non poffumus {atis de-
mirart eorum infanientem fapientiam, qui fidem melius per ighorantiam quam pet
(cientiam defcribi aut definiri aytumant. Perinde entmeftac fivel lucem definirent
ber tenebras,vel vifum per czcitatem.

ationisfub Veteri Teftamento fa&le ratio ad

X X. Verum quia quzeft reucl
nofiram, cadem feré eft reuclationis nobis fackz ratio ad id quod venturo fzculo
faturum eft,in ea comparatione fide noftra, etiam eorum qui vel maximos progref-
fusin cogitionereligionis fecerunt , eatenus Sr whpes elt , & obfcura arque inuoluta
aut implicita dici poteft. Veterum igitur refpeéu aflequuti {umns ld Teraémme
quam illi édeptinon erant. Noftriipforum, quales olim futuri fumus, relpeéto,
{umus Mmo Té véreey expedtantes. Quanquam, fi menfura cognitionis quz veteri-
bus obrigit, f2lutaris efle potuit multo magis nofira.talis effe debet exiftimari.
X %L Habitas illius vehemeatiaatque radicatio. quia ve pofteriore difputatione
aliunde efls qudm ab efficacitate operationis dininz,

videbimus, non potett
s atque confenrancum eft,

operatio autem illa varia elt atque multplex ,cenfequen
vt mens humana eo diverfimodé afficiatur.

X XII Suntigitur nonnulli in quibus Deus nullam efficacitatem exerit , nifi
auod eorum facultates naturales conferuat, vt cum illis .Euzngr:!éu n annunciatur,
iz‘tcil:‘gcrc qaeant i 78 Aeyewerov, quod qui funtaliquanto ftupidiores, przftare non
poffunt. ~ Ij quidem & audiuat id qued dicitur, &quantumid fert faculras narura-
lis , intelligune; at sonmodd nullumeiprabent affenfom, (ed fzpe etiam illud odio

pfo{éqxluntxir.
X XI1I. In alijs Deus pm:ﬂatal quida: in Euan-
ri-

$, ’
5 )

gelio propoﬁmm,triaiﬁa habeat, & arndes,
mum autem referaturad mentem theoreticam,teliq
8 apperitum fpetent; ita Deus operationem (aam difpenfatin nonnu
lafpecies T¢ aavres in mentem theoreticam aliquatenys infinuetur, cumtament
duz ad alias faculcates non perringant. & t;xtr:‘.mcc:ctic:;i':l eri
cognirioﬁ?‘pcnumsrb profeﬁicntm externam poft fe trahit, pro
12 veram fidem mentitur, tales credere nonnunquam dicuntur. Quamguam
vera fides non eft, fed fi ex fimilitadine appellationem fortiri potelt, nihil prol
quominus hiftorica nuncuperur. Scilicer veterum hiftoriarum narratione
recitatione deletamur ac rangt

leniflima pericula fubire velimos, quia nihileasad nosattinere putamus. Eas igis

al P

adintelle&um pra&icaum
llis,vr prima

3%
205V

mar § atnoen €o V(!.‘j';li’ tamen, vt coruMm Cat

tur legimus vt
o ¥ P
mortus animileui

XX1V.




88 Thefes 7heo/ogie,-3.

etiam appetius mouetur {pecie T¢ xpinu¢ , quz in Euangelio manifefta et. Quum

enim {it infitus 2 natura omnibus hominibus non fenfus religionis modd, fed
etiam immortalitatisatque beatitudinis fempiternzveluti fames, mirum non eft
sllam.Euangelij partem qua beatitudinem tam luculente fpondet, auid¢ arripi ab
jisin quorum animis divina efficacitas nonnullanropinionem veritatis illius conci-

tauit. Vaode fic ve non eam profiteatur aperté duntaxat extra pericolum; {ed etiany

cum {uboritor periculum aliquod, quandiu fe fe refque {uas aduerfus Euvangelij ho-
ftesea vid arqueratione tueri poflt arbitrantur, quam homines in czterisrebus fe-
quiamant, {oleant efle pugnaces. Atvbiingensaliquod difcrimen ingruit, ex quo

nullas datur exicus, nifi per cruces, ignominiam,&ia&uram rei familiaris, tum.

concidit omnis'ille ardor atque impetus,quo antea ferebantur. Quid ira? quianeque
T8 xaad [pecies, qua fola conltanter adhzrefcere poteft, corum: mentibus affulfi,
neque yero Tow xpioius idea, qua nonnihil cos commouerat, fatis alté infedit, vt boni.
futuri fpes przualeat malo & periculo prafenti.

X X V.. Deniquenonnullireperiuncur in quibus non modo 10 dan s, aut 70 oIy,
fed etiam i xariv quod 1n Euangelio fulge, ita menti pra&ic® obijcitur, ve non pe-
nitus quidem fe [ein eam induat,fed tamenirafe fe ad eam appellat,vt nonmodo ez
teris imponant, fed etiam femetipfos falfafidei opinione ludificentur. Nam Euan-
gelijpraitantiam ab omni parte agnofcere fibi videntur, & conlolationis quam pa-
rit, nonfunc omuino expertes, & fan&ificationis tentamentaquazdam experivn-
tur, & f'pc itaad celum aﬁ‘uvgum, Vi Tasdurdmets T mEAAcpes &iBros guﬁai’u pradicentur.
Quod crgonon funt veré fideles, id non inde prouenicquod non illis Evangelinm
obijciatur {ub-omnibus illis ideis, quz veram fidem gencrareapt® nate funt, fed
quod obic@um fe fe penitus noninfinuat, neque itamentem imbuir, quin color ani-
me illutus, aut abitergeatur lapfu temporis, aut vehementi aliquaanimi perturba-
tione excutiatur,

XX VI Etigitoreaverafides, veréqueiufificans, non relpe@u obie@i fui
tantum, quia promiffiones ampleétitur, quibus “juftificatio continecvr, fed etiany
refpe@u radicarionis 1n (ubieéto, quz & Euangelium tribus 1llis chara&eribasin-
fignitum apprehendic, & ita non theoreticam modo,, fed eriam pra&ticam meuntem
afficit, ve vel in omnes vel penein omnes faculratum illarum partes penetret, arque
ex ijs cum tenebras a natarainfitas, tam peruerf(as t£us malis aionibus comparatas,
difpellat atquedifcutiat, Adeo vt fimilisfitnon colori quem extremz ahime fa-
ciei Enangelij predicatio aliqua vi comitata Spiritus alleuerit, fed tinGore qua vi-
que ad imas verivfque intelleGustam pradtici quim theorerticipartesope efficacif-

' fima Spiritus Dei defcendit. :

XXVIL Quid ergo, inquiet aliquis , non different vera fides & fides tempo-
raria, nifi gradibus quibufdam 3 Gmmes : Non fpecie ipfa d:i"criz@vinﬂn'mmmr?
C'er:é quando idem obie@um offertur; atque applicatur ad eafdam faculrates,
fjldem chara&eribus denotatum, idque efficacitate einfdem Spiritus , eadem, fi mi-
nus vehementia,(altem ratione operantis;pded ve & mpoxaes & illuminati efle di-
cantur, & gultaffe donum czlefte, & participes eflefa&i Spiritus Sané&i,; & bonum,
goftafle Dei veibum , vaa cum virtucibus fzculi venturi, &accepiflc 7' iwirarey ois
axitas (quid autem fere deverafide dici poteftamplius ?)vixeR ve prima fronteinter
fias difcrimen vilum occurtat,quod in gradibus Ti Ghrdares conflitutum effe aon vi-

Catur.

XXVIII.  Sunt tamenhic tria pracipud obferuanda. Voumeft, quodeth

ORI MR TR

ARSI )

o T L I G el

e Ll RS I M

!

N et S

sl an

as

T et bt



De Fide. 89

differrent inter fe folis gradibus myc&uﬂ imiwdocos, alterum tamen inter eas ref-
um, vt vera fides perfeues

pedu firmitati sa*que durationis cx.crxmcn inte wemna,
retv(que ad morten , b WpIRRIQS vel euanelcat f‘oma fua, vt leaes da(poﬁ::‘.or:e: de-
fJetudnu,aoenme éob“ erantur; vel excutiatar ab aliqua vehementi tentatione

eritate defe@ionum longé atro-

vel etiam éxovaios de ponatur , quz c;. omnium a veritat
ciffima. Id autem nonex co ntuc enit quod quanto habitus altius deflcenditin

animum, tanto dxm\.uuud-s:ujr, f-:fi tiam, ulﬂmamc)p'mkrt m ¢x €0, quod vera
¢ fidelibus no-

ﬂdcsmduxgcu“v decreti ele&iui,@ivaress haudquaquam. . Sic ve
uz vires ad perleue randum fubinde fu ppcu itantur, veid res' & occalio (::o&ulac, tem-
orarij v (unt diuer fo confilio vocati,* imaf Qaliedeves fibiin polterum pe ermittuncur,

X XIX. Alterumeft, quod graduum differentia, & i P'ly" is, & in Morali-
bus rebus, ponnunquam in léjia (pecie difterentiam efficic. Adde enim aéri gradus
caloris admodum memorabiles, faceffet inignem : adde dil pofitionibus gradus ali-
quos refpeGu vehementiz, non *1‘9«; fitiones amplius , 1cd habitus appellabuntur.
Quidni ergo paritex vera fides A temporatia {pecie differre dicetur, eo quod idem
obie&um ad candem fa deatem anpellicae illuminatione eiufdem modi quidem,

illufrat multo clarius, tum pencrat penitius,

=0

:?..:iongr’ vehementiore
validiufque omnes ;mn"

X, }k TCA!AL.T@OC

o

invere fidelibus & veri idea, quiafic

. theoreticam per fundic,&
sculenté irradiat, & mirabilitate
(t enim 2 natura nobisinfitum ,
\fi fecondario , & proportione
elt imagoDei quatenas eft xxae-

18§

TV [r.\.:/ 1i)\.~.€') B f’J enavre
percellit; 'w,y_nm; WY 5 %A

: nobis bené efle velimus Ca
vt nobis bené efle velimus) affe®

boni cuius natura obrinee. Scilicet viT? X

x2yakss, ve ita loquamar, T 0 antummodo repr x:cmar quatenus
eft mernaens, qaa"m melins conuenit pumin bonum efle u uam cf L felix , tanto }"rio—
remillam xmzﬂmsm vehementius qt JAMm po! {teriorem f:cultarem ete ccvaruemer
conftitutam commouere par cft. Rurlus =0 Aé%, in quo Bonitatis 2 (‘a-.mutls nu-
minis eft im: go,{ux&D:;’“ﬁ“ s caufa amandum xl‘,ﬁ}c;“?ﬁi’f"“* ’:: 9, noftri, Quan-
to igitur Deuseft PAs {e quam nos amabilior, tanto vehementius boni(pecies atque
hao m,quaau ;uum“.qu evtilis animos noftros ferire debet.

XX X1 Atintemporariis s fecuseft, Veenlm ¢ smentem theoreticaminiis
to minus copiofa luce perfu 1ndi, aded vt propius accedat ad eorum conftitutio

am eorum umv;mra:cn::U.C‘.cnn‘ous demonftratio-
g pnemo non videt)

T
180

1itO

b
orum affe@us vehe

aut finonnungaam ubmimu ve

yeavixy y bus mortis |

elin prefenti ;
an : 3 1: s GEDFCLEA Y or
aut vt €x llﬁ‘lpi'odiﬁx" &!CHC}LHO vidige conuvaicic
Daaide & in Petco luculenta. At qua honefti
atgne iucundi idea te forti

E.O‘u..‘.,s:i {U')'A '«’uii‘ﬁ; 1 { DIE e

)

(entanca{.be 1 AR el ey s ol
fentanea {ubzenda ¢®, nam malum i1 ngedl “‘”>‘ gl
nem bon ‘qi\u‘ X‘p‘\\ucmmtmt. 5, facilé tum obfeurar, & depellir ex ani-

M-

mo ) leniscumn ver, tun n boniatqu (it rrm.{wg faceflit, & [uiamor hominc




90 Thefes Theologice.
dat pracipitem. Fit autem fuina totalis & malam immedicabile ; partim quia fe.
men Deiinillis extin&um eft, pattim quia Deus eorum apoftafiam ita vlcifei decre-
vit, vt advalby fit eos draxariluy,

XX XIL Vetam digerfi habitus, diverfos producant effeCus, rei natura fagita-
re videtur ;at qua fitratio 1ftins difcriminis, nonita eftobuiam , quin explicatione
indigeat. Itaque de fidei effectis aliquid etiam dicendum eft..

XXXIIL Fidesconfideraridebet vel vt eft conditio annexa feederis Euangelici
promiflionibus ; vel vt eft virtus intelle@ualis abfoluté in (e {pectata, & vt habet
vim aliquam aliarum virtutum efficiendaram.  Etpriore quidem illo modo confi-
derata, duos producit memorabiles effecus , quos fides @péoraress aut non producit
omnino, aut producit cim impecfedtos, tim euanidos atque minimé conftantes.
Vaus eft in fuftificatione pofitus, quam fides non generat efficiendo quidquam,
fed tantummodo recipiendo.  Eft enim iuftificatio atque falus ex ea pendens , do-
num, & ficin Scriptura puncupatur, Pored tametl vt donum ratum fic, omnino
necefleclt vraccepretur, attamen accepratio non aliter canfa doni cenferi poteft, nifi
quodid admittit gratis aliunde. oblatam. Atque eum effeétum fides temporaria
imitari videtur. Nam Apoftalos 1 Srwvelas duapmidéi%s peccatum eare exaggerar, quod
profanum exiftimauic eum fanguinem & &ivddn,  Quz fan&ificatio fi celativa eft,
confiflitin inftificatione ; fiabloluta, fineiufificatione ¢ non poreft. At quocum-

ve modo fumarur, fide enanefcente, ctas effetum pariter cuanefcere necelle eft.

X XXIV. Altereftin confolatione & lan&ificatione , quam viramque duo-
busmodis creat. Primimrecipiendosquomeodo enim remiflio peccatorum creden-
tibus offertur, eodem modo illis offertor Spiritus confolans atque fan&ificans.
Decindeargumentamde {e prebendo, partim cletionis quz fidem antecedit, partim
falatisipfius, qua fidem confequitar, Quando enimnemo crediteo medo, nifi vir-
tute Spiritus Dei,Spiritus autemille nemini ‘indulgetor. nifi qui fireleGus, eum cui
indulcus eft,ele@um effc oportet. Irem, quando Deus fidelis eft,credentibus autem
falutem zternam promific, conuenit vt qui credidit, iscertus fit de falute obtinenda.
Ex quo exoritur #hnesQopie, atque mmiduas, (peiarque fidei iufificantis indinidua
comes.

XXXV. Secundomodo confiderara, quia fidescft virtus intelleQualis, quz non
modo menti theoretic,fed etiam pradice penitusintidet,necefle eft non modd vt fit
aptanata ad virtutes morales generandas, fed etiam vt eas reapfein animo generet.
Quando enim fic fumus 4 naturacomparati, veappetitas fenfitinas (it in _poltetate
voluntatis, voluntas autem pendeat exintelle€tus praiciimperio, non poteftin-
telle@us practicos efle viqueaded bend affe&us, quin pariter voluntatem, & per vo-
luntatem, appetium fecum trahat in obfequium volyntatis dininz. Ea de canfa dici-
tur purificare corda 3 nec qudd veterem-khominem depofuit, qnod nonum induit,
qued mortaus eft peccato, quod mundo [crucifixus eft, quod non fe amplivs, fed
Chriftam in {e visentem perfentifcit, alij cuiquam rei (olet Apoltolus fepins tribue~
re, quam fideis caias virtate fe ita ad Chriftum applicuit, ve omnibus alijs rebus
funditus renuntiarit. Vtique, vt nihil de eo quod (uperins diGtam eft, repetamus,
veram fidem, non remiffionis modd, fed etiam f2an&ificationis promiflionem ample-
&i, poffer-ne tantym objeGum mentem humanam penitus occupaffe, quin eam
ftatith diyuarorify i vmobs' O xessv 2 qui igitur ftatnent veram fidem poffeciled cha-
ritate feiunctam , illi quid fic vera fides, prorfus {e {e ignorare faris aperté pros
fitentur.




De Fide oI

XXXVIL Verim quia, vt dixi, fides :emporaria fidem veram ciminfe, tim in
effetis ementitur, pertinetautemvte quod maximé ad confolationem noftram, ve
quibus notis 4 f¢inuicem difcriminentus; non indiftin&¢e tencamus, qud nonmodd
perfeucremus, fed etiam certi fimus de nofira perfeuerantia, {unt illz haenus inter
{e breuster opponendz. Et quia quod fammum eft in vnoquoque: genere, aliorum

p 8

omnium exemplar effe folet; videamus in Paulo quibus e fe vera fides charackeri-
bus defignauit.

XXXVIL Quodde fux predicationisapud alios efficacitate dixit, fuiflc cam
S Smdeifar mvrbpans 3 dovdmeas, multo magis dici debetde ea virtute quz ipfi Chriftom
Dominam reuclauit. Habuit ergo veritas rem Euangelicam haud minore érgéng
petfpeam, quam (i eam ope demonftrationum tenuiffet mente atque animo com-
prehenfam. Id autem, vt iam (upra obfcruatum cft,- fides temporaria non habet.

Hzfitat enim illa acque Au&uat in apprehenfione {uiobjecti, vt qui fe fe videre ali-
quid potius {ufpicantur, quim reuera vic entaperte : aut qui, vt loquitur Philofo-
phus, opinantur potiils, quam vere {ciunt. Neque nos mouere debet quod tales
nonnunquam videnter aliquandiv propofititenaces. Etfi enim qui funt in opinio-
nibus fuis paulo pertinaciores, eam {ententiz firmitatem quam vera {cientia gignit,
imitari videntur, id tamen inter jyvospwwsves & veré Ghviusyas intereft , quod
illi adhzrefcunt quidem ad id quod femelarriputre 5 mordicus, neque {e fe ab eo
dimoueri patiuntur. At pertinaciz fuz caufam idons llam edere poflunt.
Hi verd in fententia perfiftunr, non inconfulta a i deflinziione, fed permotive-
sitatis vnius enidentia, quam claré & diltin&c intuentur.

XX¥VIIL @ Fao quod de éiphon \@pexovoy warmy vy alicubi dixit, proculdubfo
experrus eft. Itaque famma animi tranqailitate FFucbatur, noneafané quam fecu-
ritas, aut ftupor rorpentis conlcienti® gignit, {ed quam parit certiffima veniz pec-
catorum, beneuolentizque dininz perfuafio. Cuiusieifides egrawys vim & mag-
nitudinem nunquam jorellexit. Nam temporales aut fecuré agunt, aut confcientiz
formidinibps vt plarimum inquictantar; & fi quando accidit, accidit antem certe
nonnunquam,vt delibent aliquid de gaudioitlo quod vere fidelivm propriumeft,id

u
uftu. Non-

illisifere viu venit,quod ijs qui veheméter febricitat,ex vno aquz gelidz ha
nihi enim ad breue rempus febris ardor mitigarur quidem, & {pititus fit {edatior,

bulmone refrigerato. At flatim ceditcalorin vifcera, & aliquanto quim anteave-
2 1 !

L
ita nrolaan v f‘v)-lr\,l
ta E.JYuﬂeg.‘/T) V quok

ks

atlio-

tius inardelcit, Quum vere fidelesfe fe Chriftigrati >
on modo non firiant amplivs, fed etiam pre conlol

1 5)
e

iple futurnmefle pradixi
s vbertate, ex eorum ventre veluti fuenta dimaneat.

X XX [ X, Nequemodo fu fas eft ob veniz certitudinem, fed etiam
incredibili atque inenarrabil ‘ {

turx gloriz{pem indubitatam.
Fore enim vt eam adipilcere

illa xe¥7s & maonifica
omnium falutis fuz aduerfariorum contemptio, quz habetur {ub fioem cap. &. Epifl.
ocul abeft. Nam guftant quidem aliquarte-

i

ocandio pert
O\.\,;J.. ¥ L

1

ur plane ¢

ad Romanos. Id autem dtemporarijs pt

nus vocationis czleftis dinitias sat id fiv primotibus veluti labris ramtam. Ne
eoram {pes multum abfimilis eft ab ijs, qui vident q.]idcm portum ex alto,
hoftibus obfefum, & {copulis obftru&um, ad ques multi naufragi z
vere fdeles non ignorent quidem quanta res mwolis fr, faluam ficri, qu;zmiiq;zc in
pericalis ver{entur, qui ad beatum illad litus czlefte rendunt. Veram quia non
nodo przfentem habent, fed ctiam p

sendent emn quam effe me

.‘d ;1‘b

-

TR

eQore gerunt inclafom eam ex culus nuia:

endum,

]




92 . Thefes 'Z”/Jeoz’ogzs;e.

XL. oned fi o arirmips pem futurze viee concipere videantur, quz veré fides
linm 2muletur #npsgepior, 1d inde proficifcitur quod nonfatis animo reputantneque
periculorum magnitudinem, meque vim & artes atque {’cramg-‘:mata aduer{ariorum.
Itaquefecyre agunt, & fic facile ab hofibus fe fe ciccumueniri patiuntur. quum
contra Paulus in admirabili illa atque inconcufla (i falutis iducia cuitet pericula
pencanxié, ac pia quadam folicitudine, & corpus fuum (ugillet, ve ipfe loquityr, &
omnia ea ftadioiime declinet, quz homines abducere 4 reca via aptanata funt, &
in fraudeminducere incogitantes.

XLL. Atqueiddiferimeninter verd fideles & temporarios ex eo proficifcitur,
quod fides temporaria, non perfe quidem, & natura fua, fed vitio ingenij humani,
folet homines in eam mentem impellere, vt vel zftuent atquetrepident, quod ijs fu=
praattribuimus, de gratia Deiergafe; haud fatis magnificé cogitantes : vel in con-
traria vitia currants ingentcmqf €ac magnificam s non gratiz Dej quidem erga fe,
fed virium fbarum concipiant opinionem, Vnde faftys &aliorum pra fe Pharifaicus
contemptus, cuivs nimium mulra excmpla reperiontur.,

At vera fides, cuiusin Pau-
lo luculentum inftar habemus, quantumerigit animum boniratis dining fiducia, tan-
tum eum deijcit fuiipfius cognitiene.; Vi cim nihil it qu

&1 Sdvvaudile 95, nihil in quo non certo fciat ¢ {e o
fecogitet quam de Sxmpduan aliquo, quod fitn fe fpe
Euangelicam intueretur : autde{ervo in
reatur vllam mercedem : aut de eo deni
tionem animo concipere queat.

XLIEL Vertm, inquiet aliquis, Nullus ne veré fide
fideiin fe {enferic ? Quortafquilque et qui fe Paulo fi
alind cft cile imilem, alind vers zqualem, Namz
dine fidei,aut oppidd pauci funt, atr om;

od non aggrediatur animo-
wioevs non aliter ramen de
&cwrmdignnm erat quod lucem
utili qui nihil quidquam przfiac quod me-
quequiex{ene bonam quidem vnam cogita-

liseft, nifi qui notasiftas vera
milem ia&are poflit 2 Certé
quales quidem Paulo magnitu-~
nino nnlli.” Similes verd {unt,quotquor funt
reuera fideles. Nimirum etfi nors quibus fidem ipfi fuam cognitam e poflunt’,
aliquanto minus illaftres fulgcntchucﬁut, quam-quas Pauli fides pre (e ferebat,
funt certa tamen, neque eum quiveré credit, patiunrur de fa fide . jue fua perfe-
uerantia dubitare. Quamquam quanto clariores funt, tanto maiorem fui notitiam
certitudiz:cmque gigmmt; quanto ob(buriores,ob(buriorem atque minorem. Quem
igiturea curatangit, ( quem autem tangere non debet; qui (ui {enfum funditys non
amiferit? ) vt folido gaudio fraatur, animicommemarione,ﬂudio, le&ione, me-
ditatione, votis, precibus atque lacrymis somni ope denj
dere debet, vt quantum fieri poteft, ad fidem Paul
certe temerd aut arroganter nos hortatuseft

XLIIIL - Ad eosverd quod attiner,
cogr}itam; €a cognitione quz non im
cereo putet habere fidem, haud il
fefe credere certiffime {ciuit,

que conniti atque conten=
i Apoftoliaccedat. Haud enim
s ve fui fimus Imitatores,

qui negant fidem fuam cuiquam- effe pofie
ponat, quique aded aiunt, fi quis fic qai fe fe
lum abeflt 3 fuperbia, vel Apoftolum Paulum, qui
fuperbiz infimulant, vel afficmant Pauli fidem non efle
nobis propofitam ad imitandum, Eg quandoquidem, fiquis eos interrogaret, num
fciant fe efle fapientesi¥#8 mentis compotes, & viros bonoes , id afirmarentindubi-
tanter,& putatent fibi ininriam fieri,de fide fua verd,pariter pronuntiare non audent,
fatentur fe nullam habere fidem: Haud enim illa ceree minus euidentibus charaderi-
bus difcernitur abincreduh’tate, quam fapicmia ab infipientia, mens conftans ab
emota, & habitus deniquc virtuti congruentes, 4 vitiofis,

XLIV. CertéciimPaulys Corinthios hottatur; vt feipfos probent atque tens

tent

?




De Fide. 23
annon fint in fide, & Chriftum habeant infe habitantem, aut yule veram fidem, rem
efle cognitunon impoffibilem fideli qui eam poffidet, autilludit hominibus, haud
fecusac ficosnodumin fcirpo quarere iuberet. Neque verdidlluditijs tantim, fed
ctiam metum, & trepidationem, & defperationem inijcit. Quum enim falus non
aliter obtineatur quam per fidem, quid ijs animi foturum effe fudicandum eft, qui
poftquim fe fe diligentiflime explorarunt, ne in agone mortis quidem certo {cire pof-
funcfe {e credere ? '

XLV. Vno verbo), fidesvel eftin intelle@n, quod fuprarebus & rationibus
neceflarijs addiximus, vel in voluntate, vel in vtroque. Sieft in intelleGtu quando-
quidemintelle@usin anima eft vt oculus, fides verd ab illuminatione , qui poteft efle
oculus animi1Uuminams,ncquc fentire fuamilluminationem tamen;Si eftin volun-
tate,hoc eft,in illainclinatione per quam voluntasex irsfes@ie determinatur ad vnum
oppofitorum,poteftne quifquam ad aliquid fe {e determinare & id velle, & ignorare
tamen fuam volitionem? Sieft in vtraque facultate, (& afficit quidem certé viram=
que faculratem, alteram vt proprium fubje&um , alteram vero vtid cuius motus
ex motu proprij {ubiecti neceflarid dependet ; ar voum eundemque habitum infidere
duabus facultatibus viqueaded differentibus tanquam communi fubie&o, vix eft vt
capi poflic) vtrinfque faculratis motio mulro minus erit cognitu difficilis quam altet-
utrius feorfim.  Optimé Auguftinus, De Trinit. lib. 13. cap. 2.

Fides eftin intimis noflris : nec eam quifquam hominum widet inalio, fed
Vnufquifqne in femetipfo: deinde poteft, & fimulazione confings , & putari ¢ffein
quonon ¢ff. Swamigitur quifque fidem apz;a; [eipfams videt.

FINIS.

" bt dadhdefhdaadads e ladhdadh e Nt adase
THESES . THEOLOGICA

DE:FLDE.

Pars Poflerior, Que eft,
DE FIDEI CAVSA EFFICIENTE.
Prafide D, HMOSE AMYRALDO.

Refpondente SAMyELE LANGLEO, Normato.

TuEeEsis PBrima.

VANDOQVIDEM, vt in priore harum Thefid parte diximus, fides
nafcitur ex appulfu obie@i ad facultatem re@¢ & conuenienter
conftitutam, qmdﬁraut tud obieGtum & quibusrebus con-
fitar, non omninoindiligenterd nobis explicatum eft ,ad notitiam
caufz efficientis Fideicon parandam nihil yeftare videtur, nift vt
' confideremus , Primim,eam t

ha&enu’s A nobis faGumeft. Deinde vt videamu

P
&

W
\

panlo accuratitis quam
L




- Deoreuelari. At reuelatum {emel, cum re@a hominis ratione .congrair.

94 Thefes Theologice
tur,ita vt re&é & comuenienter conftitutadici poffit. Tertid , vt expendamus quz
fit ratio concatfus obie&icum ca facultate,& quz fit cuentus atque ¥meriouabs toting
negotij certitudo. Hec igitur tria huic difputationi materiam fuppeditabunt.

II. Etadprimum quod attinet, faculras in qua fides ingeneratur, intelle&us
eft. Porro duobus modis intelleus humanus confiderari poteft : Nimizum vel
qualis primum creatus cft, & ab omnium rerum conditione hominibus atrributus:
Vel qualis nunc eft,poftquam peccati corruptio genus humanum inuafit. Et priore
quidemillo modo fi {peétetur, quiain primo homine omni vitio morali vacabat,
& nullo vitio phyfico affeGtum fair, nifi naturz mutabilitas vitium: appelletor, ido~
neus tum erat qui omne genus obicGorum, qua modd3i Deoreuelara forent, appre-
henderet. Nec quidquam intercedere potuit,quominus id przz{’caret, nifi tentatione
aliqua,quod contigit, prius de ftatu illointegro deijcererur. Scilicet intelleGus non-
dum corruptus,fimilis et oculo redke atque onuenienter naturz conftituto. Nihit
eft vifibile quod non videat,fiquidemidilli bené& congruenter offeratur.

11L: Itaque i fingamus animo ( quodetficontingere nequit, {fupponi tamen po-
teft, docendi cav(a)vnum aliquem effe,qui peccauerit quidem, & ficfefe reom fecerit,
at qui gerat tamen poftea mentemincorruptany, & havd minus bené conftitutam
quam fuit mens Adami,quandiu integer fuit,nihil prohibebir quominus Euangelium .
fibi oblatum ample&atur. Nec quidquam inter cius fidem, & fidem noftram intererit,
nifi quodin eo genere quz funt dprincipio naturali,mutabilia funt, immutabiliave-
16 quz 3 caufa {upernaturali atqueimmutabili producuntur. -

IV. Nec obftat quod Enangelium obje&tum fupernaturaleeft, intelleGus ita
comparatus, facultas nuturalis; obic&i autem ad facultatem appulfus irritus et , nifi
inter virumquae proportio aliqua intercedat. Nam Euangeliom quidem eatenus eft
extra captus mentis humaoz ambitum, quatenus non potuit aliunde quim ab ipfo

Mens au-

tem incorrupta, & re@aratio, idem funt.

V. IntelleGtus humanus pofteriore modo confideratus, duplici vitio morali Ja-
borat ; infito vno i natura, hoc eft, abipfo ortu; altero confuetudine peccandi
comparato. Etinnatom quidem illad vitium nihil alivd eft , nifi peruerfa quazdam
totins hominis conftitatio, quz vadecunque Auxerit ( floxit autem procutdubie ab
Adamo) ita omnes illius peruafic facultates, qua a&ioaibus moralibus edendis de-
flinatz funt, vt ciim anima infantiz impedim
contingere nequeat quin male agat, viqueadco mentem, & voluntatem, & affeGus
penitusimbuic. Id teftatur Scriptura cum docet, Omne figmentum cordis humani

malum. e[feomni rempore, etiam ab ipfainnentute :
puri progredipoffe: & fimilia. .

VI Vitum acquificam in €0 confiftit,qudd cim homo, vbiagereincipit, necef-
{arid malé agat, malarum autem a&ionum ea fit indoles, vt malos habitus ingene-
rent » vitari nequit quin hominis facultates morales peruerfis habitibus prepedian-
tur, qui tracta temporis, & perperam agendi confuetudine ita confirmantur & ino-
Jefcunt, vt cos homo plané excatere non poffit. Quin vliqueadeo omnes faculta-
tum pattes occupaunere, vt ne velle quidem queat eos exc
motio, voluntatis, e
cinm omne practicz mentis, eftab aliquo bono obie&o,
efficaciter. Bonum autem obie&um qui poflet efficacitater - inm

ingtedi, quandin manetill

entis euoluta eo modo: agere incipit, .

Necnon. ex immundonibil guidguans .

grere, Omunisenim bena -

ft abaliquo bono mentis practice indicio.. Bonum autem iudi-.
quod admiffum ineam fuit -
entem ?ta&icam ;

4 tencbris 2 naturainfitis,, & peructfis habisibus confuss:

e W 0T P N

ci TR SR B N S




De Fide. ‘9§
cudine compatatis oceupata occzcataque ? Ex funt pardi macule, is Zthiopum ni-
grer, quz nulla vi, nullo nitro cxui aut clui poffe, Prophetzipfi oraculis fuis confir-
marant. b

VIL Non poteftergo homo inftatu corrupto conftitutus Euangelio per fc cre-
dere, ac ne quidem eniti atque conariimpotentiam illam excutere , que obicGuny
extrinfecus oblatum fammouet atque prohibet ab ingreffa. Atqueid co minus po-
teft, quod ad impotcntiam naturalem, quz ipfa per fefola id impedire potuit, accel-
it altera haud minus inui&a, quz quod iam impoffibileerat, longids aliquanto re-
mouet 4 poflibilitate-

VIIL 1dautem & exScriptura Sacra, & ex experientia conftat. Nam Scriptu-
ra Sacra negat carnem [¢ [¢ fubmitterepojfe Legi Dei : Ompisautem homo naturd
caro cft: Et, bominem animalens capere poffeca gua [unt Dei : Animalis autem ho.
mo eft, in quo nihil eft preter animam, quam peccatilabes infecit ; Etfiquid homo
perfe ineo negotio praftare poffet, nihiliopuseffet vrad fidem in nobis ingeneran-
dam accederet ea vis,quz non magnificis nominibus depredicatur duntaxat, ( di-
cimurenim credidifle 333 tapldaror uéphes 7is Suvduens T¢ 967 ) fed etiam cum ea vir-
tute comparatur, quam Deus in creatione rerum & fufcitatione mortuorum adhi-
buit. Quid enim opus effet tanto molimine inre facili, & ad caius effcionem gfle-
musipfialiquo modo difpofiti atque parati?

IX. Experientiaverdid pariter conftituit extra dubium. Manifeftum eft enime
omnesquos Deus naturz fuz permittit, aut Euangelium negligere, aut id etiam
cum odio aduerfari. Eacntus autem vniuerfalis, & qui femper atque vbique'fe (o
eodem modo habet,cft i caufa neceflariaatque ineluGabili.Neque verd quin omnes
qui naturz {uz permittuntur, ab Euangclioalieni fint, dubitari poteft. 'Vt enim ni=
hil hic dicamus de negotio ele&ionis atque reprobationis s in cuias explications
Scriptura diferté tradit, eos tantim venite in quorum vocatione vis aliqua ex-
traordinariaatque {upernaturalis (e fc exerit, nemo eft corum qui vere credunt, qui
non & fentiat & ptoficeatur fidei {uzlandem efle alid quim ad femetipfum referen-
dam. Vfqueaded vt ctiam ij qui veram fidem mentiuntur , vocationem aliquam
& attraG&ionem inufitatam iactent.

X. Attamen quantacumque fic & quantumlibet inui&ta impotentia quz peohi-
bet quominus ipfi per noscredere valeamus, confiftitin vna malitiatantim, ' Quod
enim nobis impofiibile eft, id vel raleeft refpectu fui, vel refpeéu noftri. Et fui
quidem re(pe@u, impofibile eft id voum quod contradi@ionem implicat : ad quod
genus hzc de qua nancagitur impoflibilitas referendanoneft. Scilicet, quod con-
tradi¢tionem implicat, virtute ipfius Dei perfici nequit. Non qued inDeo fitali-
quis defectus potenti ; fed quod nullamin (e qgﬁ.dquid tale et habet exiftendi pof-
fibilitatem, quz adinz Dei virtuti obediat, vt redigatur in actum. Deus autem id
virtute {ua praftat, vt quantumuis corrnptiﬁmus,Euang&lio tamen credamaus.

X 1. Refpedtua noftri fieri neqneunt, ad quoram effe&ionem nullas facultates
naturales habemus 4 Deo indultas atque comparatas ; aut fi vllas facultates ad id
genusrerum habemus, funtillzinfufficientes , nifi aliunde iuventur : & item ea qua
walia funt , vt tametfi facaltatibus ad ea preftanda naturaliter comparatis deftituu
non fimus, fi eas vellemus exerere, fintillz tamenita conftitatz vt contingere ne-
queat vtijsvtivelimus. Jamautem nemo dizerit, qui rem paulo diligentius expen-
derit, nullas nobis conceffas effe facultates ad credendum, vel conceflas qm‘dcm efle
nonnullas, at imbecillas nimis, & minimé fafficientes. Eft enim fuprd d nobis con-

¢ & N

b




ftitatum, intelle@um quem Deus hominibus attribuit, facultatem  effe natard (uaita
comparatam , vt nifi vitio aliquo morali prepediretur, apra effer 'ad Enangelium
ampﬁ;&endum. Sané qua nobisimpoflibilia funt eo modo, {14 nobis non przften-
tar, non folemus ea de caufa vituperari. Quis vituperium ea de canfa mereri arbi-
trabitur eam, qui vel cali motum non ittic, vel luminum curfus aut maris zftus non
inhiber , vel rerram de loco fuo nondimouct? Neque verd culpacur, qui donatus
eft 4-natura ocalis minus acutum cernentibus, G charaGeresminutos atque fugientes
agnofcere & dilcernere non poteft.

X 1L  Itaque necefle eft vt impotentiailla confitat in peruerfa quadam eaque
morali animorum noftrorum difpofitione, quz quanto inolitior eft; & magis infu-
perabilis > tanto magis vituperanda eft, & Deoatque hominibusexofa. Id auteny

uiided minus probant.quia verentarne minus quam par eft talis impotentia magna
atque inclaabilis efle videatur, non fatis expenderunt quid fit efle naturd nequam,
atque adeo in nequita inueteriffe. Nullns enimmorbus et viqueadeo vifceribus
infixas, nulla laes tam penitus medullis ipfis infedit, nulla denique +éxeovis tam alté
penctranict inipfa pra&cordia, quz non facilits medicinam admittat ; quam animus
prauis cupiditatibus addictus, & labe peccati funditus contaminatus.

XIT1. Videamusiam quibusrebus pcrucrﬁﬂima ilta animorum-noftrorum con-
ftitatio queat emendari. Ceité quandoqaidem homines nihil quidquam apud he-
.zsines pof{'unt niﬁhorcando, admonendo, obiurganéo. rationes proPonendo, que
omnia fiant extrinfecus, faculras autem ad ifta obie@aexuinfecus oblata tam male {e
habet, hand magis illi proficiunr, finihilalind accedat,quam fi ftipites alloquerentus.
Manet immorta mens haud fecus; gnam fi dura filex , ant ftet marpefia ‘cantes.

X1V. Neque quidquamamplias preftare potelt opera Angeloram. Namilli{ané
preter externas hortationes, excitare fortean poflunt in imaginatione Qumicua.,
quorum fi intelle&us conftitutio aliquanto minus mala foret , 'vis maior effet ad
permouendim.  Vérum etfi refpeta admonitionum externarum Angelorum
operatio, quia phantafiam afficic, interna dici poffit, refpe&tu- intelletbus ta-
men, qui multo eft animz magis intimus, externa debet appellati, Iam autem vt fi
mens eft reGé conftitura & a {piritu Dei efficacicer illuminara, nulla pote® Diabolus
mala phama(mata ei intas offérre , qua eam de grada deijciantinuitam, & reniten-
tem inducant ad pcccandum,ﬁc nulla poteft efle bonorum Angelorum tam efficax
operatio, quz malam mentem a peccato retrahat, vtobic&um 1n Euangelio propo-
firumapprehendat. '

XV _Eftigitar omnino neceflé vt Deus ipfle virrutem in€o exerat {uam. ‘Atque
id nos docet Scriptura, clim negat guemquam vensre ad Chriftum nifi quem Pater tra-
xerit; cum fidem appellat donuwm Dei: cim vocationem noltram efficaciffime illiss po-
tentie attribuir,quum denique dicitnos & Deo creari, [ufcitari a mortuis s olés infevi,
& fi quid eft fimile.

X V1. Atquim Scriptura difertd docet laudem iftius - operationis Déo adfcribi
~debere, tam obfcurum effe videtur que fit illius rario. Scilicet alind et fides , fens
adt® credendi ; alind vis qua ficveactusille producatur. Nam ausille certe, quia
eft a@usintelleGus noftei, obieGam extrinfecus oblarum apprehendentis, non vi-
deturefle viqueadeo cognitu difficilis. quandoigitur credere nihil aliud et quam
effe perfuafum de verirate alicuins rei, non alia de caufa credimus , nifi quod
veritateminobiecto fulgentem cernimus aperté, & aliasillas ideas, quibus fuperiore

difputatione dizimus Euangelium efle defignatum, agnofcimus , & quales fuatin fe-

é9 Thefes Tf?eot’ogz"m:




De Fide. 97

tales eas peruidemus. Vet igitur in alijs rebus permouemur {pecie veri, honeftiatque
ralchri, vulis & iucundi, quz motio e{" hominum naturz longé conuenientifima,
fic etiam in ea quade agimus, eazdcrn ille (pecies mentes noftrasad fe pertrahuat
quia abillis agnoffunw-r. ;

XVIL Acinea operatione Dei quz mentem przparat atque difponit, vt aGtum
iftum edere queat, res eodem modo fe {o habere non pozc% Nou enim mens
tum mounetur ab obiectis,alioqui res abiretininfinitum. Scilicet ctim mens moueturab
obie&is, iameft bene conf itata. Siigitur operatio per quam bené conflituitur, fie-
rerper obie&orum rcpfx entat 10'\‘,:11, necefle effer vt motionem illam pr?parat*O
ahqua alia antecederet s quz zpm pariter fieret per obie&a, & fic dsinceps.

X VILL Porrd omnis operatio quz non fit per obie&a , phv(ca efle videtur:
E: fanc fimensef vt oculas, mentis emendatio vt oculi curatio, qdemadmo~
dum oculi curatio, fiue {quamz abeo detrahantur, fine difcutiatar humor qui oeuli
fubftantiam occupat, ﬁv*cumcllamm ez res quae meatus fyxm“ua obftruunt , fiue
quzd aliud uuuimom.ulcmxum fit operatione phyfica, mentis emendatio per opera-
tionem eiufdem generis fieri putanda efle videtur.

X1X. Prohibettamen 'quld quominus eam propri
mus. .Nempe omnis ope atio phyfica fic prrcontm:m aliquem. Contingere au-
tem certé fe fe mutuo pol )ux"ws corporez. At natura ab omni materia corporea pe-
nitus {ejuncte , aur omnino fe fe non.contingunt, autid firrationed corporeo con-
tatulongé diverfifima, & qua mentium i um noftrarym aciem fugit. . Etenim fi

ipfrquinam fit x!!mx.yb us & qua ratione 15 qui 4 woluntate, facultate mini-
mé cc:gorea,in !scomﬂ* LJD’!, uZ corporea vis::i S Mlﬁlmt , comprehendere non
] minisipfiusin mentes noftras illabentis motun
nrque contadtum 2 l um omms cama ,JI y fica vel eft inftromentalis, vel punc;ga:w
atque propria. Spiritus autemille quifacultates noftras emendat,non eft inftruemntd
{ed ipfiffima canfa ex qua immediaré prou..anat effeétus. Cum igitur caule phync&‘
Prmupalcs agantvtloquuntur, ad extremum virivm {uarum, & fe {e totas in effe-
Gum cﬁundm‘r neque {ux poflint ope;a: ioni iudicio atque ratione moderari, qui

hyficam effe exiftime-

?O(In piritusefle caufa p ‘_’hc 1, qui-non mode fav Faa wvel, {ed etiam @vdl iniooy Hera,
2 pro arbitrio eficacitatem-{fnam ten perat atque ‘dif }
ac‘hone phyfica agéns vi ui]];un}m iente patiputatur. At
Eenﬁent‘a, ‘nihul tamen quidquam abea szmus Dei pati p
X X: Qoamebrem fi rebus quasnon {apis acct n«.lf* tenemus nomina imponere
licet, mzlzm iftam operationem re hyperphyficam, qt-;m vel moralem, quia
non fic per obieGorumre L-r-,t{é;:t-.um 1em, vel phyficam, quia tametfi propilisacce-

dit ad naturam a&ionis phyficz quim moralis, eft tamen extra ambitum . rerum &

i

nque fit vocati

C)
~
"
- o

aéh Ypum nat m‘Lmd,:d:q:;ea:“m}jsin mnibus: confentit,

4
X XL Vevteft,quandoquidem quz eft1atio oculorum corporis ad obie&ta vifi-
bilia, eademeft ratio u,tehc&:s ad ¢ ';?if‘i“ telligibilia & vera, quz itidem eft ra-
tiolucis illius -intera: rqu"m ocalus ic i. nens <ft g-n ob*c&a vifibilia pe erfpiciat

eadem erit ratioluci ﬂpt itualis ' & interna Duil’&"‘L{l}dlﬂ[C'LC tus fit capax obieéto-
rum intelligibilid app rehendédorum;& qu z eftratio upemucms phyfice per quam-
lux.illa re{htuxmf in oculo , eadem: pene ericratio illaminationis per quam Spiricus
mentem ‘natura {ga comxpvam reftaurar, & nona:luce ncfimmh.

XXII. Veram, res nondum{atis cftexplicata, (\\(} 1 enim in homine duz fine
facultates principes, intellectus atque wmm sy quati potelt num fic in viraque di-

ey & Ng

U




o8 Thefes Theologice.
wing operationis cadem ratio. Alij enim eam effevim fpiticusinelle@umilluminan..
tis exiftimant, vt quemadmodum fieri nequit, quin mens veri cognitione ab ea per-

fundatur, fic etiam negent eife poffibile, quin voluntasin eandem partem trahacug,

atque determinetur.  Alijnoninficiantur quidem intelle@um illamisari cognitio-
weveri neceffarid, at contendunt voluntatem in aquilibritate ftatui tantim, adeo
vrin vtramliber partemfe e fleftere atque determinase queat,, pro arbitrij fui liber-
wate. Nuncigitnridefbtertioloco confiderandum.

X XTI  Acprimiim quidem pofiremos iltos saterrogatos velim, num vis illa
Spiritus quailluminar, inmente theoretica confiftat, pradticam verd relinquat in-
ta&am jan verdlucem (uam vique ad mentem practicam diffundar, eamque pariter
reddat (uorum abie@orum capacem. Nam fi prius verum eft, fieri omnino nequit
-vevilus credar. '‘Quumienim, vt in fapertiore difputatione vidimus, obieGum in
- Euangelio propofitum; non modo veram fit, fed etiam bonum, honeftum atque vti-
Ie, quz duz conditiones haud minus {untillieffentiales quim prima , verc non ap-
prehenditur , & qualeeft, nifi pariter {ub omnibus illis ideis apprehendatur. Tam
autem fi mens theoretica non potuit obie®umillud apprehendere nifi illaminata 2
Spiritu Dei, multo minus intelle€tus practicusid przftabir. Quominus enim mens
theoretica affenfum prabeat aliquem veritati, quz noninducit ad praxim , nihil
quidquami fer¢ intercedere videtur. Atquominus intelle¢tus pracicus obieCtum
‘fuum admitrat, quatenus inducit ad praxim , intercedant appetitus corrapti 5 &
acerrimi illi affeétus quiznos tenentrebus terrenisaddictos atque alligatos.  Atque
id manifeftum eft cumexcap. 7. Epift.ad Romanos, vbi defcribitur hqmo cuius
menstheoretica 3 {piritufernitutis affc&a, nihil tamen quidquam praftatinnegotio
fan&ificationis : tum ex do&rina de Incontinentia apud Ariftotelem.

X XIV. Sipofterius locum habet, quemadmodum mens theoretrica illuminata
non poteft non iudicare Euangelium efle verum; ficintelleétus practicusilluftratus,
non poterit non iudicare idem obie&um effe bonum atque vtile, atque adeo fumme
bonum. Summébonum antem iudicari nequit, quin extra illud {ummum malum

pariter effe putetur. Nam {ummo bono priuari,(ummum malom eft. Itaque fimanet

interim voluntas ita fufpen{a, vt in vtramlibet partem fe {e poffitinfletere,filibet,po-
terit homo non fequiid quod fummum benum eile indicauit, & in eam partem fe
" fe infle@ere in'qua {cit fe fe fumpum malum effe reperturum. Id autem pugaat cum
naturz {enfu, & cum confenfu Philofophorum.

XX V. Tumeos veliminterrogatos, numhomo quife fe in eam partemita de-
terminat , id faciatadduétus aliqua ratione, annon. Namfi nallam rationem fuz
optionis habet, mirum eft hominem, naturam intelligentem,viuum, videntematque
vigilantem, rem aggredi tanti momenti, nulla omnino ratione adduéum. Poteftne
animo concipi vel voluntatem hominis moueri, vel motum vllum voluntarium in
homine concitari, prafertim inre graui &in qua de fummo bono agitur, cuius nulla
caufa fic ? Si aliquam habet, qua-nam illaeft ? Num quod fic eilibet 2 At quarimus
caufam cut ficei libeat : Sic enim ei libere fine caufa iam ablurdum efle vidimus.
Num quod libertatem fuam fic demonfitandam effe iudicaait # Id fi ita eft, longe
gragiflimum errorem admifit, qui libertatis fuz demonftrationem {fummi bon1 1a-
¢uraredimendam effe purauvit.  Erroris aittem tanti, tamque perniciofi intellectus
pradicus, 4 Spirita Deiilluftratus, non potuit effe capax. Tum, fi.potuit  efle tanti
¢apax erroris, qui negant ij quibufcum nobisres eft, voluntatem ab intelle&g necef-
farid determinari? Nam fivoluntas non mouetur nifi ab aliqua ratione tali, fiue ve-

il ST e e ek ) e D T e e



De Fide.

74, fine falfa, que pravaletinintelle@u, quam in partem intelle&us, feu illuftratus 4
Spiritu Dei, fen errore deceptus, inclinabit, ad eam necefl¢ erit pariterinfle@ivolun-
tarem. : :

XX VI Tertio, ftatusille voluntatisin 2quilibrio pendentis, dum mens pra&i-
cailluminataeft, eft ne bonus, an malus, an vero:medius? Bonus certé efle non pos
teft. nondum enimeft illza ad bonum determinata. Medias haud magis. Pendere
enim animi, atque confaltare, num officium tuum facia$, quum perfpe&um habes
qui inre officium twum fitum fit, non poteft efle fine grauviflima culpa. Tamvero
ftatus ille maluseft; qui {e fe poterit voluntas ad malum applicata, 4 qua Deiillumi-
natio eam abftrahere nequiuit, ipfa per fe ad bonum determinare 2 Aut fi id poreft
perfe, quidni etiam pariter intelleGusbené de obie€oindicare poterit, citra vllam
internam illuminationem ? Nam fi voluntas adbuc malapoteft per e bonumample-
&iabiatelle®a monftratum tanuim, caufa nulla dici poteft, cur intelleGtus malus
mequeat ample@i obieGuimoblatumin externa przdicatione. Quod quid aliud eft
quam purus putus Pelagianifmus ?

X X VIL.  Quartd, quum ante mentis illuminationem, voluntasnon poffic
effe in zquilibrio, fit contra determinatiffima ad malum, quzritur num quod in
zquilibrio conflituta eft, id eribuendum fic illuminationis efficientiz, nec ne. Nam
fiillaminatio id non prafitic efficicnter, non modo voluntas , iam in zquilibrio
conftituta, fe fe ad bonum infleGere poterit, fed iplafefe perfeex peruerfifhma illa
conflitutione ad inp¢swiae promounerit. Quod meré itidem Pelagianum eft.Si illnd il-
luminatio praftitit efficiérer,quarituritem an id neceflario przfticerit, vel non, Nam
fi id non fecit neceffarid , potuit voluntas venite & nonvenire ad illam érope; wiar pro
Iibita fuo; quod quum nihil aliud fienifi eflein zquilibrio, in zquilibrio fuerit ante-
quamin eo effer. Siid prafitit neceflarid,quidnivis illailluminationis qua voluntaié
ex peruerfiffimo flatu traduxitad ievpeswior ,illibatd voluntatis naturieam ex scopegnin
ad bonum, illibata pariter eius natura fleGtereac determipare poterit ?

X VeI O\ui_nu"), quum ii qui funtin eafententia , ffatuant illuminationem
intelle&us effe pleriique omnibus communem, qugritur cur potius hi quamilli cre-
dant. Nam finthil peculiaris efficacitatisad communem gratiam acceffit eorum ref-
peétu qui credidere,illuminatio quidem erit canfa fide: fine qua non, at propria fidei
capfaeritin arbitrio humano. Etenim i quis quarat cur Petrus potins quam Iudas
crediderit, refpondendum non erit, quia illuminatus eft;id enim cum Iuda commune
haber ;- fed quia fic eilibuit. Id vero qui confiftere poreft cum vera pietate?

X XI X. Sextd, cim omuis volito fic motio aliguavoluntatis, quaritur vnde
voluntas moueatur, anafe,an vero ab obje&o ab intelle®u propofito. Ab obie-
&oaurem certé non mouetur , qaandoquidemeam relinquitin zquilibrio. Moueri
enim in voluntate,& inclinari, idem fant; inclinari autem; & eflc in zquilibrio, pu-
gnant. Tum frobieGummoucrer voluatatem in vno, quidni etiam eam moueret
in alio zqua illuminato? A {c autem certé mouerinon poteft. Nullaenim poten-
tia {e femer educit id a&um, Senfus mouenturarebus fenfibilibus, a e hand qua-
quam, Phantafia 3 phantafmatibus 5 intelleftus.ab obieétis intelle&ualibus 3 lo-
comotiua i voluntate. Voluntas qul potedfcipfa?

X XX- Atqueideo diligemiﬁs expendi debet, quod Givoluntas feip(am mouet,
aftiones humanz divinz providentiz fubrahuntur. Nany pendeat fane objedtum a
prouidentia, intelleGus ab obje&o. Araliomes tamen pendent a voluntate, Ira-
que fivoluntas, non pendet abinzelle@u,fed afeipia,neque A motione Rei,actiones




, e et
100 Thefes' Theologice
illz pendebunt d voluntate, d motione Dei neutiquam, Eft enim catena illa intera.

_rupra atqueintercifa, caius vnius ope cam Dei efficientia arque procuratione conw

3¢t potueruanc,

XX XL  O&aud, non providentiz tantiim atque proco rationi, fed etiampraf-
cientiz Dei furripientur, Nam fivoluntaseft in zquilibrio,aulla verd caufa eft cxtra
voluntatem,nequeaded in voluntate ipfa, cur potius in hanc quam in dlam par-
tem inclinet, eius inclinatioin hanc potius quam in 1llam partem. eft res meré con-
tingens. Porto qozeft natura rerum , eaeft natura cogaitionis earum, fivera eft,
Veritas cognitionis c<):;ﬁd\n in conformirate conceptus cum re cognita. Iraque
Dei cognitio, quia vera eft erit inclinationisillias re'petu , tanquam de re con-
tingence, ideoque minimé cerea, & neceflaria; quandoquidem certum autnecefla-
rium , ac contingens inte:r {e non conueninnt, ,

XX XIL Nono,fides fic lande fua fraudabicur, quod tamen dogmatis iftius af-
fertores omnes minimé volunt. Scilicet brurz a&tiones & fui nefciz omnt laude
privatz [unt,ve motus & operationes caufarum nataralium, & item animantium ras
tione deftitutorum. A&ioautemilla voluntatis omnino bruta erit. Quideftenim
brutum, nifi quod caret ratione  Etquo modo non caret ratione , 1d quod a
ratione neque proficifcitur, neque mouetur ?

X X XIII. Decimd, fi Deus voluntatem in zquilibrio pendentem non determinat
neceflario,neque i femet ipfd determinatam ad bonum in co confirmabiryita ve necef-
{arid ineo perfeueret. Infitaenim voluntari libertas, fcilicet 5 tam flagitat ve non
neceffarié ad bonum adhazrefcar, quam ve non neceffario ad id determinetur.
Quam obrem fiquisa Deo poftuletvtanimum fuuma malo conftanter avertat , & ad
bonum ita applicet vt non poflitab o vllatentatione reuclli; malé facic: poftulac
enim eanon modo qua nunquam cuiquam dare decreuir, fed quz ipfum dare non
decer, fifapicnter agerevelit.  Quis autem ab ifto dogmara non abhorreat ?

X XXIV. Vndecimo,vtprecum, fica&ionis gratiarumtolletur vius. Agnof-
cemus enim certé nobis effe cum incredulis communem quandam illuminationis
gratiam indultam , per quam credere poruimaus. At quodillacommuni gratiame-
lins quam creduli vii fomus, quain reconfiftic 3 ¢redere ipfum , nobis indultum effe
agnof(cere nequimus, neque'idcirco pro eo gratias vilasagere.

XX XV. Duodecimd, fic Deo fitiniuria long¢ maxima, Nam illuminatio, &
indulgeturin eum finem, vt homo adducarur ad fidem, & fir, vt loquitur Scriptura,
xxle Thy Erépytion v xparys ms inyves T¢ Jee , hoceflt, vi pore.nti("ﬁma ;& quantamax:ma in
€o genere exeri poteft. Vbiigitur Deus tanto molimine nititurs nonne home Deo

otentior eft, fi conatum illom irritum reddere valet?

XXX VI. Decimo tertio, quando quzcnnquevis 2 Deo adhibeatur , voluntas
taméen ftat immora, quid opus eft v Deus infinitam fuam potentiam ineo exerat?
Nonpotuit obietum, quod vaum necefle fuit i hominibus! iftis credimus , inter=
uentu, intelle&us volantati proponere minorenegotio 2 Nam {ané quandoquidem
neque {pecie veri, neque idea honefti, pulchei, ivcundi, veilis, voluntas allicitar, ni=
hil necefl= erat vt Deas obieGam inintelle&u humano coloribus iftis conveftiret,
potuit volantasid ijs deftitatum ample&ti, quz ideis contrarijs non abfterretur

vominus malum, qua malum, ample&i queat.

XXXVIIL Veram quid maltisopuse®? Scriprura litem iftam perfpicué deci-
dit, cim vocationem noftram appellat, a creationem , nam (ané quod creator non ita
creantirefiltere poteflt, quin cflt necefle habeat: item s b wimificarionem arque [/~
citationem

om P O a s T

a Gn . e Seb



(==}

- De Fide. , B )
citationem & movinis y quza&ioomnem refiftentiamfuperat atqoe peruincic : &
¢ abduttionem v+ voimaws iy captinitarem;qui zutemabducitur in captivitatem,fupera-
tuselt ;tum d cordislapidei ablationem, & contra carnei dationem s quz non poflunt
cum zquilibritate confentire : opponuntur-enim cor carneum & cor lapideum inter
fe tanquam animi durities & conuetfio ; tum ¢ ixfCriptionem legnm disinarnm in
cordibms Dei digito” faftans : qui autem eft in zquilibrio nondum leges diuinas cordi
infcriptas-habet: adde, foperationens cfficacem T8 Féruy § 1% ivepyarv y iam verd [i 8 Haar
& finibus 2quilibritatis excedir, ((cilicer qui eft inter volitionem & nolitionemiedp~
¢oms nondum quidqui valt)quid eftde 4 depetv judicand(? ¢ g paenitentia donationt,
quz non poteft vnd cum zquilibrio confiltere; & h fidei dationem, quz eft ipfiffima
voluntatis determinatio, fi, vt volunt, fideseft a&us voluntatis : & i potentews infi-
tionem 5 - poteltne autem dici Chrifto infitus, qui nondum habet conftituruman cum
eo fe feconiungere debeat ? & k traGionem , | cordis operationems , mé regnate,
nebrarym in regnumluncis tradnitionem, 0 vegenerationem, O renonationems & fimili-
bus, alijs neminibus quz operationem v(queadeo efficacem defcribune, vt animum
humanum pendentem non relinquat, fed vehementiffimé attrahat, & impellat, &
concitet, & tandem magnificé permoucat vt Chriftum admittac penitiffime a P/al.
St Eph. 2.10. b Eph.2. 5. ¢ 2. Cor. Io. s.d Ezech. 36, 26. e lerem. 32. 3§
Phil. 2. 3. g2 T 2. 25 h Phil. T. 29. 1’ Rom. 11, 23. k' Zoan. 6. 44.
| A&.16.14. m Col. 1. 13. n foan. 3. 5.0 Eph. 4. 23.

X XX VIII. Neque verd fic quifquam putet- humanam deftrui libertateme
Nihil enim magis liberum effe porteft, quam.quod eft @eagemwy; nihil magis egwa
pemxér quam quod Deus fic in nobis potenter operatur. Megapenxsv enim illad de-
mum eft, quod firiadicio, & ratione, obieGum contempiando, examinando ex-
pendendo, cum alijs obicétis conferendo , inquirendo diligenter num veré bonum
fir, an verd Qawiueny tantim, ac denique omnibus circumftantijs accuraté confide-
ratis, concludendo fic facto opus efle vt obiectum perfuader. Quando igitur ob«
ieGumin Euangelio propoﬁtum, {ub omnibus illis ideis ; & in mentem infinuatur
& 4 mente a Spiritu Deiilluminata, confideratur, & agnofcitur; & qua ficagnitam
permouet , atque perfuadet, qui ex eo fequitur motus quid prohibet quominus &
awandds & liberrimus efle dicatur ? ;

X XX IX. Nonignoramns {ané conucrfionem noununquam fieri tam {ubito,
vt 7§ apBiadion qua T antecedit , exigoum {patium conceffum cfle videatur,
Cuius rei exemplum eft 1n Paulo. Ar id nihil attinet ad do&rinam iftam labefa-
&andam. Tumenim Spiritus Dei mentem hominis tanta luce perfundic, atque
eadem opera obieGtum proponit tam luculenter affeGum atque comparatum, vt
vnico pene mentis actu ab omni parte pernideatar, vnde fic vt confeftimin fui ad-
mirationem rapiat » neque det vilum locum hzfrationi vel confultationi. Quum
itaque @est:awas nihil ad @edsar conferat,nifi quod inferuit objedo melins cognof-
cendo, fi obic@um momento accuratiflimé cognofcitur motusab eo excitatus tam
@esdipeenis eft , quim fiee:diiwas aliqua antecefifft.

X L. Neque vero contra, quod @ewigdizds ¢ft quemquam perturbare debet, quafe
non effet ideo fatis certus aut neceflarius. Scilicet {ic efta Deo & rerum natura com-
paratum,vt inter obie&a facultatibus quibufdam deftinata, & faculiates ipfas natua
connenienter conftitutas, propostio quadam atque conlen fio fic caora, vifi-interfe
commode & corgraenter applicentur, fieri Bequeat quin eX €0 exoriatur congres
pariter operatio.

' 0

=/




102 ; Thefes Thologice.  De Fide.

XLI. Quidenim facitve fifenfa re@d conftitute, res fenfilis conuenienter ad-
moueatur,confequatur neceflario {enfio, nifi quod conuenienter illa inter obieGtum
& facultatem intercedic 2 Quid facit itidem. vt veritas certis demonfrationibus ex-
plicata, affenfum abintelleta re@é conftituro neceffarid impetret, nifi quod pari-
ter interceditinter intelleGum ac yeritatem inelu@abilis analogia. 2 Quid denique
facit, vt, quod illi- fatentury intelleGus a.Spiritu Dei illuminatus, moucaturab:
Eunangelio irrefiftibiliter & infallibiliters nift quod fpiritnalia cum fpiritualibasita
congruunt; vt ex eorumveluti congrellu nequearnon exire euentus fpiritualis?Quan-
do ergo haud minor eft conuenientiaminufque efficaxinter bonum & appetitum,
non poteftaccurate cognitum non appeti vehementer.

XLIL  Atquceacaufaclt,non modod cur fides neceflarid generetur, fed etiam
cur femel ed ratione generata, conleruetur vique ad mortem, neque vaquameffluae
exanimo. Poftqunamenim animihumanifacultates remviqueadeo praftantem, fi-
bique tam conuenientem complexa; eius vim arque dininitatem perfentifcere ceepe-
runt,ita eife fe vndiquc circumfundunt, ita eam ar@eretinent, haud {ecus 2¢ (emen
vitz ac beatitudidis immorralis, auidé arreprum, & conceptum cum incredibili vo-
luprate, vt pre illias pofleflione reliqua omnia, ve loquitur Apoftolus, oxi€are effe
indicebrur.

XLIIL - Huc accedit quod Propofitum iilad, ex quo pendet efficax vocatio
quz fidem creat, quia &-fixum eft in {6, atqueimmotum in @ternum, &incutn fi-
nemex omni zternitateinftitutum, vt eleGtos inoffen(e ad (alurem deducat, nouss”
{ubindeilluminationisacceflionibus, ica fidemtuetar arque conferuar, vt nulla rela-
befa@etur voquam., FI1INIS.

U i M dlaslacladlrlanh dla b dla bl A al dl el Al o
THESES THEOLOGIC A
Ak Bl RIGONE B RERR O
B A 5 % 10 NE. DPars P?'i'Oi", xTagnevxann,
Prefile D. LV D. (APPELLO.

Relpondente DANTELE BOVRGET, Normano- Crociendl.

= 3@3 OST QU A M f[uperioribus Difpurationibus aﬁ‘\m,@zm eff s bumano
2 &ﬁ\}; _;Y generidatumeffe a Deo Cr’?i"l/}ﬂﬁ‘ﬂ Rea‘!emptorem ﬁde‘a/fwg;s[z.r ad falutems
: AL &’%5‘ ampletterndum 5 fidemgne illam 4 nobis noneffe , fed a Deo, crtins dosum eff
' s fingulave ,conftetque adedtnm ¢ ipsi experientia tum Scripturateffe., fi-
. demnonefle omnium, boc eft, non omnescredere s proindeque nec faluos
effe  confequens eft ve 3 Deo falta fit quadanm inter ipfos homzines difcretio
atgue (eparatio, guafidem quibnfdam dederit , aliysverd neganerit.; Einfimodi fecretio 4
eft gne valgo Ele@io ¢ Reprobatio dicitur, de gna nobis iam venit pra inftitnto om"mg‘
dicendum.” Cuins difputationss duas fecimus partes, vnam. smorevasmli , gua quid it illay
Eletlio explicatur ; alteram disansvaotixl', gua quid illanon fit oftenditur, fiue erroves gé




De Electione @) Reprobatione.
circa cam [wnt demonfbrantnr. Vi antem totumillnd , guicguideft s clavins els
pm!o aliins repetemns. i er ;

ALAEER Sk, o Di R MU AL

ER T VM eftapid omnes quinon dane prosfus Athei atque Propha
ni, quique hominis - animam ceedunt - immorntalem » eivfdem felici-
-tatem nonefle aviguftis mortalis huis vitz terminis concludendam,
ifed eam potius effe in vitailla , que breuem & calemirefam iftani fe-
4 .quitr, expedtandam s quod vel ipfragnouerunt Ethinici, qui & He-

wroas {uos il ceelum  polt hanc vitam admiflos, & alios inferiorisor-
dinis homines, probos tamen & virtutisamantes 1n campis Elyfiis perpetua felici-
tate frui crediderunt.

1I.  Neque minuscertum eft perpetuam illam: felicitatera non omnibus promil-
cué, fed paucis: duntaxat quibu{dam contingere; nam & ijidem Ethnicialios longe
plures numero in inferis diris fupplicijsin zternum torqueritradiderunt.

III.  Siquerasab ipfis tam diverfz {ortis atque conditionis caufam,non aliam
dicent qudm horum & illoruim diuerfam, dum hic fuerunt, longéque diflimillimam
viuendirationem, alijnempe boni, iufti, fanéti, verzque virtusis ftudiofi, alijmali &
impij fuere. Etha&enusquidemillirecte.

IV. Quod fi viterivs quaras vnde fit quod alii hic fint. boni 8¢ pii, alii verd
mali & flagitiofi, vix aliad dicent aut refpondebunt - fapientiffimi quique eorum
Philofophi, quam quia fic illis libuit & vifum eft pro arbitrio quifque {uovitamin-
tituere : hominem nempelibero arbitrio preditum, e facultate fibi a patura indita
liberé velin bonum velin malum fle&i atque propendére.

V. Vertum fic homo ipfe felicitatis fu@ author & arbiter; ac veluri artifex ftatui
tur, quam fibi, non Del dono atque beneficio debebit, quod efta verapietate &
re&aratione longé alienum, quz Deum omnis omnino, adeoque vel maxime fum-
mi boni fontem, caufam & authorem effe debere:

VI Longéaliter quam Ethaici illi Philofophi Chriftiana pietas & religio, diui-
naque reuelatio quz (adeoque & ipfa; quamilli propria @iz exceecati & infa-
tuati, non fatis confulucrunt, experientia) nos docer hominemiam abipfanon
pueritia modo & infantia, verim etiam ab-ipfo vtero & natinitate efle corruptif-
fimum, vltroque noninvirtutem) {ed in vitinm ita propendere & inclinari, vtnift
non homanamodo, & quidcmlaboriofa admodum inflitutio, fed dininum etiam
auxiliom & gratia (ubueniar, non poﬁit ad vera virtutis ftudium affargere. Quod &
nonuulli eorum, licer paunci admodum ( maximé vero qui divinusinter €os audit
Plato ) agnouerunt;, qui virtatem non tam didurlos i quam fingulare Deorum im-
mortalium (veilliloqui amant ) donum atque beneficium effe voluerunt.

VIIL. " Nequeid modd, fed cimnemo, ctiam iufhiffimys quilque; { quod vel in-
uiti fateri cogunrur ) ‘4 vitio & crimine vacuusatque immunis vigat, eaque pro-
pterapud Deom inftiffimum & feneriflimum peccart vindicem, inftique & =zquiac
bqniamnorcm {fummum ; rens, peenzque obnoxias {ir, parum aut nthil per folam

(feriam & veramlicer) pecoitentiam, ad veram & xtesnam con!irqnendam{zai-utf;m
ﬁ;ret aut promoueretur , nift per {officientem homo Deo reconcilisrerur fatisfa-
&ionem. Cumque veram fausfacietidi rationem homo penitas patoraliter non
goret modo, fed ea fit etiam proxfus illi impofibilis, neeefleeft vr Deuseamnos &
@ i




'-l

104 Thefes Theologice ;
doceat &-fufficiat ipfe. ;

VIII. Hanc dininz iuftitiz {atisfaciendi rationem per Chrifti mortem Deus,
quiin illum finem Chriftum dedit, ipfe in Euangelio hominibus_patefe¢it, ac per
eius predicationem omaibus promilcug, etfi-non fingulis, ample&endam proponit
miflis per viuuerfum terrarum orbem: Apoftolis, eorumque fuccefloribus Euangelij
vbique Praconibus, qui lztum illam nuncium, &.emergendiexilla (in quam vltro
& fponte fe fe pracipitarunt vitio fuo J /zternd miferid rationem hominibuys aperi-
rent,ac vera fide ample&endam proponerent, 8 :ad feriam peenitentiam horratio-
nibus fuis inuvitarene, -~ h: A

I X. Porro non -omnes tam-benignz inuvitationi , & dinino nuncio obfcqui fi-
demque habere planumeft. Nam multi Chriftum oblatum mundi Seruatorem &
olim repudiatunt, & hodie contemnunt. Nam in hodiernum vlque diem incre-
duli & pertinaces Iudziiuft¢ damnandainfidelitate eum reiicinnt, & initio Chriftia-
nifmi per aliqnot fevala Idololatriz, & velanz fuperftitioni addicti Ethnici repu-
diarunt, hodieque iam & maltis {zculis ab impoftore {uo facerrimo perfuali & de-
mentati Muhamedani 8 Turcz contemnunt. Quin & eorum qui Chriftianam
fidem extrinfecus profitentur Heretici quamplurimierroribus exitialibus, fanam &
orthodoxam de Chrifto einfque Naturis, Perfona, Muneribus, Paffionibus & Be.
neficijs,olim hodieque interpolarunt, atque corruperunt, eamque fic inutilem adeo-
que exitiofam fibi fecerunt.

X. Imo &interipfos Orthodoxos Chriftianos qui falutiferam Chrifti do&rinam

' profitentar , non omnes veram & per charitatem operantem in Chriftum fidem

(qualem Euangelinm poftular) habent & in intimo cordisrece(Tu alunt atque fo-
uent, fed folatheoretica cognitione contenti, peccato & natinz (uz corruptioni
(cuicos ferid renuntiare, {1 faluiefle volunt, oportet ) indulgent ac {uauirer ind og-
miunt, pauci admodum veré pij funt, fidemque {uam bonis operibus, & vitalauda-
bili, fibi & alijs approbant, feque veré fideles & ferid peenitentes efle demonftrant.

XL Difcrimen illud quod tum in vita & moribus, tum in fide doGrina & reli-
gione inter homines confpicuum: eft, aliunde effe necefle eft. Vade autem illud
ducemus , & cui primam-eius originem tribuemus ac debebimus ? An ipli homini ?
Atille( vtioftenfumeft /4 prima {ua infantia, imd & conceptione, cortuptiffimus eft
& in peccaro conceptus.

X1l lamverdab impuro quispurum dabit, inquit Iob, lob. 14. 4.2ut3 malo.
quis bonum ducat vel exfpe@et ? 4» inquic Chriftus, colligunt ex [pinis vnas; ant ex
tribulis fisns ? Non poteft arbor putrisferre frutlus bonos s fed malos duntaxar. Macth. ; A

-17.18.  Maximé cim natiuailla labes atque vitium originis, in quo omnes concepti

famus, ex (e, (i nihil aliunde accedat, in omnibus par & zquale efle necefle fit.
Vade ergo diferimenin homine ( quo melioralio fit ) effe poflic quam ab eo qui vi-
tiumillud curare,purgare & emendare poteft ?

XIH. - Quisautemille efle poflit nik Deus, omnis bonitum phyfici few natgralis, .
tum moralis & hyperphyfici atque diuini ( qualis eft vera. virtus & Chriftiana pie-
tasatquereligio ) author & fonsvberrimus, qui folus malum illed noftrum curare,
{oluas eluere, folus extingucre in nobis vi & efficacia fpiritus {uipotefts * Et -in adul-

s quidem modo & ratione naturz intelligenti conuenienses nimirum do@rina & -

inftitutione per verbi przdicationem, quam {piritus efficacia in- nonnullis comirarur
hominum cordibus idem ingenerat, ac per illam fidem corda corum fan&ificar sfide..
exing purificantur corda, - Ator 10, V. 9, '

St aF gt R

- N




A
L

1j

De EleGione ¢ Reprobatione. ; 10§

K1V. Ininfantibusautem, a ad gdos etram pertinet regntim celornm quique au-
diendi & pcrc'piendiEuangclij nondum per ztatem f{untcapaces, modo ecth nobis
jonoto, certo-tamen, ac Deo cognito, idem eum przftare neceflarid agnofcendum
eft, quandoquidem b nibil immunaum ingreds poteft regnnm celoram 5 neque ¢ fine

wera [anthficatione fas eft cuiquam videre Deum,in cuius vifione {en fruitione pofita
eft vera & zterna hominis beatittdo.: . Euce 181614 Eph. 5. 5. ¢ Heb. 12. 14.

X V. EtDeum quidem efle qui totam Jdlam in bonum noftri immutationem
praftatatque peragit toia clamat Scriptura, vti przcedentibus demonitratum eft
T hefibus de Natara fidei.

X Vv I. Cumitaque a Deo Gt veraillaFides, & San&ificatio, planumque fit 2
eam non &ffe omninis, {ed paucorum rantum, & b donumeffe Dei, manifeftum eft dif-
crimen, quod eatenus 1nter homines intercedit, totum efle a2 Deo, quicﬁmiibcrri—
mus fit, bona etiam & dona {ua liberrime, pro arbitrio, cuoilibet difpenfat atque
elargitar, eademque libertate cui etiam libetr negat. « 2. Theff.3.2. b Ephef: 2. 8.

X VIL Liberrimailla fidei & peenitentiz, ac per fidem verz {an&ificationis, qu&
31 Deo heminibus fit, d:fpen(atio, ab aliquo equidem & zterno Deidecreto atque
confilio eft, nam quz Deusinterspore facit, ea certo & definito confiiio ab grerno

apud fe facere decrenit, cum enim fic fszemlfﬁmm necconfilia capir ex tempore, ac

velut in arena, Bec quidquam agit fine magnaratione & deliberato confilio.

XVIII. HocDei decretam cft ab eletione quadam, nam quandoquidcm gra-
siam {uam nec omnibus cemmuaicat, nec omnibus decrenit communicare, {ed qui-
bufdam tantummodo, neceflecft vt Alos 4 czteris elegerit quibus dosam & benefi-
ciumillod fidei communicaret ; vnde eft etiam quod ca diciwur Eides elettorum Deb>
Tit1.1. quia eft illerum propria.

XIX. Atque €x confequents necefleitidem e, vt qibus beneficium:illud nen
communicat eos inillius communicatione praterierits & prarerice certo confilio
decreuerit. Quosantem fic preeterit, €os p:ocumublo 3 Gratiafua fubmouer, atque
repellit, fine repudiat : fi enim-non tcyudxarc:,ilhs non fecus quam alijs eam con-
cedéret.

X X. . Erquandoquidem quibus Deus fic gratiam faam communicat eos probat,
hoc eﬁ:,amat,d:«ligit,fouet, confequenseft ve quibus eandem gratiam non conceditfen
denegar, eos & contra improbet fiue reprobets adeoque exofos habeat

X X . Hoceftillud Ele&ionis & Reprobationis decretuw, fine zternum Dei de
quibufdam ex hominum mafla. corrupta clxgendis & rczprobandis confilium, quo
apud fe fatuit his (e ad falutem communicare, alijs verd non communicare , de quo
exerre Apoftolus Rom. 9. vbi decrecrum illud nobis fub Tacobi & Efaui typo pro-
ponit; de quibus 4 Deo diGom. fait, Maior [ernictminori, & Tacobnum, dilexis. Ef&-

wum vers odio babuit. a- Gen. 25 23 b Malach. 1 23

XX1I Hoc dcretum in mero Dei beneplacito, & liberrima eius voluntate funs
datum effe ibidem docet Apoftolus ex Dei ad Mofem verbis, A4 2rebor cuius mife-
rebor, ( h. e -cuins libuerit mifereri ) atque ex confequenti nou mileretor cuigs non
libetipfi mifereri, vii ip{e mox inde concludit, verf, 18. Jrague cuins wult miferetdrs

& quem vult indnrat; quos enim ficprarericin gratiz{uz communicatiene ; illorum
corda non emollit,proindeque dura manent, adeoque.mugisac magis propria {pone-
te indurantur , {icpt ¢ contra  quorum corda gratia illa (na afficit, ea emolliuntur,
& pet veram peenitentiam ad Deum conuerrunturs

X X111  Hzcfuncilla vafa, de quibus ibidem Apoftolus, verh 22.-8& 23.-alia

O 3




i iy,:-r[fs 7 l’}éCl’Ug{Iﬁa’?;
= s~ 2 ’ S Ry

guidem s, gra preparata funt ad gloriam ; abia verOsqyis , tamlirpiva i ded e,

cosgmentata ad interitese: Bt quidem pro Dedbibitarsr bbera elos potcttate, quam

ad lroc Deus habet mon fecus argue firnlus poreftatens habes ex: cademn mafla. faviends
iligd vasad decus; alind addedecns. verf. 21

XXEFV. - Qsenim Deo haae negaueric potefatem faciends de fuwogquod ipfiliber
¢ quam Chriftus e tribuic, Match, 2016, ) hocelt, Giatiam {wam elargiends vel
non cl:rgicud!,&quibus libueric eam concedendy, quibus jteny libuerit é2ndem
degegandi, cimnos honunciones candem nobis vindicemus in cx qua noftri' funt
iugis, fine cuinfquam inivria?

X XV. Noacht itaque quod quifguam hic jure conqueri poffic de Dei Libertate
quz illi naturalis elt,necei potelt a quoquam: fine facrilegio eriptaut devegari,
vel Seueritare, fi feueritas dicendaeltbeneficij indebit denegatio, quz ¢ft fine cu-
infquam fraude atque iniuria, multd nnoas delnivftitia, qua prorfus nulla eft, fi-
quidem nec vlli tenetur (fivon liber ) benefacere, necverbo aut promiffione, vel
vllaalia animi aut voluntatis igmficacione reprobis (e obftrinxit,gratiam falutarem
qua homines conuertuntur fe conceflurum. :

XX VI Quarequod pereuntnon Deo (qui multiplicem, & ad eorum redar-
gutionem atque conui&tionem; fiue dvamaspsion, {ufficientem, ipfis non quarenti-
bus aut petentibus offert gratiam ) fed {ibi imputaredebent, qui oblatam contem=
noat, vel duro & impeenitente corde refpuunt, aut vero etiam jacceptam vitro &
fponte abijciunt, qualesfantilli quibonum femen inxta viam, ant inter fcntes & ve-
pretas velinter mw s, fedfine fruitn, accipere a Chriftodicuntur, Matih. 13. 19.

XXVIL Hzc aDeo paucorum quorundam hominum libere facka cle&ioeft
primé ad gratiam fidei & verz {anQificacionis, deinde verod ex confequentiad glo-
riam & vitam zeernam. Nam gros vocanit ( nempe intus & efficaciter ; & fecundim
propoficum ) eosetians inftificanit, quos antem inftificaniteos & glorificazis { Rom, 8.
30. ) & quidem tam certd & infallibiliter vt in omnibas fint plis quam vitores, per
Denm gui eos dilexit, a cuins charitate, guaces in Chrifto complexns eft; negue mors, ne-
gue vita, neque Angeli, ¢°c. nzc vila omnino creatsurapoterit vnguam cos [eparare. 1bid.
verl. 37. Nemopoterit onesillas Chrifts ¢ Patris manurapere, guia Parer omnibus for-
tior eft. Iohan. cap. 1o verl. 29. ;

X XVIIIL ‘Deusnempe quos vule feruare; eos psimo efficaciter vocat, (e vera
fide donat, ac per illos Chrifto inferit, deinde credentes, proprer Chrilti meritum
& fatisfaGionem iuftificar, feu & peccatis abfoluie, ac per Spiritum, quem Chriftus
illis merito fuo impetravit 3 Patre fan&ificat, fan&ificatofque tandem poft mor-
tem vitadonat zterng; casloque recipiti 5

X XIX. Decretum itraquededandafideeft proprie loquendo decretum ele&io-
nis, etenim per donum fidei fic homintim ha&ténusinter feparivm, hoc cft 2qué cor-
ruptorum;proindeque zqué reorum ac miferorum, prima veluti fecretio & quafi de-
leGus, quid enim aliud eft in hoc negotio eligere quam vel reapfe & actu {eparare at-
que fecernere cos quibus benefacias, vel animo, & quafioculo, notare atque defi-
gnare eos quibus tu vis benefacere? ;

XXX, Hocdecretum de dandafideprius et nonquidem tempore (omniaenim
Dei decreta ineo fimul ab zterno funt) fed rei natura decreco’ de iuftificando'®
fan&ificando , adedque & de glorificando eo quicredirs & ab illis eft-diftingendum.
Nam.vt alindeft credere, alind iuftificari, aliud fan&ificari, alisd glorificari, fic
etiamaliud eft Dei decrerumquo conftituit homiai dare fidem;aliad quo creden-

"~ =N

e N peme,  Peate, e, P



Ve Eleftionis go* Reprobationis.

tem inftificare; fan&ificare & tandem glorificare fibi propofuit, pro noftto, inquam,
concipiendi modo.

X X X I.. Neque per decretum de glorificando fic prima inter homines {eparatio
fed per decretum de danda fide, oma.eaofe per veram fidem, & actu iplo, horines
ab muicem primo (cpﬂr:mtm, qui €0 qu 1 pares fuerant. Neque Deus prmran
decernit hominem abfoluté ohnﬁcare,dcmde fidemilli dare,{ i contra, fidem da-
re, deinde glorifi-are decerpit. Quia quemadmodum nonnili credentem adtu glo-
I 5&1: fic nec nifi credentem decrenit glorificare.

XXX 1L It 1que(1 quis ordo decretorum Dei,non Deiiplius, fed noftri ref-
pectu, & fecundum nollrum concipiendi & confiderandi modum , Ratuenduselt
(namin Deo ipfo omuia eius deere ra(' ac virus & idem voluntatis ipfius fimplicil-
fimas a&tus ) hic omnino videtur Dei tum Sapientiz, tum bomzati,tum [oftitie ip-
fivs conuenientiffimus, vt nempe primim omsuium, Mundum 2tque in eo hominem,
cui fe erB ynitatem commuaicaret, decreucrit creare, atque €a communicatione
Potentiam, Bun. atemm & Sapientiam {uam demonfirare,

XXXII Deinde, hominem creatum, & in natorali ffatu, proindeque mn-
tabili cm‘o@«m n conititnit {{bi permitrere, nec vt labererur; aut ab eo ftatu exci-
derer, impedir foum & dominium , zblolutiffinramaue in creaturas fuas
libertatem, quan u‘v; tenator obfri&us, demonftrarer. Tert i, hominis in ;cu.a~
tum U“bOn fraude 1lle&ti, atque per peccatum in ®ternam, cum tota po Rerita
miferiam prolapfi, dectenit mifereri, ?mc eft, é miferia illa eripere (quo fenoo B'x—
num modo, fed fua ,méc:znm wilericordem declararer ) fi modo juft tiz fve per
peecatum violarz ratione aliq'ﬁcomvmentc pro peccatoribus (atisfieret, iuftitia
erm\ eins non pa t»cn tur vt fine {ufficienti {atisfa&@ione homo liberaretur,

X XXIV, Qoartd, quandoquidem neque 1pfi, nec aiéus quilquan proipﬁs po-
terat fatisficere, unru)tun‘dtctcuic mittere, qui pro omnibus promi
ribus, modo crederent & vera ducerentur }():r.:tcmx‘.,iar isfacerer. Deni cme, quia
newmo creditures erat, nec credere ((ob ingenitam ccrn'pt* vem & infitam na-

ur ?'tc*pe*uerﬁ' tem ) poulatsqu ibufdam, (iu.‘vu voluir, decr cm.d ire fidem,
qua 1 Chrifto infiti, fibi farrsfadtionem eius applicantes, beueficio {atisfationisillius
fruerentur per pleniffimam ab omnibus peccatisablolationcm camque confequen-
tem veram fan&ficationem, &' zternam glorificationem.

XXXV. Atque bzc de eleione, deque eius obielto, homine fcilicet lapfo
& wifero, em(qu caufa tum efficiente, me L.xD"‘;:at‘.ﬁC".’:wm tque ‘3€'I€px cito,
tum ‘meriteria, Chrifti nimirum fatisfa&ione. Ad Rq.- ob 'cnen quod attiner di-
ftinguenda cft primo pamnatioiplaa Rf:ptooatwm,yc vmu;quecw{a, tum jpfaRe.
probatio,

XXX VI Alinditaqueeft ipfa Damoatio, aliud Reprobatio, aliud etiam eft
mnationis, alind Reprobationis decretum & verin(que decreticaula. Damnatio
‘pdp vz merito debitzivftiffimainflitio. Reprodatio et exclufio, feu denega-
tio {alugaris pcxgrqtm: qua homwo credic & vera ducitur poenitentia. Dzmrat o-
nis canfa noneft fimpliciter peccatum, fed incredulitas L:"m}c:sznr!a finalis, non
”1\10 ’"mcmt um ex fe non mereatur mortem & dampauonem, fed quia Deo, pro
{ua mifericordia, nonlibet quem quam damnare nify ,ncru{n}um & .mpcsmtemc T
Quemadmodum ergo Deus neminem nifi incredulum & impcenitentem aétu dam-
nat, G nemine m damnare decrenit nifiquem 'm,uzdm {eu confiderauit vtincredu-
lom & i impoenitentem,

2 U

s




108 Thefes Theologice.

XXXVIL Reprobatio rurfus bifariam confiderari poteft, vel abloluté 8 infe;
vel comparaté.  Reprobationis, fi in fe & abfoluté confidezetur, canfaeft peccatum
hoceft,; homo qua peccaror meretor reprobarid Deo, fiue dignus éft cui‘Dcus ne-
gen,fivelit,gratiam (ui & dona fidei, indignus eft cutDeus tantum conferat beneficid,
Neminem autem ( vii dictam ) Deuasreprobar feu a gratia fua excludit, nifi quem in
peccatoiacentem & corraprum confideravit, & ab zterno preuidit. Ideoque nullus
eft qui de Deo conqueri poflit, fid gratia excludatur, fiea ipfinegetar, cuius per pec-
catum 1pfe ind:‘gnus eft, non enim tenetur Deuseam cuiquam dare, nifi velit,

XX X VILI.  Reprobatio comparat¢ confiderata cft quod hunc potius quim
illum Deus 4 gratia foa excludic, quod cam ifti potius quim illi denegar. Huius re-
probationis (ic comparat¢ confideratz caufa nulla alia eft quim merum Dei bene-
placitum.nempe ficilli liber. Si enim peccatum effet eius caufa, clim omnes fint
€X Zquo naturd fud peccatores, omnes pariter & ex zquo reprobarentur. Quare
necdecreti Reprobationis fic confideratz caufa alia dari poteft przterquamidemil-
lad Dei merum beneplacitum : hoceft, quad Deus ab zterno decreuit huic potius
quam illi negare donam fidei & peenitentiz , quod hunc ad donumillud clegit, ali-
umab co fubmouit, non aliunde cft quim quod illi ficlibuit, Nam i illi liberum eft
faceredefiio quod valt, cur non licebit ipfivti gratiam fuam haic elargiri, fic eandem
alteri denegare?

X XXIX Hincelt quod Reprobationis non minus quim ele&ionis canfam nul-
lam aliam affert Apoftolus qudm Dei merum beneplacitum, Rom. 9. 18. Iragne cuins
vult miferetnr oo guem vilt indurat ,atque homini conquerenti & obtre@anti nihil
aliud reponir quam. Quis tu es guivefponfas Dea ? . An dicet figmentum fittori (o, cur
me ficfecifti ¢ Non ne poreftatens haber fignlas in lutum , faciendi de eadem mafla alind
vasad decns, alind ad dedecus?

XL. Sané promptum erat Apoftolo refpondere, Dignuses guem Dews regciat,
é‘excladmégmtiﬂ, quia peccator es, yerum quia de Reprobatieneillic agitnon ab-
folute,fed comparaté canfiderata,hoc eftycanfam querit cur hunc porius quamilluma
gratia fua Deus excladat, & ad illam refponfionemobiici hoc rucfus poterar, e
#on minns quam ego eft peccator, cur ergo mecumnon pariter excluditnr ? ideo recurrit
ad Dei bcneplacitum, tanquam ad {upremam canfam, fupraquamalia non datur
quz fitnobis nota. Atque hinc etiameft illa eius exclamatio, o profundas dinitias
Saptientia ¢& cognitionis Dei, gnim infcratabilia funt eins indicia, ¢ imperveftigabiles
Vig eins. Rom. 11, 33, '

XLIL Nempe Deuspenes fc habet canlas, & rationes huias delectus Sapientiz
fuz cognitas, atillasnobis non aperuit, vale nos acquie(cere in folo fuo beneplaci-
to : hoc nimirum illi licec, hocilli libec , nec quifquam de eo-iure conqueri poteft ;
quia iuftam homo in fe haber, cur 4 Deigratia excludatur 5 caufam & rationem.
Profper Epift. ad Ruffinum de Libero Arbitro.  Znrer Jernatos paranlos, & non fer-
#atosparanlos, gue meritornm potmiteffe difcretio 2 quidiftosy introduxitin regnum Dei
guidiftos é xclufis & Dei regno? Equidem [§ meritum.confideres, non vna pars: faluarimer-
uit, (ed vtrague damnari, quiaomnibus in Ade pranaricatione proftratisy nifi guofdam af-

Jumeret mifericors Dei gratia maneret [uper vninerfos inculpatamfbitia, Qne antem
iz difcretionis iftins in Jeereto confilio Dei canfa vel ratio, ¢ [ upra facultatem humant
cogm’tfoni: inguiritnr , & fine fidei diminatione nefcitnrs modo confiteamur neminem im-
mertio perdi , neminem merito liberari. ldem ef de omaibus hominibus indicium,
quia omnes {uat pariter natura coriupti; & ®terne mortis rei.

XLIL.

3
8
-
2

TSR o o




De Elefione ¢o Reprobasione. 109

XLII Nequevlla eft in illo dele@u apud Deum oevemirfle ; muled miaus
quamin eo qui ex pluribus mendicis vnidat clecmoi’ynam quam alteri negat, neme-
pewnon teactur dare nifi libet, & de (o facere illi licet gnod libet.

XLIIL Czterum denegatidnem fidei {equitur quidem incredulitas & im-
peenitentia etiam finalis indeque exitum, exitii tamen caufa iufta eft, quia eft 3
peccato, tum originali quod in homine reprobando pra{upponitur & prazuidetur a
Deo, tumactuali, quod etfiab homine corrupto vitarinon poteft, fitque necel=
farium, el tamen fponraneum & voluntarium, non coa&um » heque ab impoten-
tiaaliquaphyfica, & defedtufeu carentia naturalium facultatum incelle@is & Vo
luatais, fed dvitio illisinolito, & inui@a malitia » quz quoelt pertinacior & inui-
&ior , eoeft inexcufabilior & damnabilior, vt fi quis perdite & deploratz-indolis
filiusdiceret, fe non pofle abanimo {uo impetrare vt parentes amet, colar , illis ob-
{e;;azatur,ﬁbicﬂéinxpoi?ibile vt eos odionen habeat quis einfmodi hominis mon-
firum non meritd execretur & confpuat?

X LIV. Haceft plena& apertaex Deiverbo do@rinz orthodoxz de gratuita
& ®zterna quorundam a Deo fa&a Ele@ione » & aliorum Reprobatione, ratio &
cconomia, ipfi reGzrationi & fenfui pietatis non modd non aduer(a, fedvel ma-
ximé confentarnea, Quam velipfe Ballarminus, licer liberi Arbitrii com nentitii
patronus acertimus, & meritorum hominis affertor maximus , vicro agnofcit & ar-
gumentis probat.

XL V. Sicenimille deEle@ione, lib. 2. de Grat. & lib. Arb. cap. 10. Scriptura
docet | guofdams eleétos effe ex omni genere humano eofque eleitoseffe ad regnums caelornm,
& clettosefficaciter , vt infallibiliter adid regnum peracniant , denique elettos omnine gra-
s, ¢ ante emnem operum pranifionem , idque mox perpartes probar reftimoniis ex
Scripruradu&is. De Reprobationeantea ficille erufdem libri cap 16. Reprobatio
(guam Auguftinus pradeftinationem ad interitum vocat ) dros altus comprebendit , aite-
Yum negatinnm , alferzfmpq,G:zu;:m : & mox, primz} 2 enim non bhabet Dens voluntatems
slbos falnandsi, deinde haber voinntaten eos damnandi. Et quidem quod ad priorem altum
nulla datur cins canfa ex parte hominum ficut neque predeftinationis o pofterioris autens
Aatur canfa , presifio peccati, & quidem, tam originalis tum actualis.

XLV .E A:que hanc fententiam non modd dicit effe Auguftini, Profperi, Ful-
gentii, Gregorii, Anfelmi, Bede, Primafi, Sedulii » Bernardi & aliorum, veriim
etiam ex Auguftino, Profpero, & Fulgentio talem effe oftendit z vz wemo contra ip-
Jam difputare nifi errands pofsit. b Ecclefiam Chrifti eam nunguam nen habmifle; ¢ nul-
lum Catholicum ecam negares d tam impinm effe eam negare, quam ipfi gratie contra ire,
e guam [iquisdetreitar cordis credulitare recipere , el oris confefsione proferre , enm non
pertinere ad eorum numernm q#uos Dens 13 Chriffo ante mund; conftitntionem elegit ¢+
predeftinanit adVegnum. 4 Augaft. de bono Perfeu. lib. 2. cap.18. b 1bid. cap. 23.
¢ Profperin 1. Refpon(: ad obie®a Gallornm. 4 Id. Epift, ad Ruflin. de lib. Atb.
¢ Fulg. de Incarn. & Grar, Chrifti , ¢, vl '

FINIS. ’
ADDEND A.

Ad Thef, 34. lin. 4. poft verbum /atisfaceret , maioris lucis ergo interferenda

funt {equentes Thefes. ;
XXX V. Ha&ecnus nallum adhuc eft inter homines reale difcrimen, duo enim
P




110 : Thefes Theologice
pracedentes diuinz voluntatis allus, quia conditionati, omnes homines ex zquo
{pcétant, neque hunce magis quam illum refpiciunt. Iraque i Deus. hic fubftitifer,
nec aliud quidquam conftitviffcr, nemo fernatus faiffer , quia nemo crediditlet.
Quare alius nobis hic ¢ft concipiendus interuenifle voluntatis dininz altus, non
iam amplius (‘vti duo przcedentes ) conditionatus, fed plané abfolutus , quo nimi-
rum decrenit quofdam fingslares feu individuos homines , Petrum, puta, Iacobum,
Iohannem &c. altu eripere ex miferia in qua naturaliter iacenc, {alute donarecos
vocando, iuftificando, fanéificando & glorificando.

X X X 7 L. Hocfirper'Decretumde danda fide,qua clt priimfxm falucis ill'os
initium atque momentum , per eam enim iufhficaior, & Chrifto inferimar , ac fi-
mus eius membra, per eandem fan&ificamur ac tandem glorificamar,

Y x XV 1L Hancfidemnon omnibus promifcué hominbus dat fed quibul-
dsm duntaxat, & (cilicet @eéro, guos precognonst ( Rom. 8. 30. ) hoc eft quos
oculo prafcientiz fuz ab zterno Deusapud (e notauit, & veluti defignaunit pro li-
berrimo fuo beneplacito, quos Ibidem Apoftolus vocat xnrys xaw wogdente Hi
funt quiefficaciter vocantur, & ad Deum veré per illam fidew conuertuntut, de
quibusibidem dicitar , guos vocanit cos & inflificanit 5 quos inftificanit eos &' glovi-

canit.

XX X VIII Fidesiftaduplicemhabet %ée, fiue bifariam potefta nobis confi-
derari , vno quidem modo v accipir,, fibique applicat Chrifti fatisfaltionem , altero
vtveram gignit in nobis fan&imoniam. Viroquemodo & refpedtu fides eft primum
initiumatque momentum Salutis noftrz quaa fide incipit.

X XXx1X. Quumauteminterfecomparantur & diftinguntur, feu diftin&e &
nobis confiderantur , Salutis illius partes , tim Fides refpectu iuftificationis ratio-
nem habet conditionis prerequifitz, nemo enimiuftificatur nifi per fidem - refpe-
S autern San@ificationishabet fe vt eius canfa, fideenim purificantnr corda. Glori-
ficatio autem vtriufque , tum Iuftificationis tum San&ificationis, effctum eft & con~
fequens neceflarium, i

X L. Acquum fic diftin@einter fe comparantur Salutis noftrz partes, decre-
tum de danda fide confiderandum eft ve prius decreto de iuftificande,iuxta illud apo-
foli, guos vocanit ( efficaciter {cilicee, xemt wpidsory danda fidei ) eos inflificanit s guos
anteminftificanit , eos etiam glorificanit. Rom. 8. 30.

X L L.~ Hinc liquet Decretum de danda Fide (per quod fit primum difcrimen in-
ter homines ed vique pares , vt pote quos omnes eadem miferia involuir, & omnes
eadem Salus fub eadem fidei & penitentizconditione pariterrefpicit) effe idem cum
decrero Ele@ionis : fiue de feruandis quibu{dam indiuiduis hominibus : quia fides

eft primum Salutis corum momentum: nECtam re ipfa qum digerfo confiderzndi:

modo duo iftadecreta inter fe diftingui videntur,
XLIL Quiaergonemocrediturus erac: 8ic vide fupra, Thel, 24,-

EINIS..




e, e Ve e W Y Y \Xy %z

We e e e e s 0! ‘ A A,
PP PR P f'2§*1"‘5. ‘2?" AP PR R

s 1 W e )
?\mh.\w PRSI m?w““”\?‘%fvs\n’f?f\f‘

ITH-ESES THEOLOGICJ’E
DE ELECTIONE ET REPRO-
BATIONE. Pars “Poflerior , draowvasii.
pi’&?/l‘if'é’ Du. LV D, CAP[)E.,’:,E,Oa

efvondente Lvp. FAVERELLO, Picto-Thoiiarcenfi,

oS s

T 5] IcTtvM eﬁ,pr?:c:fd:*t DE, tatione , quid G‘E r?:xo &R proba-

dendx fententiz qui M.m nonviden atis com modﬁ cxpl care at-
que definire. I\cm e, alij funt qui obieGum cius non quale oportet

&) =g conflituur :t,ah;c@ux am exwlem'vw nﬁnﬁatu‘m aiqmmqueElw
&ionem & Reprobation €n.milmu;omm guo;umuam hominum ne-

gant , ac penitus ¢ medio tmi at. :
L Arquevt abhis initium facia HeD fcipuli ac {e&atores,
lam agno{a‘,ur cerroram quoramdam {ing ‘AT, uiuoru*n numero defi-
ito, hominnm Ele&tionem mr Repre shaticnem, aut \‘Cl‘\\){,_ rumdem a Deo ab zter-
no prxuifionem, prefcientiam, pm[ :fionem, fi nitionem certam & infalli-
bilem,(ed duntaxat Ele&ioner matque con tx cuiz,;fdr-m in hominibus
{er vmwtsvcH :m\m cwldxr jonis, ha entizin fers
uandss, incred
hI

}

nu

ey

4
O
£

m
} nna
;fn‘:int uqrcd»‘mem & vere peeni-
inem nifi w;:sd uvm ¢ impeenitentem
» hoc ¢ b ioftificare, fanQificare &
aut crci'rf.:z‘.r‘«.:m aut damnare inc ‘cdhlum & impce-
ws id folum efle quod Scii-
N ﬁ:zt , docetenim prateiea,
rt‘m,i:‘. obum, Ichmﬂc'n,
os fimiliter ab ztesno dam-

¢. quos Deus ab zterno
nace conftituir,

[ V. Namquod illi negant Deum cui
m VC[L,D.‘.E(I‘C.)NR“S ; antequ: : 2t
przuiderearque pranofle, multo minus prafcifcere atque pr;ﬁmxc ,id vero impinm
cft & blafphemum velmaxime, hocenimelt De em rerum futu ari.m, quz ab °’
humana voluntate quomodocumaque | pendent , precognitionem eripere ; fic autem
Deus nihil faturum contingens pradicere , :’-.zque preunidere certd ‘& intallibiliter
poflet, fed duntaxat cafis, forte fortuna, merdquecontingenter atque comcéhua"
1

at incredulitatem,obe-
cered & infallibi }‘:-:

[}

o
ter, id quod nemo, nifi impius & prophanus, dixerit vel aufitaflirma
V. Porrd certum effe & definitum quornmdam fingularium hominum c'cﬁo um
Pz




P Tr";f‘/z’s T/Jzo"o(ggic:e
a Deo numerum, ipfiab zterno cognitum, Scriptura fatis‘indicar, quum ait, Qur
rundamnominafiriptacfe incalis, in libro vite. Luc. 10, 20. Philipp. 4. 3. Gnorsn-
dans contra nomina non effe [criptainlibro vite Agni i fundamentismundi, Apoc.13. 8,
&17. 8, Irem quum dicit, Dews nouit quifunt fiti. 2 Tim. 11 19. Di&a enim illa

accipinon poflunt (viivalt Socinus ) de certo duntaxar g#odam hominum genere, [ed

dzcertis quibufdam nominatim bominibus indiniduis atque {ingularibus.

VI Libroenimillivite noahoc duntaxatinferiptum eft, Eos omnes fersatum iri
gui credituri [nt s damsnatnm contra iri qui non funt creditnri, fed in eo feripea di-
cuntur nomina cornm omniam qui’ feruandifunt: eft enim Metaphora defumpra &
eatalogo, feu indiculo, cuiinfcribuntur nomina eorum quivel ad militiam vel ad Mu-
nus , aot beneficium aliquod accipiendum deftinantar. Nequefenfus horum verbo-

xam, Deus nonit qui [unt (ni, hic poteft efle, Deus nonit eos gni credituri & [anlte vi-

Eturi funtefe fevnandos , quis enim hocnefcit 2 Certé ne Diabolus quidem, ied fen-
{usclt, Dews nonit quinam [unt credituri, imd vers quibufnam fit daturas fidewms vt fer-
aenturalioqui certum non effet falutis eorum fundamentam, contra quam A poftolus
ifthic ad noftram maximam docet confolationem, Certum ¢ffe Dei fundamentuni, Deus
nonit qui [int[u.

VII Sunt quialiquam quidem certorum & individuorum hominum Ele&io-
nem admittunt, verim {omme Dei bonitati & clementiz repugnare putant vt quem-
quam reprobet , - feu 4. Salute rejiciat. Sané neminem ad fe "venientem Deus re-
pellic, vel 4 falare tejicit aut excludit. Sed, 1. Si neminem Deo licet aut libet re-
probare, non licebit etiam aut libebit ¢i quemquam acu damnare , vnde fequeres
tur omnes fore falaos, neminem' damnatum iri , quod eft longe abfurdiffimum,
Quod {i Deo licet, & libet , aliquem a&u damnare | licebit etiam mulio magis
eum reprobare , reprobat enim, five decernit damnare eidem de caufa propter
quam- a&u damnat, nimirum propter peccatum; incredalitatem & impaenitentiam,
proindeque nec damnat, nec decrenit damnare, nifi iufté & merico.

VIIL Hocvero Bonitati & Clementiz Deinonrepugnat aut aduerfatur. Ciin:
enim Deus fimul Bonus fic & luftus, quum agit ex Iuftitia, puta quum hominem iu-
fie ple@it proprer ipiius peccatum, non agit quidem tum , & eatenus , ex Bonitare &
Clementia, {ed non agitetiam aduerfas Bonitatem & Clementiam , alioqui Iudiciy-
quiidem vir bonus & clemens eft, non. licerer efle iufto. Licet ergo Deo, ‘adeo-
que liber, ( quandoquidem hiberrinus eft') quofdam, incredulos puta & impeni-

tentes peccatores, iufte tum damnareadu, tum decernere corum, quatcnus taless

fonr, damnationem. :

[ X. DeindeEle&tio non poteftefle, autverd concipi, finealiqua Reprobatione.
Nam Deus quofdam eligendo ad Gratiz {fuz communionem, reliquos quos noneli-
git, praterit, & prieterirevalt, & quidem certo confilio, eft enim fapientiffimus .
qut nih# facit fine deftinato confilio, Eiufmodi prateritio certo confilio fa&a eff
Reprobatio quaedam, quam dicere poflis, & vocare cam vulgo folent, Negatinum,
caius non alia eftratio aut caufa nobis cognita, Deique verboreuelata, preterquam:
libera eius voluntas, qui donafua vel largitar,. vel negat pre arbitrio.

X. Hanc.moz (equitur Affirmatina,. qua hos atque illos  incredulos & impenis
tentes decrevit damnare, inftoque exitio addicere. Nam quos Deus praterit in Gra-
tiz (u@:comunicatione & dilpenfatione, illi manent peccatores , ecaduntque in-
credolt & impenitentes quum offercusillis Evangelium; nullo Dei, fed (uo ipforum:
vide & culpd, proindequeivic damnaadiargye reprobandifuat. Rostd. Reprobatios

RS og

Biile. | Pl v ghamn B o e a USSR




De Electione ) Reprobatione. Is

vtEleGioni opponitur, proprié & accuraté loquendo fpe&atur & pofita eft in Prz-
teritione feu dereliGtione, qua Deus hominesin natiua fua corruprione relinquir,
fibique permittit, potius quimin decreto de incredulis & impenitentibus damnan-
dis, & promerito puniendis,

X1 AlijEleGtionem & Reprobationem quorumdam hominum fingularium &
individuoruma Deo fa&am agnofcunt, {ed circa eius canfam vel conditionema ve-
roabecrant. Ele&ionis nempe caufam, feuin Eligendisconditionem, effe volunt,
alij bona opera, vitamque fan& ¢ a&am ad finem vique , alij Fidem & Perfeueran-
tiam, alij liberiarbitrij, alij Grati diving, vel ytrivfque etiam bonum ( vei loquun-
tur ) vfam 4 Deo przuifum & quem a nobis ex(pedar, Reprobationis verd pecca-
tum, iniuflitiam, incredulitatem , impenitentiam, vel diaing gratiz abufum, Erillj
quidem priores parumabfcedunt 3 Socinianorum {ententia, mfi quod prefcientiam,
feu przuiftonem canfg illius Deo cumillis non adimunt,

X II. Porrdilliomnesineo peccant, 1. Quod non fatis ;ccuratédiﬁingumiu-
ter Ele@Gionem ad Gratiam, & deftinationem ad Gloriam s fed ea videntur confun-
dere. Deinde, quod Ele&tionem non faciunt meré gratuitam , vt pote quam volung
niti & pendérea conditione quam Deus a nobis exfpe@at, non quam ipfe in nobis
pro (uomero beneplacito efficic,

X1IL Detinatiofané ad vicam zternam & Gloriam s fuevoluntas Dei de glo-
rificando homine nititur conditione Adei & peenitentiz, fed quam Deus ip(e in ne-
bis efficit. Verum a&us ille Divinz volunratis de danda vita zterna fub ifta condi-
tione non eft accuraté loquendo decretum Eleionis , fiue de cligendo homine &
ab alijs feparando. Fideidatio, vr eft propric Ele&io attralis, & qua in tempore
fit exira Deum pet vocationem efficacem ( cuius primuminitinm & momentum eft
primus verz fider a&tus ) {cparatio-hominum qul ailtea per naturam erant per omnia
pares ( vtifuperiore Difpatatione oftenfum eft ) ficdecretum de danda fide eft ma-
gis propri¢ loquendo decrerum Ele@ionis s fine de eligendis atque fecernendis ab
inuicem hominibus: adeoque mentralis ( vt ita dicam ) & intra Deum ipfum fa&a,
iniphus counfilio,Eletio.

XTI V. Vel filibervoluntatem Dei de danda vita & falate,(prove Silus ambirg
luo comple@ituriuftificationem & glonificationem ) Eleionem vecare, concedi po-
teft nici illam conditione fidei, fed quam Deusipfe, viidi&um, in nobs efiicit, non
vero'quam 2 nobis ex fpectac tanquam noftri propriam, liberique noftri arbitrij,non
vero Gratiziphuos, effectum.

X V. Siautem Ele&io dicatur decretum Déi de transferendo homine & ftary
nativz (uz corruptionis in ffarum Gratiz; ex regno rencbrarum in quo naturaliter
tacemus 5 inregnum lucis & gloriofz gratie filioram Dei, cim (vor di@um) fdes
fic primuny tranflationis illius noftr¢que immurationis & fpiricqalis mnou,{mms
Initium atque momentum, non porteft Fides caafa efle vel conditio Decreriillius cy-
ius et primum éffcGum. ’

XV I Internailla 8 mentalis | quam diximus, Ele@io | §
Eide, non poteft profu: caufa vel conditione habere fidem
vel bona opera. Non fidem quia fic fides fidem przcederer, & hzcrarfas aliam :
ficque res abiretin infinitam , quodeftabfurdam; Non Perfeverantiam ant bona’
opera, quiatamilla quamiftafequuntur fidem qua corumeft velutimarer & radix,
Eide: enim pwrificantur corda A&. 15. 9. ex corde astem per fidem purificaco , tan.
quam fonte , promanaas honorum operum riguli, & fides EleGoram funghaum

g

3 5
ue decterum de danda
> ant l’érf!urrc:}r!'ﬂn,




4 Thefes Theologice
deficit , quia Chriftys preillis oratin Petri perfonas ne fides eornm deficiat y Lug)
A%i M

X V11, Porrobonaoperanon effe Ele@ionisnoftrz canfam vel conditionem
liquet ex Scriprura , Cam nondum nati effent, vel aligunid boni anr wali feciffent , dituns
ety Maioy [erniet minavi , Rom. 9. Et, Posanit vas vocatione Jaulltd,non [ecundum

opera, aMRxel iy wpideny, [(od [ccundim proprinm propofitum s & gratiam que data

eft nobis in Chriflo Iefisante tempara atevwa. 2. Tim. 1. 9 Vbi Gratia & opera oppo-
nuntur, ficuti Rom. 11. 6. Si ex Gratia , won ex operibus , aliogui Gratia non effet
gratia. Deinde , dicimar creati a Deoin Chrifto ad bona opera, guae Dens prapara.-
#it vt in illis ambalaremus. Eph. 2, 10, non ergo proprer opera qua pracedunt
tum vocationem tam Elc&ionem I’!(‘-ﬁ?&n’j R4} DC meante kOX' pI‘C‘POﬁfO.

X VIIL .Sednequebonus Gratiz viascanfa eft ant conditio Ele&ionis nos
fire, fiue id propter quod Decus nos cligit, hoe eft decrenit dare .nobis fidem,
Nam Graviaduplexeft, alia obietina, alia fubicttina, Ex obisttina quidem eft Chrifigs,
einlque metitam fen fatisfattio, qua nobis per Evangelij pradicationem offercur,
atque proponitur ample@tenda. Subieitinaautem vel eft vis & efficacia, feu a&io Spi-
ritus Dei interna, que Euvangelij pradicationem in Ele&is comitatur , eamque
redditinip(is eﬂicacem,vclc!iip(aﬁdesg& conuerfio ad Deam per veram pani-
tentiam & fan&imoniam: quomodocumque autem Gratia accipiatur, bonus eins
vlus a Deo przuilns non poteftefle caufa vel conditio Ele&ionis noflrz , feu de-
creti de danda nobis fide.

X1 X. Nam {i Gratia pro Fide accipiatur, bonus fidei vfus idem non prace-
dit, fed fequitur, nec alius poteft efle quim in bonorum operum prodaione, quz
a fide proficifcentur, quzque modd oftendimus ex Scripturanonefie Ele@ionis no-
ftre caufam aut conditionem. Vis autem & eHicacia,fen a&tio Spiritus Dei, ea eft
quz fidem in nobis gignit; cuius vlus & effeGus nollusefle potelt nifi bQi‘.‘JS,n{mpe
ipfa fides, indeque promanans verafan&itas, nec bonas ille vlvos 3 nobis pendet,
fed abipfo Dei Spiritu. Euangelij autem pradicationis ( que idesd Deo offercur
vt fidem gignat) bonus vius pofituseft inipfa fide quam gignit, itaque non potelt
efle caufa vel conditio decreti dedandafide, nihil enim (i 1pfius potcfefle caufa &
effeGum fimul.

X X. Quodfi Ele&io prodecreto deferuando homine accipiatur nullus poteft
efle Gratie (quomodocumque ea accipiatur ) bonus vfus, quinon decretum illud
Dei fequatur, fitque eo pofterius, cim primum eins effc@um fit fides guam Gratia
efficit.

X X L. Sed nequebonus liberi arbitrij vfus pote® eff: vel canfa, vel conditio
EleGionisnoftrz, {ine voluntatis in Deo de fervando homine, vel de danda nobis
fide. Namliberum arbitrinm 5 vel fignificat ipfam intelligendi & volendi faculta-
tem , qu¢ omnibus hominibus communis eft & naturalis, que ideo arbitrium dici-
tur, quia per eam homo arbitratur, hoceft iudicat de rebus propofiris verum fing fi-
bi cligend vel repudiandz ; liberam verd ideo eft & dicitur, quia homo libere,
hoc eft vltro & {ponte, lubens & volens;eligit vel repudiatid quodilli proponitur,
fiuebonum,in primo integritatis Adami,& hodierno fidelium regenitoruma Spiritu
Dei, fiue malum, in natiuo corruptionis nobis inficz, ftatu.

X XIL Velliberum arbitrium fignificat potentiam quandam a&iuam faculca-
tisillius precedentis,, per quam (vti nonnulli volunt ) fit vt homo in zquilibrio &
adagopiz neftio qua couftitutys in bonum vel in malum per feinclinet & fleGatur,

e




De Eleclione ¢ Reprobatione. 11§
fiue (vt illi fe explicant j per quam fic vt omnibus ijs pofitis quibus voluntas moue-
ri & fle@ipoflet, illanihilominus non moueatur neque fleatur,fed vel immota ma-
neat, veletiam in contrarinum non rard fle&atur & mouneatur,

X XIIIL Siliberumarbitrium priore fignificatu accipiatur (qug eft vera &
& propria eius acceptio ) bonus eius v{us alius non et quam ipfa bona volitio &
intelle@io , fine re&um de rebus divinis, qua nobis obijciuntur , iudicium ,4 quo
promanat fides (i modd iudicium illud nen eftipfa fides ) bonufque verfus resillas
voluntatis nofire motus & affedtus. Hicautem vius d nobisneneft, fedd Deo,gui
in nobis facit ¢ velle & operaripro (uo beneplacito, T0 My xal v drvepy (P THs evdbrias,
Philipp. 2. 13. non enins idonei fumus ex nobis ipfis ad guidqnam boni cegstandnm , tan-
gram ex nobis ipfis, fed ixavims (ufficientia moftra ex Deo ¢ff. 2. Cor. 3. 5. Sic bonus
arbitrij viuseft ﬁngulari‘s Dei Gratizdonam vel effe&um, feu fides ipfad vi & efhi-
cacia Spiritus Dei (qua Euangelij predicationem comitatur, eamque reddit effica-
cem ) profeéta.

X X I V. Pofteriore fenfuacceptumtberam atbitrium fiteuera daretur, bonus
eius viusin concipienda fide, & ample@endo vero bone, a nebis eflst, non 4 Deo
Deive Gratia, qua datd cinfmodi, quam illi fingunt, potentid ; hominem ponit
duntaxatin zquilibrio & 4dadniz, 4 qua deindeiple exfe & per {e, non pervllam
viteriorem Deigratiam vel aGtionem, {efe determinat & ad bonum vel malum in-
clinat. At fic & Credere, & bené vellein {alatis negotio, non effer fingulare Dei do-
num, {ed communis cuiu{dam gratia effetummeré conringens, quodque aliter fe
poflet habere. Id quod Scripturz repugnat, qoz Fidem & veram San&imoniam,
emniaque ver¢ bona operadocerefle fingulare Dei donum,& Gratizipfius effeGtum
prorfas propriam,

X.X V. Potentia ergoilla a&iuavoluntatis, qua ea non ab obie&is fle@itur &
mouectur, fed ipfa (elc mouet & fle&tit , etiam contra id quod fuadent objeta,
commentum eft Sophiftarum,ipfirerg rationi & vera Ph:io(ophig tepugnans, qua
docet eam efle intellectiis & voluntatisin nobis contunétionem, & dependentiam,
vt nihil velithome, nec velle poflic, nifi quod intellectus pritis monftranic & indi-
cauit effe nobis bonam, ncc afpernetur etiam, aut apernari poffit, id quod intelle-
&us tale effe cenfuit.

X X VI Iamverdincebus & obie&is dininis, ad falutem neceffarijs, & Deo
eft, & abeius Gratia, feuinterna Spiritusiplias vi, efficacia, & illuminatione, quod
verum Bonum, intelle&ui nofiro per Verbi predicationem monftratum & oblatumy
nobisvidetur effe tale; arque ex cenfequenti 3 nobis accipitur , hoc eft illad vola
mus, & quidem neceflario atque incommutabulicer, eth liberé ; hoc eft vitro &
fponte;

X X VIL Vbiautemabefilluminatioilla Spiritus, nonpeteft quidem intel-
leGus nofter , in hac naturz noftrz corruptione & labe qua infe@i nafcimur , nifi
perperam de vero Bono , & medijsad illud ducentibus , iundicare, arque ex confe-
quentinon poteftilla non reiicere, contemnere, repudiare arque neghgere. Vertim
illad hominem non-excufar, eft enim hoc ab eius vitio & corruptione quod fic per=
uer(@de illis indicar, nempe. = Qpiymeari: ovpxds xdpx isi i KoY, negme legi Dei' fubiy-
citwr ant [ubyei porefl, Rom. 8. 7. Id quod pleniusdemounftratum oft (uperioiede Na-
tura fidei difputatione.

XX VIIL Liberumarbitrivm, flue faculnas volendi, Gratiz, in producends
fide & fun@timonia , noa 1am cosperarnr quimy vt iva dicams, [Bboperarsr;-noncaim




Thefes Theologice

com Gratia conenrrit ad illum effe@um, tanqnam owvdiliov, &ycaufa iv mepariag,
quomodo quum duvo equi currum trahunt quévous non poteft. Sed Gratia mouet
voluntaté, hoceft efficit ve velic, & quidem bene velir, atqueiramota vc&ntas agit
quidem hoc eft, homo valt, credit, amat, {perat, precator , &c. fed fub Gravz,
Aiae Spiritus Dei altione voluntatem eius mouente, ficque fuboperatar magis illi
quam cooperatar, ita veoihil hic hominitribui poffit, quod totum non fit Deo, cinf-
qae Gratze, canfaliter , etfi non fubseftine , adicribendum,

X XIX. Necaliter accipiendam effe cooperationem noftram cum Gratia, de
~ quafzpius Patres loquuntur, quam deifta fuboperatione, liquere poteft ex his Ful-
" geatiiad Monimum verbis, quibus illam fnboperationem explicat, Lognuens Deus per
Prophetam [eipfum facere confirmat , quod fidelibws donat vt faciant , fecundum illadora-
calem , Faciam vuinioftificationibus meis ambuleris, & todicia mea obferueus & fa-
ciatis,Ezech. 56. 17, Quid eft antem faciam vt faciatis, niffmererit bperis omne bvunum
gned operati fueritis. Ipfe ergofacit vt faciamus 4 qno in webis opcrante fit omne bonums
guodfacimus,de gno dicitur ad Hebras, Aptet vosin omni bouo, faciens in vobis quod
placeat coram fe. Siue ergo credentes, fine operantes s licet nofiva it fides, & noftra fint
opera, tamenifta cum babemusnon habemus ex nobis nata, fcd & Deo donata, ficnt Apo-
frolusdicit. Non accepimus Spiritum mundi, {ed ipiritum qui ex Deo eft vt {ciamus
quz i Deo donara funt nobis. 1. Cor. 2. 12. Et quecumgne nobss facienda donat , ficnt
habere non poffumus nifi ipfe nobsc largiatnr, fic facere non po/[-mns nifiipfe nobis—que lar-
gitusefl operetar. ; \

X X X. Ex his planum fit nullam pofle efle fidei nobis dandz conditionem,
nullam decret1 Dei de eanobis dandain nobis, tanquam ex nobis.canlam, nullom li-
beri arbicrii cum Gratiaconcur{fum bonumue vium, feu volunratis noft: 2 cor fenfum
qui 4 Deo non fit, & abeo in nobis non efficiatur ,idque ex meroac puro puto eius
beneplacito, qui pro aibitrio cuilibet tantam gratiam concedit ac donat, ve nihi hic
habeat homo vnde, quafi de fuo, Deo non donante, gloriari peflit.

X X X [.  AdReprobationem autem quod attinet, fi eade deftinatione ad mor-
tem,fige de Decreto Deide danando homine accipiatur, & caufa quzratuc cur Deas
decernat quofdam damnare , negarinon poteft eam effe hominis peccatum,racredu-
litatem & impenitentiam finalem, Deuns eniminiuftus non eft qui 1nnoxios, nihil-
que commeritos velaGu damnet vel damnare decernar, fine vllo ad eorum pecca-
tum refpeéta. '

XXXII. Sivero Reprobatio accipiatur de Prxteritione, fiue dereli®ione, &
quaratur caufa cur hunc potius quaillum relinquat in natiua fua corruptione ,iftum-
que potius quamillamin Gratiz {uz communicatione atque dx(pcnfammc prete-
reat,nthil aliud dici ant refpoaderi poteft,qua quia ficilli libuic, quinulli tenetur , li-
berrimuique et in donorum fuorum d:fpen(anonc » qu quibus vulr pro arbitrio vel
negat vel concedit. Nam vt reé¢ Profper , de Vocatione, Lb. 1. cap. 28. Quantum-
libet malignitas impioram accafetur refiftens gratia namguid probabantur eam.quibus vol=
lataceft, meruiffe? ant illa virtnsgratie gue fibi quos wolnit [nbdidit , connersere eos qus
inconmertibilespermanfere, non potnit? Talesfuerunt qui funt attralti, quales hi qus in
[fuadnritie funt relsét: . fedillistribuit Gratia tupenda quod voluir, iflistribuit veritasisn=

Jtaquod debuir , vt indscium Deimagis infcrutabile fit in Elcilione gratie, guam in re=
tributione inflitic.

XX X[[IL Sequitur corum fententia qui E'e&ionem quidem agnofcunt effe
meré gratuitam & liberam, & fidem purum patum Dei donam, fed Elec onis tamen

: : ' & Reprobationts

e 1

e e M A ™ T

B m P 09 FRee O e

- o~

O RO R e b S CATR TR Oy ms T P em e,

‘" T L AR S B

[ —



Be Angelorum Pradeflinatione. 117
& Reprobationis obje&um non videntur fatis commedé conftitnere, voluntinempe
illed effe hominew pon in peccatnm & mifeciam prolapfum, (ed vel creatnns dunra-
xat , at nondum lap(um , aut verd ctiamoreabilem , liue, vtloquuntur ,poffibilens1n Dei
mente & conceptu.

X X X1V. SedfineEle&ofitdecretum dedanda Fide, five confilinum de fer-
wando homine, & danda ei {alute quz in vocatione eflicaci, inflificatione, fanétifi-
catione & glorificatione pofitactt, & Reprobatio dicatur decretum de damnando,
vel confilium de derelinquendo homine in ea quam Gbi vltro accerfiuir corruptione
codemgquein Gratiz communicatione pratereundo, plannm eft vtriufque obieGtum
non poffe efle nifi hominem in peccatum, & per peccatum in1 aferiam & condems-
nationem zternam prolapfum atqueiacentem.

XX XV, Etenim Fidesnon datur nifi homini peccatori, nec nifiad eius confo-
lationem & ad fpem emergendi ex illa miferia ei ingenerandam, Nec Chriftus pa-
tiens, & Diuinz iuftitiz pro nobis (atisfaciens ( quicft fideincfire ebicGum pro-
prium ) deftinatus eft, aut poruic deftinari, nifi ho.nini per peccatum milero, ad eum
¢ miferoillo ftatu crigendum atque fublesandum, nec feruatur, feu 2 morte libera-
tut, nifi qui a&u perierat mortemque commeritns fuerat: vi miram plané fit poruiffe
quemquam animo concipere Deum decernentem hominem non miferum,non pec-
catorem, feruare, feu fide in Chriftum donare, per eam ipfum iuftificare,fan&ificare,
ac tandem glorid in ceelis, tum corpore tum anima, donare.

XX X V'[. Quid sutem aliud effe poffit Ele&io quim decretumillud de feruan-
do homine, dandaqueei fide ? Quid Reprobatio aliud eft quam decrerum deeodem
veldamnando; vel derelinquendo & in Gratiz communicatione pratereundo? Ele-
&io autem non poteft effe finereprobatione. firenim Ele&io inter ducs quorum alter

fufcipitar & deftinatar feruandus, alteree ipfo quod non {ulcipitor, preceritur
Gratia, atrque ex confequentia falute excluditur & reiicitur. Siergo peusin Ele&:o-
ne & Reprobatione hominem confideraret non vtlapfom & miferum,fed duntaxatve

creabilem & poffibilem , hominem i (alute reiicerer, & !

B

1 4

damnare decerncret, fine vlla

pe:catiipfias confideratione, d quo pia mens omnis abhorret. ¢
X XX VII. Etfiautem Deus pro abfolutiffimo fuoin creaturas Dominio,ex {Gm-
mafua &infinita t=pxi, po{’fir,h;-cci‘t.,ci licear creaturam innoxiam miferam efficere,
eiquefe quatenuseft beatusnon communicare , aliud tamen e dicere hoc et licere
fine cuiufquam iniuria, ita vt i faciat creatura de eo canqueri ivre non poflit atque
cumeo expcﬁulare,aliud eft dicere Deumreipfaid facere,etfienimid ei licear, non
libet tamen ipfi, nec poteft libére, quia & Iuftus eft & mifericors. Quaivftuseft red-
dit vnicuique quod fuum eft , mors autem woxu eff #ifi peccati [Hipendizm : itaque quia

inftus eft non poteft eam homini nifi peccatori adu 1::ﬂigsrc; nec d ecernere aut de-
ftinare nifi ei quem confiderat vt peccatorem.

X X XVIIL Quatenus autem eft mifericorstantom abelt veincliner ad mortem
komini non peccaror: velinfligendam actu , vel mente deftinandam , vt contra pro-
pendeat porius paratufque it ad eam homini peccatori, modd ferid refipifcenti &
credenti, mifericorditer condonandam. Quamuisitaque, vt <ft liberrimam agens, &
abfolutiffimo Dominio pr?eii(us,id ei licear, fi vellet, afe tamen impetrare non po-
teft ve velic & faciat, quia bonus, iuftus & mifericors eft.

XX XIX. Sed neque abfolati illius Dei dominii confideratio ad decretum de
Reprobatione proprié pertinet, neque co nititur & fundatur decretsillud, fed fola
Deiin Gratiz {uz communicatione libertate, fi Reprobatio de prateritione & dere-

Q



ne ~ Thefes Theologice
hi&ioneaccipiatur, vel eius Tuftitid fi pro decrero damnandi-intelligatar.

X L. Hisitaexpofiis planumeft necin Ele@ione quidquam efle dequo home
quafi de fuo gloriari poflit, quia nikil haberboni guodnon a Deo acceperit fiumtem acce-
pit; cur gloriaretar quafi non accepifiet, nec in Reprobatione quidquam vade merito de
D:o conqueri poflit, fi quidem neminem Deus nec a&tu demnat nift' peccatorem,
proptereaque id infte commeritum, nec decreuit damnare nifi quem vt talem confi-
derat. Quod autem ex plur,bus xqualzter peccatetibus, & aqualiter reis,alios Gratid
fud, & per gratiam fide, per fidem autem Salute dignarur & donat. alies cadem Gra-
©4, fide,& (aluce non dignatar, idversei liberum & (olutum eft fine coinfqnam ins
iuni, vt hic nemo babear quidquam quod coarra hifcere andeat, veliure obgannire
& obmurmarare yoﬁir,qum fatim illod audiat; O bomo, gnsstn es guirefponfas Deo?
Rom. 9:20.

X LI Hocillude® i nobis hadenuscx Scripturz mente explicatum tom Eleétio
nis tom Ra‘probazionis dogma, atque decretum Dei mereliberam , & ex puro pute
cius beneplaciio profectum, non ex vlla antecedanea & 2 Deo prauifamn homine
caula vel conditione, fiuc illa it fid: s, ive Opera,fine Perfeucrantia; fiue hberi arbi-
tiij vel Gratiz bonos vius, refpedu decreti Eletionis, fiue peccatum, & incredulitas,
vel impeonentia,iclpedu reprobationis illius quimdixinws.coparasam vel negatiuanss

X L 1L Idquevelipfoagnolcente &confitente Bellarmine, hib.2. de Grat. cap 9.
Dinina(inquit)Pradeftinationisnslla ratio ex partengfivi affigraripoteft. Dicinsusantems
nap!lans rationem affignari poffe vt excludamus now folum meritaproprie ditka, [ed eriam
bonums vfum libers Arbriry . ant Gratis,antvirinfgue fmnt , & Deo preufumss Addimus
werssllud ex parte noftei, guoniam ex parte Dei affiguari poteft canfain genere , vt often-.
datnr mifericordia & inftitia ipfins:in particulari guoguedubitarinon poseff guin Deo now:

[fit [wa ratio, curilum potin quain linm predeftinare volnerit ad vitam, quamnis €4’
nobis occulia fit.: - :

X L1(L Maque cum Avgultino (citanteibidem eodem Bellatminojconciudimus
totam hanc Difpatationsm Eoram non-wsiferetur Diens guibus Gratiam non effe praben-
Aam agnitate occalteffima & ab humanis [enfibus vemotifimaindicat, gnam nomwaperit. | ed
admirarur Apoflolss dicesnss O Auitado disitiasum. Ieem, Curillnm potins guam llum:
biberer,ant non Liberes [craetwr qui poteft iudiciersm eins tam magsnm prafundunt, canear
tamen pracipitinm,duguft. lib.1.ad Simplic.quaft.2. lrem,Jams /i adillam profunditatens

Jorntandanaquifgnam nos conrtet . curiiliita [nadeat vt perfuadeas illi antem nos itiy
dro [ola obcnrrant gug refpondere plucears Graltitudo dwitiaram ! &, Numquid iniquie
tas apud Deuam @

XLELIV.  Sic & Avgoftinidiftipulus Profper Aquiranicus,in Reéfponfienibus ad:

xcerpia Genaenfiam. Cim abigui perewntinon dubiscwsns ipfornns meritis deputare qused
pereant,quoes vtique poffst Dens mifevicarditer L berare., fi vellet. Erquum aligui Libevan-
b s non andeamnns definire quoddignifuerint liberavisquos viignepsffet Déws 1tfl¢ daing=
ware ff velles. Quare ansens now omnes. ant guare thlos potius quam lios biberet mec mcef:-
furisin eff gusrire , wee poffibile veperive. cum omifiis dsjevetionis ygins carfis [cive [u]ji-
suat, guod nec mifericordiainfbitiam, nec Msftiria anferat mefericordsans, apud-cuim & g9
nenae wrfiinfl € damnarirs nomenfsmifericoraiter Lieratirs

FL N T8
4

Pralifivatio comple&itar &.conuer fonem, & inflificationem 2e.Elorificationem nn feasm; »

Ful:

cing ad Monifouny, Haee omris, ko off, s vseasionis naffrainitin, & inflificationis augren=
‘ ko3 Sirit e [ Doesti chindt Qi A4 B0 VRAISONS v Lisls e

S z¢ b AR
B Qs MEeaddvnidl i Guedely 0th £4 Sebaj

(2

fon AN bed ™9




. S v

o il oSS ) SRES T SRS ™ e ... @

-

eatioxe
non 2 pqucscndo.

d & Prad fiinatio, fen Eleftio, decretum d= danda fide, fiae de conuertendo
homine , intelligi poreft.

De EleGione ¢/ Reproéarione: s

& in Clorifications [andorum Gratia [u& opsrapraleinit, boc eft preordinavit, 3 prafilcendo,

Fulgent ad Monimum, Predeflinationis i’aque ipfins inftituatur agnitio.quum dicit ScripturakEe

preparatur voluntas 3 Domino , #on autem ob alind praparaia dicitur , nifi quia danda pradicitur,

e mox , Evon praparata eft-per Pradeftinationem volunias o Doming qua bonum velimus. Vnde li-
4 : i 0. g :

quet Predzfiinationemiu eo ponia Fulgeatio quod bona voluntas 2 Deo homini datur , hoc autens

fic per fidem, fide enim puriicantur corda.

Wi W 3% WY e Y We We Wfs ¥ AT (Ir 2T aFr 1Y W
o 3T e 1 N 1t e N Al A N AR P A A A RRARUAR e o0 e ol e

THESES 'THEOLOGICE

DE ANGELORVM PRuEDE:
STINATIONE. SIVE
ELECTIONE ET REPROBATIONE.

Prafide Due. L¥D, (APPELLO:.
Refpondente RENATO RVFO, Iuliodunenfi.

Tursts PRrRIMA.

Vonrawm nofira maxime intereft fcire quae fir Ele&ionis noftrz ;
altorumque Reprobationis ratio, Scripturain caexplicandalorngé
eft exerriflima, ac de veragne quod fatis efle videtur ad noftri inftiru-
tionem, duabus precedentibus difpurationibus diximus. Qura verd
quz ad Az{gelos pertinent mints videntor nobis cognitn neceflaria,
}  inijs eriam tradendis brevior et Scriprura‘neque adeO aperta. ln-
terim que circa ipforum Ele&ionem & Reprobationem exea, & fecundum eam,ra-
tiocinando colligi pofle-videatar magis neceflaria, hic prafenti difpuratione, quam
a nobis ficri porcritclarifﬁmé , ad viom noftrum preponentur

I11. AcquiaDeivaria funt de rebus omnibus 4 {e crearis & conflituris confilia, ne
confundantur,funt eadiftinguenda. Aliudiraque cft Providentia, ahind Pred:ftinas
tio , alind denique Eleftio & Reprobatio. Prouidentia occupatuf Circa res omnesin
vhiverfum a [Deo creatas , dequibns pro fapientiafna reramque natora conuenienter
difponit, & ad certos 4 (¢ conftirutos Anes dirigit. Predeftnatio circa creaturas dunta-
xat intelligentes propné verfatur, de quibus proifh(’rrimo voluntatis {uz benepla-
cito fapientiflime & whtiffime quod vifum eft conftitait.

I 1 [. Creaturz intelligentes dulim {unt genernm, Angeli & Homires : Jraqre
circavtrofyue occopatur Predeftinatio, & quidem circa ecs, vel integros,vel laptos;
caque poteft confiderari vel latius, vreft quid commune tum sd Electiovem tmm ad
Reprobationem,eafque naturd antecedens, quz il vt fpecies fuo genen fubordinan-

Q2




Ti')f;’és Theolozica

tur; vel ftrickitis magilque proprié vt eft quid veramque confequens s quore (peca

aliaelt ad vitam,alia ad mortem. Reilla quz homines {pe@at anted dictum eft 5 de ea
nz ad Angelos pertinet nanc dicendam eft.

L V. Pradeftinatio circa Angelos integros duplexeft ; vel enim eft de illis con-
firmandis, vel et de permitrendo quorundam lapfu. - Angeli ex fe & per fe non {ant,
fed fuerunta Deo creati, & quidem creati funt 2b eo primiim boni, fanét, integti,
neque vero potucrunt aliter ab eo creari qui fons eft , & canfaprima & fumma
omuis boni, cuius opera (unt perfedtiffima, iuxtaillod ; /idit Deus ommia guafeceras,
&> ecce evant valde boua. .

V. Conitar autem tum ex Scriptara, tum ipfi experientid, eorum aliosjame(le
bonos,alios verd malos, imd peflimos & nequiffimos ; Iraque necefle cft alios in ftata
illo integro, in quo fuerunta Deo priml n creati , perftitilfe , & etiamniim perftare,
aliosvero ab illo ftata excidifle arque defcivife.

1.0

VI. Porrdcertifimumeftid Deo neque infcio ,neque nelente & innito , velre-

pogoante, faGumefle, nifi Denm velignorantem vel impotentem fingamus , qui ali-

quid nefciar, vel quiquod nonvalt faGum , impedire non poflit ne fist, quorum

virumgqueablurdiffimum eft, Deus erg6 prauidit alios cafuros, alios vero non cafa-

ros,neque prauidit mods, fed & aliquo wodo voluit, quando co inuito fieri id non
atilt,

V I [. Eftautem & a nobisconcipi debet duplexin Deo voluntas, Vna quéali-
quid probat, hoceft, deleGarur fi illud fiar, Altera quédipfe vult & decernir aliquid
efficere. Eflicit autemillud ,vel ipfe pet fe fol us & immediaté, creando potd & edu-
cendo ¢ nihilo omnipotentia{nd, vel mediaté per creaturam, quaipfa quidem facit,
fed viribus a Deo ad 1d faciendum datis, idque tam in naturaiibus quamin fuper-
naturalibus, vt cum homo vel edit vel credit, Deo dante & efficiente non modd vt
pofiic edere & credere , verim etiam vt a&u edat & credat.

V [ I L. Priorilla volantas dici poteft, voluntas pracepti, ( & {zpids dicitur in
Scriptura T evdpesor, Rom. 12,1, 2. ) quia quod Deus co modo valt & probatyillud
creature tanquam officium pracipit. Horum quadam funt quz Deus ita pracipitve
noa poflit ea uon pracipere, cainfmodi {untea quz ex (e bona funt vt poyé qua Dei
referunt in inftitia & fan&itate imaginem, quam Deus non poteft non amare ; alia
fant qu Deusita precipit ve poflic tamen non przcipere, qualia funt &dideues, in
quibus nulla elucet einfmodi Deiimago , que Deus pro arbitrio & fapientia fua po-
teft pracipere vel non pracipere. Pofterior voluntas dicitur in Scriptura tvdbeis,
Martth.11.26. Luc.10 21. & alibi.

I X.  Duplici huic Dei voluntati eppofita eft duplex quadam (veita dicam)
noluntas ; Vna, quaaliquid non probar, hoceft, gratum & acceptumillinon eft, in.o

mgratum eft, vehementerqueilli difplicer, i fiar,cuinfmodi funt ea qu# creaturz fuz

interdicit & verat 5 Alteracfl qui non modo non vult aliquid facere, verum etiam
vulcimpedite ne fiat,

X. - Prioriillivolantati & nolantatirefifti poteft, & ada fpé A creatura refiftitors
Mualea enim flunt i creatura quz Deus hoc pa&o non valt,hoc eft, prohibet feu inter-
dicit , moltaeriam non fiunt que Deus vale, hoceft, iubet fieri. Pofteriori verd vo-
luntati neque voquam refiftitur , neque verd refiti 4 creatura vllo modo poteft.
De eadicitur, Deusin Celo ¢ in Terra quicquid ipfi libet facit s Pf 115, 3. & 135. 6.
Lremy, Poluntatieins guis poteft refiffere ? Rom. g.19. De dupliciilla Deivoluntate in-

tclligendas el elegansalle Auguthini locus, Miro & incffalili moda non fit praser eins




Lk A = PSS
De Angelorum Pradeslinatione. 13
woluntatern quod etiam fit contra eins voluntatem , quia non ficret nifi finevet , nec Vtiqme
wnolens finit , fed volens, Enachirid. cap. 100,

X 1. Neque proptered vlla eft inDeo repugnantia aut contradictio ; Nam Deus

uidemvult idem & non vult, atnon eodem modo,noneadem, fed dinerfd volunta-
te; vult quatenus illad przcipit & eo dele@atur (i fiat: non vult, quatenusnon libet
ipfi eflicere vt fiat, fed finit creaturam facere,vel non facere,quod illi mandatum eft,
quodque eftipfius officij. Pugna in Deo cflet, fiipfe rem eandem vellet & non vel-
let effe@tam dare , decerneret & non decerneret facere , vel fi idem iuberet & pro-
hiberet.

X IL Nempé, inter vtramque illam Dei voluntatem & neluntatem modd ex-

licatam media intercedit permiflio ; qua duplexitidem eﬁ,alteramris;altcra_f}xr?i.
Iila media eftinter priorem Deivoluntatem & noluntatem, qud Deus nec pracipit,
nec prohibet aliquid , fed liberum & (olutmp creaturz facit vt illud faciat velnon
faciat pro arbitrio, ita vt fiue faciat, fiue non faciat, inco non psccet.

X111 Aleraclimediainter pofteriorem Deivoluntatem & noluntatem, qud
Deus neque facit vt aliquid fiat, neque impedit quominds fiat, fed finit ficri, hoceft,
non poait impedimentum quod tamen poflet ponere fi vellet.

X1V. Deus Angelorum omninm in bono conftantiam & perfeserantiam vo-
luit cert priore modo, fen prima illa volunrare modd explicatd, quatenus gratum,
incundum, & acceptumilli fuifltt i omnes inbono pesfeneraflent, & quatenus hoc
illis proculdubid pracepit tanquam officium ac debitum natarale. Eorom qui perfti-
terunt conftantiam non hoc duntaxat mode ,fed & pofteriore voluir, quatenus effe-
citipfeve in prima illa fua integritate pgrfcuera:enr » illos nimirtim confirmauit in
bono,impeduuir, feu operam dedit, pro fua bonirare & potentia, ne laberentur, &
ab obfequio fibi debito defcifcerent.

X V. Eorum qui ceciderunt conflantiam priore quidem modo & voluntate vo-.
luit,at non pofteriore ; fienim hoc modo voluifler ve perfencrarent, effeGum procul-
dubie id dediflet, nequealli excidiffent; ipfo enimanolente & impediente corum lap-
fum, qui potuiffent labi?

X V1. Volattergo, hoceft, permificeos labi, non priore illa permiflione quany
diximus f#rs, non enim illis hberom & folutum fecicve fine vitio & peccato-cade-
rent, hoe enim eft plang de¥suey; fed permificillud pofteriore permiffionis genere,
hoc eft, nea impediuit quominis laberentur, quod potuit inhibere hbmifler &
decreniffer impedire.

X V I L. Eisfmodi Permiffio nullaminfert in Angclorum qui cecid=runt volun-
tate coadtionem, quifadam fit viinniti & repugnantes ceciderint ; Ipfi enim nihil-
ominus liberé, vlird ac fponte, volentes & lubentes cecidernut,hoc eft,malum vo-
luemnr,cuqnc dele@ati (unt , & etiamnum dele&antur , quicquid enim volumas,
id volamus quia nobis adiubefcit.

X VIIIL Infalibilem pored fuifle cafum illumex eoliquet quod Peo przuifus
& prazcognitus fuit, (impium enim effer dicere Deo ignoratum fuiffe ) Dei autem
prefcientia & precognitio certa & infallibilis eft, Deus enim falli non porteft, infailis
bile autem & neceflarivm parum aut nihil differuot : Iraque & aliguomodo necefla-
rius fuait ille Lapfus. Neque tamen proprerea excufatione aut venid digni funr Ange-
h'ﬂ qui ceciderunt, quianthilominisliberé ceciderant,hoc eft, peccarunt, & quid}m
€a libertate qué is liber dicitur, & reueraeft,qui quod vult, vitrd & fponte aclubens,
Bon coadlé aut inuitus vult & facit.

Q _3




122 Thefes Theologica
X I X. Negueenim (vt quidam puatant) neceffitas femper exculatd peccaro, ane
pugnatcum vera voluntatis libertate,quod liquet tum Dei,tam Angelornm bonorum
& malorum exemplo. Deus enim naruri, ac proindé neceffand, adeoque immutabilj.
ter bonus eft, vt alius effe nullo modo poflit,neque proprerei minusiberé bonus, ne.
que mintsamore, gloria, & laudedignuseft,imd eo magis celebrandus & laude di-
gnus quod ram neceflario tamque incommutabiliter bouus eft, contra quim, fed
1mpi¢, cenfuit olim Seneca. Angeliauterr boni, Deo eosin bono confirmante , ne-
_ceflanid bonum veluerunt, & ettamnum hodi immurabiliter volant, eique adhz-
rent, neque propterea minds liberé boni funt , imo ideo magis laude digni quod tam
receflario adhzrent bono. . .

X X. Mali Angels quicecideruntiam nen poflunt (‘ex quo lapfi funt) nonvelle
malum, adhzrentilli necefarid, neque preprerea minus malifunt, aut minds liberé
mali, vel excufatione aur venia digni quin contra potils eo magis mali, odio &
deteftatione digni, quo pertinaciis, feu magis necellario,& immutabiliter malo ad-
hazrefcunt.

X X 1. Er,fidaretur, £ quod impofibile eft, quodque ftuleé & impi¢ Manichzi
olim commenti funt ) malum Principium, non ideo minis malum , minusue liberé
malum, aut mints odio & execratione dignum foret, quod naruri, proindeque ne-
ceflarid , acimmutabiliter malum effet, imo co magts forer deteftandum quod eflee
tam neceflarid & immurabiliter malum.

X X I I. Nempe,adhocvrquis rens, culpabilis, odio & execratione dignus,
excufatione & venia indignus fit, faris eft ve malom vierd, fponte atque lubens velit,
eoque dele@erur, etiamfialids id neceffarid velit, quando his exemplis hiquetnecef-
fitztem cum libertate arque fponraneitate confiftere pofle,

X X I 1L Quoditaque Angeliquidam perftiterunt, & vfque hod:¢ perfene.
rant, &inperpetvam in bono pecfcueraturi funt, planum eft Dei donum efle &
beneficium fingulare, gratiam quandam non communem , fed {pecialiflimam qua
illis folis eft communicata, alijs qui cecidervnt non eft pariter concefla  Noluit
nempefinereillos labi arque deficere ((quod faturam fuilfe fi eos-fibi 1pfis pariter
cum alijs permififfet, planum videtur efle ex aliorum qui cecideruat lapfu)voluit con-
traeos.in bono confirmare, ad landem gloriofz gratiz fuz, alios tantobencficio non
eft dignatus, fed cos fibi ipﬁs permific, hoc eft fiuit agere.

X XIV. Eftautem Permiflio (viivale,fcd contrafespfum 4, Arminius ) f#fpen-
Ffoefficientie alicsins in Deo, gue nfurpata peccarum alls impediret , fiae, vt idem, at1bi,
Eft ceffatio ab aitu tali  qui allum bhominis impediturus effer, nibil extra (¢ eficiendo,
Sed cfficientiam aliquans fu[pendendo. a Thell de primo Hominis pecc. b Thef. j0.
privat. difput.

X X V. Quoditaque Angelorum voluntas { quz ex (e mutabilis eft, nec poreft
efle alia) a¢tu murara fuic, faG&umnon e it illod vivll4 aut coa@ione , aut a&ione Dei
in corum vel intelle@um vei voluntatem agente atque influente & ad mutationem
a&ualem impellente, cogente, vel neceffirante, fed fimplici ac nuda celatione ab
au per quem actualismurario fuifferinhibita,fi aus 1lle Dei intercetfiffer.

X X V L. Nihiletiamillis,ante lapfum,fubdu@am anc fubtra®umefla Deo, que
fubdu&o neceflarid laberentur;Id foliim non fecit Deus quod non tenebator facere,
quood liberum & folutumilli erat facere vel non facere pro arbitrio. Nonenim te-
netar Deus (nifi velic ) itaagere vt creatarz mutationem a&u inhibeat, agnofcente

‘codemibidem Arminio , Hoe impedimentam (inquit ) Dens preftare non senebatnr.




. ~ e

De Angelorum Pradeflinatione. 123
Satiseft ve creaturam bonam & integram fecerit , adeoque talem ve nonnifi vlero,
fponte, & proprio voluntatis motu malum velit, muteturque in deterins. Deus fecit
bominems relbum, [ed ipfi quafincrunt fbi cogitationesmultas. Ecclcfiatt. 7.30.

XXVIL Necetﬁtasxtaquci“a Eap!(zs,qumcumquc fui,nonecft principium ali-
quodinternam 4 natura inditum voluntatem femper ad voum idemque(malum nem-
pe feu peccatum} determinans, veeft grauitasin lapide, vel appetitus naturalis in bru-
tis {ui nefcius,multo mintds vis & coactio extrinfects adueniens, fed fcﬂéa}iqmd re-
fuleans ex mutabilitate creaturz naturali, & (ufpenfione aétionis einfinodi divinz qua
impedire poterat altualem mutationem, & adu im pediniffer fi adh;bémfu'xﬁk:z:qmm-
quam quid illa neceffitas non fir, quam quid fir, promptius & facilios eff dicese, -
turivfque exiffimamus modefté hic aliquid ignorare quam aud ;
maximé f contingentiz ( quz de eodem lapfa negari vix polfe videtns ) radix &
fandamentum Rarnacur illa voluntaris, quam Soplufte & Noanatores hodis vigen
adiz@uia & indeterminasuminter extrema oppefita zquibibsiam, quecnm nallus ne
cefhratis fiue modas iae gradus confiftere poffe videtar,

DXNVN-LLL Neque verdrei huiunfee vel obfcuritas & difficulras vel ignoratio;

2
eamque perciptendi foreé impoflibilitas, quenquam mouese vel anxinm tencre den
bet, cum intebusetiam Phylicis, & mazimé obuijs, eficGus qu:dem 27;Eiibu;z'qam""‘
f'cmfacilépescipiamur,cﬂ%&uum autem caufme & rationes pi vmgue nos latean
& d pauvcis, vel eriamy nolle , certd & didinde cemprehendantur: ¥ & guides
rotum & obuivm vaicvique eft, T8 Sow & =i Gras doullo forté capirur ant €aps pofi
videtar , we efl, exempli gratia, coiuflibet continni dinifbikiias in MmE0ItRss; mork

udaQer nimis defnire,

=3

&*

-

@

79

“.
B

cusufliber mobilis primum momentem & ratio, & gravimn ad centrum non virends

1

& nen in infinitum motus atque progretlio , aliaquecinfmods guam plurimaac feaéd
isntea,

X X-EX. Traque miff3 184 dilGuifizione ;
tam nobiles insc]lfgsx:zzs d prima fua exciderent inreor
tatita motatio in exs firfacka : quod fie akig s

X X X. Malem quod peccatumeft | &quo tum An

tas¥ore , vele@ involuntate, velextracam, Extra voluntatem
q D

Funcasis Ssperasiyfeu albones exuinfecz illicinz vatgue A Beo lege a

En veluntare fu s anesteselicizi contra Pey Legem, arg

tus facultais rafcrbilis atque concupifeibilsin homine,; aue posentiz a
G

8 )&
analogz in Angclis, vel bubirus.

¢l
X X X L. Haibitasantemyvel {une Infufi, vl naturales, velacgni)

fi; wel naturales, malipulli potuerunteffera homine ve} Angelo, an
lapfum 3 naturaenim, & quatenus i Deo creatt fuse, boni fuerung,

» A 1
fecerar ¢& ecce eranr valde bana, Habitssmals acquitt non porg

&

C
mum laplom, per a@iones nim:rum malas ficquenter repctivas. 1

{
3 r:a;mm;uqz_m A
geloram & hominis peceatum fut neceflansd a@us feu morns aliquisvokinrar:
erdinatys.

XX XDFE DPrima Angslia&lioma'a quam Scri
b

¥ iad

>}

ptura commemor:

m fedaio, qué prepofuis argamentis & raticoniba

s

per Serpente
b i""" SO el r1 Adh OtUS OMIAIN DV A fm 0 030 e

ceretur de arbore verita. -hocmotusomamd-viderns inuidix a

. A & .. . ) .
( Innidia enine Disboli mors inmuynduns sngrefla ofty 51t amhkaz bh Sapicatiz, cap. z; -
/ . \ 8 : 5
ver(. 24. ) quead videret enm d Deo fu;avss omnia fna epesy confuuram,quém honge
Iem& priogativam Paianit a.:i_iﬁ;&;m-ggzgm excollentions Ratye ;s M5 0er




124 Thefes Theologice
qua prerogatinavoluit eum dejicere impellendoin peccatum ; vt hoe padto rion me;
do nonfuperior effet , fed multo etiam infetior {e euaderet. !

X X X I1 L Putauitigitur magnam Gibi a Deo fa&am ee iniuriam,clim home
ei ch abipfo ornarus prqrogatiué;atqucindc odium aduerf{ns Denmab €o eft conce-
ptum, vnde putauit {e Deo (cui male propeerea volebar) zgre fa¢turam fi hominem
ad rebellionem fecum traheret, atque ita qua putauvit [c nocere Deo pofle nocuit,
fimulque (peranitfe habiturum hominem, eiufque pofterostotum genus humanum,
miferiz foz focium, adedque imperio fuo fubditum, quod eft miferum miferornm
Jolatinm; babere pares.

X X X I V. Non potnit autem putare iniuriam fibid Dee effe fatam fine graui
iudicij errore & mentis hallucinations ; quierror pranumque de Deo hacin parte
fudicium, culpabilis proculdubid fait, fuit enim ignorantia quedam crafla & volun-
taria iwris atque officij , quzx non excufat.

X X X V. Hicerror, & hallucinatio illa'mentis , videtur effe ab ipfa innidia
quiin hominem exasfit zcatenimmentem & intelleGum nonrard =45 vehe-
mens , quod etfi propric am sion cadatin Angelum(quifacultatem irafcibilem
& concupifcibilem proprié di¢tam non habet) aliquid tamen illi analogum in eo

oteft efle atque concipi.

X X X VI. Ingidia illa in eo fait motus quidam voluntatis inordinatus, quo
noluit id quod Deus volebat, hominis nempc fapra reliquas creaturas imperium,
& doluit de ea quz Deo placebat hominis prar gatina. Ortus eB autémotus illeex
incogitantia quadam, fed culpabili. Nempe non cogitanir tum fummum Dei ia
creaturas f{uas ius arque dominium, 1uxta qued de 1llis pro arbitrio ftaruere poteft
quod ipfi libet (cui iuri, dowinio , arque voluntati Deioportuit cum acquicicere
eique fc cum humilitate fubmittere,, non verd refragari ac conuid ire ) tum{apieu-
tiam, {fecundiim quam Deus rationes procu!dubi(} xquiﬁ‘imas habuit , cur non An-
gelum , fed hominem czretis p::a?ﬁcc:ct creataris.

X X X VIL Incogitantiam autem obrepere polle intelle€tui finito plarum &
manifeftum efle videtur, quianon eft adas fimpliciffimus ( qualis ¢ft folus Deus )
fed conftat (altem exa&a & potentia. nomod oautem Angelo obreplerie a&u tam
damnofa & damnabilis incogitantia, Deus nouit, noftrum noneft definire.

X X X V I IL Nonvidctar poffe mens humana vlierits in abyffum illam pene-
trare, neque vero decetnos opcroﬁﬁs eam perfcrutari atque rimari. Czterim pos
tuiflet Dens incogitantiam illam culpabitem (in qua primum mutatiois Ange-
lorum in deterius momentum poficam efle videtur, ) avertere, eofque ficin obfe-
quio & officio retinere ; noluittamen, quia liberum hocilli fuit , &. caufas habuitin
fapientia {uain®iffimas & zquifimas cur noluerit, in quas noftrum non eft curiefits
inquirere fed fimpliciter & humiliter in eius voluntate acquiefcere. Alijs qui non
ceciderunt aliam dedit mentem , & inccgitamiamil!am p‘:oliber:ima {aa volunti=
te & fumma bonitate auertit, ficque in officto & obfequio continuit.

XXX, Quod autem Deus in tempore facitvel non facit,idipfum ab
zrerno facere vel non facere voluit & decreuit. Neque enim vti homines folent,
- confilium Deusin arena, ex {ubita occafionone quam non prznideric, capit. Cum
itaque in tempore incogitantiam illamin Angelis qui perftiterant 3ucrtcrim§ muta-
rentar, in alijs non auerterit , confilium etiam ei ab zterno fuiflcde eain his auer-
tenda, inillis non auertenda; neceflarid agnofcendum eft.

X L. Itaquefic duplex conftituitur Dei circa Angelos liberum proxfus ac
: {pontancm

o IO ]

By

¢

3

P o T . e A 4

™A b D ™

25 ‘ore

Pt A O B M A



De Angelorim Pradeflinatione. 12
fpontaneum confillum atque decretum zternum ; Alterum quo eorum quofdam
decreuit confirmare in ftatu bonitatis & integritatis in quo fuerunt primim ab eo
creati-; alterum quo alios fibi ipli permittere eonftituic, decreuitque non impe-
dire quominusindeexciderent, & ab obfequio {uo vltrd ac(ponte d:ficerent.

X LI . Horum confiliorum alcerum eft proculdubio ab amore & beneuo-
lentia erga €os quos confirmauit plané fingulari, meréque graruita ac prorfusli-
bera : potuiflet enim fi voluiffe ( liberumque aded & folutum ipfi fuic hoc velle?
non mintsillosquam alios derelinquere , ac tum non mints lapfuri fuifle videntur
quim qui ceciderunt : 'Vndeenim ipfis major firmitas & conftantia quam alijs
fuiffet, nifi ifta Dei gracia illis accefliffer, qne non eft alijs concefla ?

X L I L Imo, gquandoquidem Agens Deus eft longé liberrimum ,vti omnes &
fingulos confirmare, fic omnes & fingulos fi voluiffet, potuit deferere. Neutrum
tamen ili libuit (.nequéfapientiam eiusid decerevidebatur ) fed aliquos pro ea-
dem liberrate & fapicntia voluit confirmare, alios voluit deferere fibique permit-
tere : [fad nimirim non minds fuitilli liberum quim Yoo pracedentia. Illorum
¢6firmatio in beno fuit y4zwue indebitvm,quod Deusillis ex- mera éedoxia largitur eft.

XLIIL  Alterumde alijs deferendis confilium e etam 2 libera ipfins
voluntate, (" quisenim illilibertatem hanc aufit negare ? ) & ab abfoluta quam habet
in omnes creaturas (ob eminentiffimam & prorfus infinitam ipfius{uper cas “@poxlu’)
poteftate, qua de illis proarbitrio licetipfi ffatuere.

XL IV. ER autem in duplici iflo Dei circa Angelos decreto Eleitio &
Reprobatio quedam. Nam quos.decreuit confirmare, illos ex vniuverfo Angelorum
numero velati felegitatque fegregavic, quibus tantum conferret bencficium ; re-
liquos ques fibi permifi: finitque prolabi, quodam modo reprobauit, hoceft, no~
laitillis idem com alijs conferre beneficivm,quod tamen facere potuiflet, fivoluiffer,

X LV. Hineeft quod quific perftiterunt dicuntar Angeli Elect (1, Tim.
5.21.) non tam obecorum eximiam & excellentem paturam, quam quia & Deo &
reliquorum numero fele@i funt quibus gratiam illam perfeuerantiz conferree,
quam alijs non contulir, Etfané, non aliund¢ habent aut habere potuerunt quod
alijs {unt przftantiores & meliores , quam 3 diunina illa gratia & perfeuerantia
doane illis indulco, alijs non conceflo : Nam & in:llis, non fects quam & in homine
valereillud Apoftolidebet , Quisredifcreait ? quidhabes, guod non acceperis 2

X L V L. Ele&iautemf{unt; non in feipfis, hoc eft, propter fingularem ali-
quam, qua in ipfis, pon inalijs efiet, dignitatem, propriumué merfrum, (fuerunt
enim omnes pariter per creationem boni, ) (ed inlefuChrifte zterno & dile&iffimo
Dei filio , 4n quo Patri complacuit ; quemque non hominam mods, fed & An-
gelorum capue conftituit, Deditgue ei nomen (upra emne nomen tamin calo gunam in
terra, vt fit @ wvTOV. vigue per enm omnia confifferent Col. 1. 18, quod faGum
proculdubio nonfuiffet, nifiin eo & propter ipfum Patri hanceis, potiis quim
abijs,gratlam in dulgere libuiffce.

XL VII. Etfané,caipotioriiure confirmationis fuz gratiam debeant quim
illiin guo Patri placuit vt habitarer 78 wrigoua, Cola 1. 19 quiqueelt 7érm'e e wa.
spvuevos s Epha 1. 23, S1enim omniain omnibus imsplot, certe non eft illi neganda hze
Angelorum plenitudo, que in ipfornm confirmatione plana eft. Et quando per
Chriftum omnia fatla funt s vifiblia ¢& inwifiblia, etram Throni Dominationes y Angeli,
.{)ﬁ'rchﬂ:gc’ﬁ, &e» Col. 1, 16, quidniiidem pereum & propter cum confirmari fint 2

atxre s T : 3

R




136

5 2 1
Tr’)f[es Theolo
R - g 57 0i bs F €
XL VIIL Hocrelpe@u Cheiftus dici poreft
& Reagwptor , ( ity

runt, ) fed Sermator, (
wur quialivm impedic

a

ll:\.

<

quatenys is etianr panio |
ne in roinam, exitium,

Q;i (%

Angelerum;, non quidem Lberator-
1am epim & exitivm ex quo fuerint eripiendi non -cecide-

atiore fignificatione ferzator dict-
& perviciem ruat, ) & Mediator

Lnterccffor 5 (non quo amifla gratia & fauor recuperetar atque redintegre-
ut, fed curusgratia & intnita atqueinteruentu non permific Pater ve ab accepra (e-
z'af_%a, fanore , atque berieuolentia, exciderent,) Cap#s denique non modd quia
orum Creator, verum etiam quia Parri placuit dvaxi@aracdmde iy 218 Td 7hrm,
“ph. 1. 10, Angeli & fideles vhum fimul faciunt corpus Chrifti myfticum!, cuius

Chriftus,qua mediator, eft caput, ac proindé in eo & perenm Patri gratum & acce-
Vndész:qvuitur propter eam factam effe. eorum in bone

prum-elt corpusillud.

confirmationem. .

XLIX Ifamgaorundam Angelorum Ele@ionem; fiue fecretionem ab aliis, &+

Deo fa&am {ecuta et ecorundem deftinatio ad vitam, gloriam, & felicitatem fin-

gularem, fiue quam per creftionem jam habebant in perpetusm incommutabilis
ter retinendam, five in maius avgendam vel aliam {upernaturalem conferendam,.
Verumque enim Deo liberum & folatum fuit, Verum autem fiGum foerit, quan-
do Deusin Verbo nonclaré aperuit, quo folo reuclante nobis compertum. effe
poteft; noftrum non eft audaer definite, ne

oteft ionorari
pgu.ughomnh

L.. Confilium{eudecretum Dei de ifta Angelorum deftinatione, eft fricté

~

magifque propric dicta-eorumad vicam & gloriam Predeffinatio-, ( quandoquidem
abarerno in Deo fuit tale de illis confilium, ) qua diftinguenda sft A priore. illa
Przdefiinatione quz ad ‘Ele@Gionem & Reprobationem (vsi fuprdadiGumelt ) (e

habet vt genus ad {uas fpecies. .

L T. Quodautemaliinon {funtpariter cumiftis a2 Deo confirmati, inecoeflt qua-
dam eorum i Deo &z negatiua Reprobatio, hoceft non Eleétio, fen derelidtio; .
neque enim concipi aut fieri poteft quorundam Ele&tio, quin fimul eddemque
operd fiat,& concipiatur fa&a seinfmodi aliorum negatina Reprobatio 5 cvius non
aliaeffe poteft, aut 3nobis fingi vel concipicaula deber,praterquam liberrima Dei
voluntas, cui ita promero eius beneplacito libuit; Sienim e alicer libuiffer, ( &
fape libére potuit ) potuiffet cosnon fecusyatque alios confirmare ; quid enim eum

potuit prohibere ne faceret?

|2 48

que necefle eft inquirere, quando tutd

Noniuflitia, quiaea verfatur duntazatin retribuendo &’ remunerande -
quando creatura ¢ft integra, non verd in conferendo vel negandoviteriorebene-
ficio: Iraqueinivftusnon eft; fed culpa vacar, quipermittit, hoc c¢ft nonimpedit,
quod non teneturinhibere, vel non confert quod non teneturlargiri atque conces

dere. Traque per iuflitiam non tenetur Deus facere vt non mutetur creatura.

L el 0

xcgmm, 3

L I V! Non deniqueSapientia; hazc

fer f1 omnes

Non boniras, illa enim liberrima eft in {u} commupicatione. Non Mife~

" ficordia, lilaenim non officit , legemue ponit , aut ponere debet libertati Dei, &
. . . " . \ =

abfoluto eiusin creaturas Dominio, quod ei manet deberque manese perpetuo in=

enimnon mintis , imd magis confpicuach
in quorundam. derelilione, quim in omnivm confirmatione : fi quidem msgis
elucefeir,in quorundam: derelictione , tum: Dei fumma libertas ablolutbmgque
Dominiumy tum Bénitas- & gratia inaliis confirmandis, qua minls illuftris foif-

patacrsfinflent confizmari, contratiagnim contrariis contrapefija mas .




D¢ zfﬁge['o"zz'm Pradeltinatione.
ois clucefeunt : Vzien nempe potuiffet illa omnivmin perpettium
oneffed gratia,fed & natura, vnde minor Angelorum erg 7a Deam propteream gra-
irndo exttitiffer.

L V. Negativam hanc quorundam Angelorum chrob~r onem fine Nox

Eleonem aut SereliGionem ! tecutusquidemeft eorum ( & quidem neceflario, vti
explicatumeft;) Iaofus 3 atillamla aplum ramen non xecxtxlia Rc’p:ob:tzo nec eius

cﬂ caufa -propria , Ed deliberatacorumvoluntas, fpontancufque quoa Deo defe-
runt motus; proptercaque lapfiis & peccati eorum culpa in Deum nequaquam
;lu poteft,fed totain Lptos Diabolos peccantes recumbit: :
LY.L Propur fuum peccatum & defe@ionem }Lre exclafi ﬁmf abilla quam
amchpuz.n habebantcam Deo, o:a:cnusci’c beatificus, communione, & qua cos
erd gleria & felicitate cumalabat. Imd per illam z';;_uw zc‘.c&"c— 1em vlerd ip-
17m-'= fe omniillobono p primarantatque fnoi iarunt. Nam quomo do veram & perfe-
Gam (anéitatem vliro & neceffarid ( nift quid alind '
ucnut) confec jumzr gandium, confolatio, incy |
lis, quia per {ané iratem cum Deo communionem h: ;bm us &'
p.ﬂmcrpns ficex oppofito peccatum & apoftafiama Deo vler
quitur (nifi ex fapienti ccconomiaad tempusidimpedian
horro r, angor, defperatio , om l
quam animus humanus, cogit

LY I l : Dcmlc qk.u;x:\i

(\

in quo Dei elucet i mago in verk

fan&itate & erga enm amore , Deus a: at, bené illi vale, fa et com-v eltitur,
nec poteft-non amare;, beneilli tum  facere, qui autem fic 2 Deo dxhouu :
non poteft nonelle, ( nifi per geconomiam quandaw u’ifraoru £ “xnm)ﬁ.;crq 87
.i,c:‘,z min IHOLC ntrarivm {uz imaginis videt non poteit non OuHL, atqvc a (c re-
pellere,favore & beneaolentia ﬁm excludere; is autemin eo ftatu, & eo ipfo, non
pote i non cﬂuonon mi iferrimus.

LRk P‘a:w ea qui fic d Deo deficit , eumaue vleod dete linquit, i

peceffiratem acccr{'tperccmom eadefe&ione m &1- neque poftea
Deo mifericorditer donante ) ab ea ‘
Deumredire, ac guamais, (quod i
tamen (Amp,g defe&ioni sipfius reatu 15, pro quc
poflet. Vndchqucteumo vltrencam defectior
tiam & {empiternum exitium.

T X Demque cum Deus pro (apientia
’rc:t‘imuc maproxplommr:zrwn v
ltiora dignioraque dignioribus natar
orum An:mi sin. primacorun
omnind fuit vt defeores P

i

confpeétu {ubmoti, qu omod'
of?: ﬁ s eft.

8D Atque itafaGomeffe
Diabolo dicit s I devitate won perfi
fuis Cathol. ‘Dews , (i ,(}'lt L’Lluw B
percit, fcdmtf/zr/yw detratfos catens.
das Ep. v. 6. Angeles qz.l,aujuum'

mague diei vinculis steruis fush ca

o) Uber

b g

N B 45 SaTAR AL (7032, ;
ABICLL AAWRALIonS ﬁJJ{ eraaraos

P g0 o P & 2 o ans g ".' v
L origine religuerint (wum domicilinm

Ry




Thefes Theologice
L X I. Vbiobfernandum cosdici, primam [namoriginem non [ernaffe ; nonpera
[fitiffe in weritate, & proprinm domicilinm religuiffesNon quod vlieo & fpontefedesil.
las beatas , ccelam {cil. deferuerint , fed quia vlird peccantes & fpoate a Deo ( qui:
el veritas ) & ab einsiuftitia deficientesy ficque primam fuam originem , fiue fan-
&itatem, non {ernantes, horrendum exilium & a beatis illis fedibas fxpulﬁoncm - ;
fto Deiiudicioin fe accerfinetunt, 0
L X1 1L  Omnibus hoc pa&o proprio fuo fa&o atque culpi bonis:quibas- ‘
anté fruebantur mulé&ati atque orbati, ¢ celo ceelorum in caliginofa ifta loca ran-
quamin carcerem deturbati, 4 fanore & beneuolentia Deiexclufi, odio & indi-
gnatione eius prefli, fierine poteft' vt non fintin zternum{umme, & quidem iu-
ftiffime, miferi? Quid enim habzntde quo vila-cum fpecic de Deo einfque feueris
tate conqueri poffint 2 cimmalum quod  patiuntur- vhird - peccando in-fe ateraxe-
rint, adéoqueipfimet fibi {ud defe@icne:creanerint

L X [1L  Supplicium illad Apoftatarnm Angelorsm, vii fait illisd Deo in:
tempore, poft & propter corum peccatum, inft inflitum, fic fair ab eodemab zrer.
no illis confliturum , as non fine peccati & defeionis ipforum prauifione , & refe
pe&tus yode dicitur fagnum igue & [ulphure ardens pararnm Diabolo & Angelis ipfins: f
Matth. 25. 41. & Apoc. 20. 10. 14. Nam i Disbolo paratumeft , nonnilt proptes b
eius peccatum eftilli deftinatum, Angelus enim fa&us non eft Drabolus nifi per pec-
catum.

L X I V. Bezcfapplicii Angelorum lapforum deftinatio , Deique de: przce-
dente eorum lapfum dereliGtione conflium ( quandoquidem virumque ab zterno-
eft)dici potet quzdam eorumad mortem Przdeftinatio, fed quznon eft ita fadta
quafi Deus prius deftinauerit fupplicium fine confideratione peccati, deinde decre-
uerit derelitionem, qua peccato acconfequenter peenx occafionem daret. Quin-
potits decrenit primoDeus angelorum creationeny ad Bonitatis {uz oftenfionem,
tum dereliGionem fiue non Ele@ionem , ad libertatis & abfolsti Dominii demon-
ftrationé,majorem que gratiz-{uzin alijs, quoslabinon fiait, illoftrationem; ac po-
fremd (upplicium propter peccatum eorum, ad inftitiz {ux declarationé, conftituit. -

L X V. Quidecretorumordolongé eft conuenientiffimus ac Dei fapientie, -
bonitati:, & iufticiz: accommodatiffimus. Eo enim ( vti res totaiam & nobis eft!
expofita ) tum afferitur [vtidecet , ] fumma Deilibertas, abfclutiffimumaque eios in-
creatoras dominium, tum bonitatis, {apientiz, inftitiz, gratiz & mifericordiz ipfins
tora ratio & csconomia aduaerfus  prophanorum - hominum- obtreGationes vin-
dicatar. i i

L X VI Eb enimtandem adigunturvt nihil aliud Deorelponfare valeant:
quam hoc, Noluit[ guodpotuittamen Jimpedire ne muraremaur & ab eo defiifceremns.
Quibus fic obmurmurantibus & obtreGantibus Deus iufte regerere potett, 4r guis-
me veftrum vt idego facerem obffrinxit 2 quis mibi prior quicqnams dedit, & ego repen=
dams illi ? Rom. 11. 35. Cogitare hic oportet id quod aduerfus Pelagium fcripfic:
olim Orofias, Magisex eo vade accepit quifgne glorietssr in Domino, quam vnde non’
ascepitiraftatur, em s Non ingeramus Domino de non accepto guerelass fed de accepto
grariam vepenfemus. i - : : e o

L X VI.I. Quodfipetgant objicere, curadbuc cogueriturs wolistati ewim eins’
guis poreft refiffere?andicnt, ts,guis es guive(ponfas Deo? An non /mlmtjzg:a!zfz poteftatens
indntun e, Rom. 9 20-21. Quod eth proprié¢ ab Apoftolo de homine in peccatum:

1 -

laptodictam ek, analogice tane accomodari etiam. potel iniuflz li Diabolorums

RO

T3 AT




y , . 2 =

Pe cAngeloram Predeflinatione, 119
de Deo querelz 3(.113.&&1}3 fic refponderi poteft, Conqueritur & irafciur Deus apofta-
2 & malitiz veltrz plané voluntariz protfulque fpontanez ; voluntasantem eius
& confiliam denon m]pcdlcndmapfu veftro, non facit vinon{ponte & vliro, vo-.
lentes & lubentes, peccayeritis, adedque & in defe@ione veftra fine peenitentis
prtﬂa&f}pe.{ ueretis ,id quod ad veltsi condemnationem, avamasyssias, influmque
{i legkicium atis eft. Si;isat eremini ob ea quz nolentes, inuiti, & repugnantes
faceretis, fi vos adeafacienda cL-ncr:,lmnz, nihilogue mints proprerc:‘z poenas da-
retis, aliquis effet accufationi & obtredtari o..‘vc’hx color & locus;at anllus om-
nind iameft, quando malum quod facius, volentes facitis.

LX VIILL Porré:cadem cﬁ Confilij & decreri Deide primo hominislapfu &
peccato permittendo, fine nonir“pedienno: ratio. Nam poterat fané Deus mum
v'mpcdx:s. i voluiffet 4 qum enim prul b bat 2 At nonxohu:, quialiber eft, & ne-
mioi obfiriltus,guis em.'z/mar ¢i deditgs am? Ercerto quidem con !wo id noluit
impedire , non eft enim infipiens, mﬁncca.zm & ratione quicquam velit aur dea
cernat. Atnoftram non :{hli nd puu..fhaqrc Be gii ,unzmmr /z’wz ftatem opprimatur
a-gloria-; beneplacito cius nos deceracquieleere, ac qucd liberum & folurum ei efts
Ih non denegare.

=

L 2N Imﬂim;id iplum deeius hacin parteconfilio & propofito dici pos
teft, quod modo dmr‘wSue fine quemfibi Deus prcmoul-r quum c{e crenit non im-
pul cAn"elanmla‘ um* Népe, 1. fic voluit oftendere ibertatem fuam n iolque fum-

mé dveeezrendy gqilluftrioréreddere bonitatem, que: major eft in reparar ndo ho-
mine la pfo,qudmin conferuando a lapfo 3. quia fic patcficbat aditus ad de-

monftrandam tum mifericordiam in horum falute , tum iuftitiantin aliorum paena
& f fzpolvmo tym fapxcmmm & potenucn quz illuftrits & gloriofius multo emicant
in regendis, ordinandis, & componendis comu’mmbus quz Per peccatum in mun-
diio it introduéz; qvarn in confernando femel 2 fz Plcn'z.nr*“ conftituto na«
turze ordine. Nox fzrrct (inquit, citante rpfo Arminio, [‘u"" tinus , ) bonyus
(Daus ) ﬁert male-, nifi omnipoteins. etiam de malo facere poffer Genes Enchir, ad:
Laar, cap. Ioo.

L X X. Nequehic quicquamab hominibus aduerfus Deum excipi, autmes
liori iure objici poteft, quam qglod mododallatum eft cum de Angelorem non in-
hibiro | ap(q diceremus ; eodemque plant modo viramque dilaitur atque retun-
d:r* » & virobique gloria bon'u is, fapientia: libertatis, potentiz, Dominii, iu--
ftirie & A{:’ruomﬂ:D;u,u‘~ pariter afferitur., Omnianen nw‘ Dens (inguit Apo-

) conclaufit fubpeccato, (h. e. nonimpediuit quominus homines pecgar:rs:cﬁ'n

poffetta Tcnnﬁpsdxre\w omninm 7/’1/616?"‘ / d‘.ndo nimirum omnibus Chrifty
fub conditione A4 cxfpo.,‘crematquc fideiuflorem, acquofdam ex omnibus acta ier.
vando, data quibus volait fide.

LX. X L  Sicfath /am(nc* emmn d ¢ non imp !endohczmm'l'ap"u )
omnes tstm Graci tum Lidies "t duapTiny,ive wdv -f’w Qe xai Uz dinosy éynToy wils (xdogas
:r; »'( Rom, 3. 19.) pereinfmodi nempé lzbex um, vlironeum & {vontancams
hominis lﬂ;ﬂ*m a J -onon inhibitam falus eft mundus Deoobnoxins, ac reats tenetur”
wltitiz iphus obffrictus,  0fq#e omnibusobftruitnr,quia omnes {unt vlird acfponre mali.

Llls 4 guo,per guew 5 > in guem [int omnida, Vi D’o € PatriyFilio, ¢ S'W;!m S fit

lﬂhor /m( s €5 g’“:"m 1 [eculafecalornm. AMMEN: FINI

Sap. Salom. cap- x1. 28. l)w"m omniaquz-lunt, &ni hil odifti colum quae fecifti , nec enim!
odicnsaliquid ru:,mxm fti aucfe vm (u.o nodo auntcify u@t aliquid w'lm.mm >~ nifi ty yolums!
fes; ant quod Ftc vocarsm non cfcs; conleruarciur?




¢ W W 2 e e \JF e Je e V¥ 3% 37T 2% 2% % % W 3% e *%‘
APARPANEAN AR RAAA N AR AR AR AR AR AR AN IAR SRR

T HESES A HEOF O T 40

DE PERSEVERANTIA: FIDEL
Prefide D, JJMOSE " AMYRALDO,
Relpondée Tom. PAGEQO, Minore natn, Aquitamd- Monfegurenfi,
SR PRIOR

T ap sl s B RINA,

O ST QV AM [uperioribus Thefibus explicatum eft qua fit natura fi-
dei, quz caufa eius efficiens , in vna Spiritds Dei efficacitate pofita, quz
deniq; vis Electionis zterna, per quam Deus nonnullos ab alijs fegrega-
wit, inquibas efficacitatemillam excreret, poftulat inftiruti noftrierdo,
adeoquerei neceflitas prope fagitat, vt de fidei conftantiain duratione,

ve Perfeuerantia dicifolet, bic difputemus. Qua noftra difpuratie bipartitd pro-
cedet, Primum enimvidendum erit ; qua fit orthodoxoram de perfencrantia fidei
fententia, & quibus potihmum nitatur fandamentis & argumentis. Deinde , ratio-
nes qu bus monnullicam impugnare {olenr, refellemus.

I1. Quum fides habitus firaliquis in mentem eleGtorum tnfulus, omnis antens
habitus confiderari poflit vel in fe, vel in actibus fuis , difquirendum eft paucis, num
deipfo habitu ,an verd de cius adtibus perfeuerantia pradicetur. Et hoc quidem pri-
mum pofitum et debetextraomnem controuverfiam, fidemin eleéis noan dici per=
feuerare ita, vt fit intelligendum eam a&tum aliguem continuum exercere , quinun-
quam interrumpatur. AQ&us enim fidei funt diutlitemporibus, quorum alia fomno
deftinata fant ; in quiere autemintelleus vt plurimum nihil agiv : alia alijs occupa-

e

tionibus & a&ionibus: nam ne vigilantes quidem electi ac fideles femper au ver-
fanturin contemplatione objeStorum fidei, fed varijs cogitauonibus ahid atque alio
{epe numerd diftrahuntar. ' :

III. Nequevero fidei perfenerantiaineo {pe&atur, quodeiusadtus, etfi tem-
‘poribus diuifi, femper fint tamen inter fe zquales. Quum erim omanis acas fidei con-
fiderari poffit, vel évéxiar cognitionis, ( cuicimus coimalibi certis rarionibus , fi-
dem in cognitione confiftere) velineius émrdon atque vehementia; neque fempereft
in voius cujulque eleéti eadem menfura cognitionis rerum ad religionem pertinen-
tium ; neque mens, etiamf verfetur circa idem obje@um, femper ad id eadem ve-
hementid appellitar. :

LV. Atqueadedtantum abeft, ve mens habitu fidei jmbuta femper adtus proda-
cat pari vehementia pradites, vene femper quidem adtus {uos cum natnra fidei con-
{entientes habeat. Prterquam enim quod, vi1am fupra obfervatum eft ynon femper
actu verfatar in contemplatione obje&i fidei propofiti, {ed ad aliasres diftrahirur,

rout vel appetituumimpetus , vel vite neceffitas, vel aliorum eam. objeétorum ve-
gcmcntia rapit , & orthedoxifatentur, & experientia nimis (zpe confismar, abiis




De Perfeuerentia Fedei. 131
qui verc fideles funtm ultanm,qm;c m fidei natura pugnant. Incidimus fcilicer om-
nesin varia peccata; quoram rc;pe&u quotidie venia 1fidigemus.

V. Itaque petleuerantia fideiin cledtis , poltquam (CmCIxi: gorum animisingene-
rat auh, velin eo confiftit, quod pof’couamigmc‘ 1lhsmdultae’¥ nunau"mf;pdmls
bliteratur, fedin quazcumque peccata incidant, permanet ille habitas tamen, &
ad.mortem viqae perdurat: Vel X‘IIGLCIL‘.IqH!de penitus allquaac.o,amuomwuo
C'—;m-'i ur; atcamen femper renouatur, & redintegratur ita, vt nullus fité numero
eletorum, qui nén 2 il o habita przditas , eo temporisarticulo, quo ¢ vita difce-

dendumeft.

VI. Et fueruntnonnulli olim, iique alioqui praftantiffimi viri 5 qui voluerunt
quidem falutem ele@orum, ita eflein tuto collocatam , vt ed excidere nequeant; nul=
}a'm“.rcn fidei pcrfcam antiam agnouerant, nifi qua in eo fita eft , quoc detfiin non-
nuilis interdum omnino perimit xr,zcﬁﬂmturt men noua quadam & fingn lari Dei
ratia, ne mors Q,oc“;h iens ele@os fide deftirutos occupet. Haud fecus ac fi perma-

- Pa"v'm ap [‘ellarenc non eam quiita perenniseft,vt fluat

mnnunquammmmmp tor quidem, ve. prorfus exaref-
ntingit vto"“ﬂnop.waL. Quin, remoto ob'c:,qm(i IXym
vel }abc:ztc {uperné noua pluunia; & renouatur tandem , & etiam

S ge {~
am antea intumelcit,
o~
€

del
ap
&

n

ofteriorem hanc explicand= perfeuerantiz fidei rationem etficum
iomnem falar;s certitudinem tollunt, non confundimus, amplecti

L

mennon pmmrm Atque vt
mur. Primuam emnnhuu';ropn:‘: non eft perfeuerare. Fac eptin 'no:nmcm pri=
mim pafci, deinde ‘nouiﬂwumbcrc, rum fufcitarid mortais , & auquo poft tem-
pore df’nuomc:s,&. fic circamortem acvitam agi, vt vtramque varijs vicibus ex=
;;vcnatu*,wrtc nonnifi mn*omn*xnfovnmumd'ven buias vitam pezfer
ftaurara quidem fuit, at tque abinterity reuocara. At ni primum exti
!rﬁaurﬂr' nonporui ffet. E xtingui aute m, & perfeuerate, haud con

eam reijciamus, hifce pouflimumrationibus adduci-

VIIH. Tametfivicahominis fic perfeuerare dici poflers non ic

‘m.d ‘cﬁerancnemﬁ i{ubinde morien itque reuniuifcentis.

ateriam,

nigs in aitc’muS locum fuccefito, bisy,

r.‘\,';l'.;l em ,cius s 1.')3
temnequeid Chrifti deceta

PL’.\IS,‘CQ € E?L’-EAHTICQ'('\ A \-\;E;‘:O

art arque
£Z o b B = ¥ L
carnem-igzm, Negee Detvel (2o

. RS )

N4




32 Thefes Theologice

picntiz, vel affe@ibus etiam conuenit,vt cos quos adoptauit in filios , iraabdicer, ve
nallzin iis amplius fuperfint imaginis ipfius reliquiz. Neque verd cumeiv® con-
ftantia congruit, vr quos femel admifit ad intimam fui communionem, illos prerfus
d fe feiungi patiatur. :

X. Huc accedit quod qui femelverd credidit, ille Spiritum accepit, tan-
quamarrham (upernz'hzreditatis. Arthaautem femel datur, & aurore Apoftolo, pe-
nesnos effe debet ésiudew 1is dmavpdoas , Eph 4. 30. Quod fant haud fatis vere di-
ceretur, fifides omnino deficeret, vniqueilla arrha perirer. Neque verd fatis ve-
rum efle poflet, quod Apoftolusait, Chriftum in ccelo intercedere pronobisatque
ided v mavdw. Heb. 7. 25. lllud enim certé a&us continunitatem non intercifam
denotat. Quod i Chriftus continenter intercedit’, ant eius interceflio non eftin
eum finem deftinata, vt fidemin nobis conferuet,quod abfurdum eft & & Jeinopor,

~& pugnat cam verbis Chrifti Ioann. 17. 11. aut Chrifti interceffio nonnunquam et

irrita; quod non amplius abfurdum , fed blafphemum efleviderur,

X I. Quid autem fiet illis promiffionibus, quibus Chriftus dicit nunquam fore ve
ipfius oucs {ibi ¢ manibus cripiantur ; Paulus negat vilam futuram effe tentatio-
pem tantam , quam fideles non fuperent2 Namiifané quibufcum nunc nobis res
eft§, non refpondebunt, promiffiones illas habere conditionem inclufam, Si per-
Jenerent onesinmann Chrifti: Si fideles fponte tentationi non fuccwmbant. lfte epim
cauillatiuncule , qua 3 nobis poftmodum refellentur , non vlurpantur abiis, qui
agmofcunt propofitum ele@ionis abfolutum & immutabile, & vim Spiritus in
ele&is aliquan{ inelu@abilem. Aut igitur quifide excidunt, neque eripiuntur ¢
manu Chrifti, neque tentationi fuccumbant, quod fané¢ vehementer abfurdum cft-
aut promiffionesifta non funt viquequaque verz, neque folidam in animis noftris
confolationem ingenerare poflunt,

X1I. Vno verbo, fiqui funt quorum vera fides penitus intereat, id vel inde +
prouenit, quod Deusfic patar liberos fuos eff¢ caftigandos, vt ex eorum animis
gratiam fuam vniuerfam ipfe fubtrahat: vel quod negleétu atque ofcitantia qua-
dam, habitum illum exolefcere finit, nonam gratiamson fubinde ; vt necefle erat,
fuppeditando ; ant , quod eodem recidit , tantam vim tenratignum ingrucre
permittit, vt gratiaafe indulraei par efle nequeat: vel denique iofto indicio {uo fic
€os punit , qui quum ipfius gratia malé vterentur , meriti fuat veillis eriperetut
omnino. :

XIII. Primumilluddici nequit, nifi putemus patrum fapientiz _bonitatique
conuenire, vecaffigandorum {worum liberorum ergo cos omnino abdicent , atque
aded etiam illis vitam eripiant , quamipfi dedére. Quid enim eit fidei interitus, nifi
fidelium ipforum mors, quatenus {unt fideles?

XIV. Seccundum haud magis dici poteft: Nam prater quam quad boni patris
eft,liberorum {uorum conferuationi inuigilare, haud comperitin naturam tam fa-
pientem, vt opusa {e (ummofudio inchoatum, & folicita qunadam procuratione iam
auétum & affeGum, vel negle@u arque ofcitantia labi, vel vis alicuins maioris incu-
fu cuerti patiatur, Pfal, 138, 1. Cor.. 8. Phil. 1. 6. :

X V. Tertium denique multo minus. Vi enimtaceamus omnem irg Deierga fideles
difpenfationem eonfiftere intra terminos caftigationis paternz , caftigationem autem
paternam eo vique non procedere, vt iam diximue, fi tanta potuit efle ira Deiergali-
beros fuos , eriamnum fideles, vteos fide, & iure liberorum prinare vellet, quafo
poftquam erant proxlus impii & Diabole mancipati, quz res cos reducet 1o gratxa;n,
& : viae




De Perfenerantia Fidei. 133

vt deintegro adoptati ac reflituti fide donentut? Cerré Apofiolus {iribens ad He.
brzos cap. 6. & 10, eam docetelle caufam , cur eos qui peccarunt in Spiricum
{fanGum , ne Deus quidsm pofllic dvaxaiviar ds perdyiay, quod facrificiam Chri-
fti {emel cognitum, ac poftea {pretum atque reieGtam, & Spiritus San&us femel
ac ceptus, at contumelia affeGus, peccatorem eo loco conftituuni, vt neque Dei
fap entiam nequeiaftitiam deceat,peenitentiam in iis redintegrare. Siue igitor illi
qui fideintotum excidunt, peccent in Spiritum San&um, fiue non, hoc videtur alie-
num 4 f{apientia Dei, vt, quos adhucfideles, femel iudieauit dignos quosa com-
munione Chrifti omainorepelleret, ecs rurfus inlereret Chrifto, poftquam abeo
{funt infto iudicio ex omni parte recifi ac [egrcgari, Surculos certé ex arbore fylueftri
meliori tranco inferimus, vt fructns ferant. Vbi truncum comprehenderunt, &
afiqugndiu {uccum duxeruntex eo vitalem, fidefringantur; & prorfus exatefcunt,
nihil fupereft nili vt comburantur.

X VI. Itaque perfeuerantia fidei nobis illa et quz in eo conﬁ{’git, vt poft-
quam femel habitus ille el=&is indultus eft, poffic quidem interdum efle vel remif-
fior, vel intentior,vel ad fuftinendos tentationum impetus firmior & acrior , vel

&

10

paulo languidior & magisimbecillus, nunquam tamen extirpetur ex animo , aut
fundisus obliteretur. :

XVIL  Firmitudinis illius in fide invi@2, quatuor funt feu caulz, feu
fandamenta. Ac primum quidem pendet fides ex propofito electionis 5 quod
immotam e {uperioribus difputationibus demonftratum eft* Ele@io autemed
pertinet, vt, quia naturd viqueadeo cxcifumus, veipfi per nos Euangelii veritatem
perlpicere non valeamus, illuminemur vi {piritus, & fic ad Chrifti, per veritatem
Euangelicam , & per Chriftom ad faluris fruitionem addacamur. Efler autemillud
confilium , nonimmotum, fed Auxum, & irricum, {i lux illain mentibus eleGorum
penitus extingueretur.

X VIII. D:inde,eaviseft quidem habituumin animis noftrisinolitorum, quo-
cunque tandem modo acquifinn fint, vt admodum difficulter exuantur. Omnis
enim invecerata confuctudo, eam facnlatem quamaflicit, ita prapedit & inclis
natyt fic & natora fa&a efle videatur. Attamen qui boni habitus caufam habent
natoralem tantummodo, ( nam demalis, resaliter fe habet , ) mutabiles {unt;
quod experientiaeft tn Adamo comprobatum.’ Vis {upernaturalis, fi fe femagnifice
exeritinimpreflione alicuius habitus, (reftatur autem Paulus nos credere s 13
xpares THs dovdusas Ths Fawos ¢ 94% Eph. 1. 19. ) eum ita penitus in facultatem infinuac,
vt longé ficmitatem fuperet habituum agendiconfaerudine comparatorum.

XIX. Tertio,qmahdesnunguim taota vi mentibus noftris imprimicur vt vni-
verfamfacultatem occupet ; & manent femper reliquiz priftinarnm tencbrarum 4
quibus fortean pericalum aliquod eff: poflic, ne paulatim obfcuretur ac tandem,
ferpente corruptione , eliciarur omnino, fabinde fiunt accefliones nouz lacis,
quz vel id quod aliquatends obfcuraium eft, ab integro illaftrar, velid quod iam
erat illuftratum , noua quadam claritate perf vt pellator tenebrarum quod
reliquum eft , fides verd in dies magis ac magis ang g
ele&is, Apoftolas paflim votis ac Erecibus‘...n olim fe procurafleteftatus cft.

X X. Denique quia ad infitarum a naturatencbrarum reliquias, accedit visten.
tationum extrinfecus ingraentium, quz vel volapratamillecebris ac bladimentis, vel
rerum a quibas natara abhorret, (pacie horribili mentem de ftata deiicere aptz
natz funt, quidquid fidelibus accidit, Dei fapientia fic adminiftrat arque difpen-

3
0

ngefcat. Quod vtcontingerer, in




134 Thefes Theologice
far, vrvel vim tentationum imminuat, fi maiorem lucis copiam indulgere nom
conflituir, vel pro magnitndine tentationum, Spiritas illuminantis ac fidem corro-
borantis copiamyvberiorem fuppeditet, qua fidem in ep certamine fuperiorem prz-
ftar.
X XL Quatvor hecord ne retrogrado nunc argumentis confirmemus. Atque
vt incipiamus.d poftremo, verba func Apoftoli diferra cap. 10, priors Epiftolz ad
Corinchios. Tentatiovos noncepit, wifi humana s Fidelis antem eft Deusi qni now fines
vos tentari fupra idquodpoteftss , fed wna cum tentatione preftabit etiam exitum , v3
pofsitis [ufferre.Quando Pavlus mentionem fideliratis Dei 10 eo negotio facir, fide-
litas antem in Deo nihil eft nifi conftantiain prom.flis, necelle et vt Deus fidelibus
fuis promiferit, nullam {eiis tentationem cuenire paffurum, qua viresa (e coucellas
fupergrediatur, Promiffioigitarilla velablolata eft, vel conditenara. Condirionata
antem cffe non poteft, Nam ficonditione aliqua affe@aceft, hoc falicer Deus (po-
ponderit, Nonpermittam fideles meos vila tentatione civcnmueniti , qua vives & me con
ceffas exuperer, mifiipfi volnntate [na (¢ [e 4 tentatione [uperaripatiantar. Quiod fan¢ ab-
fordum atque ridiculum eft. Quum enim viresillz quibus refiftitur tentationi, non
alid fpe&enc, quim vt fidelinm voluntas confirmerur ad refiftendum , & nemo ten-
tationi (nccambat rifi ua voluntate ,idem Deas {poponderit ach dixiller. Nogpatiar
fideles meos vila tentatione circamuneniri s gus vires & me concefas exaperet dummodo Vi
ves atne ifs concefSe & tentatione non (uperentur. ER igitur abfoluta promiffio fore,vt fide-
les 1 nulla tentatione vincantur, quia vel tentatonem ad modum & nenfuram vi-
riumiam indultarem exiger, vt illa non excedar, vel (i tentatio {upra vires iam indul-
tas ingraueflcat, proportione vires ad refitendum ab ipfo tribuentur & angebuntur,
X X 1I. - Quod fi quis quarat vbinam excent illz prom:ffiones ad quas Apofto-
lus refpicits nihileftin Scriptura frequentius. Primum enim illa verba, quz 1am fu-
Frazi nobis commemorata {unt, Oues mea [untinmann mea, nemo illas exeaeripicty
Loan. 1o. 28. quid alind figmficare poflnnt, quim quod qui fe fe femel Chufto per
veram fidem dediderant , funt extra omnis tentationis periculum » Non enim poffu-
mus & manu Chrifti eripi, n {i peraliquam tentationem. Conditio autem quam non-
nullt in hanc promiflionem inferre nituntur, #ifiip/ ones mee ponte (na [¢ e msihi lur-
ripiant , cam paritet faciuntabfurdamatque iocularem. Quam illa promiffio perti-
neat ad animos fidelium confolandos & fpe falutis indubitara corroborandos , perin-
de eft ac i Chriftus fic loqueretur. Oues meanon habent guod vercantur. T uebor illas
aidner(is omnemexternum infultum. cafquce dedncam ad [alutem , dnmmodo ipfe incon=
[Pantia fue voluntatis ; [poute [ira non veniant in hoftinm poteftatem.. Quz confolatio
planenullaeft, quiad nemine plufquam ab illa inconfiatia metnendum nobiseft, vf
queaded v nihil quidquam externum metuendum foret , i ab 1pfavoluntare noftra
tati faris effemus,
X XILL AddeillaverbaDei, Nunguam te deferam , neque te develinguam. Heb.:
13. 5. Deut. 31 8. Nonenim ad folamalacorporea, & ad hanc viram pertinentia res
ferenda funt, quafi deijs effent enuntiata tantummodo; & fi de ijs duntaxat enuntia-
taforent,{funt tamenad falatem iplam argumentatione traducenda. Abfurdum enim
eft Deum, qua eft ipfius erganos bonitas atque fapienua, velle mentes noftras de
rebusad hanc vitam pertineatibus fecirasreddere, aftum verd illum acerrimafque
formidines, quibus confliamur ciim de falute cogitamus, nolle {edatas atque com-
pofitas vi promiffionum fuarum. Sedari autem quﬁkpnﬂbnt .s fide perfeuerantia fidei
noftrz aduerfus procellas tentationum nihilfpopondic ? Aut quenam cftilla fiducia




De Perfenerantia Fedei. Ly
pisram, tam fdenter pronuntiantium, Dominis eft mibs anzilio,nibil quidgnam me-
¢wam. Heb.13.6. Plal. 8.8 Pfal. 23: 4. i derebus ad hanc vitam pertincmibus
{ecuri, (ibi putant efl= tamen de (alote trepidandum? .

x X 1 V. Quid quod Deusillis verbis , Infcribam leges meas eornm mex-
sibus, & eas eornm sordibus infculpam.Jerem. 31 non modd fe fe fidem daturam aliqui-
bus pollicitus eft, (ed (emeli (e dagamvique ad mortem confernaturum ¢ Nimirum
fpondeteo loco Deus fore vt foedusnouum quod pangere valt, non {it irritam , vt
vetus iccitum fadtam faerat. Nonirricum autem effe non poteft, nifi fint qui in fide
vique ad mortem petfeuerent. Spondct ergo aliquosin fide per(eucramros. Non-

ount autem pecleuerare, nifi tentationes fuperent. Quandoigitar iple promiffio
nemillam fe {e executurum elle pronuntiat , quid clarius eft quim eo loco {pondcri
nonnallis 2 Deo fore veeos preftetinuictos, a quibufcunque tandem tentationibus
imperantor? O&imobx'cm eorum refpectu quibus promi(ﬁo ita falaeft, promiﬂ‘a
nerantia. liverd {unt elect proculdubib , atque adeo ele&ti certo

eft pacites peefe
Sunt enim ab aterno cognita [ua opera Deo, A&. 15. 18, nequede-

quodam coufilio ,
creuit tantam indulgere gratiam hominibus temeré, fed iis tantummocd.o quos oculis

defignauit. Neque fan¢ alio fpectant promifliones quz ha-

atque animo certiflimé
Efa. §9. 2L & 54. 10. qu& (1 figillatim excuteren-

bentur , lerem. 32. 40. Olex 2. T9.
tur , magnam copiam argumenioram {appeditarent.
XX V. Vim Spiritusqua illaminat, queque illuminando confolatur ac fanéti-

ficat, fubinde, vt necelle eit , veré fidelibus fuppeditari, ne fides eorum deficiat,iam

fuprad nobis demonftratum cft ex vi arque efficacitate inter .effionis Chrifti. - Ni-
mirum quaminrem interceffio Chrifti fit inftituta, clarum efle poteft ex cap. 17.
Euangeiij (ecandum Toannem , in quo extat illius manifeftifima veluti paxd , &
admicabile 7essiser. Voluit Criftus, in iucomparabih precatione, quam paulo an-
te mortem habuit, quum (¢ fe parabar ad facrificium offerendam, (pecimen exhibere
eius quod fururum erat poftquam effet facrificio fundtus, & corpus arque fanguinem
fuuminfan&um (an&orumintuliffer. Rogat ergo ille Deum vt conferuet quos fibi
dedit, eofque tueatut i Malo. Non potuic autem illa oratio {uo fucceflu carere, nifi,
quod haad pr oculabeft ab tmpietate & {acrilegéo,exi&imcmus,& Chr.ftuminijs quz
pro munere Mediatorio,nd modo vehemérer atque obinixe, fed etiam abfoluté, &
citea vllam coditionem, a Parente petiuir, repulfam ferre potui{fc , & Apoﬁoiomm,
bro quibus orat, fidem , fuille in loco lubrico atque ancipiti conftitutam; aded vt
nihil quidquam defua perleueranta certi habuerint. Namnon aliter pro Apoftolis,
s qui per ipforum pradicationem credituri erant, precataseft. Non poteft
interceffionts Chrifti eleGorum fidesa Deo conleructat. Conferuari au-
fi charaéteritlius & Spiritu Dei {emelimpreflus non eft patura {ud in-
delebilis, nifi eiusveluti duétusatque lineamenta quotidie nouis radijs renouantur ?
Atque ed pertinet quod ille fpondet fe fe daturum Spiritum confolatorem qui ma-
neat com fidelibus @ Ter @@va, aquam quam quilquis biberit , non {itiet in xter-
sum : loann. 4. 14. & fimiliapaflin.

X X VI. Hucacceditquodvera fides feme! przftita, nos inferit corpori Chrifti;
vt fic noftrum caput, nos illius membra. Autigitut ratio imilicudinis clandicat ineo
ipfo in quo fimilitudo pofita ¢l debet, aut quemadmodam {piritas qui motus in
membris cient , & ex quibus omnis a&io pendet, X capite in partes inferiores per-
petud commeant , ficvisilla atque efficientia , qua vita (piritnalis & continetur &

exercetur, manat ¢x Chrifto in fideles, & fi minus eos perpetud mouet ad a&iones
: : 9 2

i i i
qua\m PfO l}.
€rgo gquin vi

AR
tem qui POuC[ 3




136 ; Thefes Theologica
fpiritnales edendas, Guleem vitamillam conferuar, neque patitur edm omaino praes
focari. ; ‘

XXVII. Mirumeft quantum laborent Perfeuerantiz San&orum inimici in

deprauatione loci celebris, qni habetur cap. 3. Primz Epiftolz loannis. ©Owi 7isexr
P » 9 3 P 7

Deoratus eft, non facit peccatum , guoniam [emen eins manet in ipfo. Neque poteft pecca-
re quia ex Deo nawnseff, Sudant, zftaant, quidquid viquam eft hon vera fubtilitatis,

fed anxiz mewpyias & artis canillatoriz commonent, vt vim infringant argumenti ex:
ijs verbis defumpti. Fruftra. Vis e@ veritatis prorfus inclu@abilis. Fatentur natos:

aiciex Deoeos qui funt 3 Spiritn Deiillaminati acregeniti. Aiont, peccare 5 €0 in
loco; nihilaliud effe quim manere in‘confuetudine peccati, fiue deliberata voluntas
teillud fiat, five non. Contendunteime(fe verborum ifforum fenfum, id effe inge-
nium eorum qui regeniti funt 3 Spiritu Dei, vt 2 conluerudine peccandiabhorreant,
Eflo. At affirmar Apoftolus , enm qui talis eft nonpeffé peccare. Ergo non potefta fi
de omnino deficere. Nam quideficit 4 fide omnino ,.ille peccato indulger, & cius
confuetudine dele&atur,

X XVIIL Verum, inquinnt,illud non poffe peccare, fignificat folurmmodd animum

vehementeralienum habere a peccaro, neque fic omnimoda impofhibilitas indicatur,.

ed tantdm moralis iue ethica, fecuadum quam impoflibls dicitur, quod animo,

fludio & affe&ibus repugnat; quod denique contrarivm cftillis habitibus quibus
aflucuimns. Veinillis verbis2. Cor.13: g. Non poffamns guidgnam contra veritatem.
A& 4. 720. No» poffumns nen eaque vidimus & andinimuns slogni. lerem. 13, 23 Si
eLihiops poteft mntarecutem [nam, vos etiam poteritishené facere. Matt. 12, 34, Proge-
nies viperaram. quomodo poffetis bona logui , cim fitis mals ? Toann. 8. 43. LQuare locze=
sionem iftams meam non agnofCitis? Quianon potefts andive Sermonem menm. Matt. 6.
18, Arbormalanonporeft proferre bonosfruétus. Quibus fimiltafunt qua in quotidias
no {evmone ia&antar, Doltum hominem now poffe ferre contemptam, & fi qua faae
alia iftinfmodi. g quibus non pollum fatis mirari hominumiftorum, quife (i pu-
tantacutiffimos, a8astiar, &, quod aliquanto peius eft , animum cauillandi libidine
occacatum,

XXIX. Primim enimin eovehementer errant, quod clim pet omni mods impoiff-
bileintelligant id, quod caufam habet viqueaded determinatam’cur non exiftat,ve
nunquam fit,neque verd vnquam efle poflit,diftinguuntab eo quoddicunt effe ims-
poffibile moraliter. Nam certé quod verc impoflibile e¢ft moraliter, tam potefthabere
caufas determinatas atque inelucabiles cur non fit, quam quod quouis alio modo
impoffibile nuncupatur. Quid? Nonne abfoluté impoffibile fuit Chriftum  peccare?
Nonae pariter abfoluté mpoflibile eft diabolum quidquam boni facere? At viraque
illa impoffibilitas moraliseft. Altera (cilicet pofirain eo quod Chrifti mens bono vi-
que aded vehementer & conftanter adhafit, vtab eo diduciac dimouerinon potue-
rit. Altera in eo. quod vique aded mala menseft, malufque animus Diaboli, vt con-
tingere nequeat quin malé agat. Quum igitur, exempli gratia, pudica femina negae
poffibile effevrd pudicitia deftifcar, loquitur quidem de impoffibilitate morali; ac
valtramen eadem fignificare, tantam efle vim virrutis in veré pudica-femina, vt
contingere plané nequeat vt virrutis oblinifcatur.

X X X. Deinde omnia illaloca quz fant abipfis citata, dilutam iftam smpoffibilis
interpretationem redarguunt. Nam & negare vulrabfoluré Paulds quidquam ho-
mines pofle contra veritatem. -Et negare vale Petrus prafra@é, cuenire pofle viqua
ab Apoftolis vifa & audita funt, ab 1pfis non pradicentur. Ec Deus fignificare vule

ot e e o U L




Poe Perfenerantia Fdei. e 137

La 1(1 magcis e{]c X TaV EVJ”:KLLQPQI vt hldxlex fe bcncfac'qr\‘ t, quaimn vt é!hlop‘nl
nauda .:lg - » iy aalgae) o
(24

rorem {uum deponat,quod nemo negauerit ipfi efle omnino impofiibile. Et (‘;hria
ftas ip animo habetomnem a Tudzis, quos progeniem viperarum appcl‘lar , bené fa-
ciendi ficultatem abjudicare. Et idem Chriftus ftatuere valt effe e 7o prorius
amitov, ve ladei per fe fuis fermonibus aufcaltent ; Er denique nift velit putrem ar-
borem non poffe omnino bonos fructus proferre, haud fatis congruent inter fe par-
tes comparationisab iploinftitarz. 2l y e
X X X L. Denique omaem iftam vitilitigationem locus ipfe refellit. Primtm
enim illad & é souomuives ; denotagvelle Apoftolum propofitionem voiger{alem
enuntiare. Quod non decet illius {apicntiam , nifiid quod affirmat , habeat caufam
ita certam atque determinatam, vt ex cd euentus perperud fimiles & vniformes

tae: Quid igitur illud eft, =45 § ymevnudios ex 8 3 .ctpT47¢6 5 (1 nOD MO-
-d etiag
e

’
ux &

poteit vt aliquis natas ex Deo peccet, fe n,1d quod iili pronun-
: : : y : i R s
exhorrefcunt, id #oz raro contingat 2 Deind habentilla verba . :» TEpuch
7y Se érdvrd whe | pracer rationem enunciati , miram quandam emiphalim. Mg
b PR : - e I e T ;
enim non quamlibetinexiftentiam denotat, {ed perftantem, ‘.lq,.u_z,_.ur:,nmn »Vide
wivaes pro habitare fomitor. Reddit ergo Apoftolus rarionem cur qui ex Deo natuseft,
y in cum ftatum von adducatvr vt rif:m:é.‘%z:cur‘pccm:o , quod Dei fe-
et, que per Enangelinm indalta cit, in €o permanet, cu-
71.: :El

non peceet, hoceft
men, visilla Spiritu

v

iy
83

vicula xaé- ponit extre omne dubigm,
& .
. Deo non peccare, fed etiam con-

C

0

: {

iusoped peccato defencirur.
Apoftolum non modo af 1mar
tingere non poffe vt peccet. cisg 2 quia
net in eo. Kaiiv Draty duspTave?; qmid ita 3 ole &x TY W - yeniTal. Deniqac
complexts iftorumverborummagna gquedam vis eft- Ve mirum Gt quemquam efle
qui non agnofcat [oannem negare euenire pofle vtralisdelcifcat & fan&imonia, quia
principtam dlud virz, quod 2 Deo regenerante habet, corrumpi nalla raticne
poteft.

X X X I L. Renera, vtretrocedendo adid quod fecundo loco propofirum efty

3 g
< [
¢riio,. &

inquit : quid ita ? qzxéa Det femen ma-

accedamus, hocce difcrimen effe videtur inter habitus a cau(a divina atque {uperna-

wraliinfufos, 8z eos qui bene agendi confuetudine ex principijs natural:bus compa-
rati(unt, vt hi mutarr& excau poflint,illi vel propemodum iouitis animis adhz-

{
t

(=

i
efcant, nifi ab eademillavi quz ip regocentyr. Certe que eft ratio in-
generationis fidei inanimo, eadem perfecerantiz illinsratio effc videtur. Veeflica-
citasilla quz nos primim vocauit & vxitad Chriftum; refilentes nos ac reni-
tentes aduec{usvocationem, peruicit tam t {ic eti

egit, fic etiam poftquam femel
mengibas nobrisitavidtis atque {oper occupatum tenetcon-
A
(e}

ftanter, & i quid velintus oriatuar, ve cedar, quod eam labefadtare
conetur, quantolinpetitur acritls, taz tiigentias vires fuas col igit,& fe fe com-
E:‘lfi: ad L'C"ugnan;lum.

X XXITL Atquedd vere hideles omues in {zfe experiuntur. Incidant enim ea
temporainterdum, vt pené cupiant (e non effe Chriftianos; viqug adeo vel iniuria-
rsm acceptarum {enfusextimulat ad victfcendum 3 vel voluptarum illecebrz carni

fuauiter adblandinnrur ;vel metus mortis & infamiz horror, que propter rcligio-
nem impendent, eorum animos percellit,'in quibus rebus magnopere exoptarcat
facaltatem habere fibipaulo intemperantius indulgendi.- Araliquid 1n mente hazret
tamen, ita fixum,ita alte ac Ermiterimprcﬁ";m » vt neque reucllife fe ; neque ten-
tationis Huctus obrui Sefubmergi patiatar. Necid vnquam manifeftinsac luculen~

53

™




138 Thefes Theologice
tius apparet quam quum ei qui veré fideliseft, aliquid accidit paulo memorabilins;
quod cum vera pictate s veraque virtote non congruit. Tum enim non modé fidesé
flacibus emergit s & apparet effeimmerlabilis $éaros &5, fedeo ardore peenitentiz,
ijs animi motibus, ijs angocibus conlcientiz, eo peccati horrore comitata refurgit,
vtoouas vires fumplifle videatur. Cuius rei illufire exemplum extat 1n Dauide Pfal,
5L &in Corinthijs,2 Cor7. 11.

XXX1V. Atquecamefle indolem Spiritus illius qui idelibus tribuitar, patet ex
oppoliticneinteripfum & carnem, d Chrifto & Apo(ioiis inftituta, o@\‘goa’ natum
eft ex carne, carocfts Quod vero natum eft € Spirien, Spiritus eft.Joann. 3. 6. ltem, Quj
j&c:mdz)m carnem [unt, gua carnis [ant , [ap:ant s ,,Qf‘,’ vers (unt [ecundum Spiritum,
gre Spiritiis (wnt. Rom. 8. 5. & fimilia. Non enimiolim fignificant illaloca, quem-
queineasres ferri ad quas inclinarur & impellitur ab eo principio quod in ipfo
principatum obtiner ({ont enimille duz 2y« a&ionum noftrarum inter fe oppofi-
tz ) (ed viriofque principij conftant:am pertinaciamque denotat, naturd {ud infupe-
rabilem. Viquemadmodum ﬁarineqmcquin ij in quibus caro dominatur , carneis
terrenifque rebus addiifine.  Sic necefle fiteos in quibus viget fpiritus , celeftia
fpiritualiaque fe&ari.

XX X V.’ Arque fané ed pertinet ‘quod dicit Apoftolus , dona Dei efle
emmuérim- Rom. 11 29. Hoc enim fignificat ea efle irreuocabilia, & quorum femel
conceflornm Deam nunqusm peenitebit. Siautem Deus eanonreuocar , manere
illaneceffeelt. Scilicet ve homivum infidelitas Dei fdem wmpdea nequit, Rom 3.
fic hominum voluntas non poteft Dei propofitam & efficacitatem eludtari. Neque
hic quifquam regerat, pronuntiatailla efle verba de conltantia pmpen(z voluntatis
duinzin populum ludaicum, cuius horrenda defeétio non impedict quominus ad
Chrifticommunionem tandem eliquando revocetvr. Primum enim Apoftolus rem
illam fingularem ex axiomate vninerfali demonftrar. Vode ceceflario fequitur tam
verum illud ¢ffe in alijs Dei xepivuaa quae ex eodem fote manant,quim verum eile re-
peritutin eo particular negotio, quod ad ludzorum vocaticnem {pectat. Deinde fi
eavis fuit propenfe De1 voluntatis erga populum Iudaicum °, vt quia cum fe-
mel voluit Redemproris compotem facere , (illi enim fingulari quadam ratione
deftinatus fuerar ) horrenda Apoftafiqcflicere nequinerit quin slla perfeucraret,
aded vt reuera tandem ad redemptoris participionem adduci debeat , quid exifti-
mare debemus de ea Dei voluntate qua fingulos” quofdam homines non modo ad
Chriftum vocare conftituit, fed iam vocatos efficacitate virtatis fuz, & {piritu adop-
tionis obfignauit ? :

XXXVIL Quinineoinftaraliquod habemus rationis illius qua fides in i}srsocra
feuerat, quibus,poftquam veré crediderunt, contigit aliquade caufa vel verarh re-
ligionem eiurare, vel committere flagitiofialiquid, atquein co aliquandiu perfe-
uerare. Quem admodum enim etiamfi mult6 maxima nationis parsd Det federe def-
ciuerit nullum tameneft tempus, quo non aliquisex eo popalo vocetur ad falura
rem Chrifti cognitionem ; rem ita procurante illa Dei voluntate que- duemusanes
eft, ne populuas vniuerfus ab antiqua olea cuius mentio eftad Rom. 1x refcindatur,
ficetfiio talivm vel apoftaﬁﬁ vel graui(sxmis peceatis, caro videatur de nouo omnes
pené anime facultates vniuerfas o cupafle, fupereft tamen in 1113; aliqqa_ Spiritits
tefidua pars, cuius interuentu cum Chrifto cohzrent, neab eo penitus defringantur.

XXXVII Atqueeaeft, vttandem co regrediamur, Propofiti eleiui vis, €x

quo fluit vocatio efficax quz nos Chrifto inferit, quodque nos praftat immunes.




De Perfenerantia Fidei. 139
o omni periculo totalis ab eo defe&ionis. Idque nos docent & Chriftus, & Apo-
fioli, % ipia natpra rel.
¥ £ XVIIL EtChriftus quidem primim. At enim Matr. 24. 34. Pleudo,
chriftos & Pleudoprophetas excitatam iri olim , & editncos figna magna, & mi-
cula 5 @ Ao, o Svvaly,xxl Cus exaexles. nze fané imyfpdonsu dovaly, negat
ecté ele@os circumueniri poflc. Palam eft enim defignari electos iam vocatos.
Namnoneft difficilius ele&tos nondum vocatos in errorem indacere, quam rel =
quos, neque ad id magno conatd opus et. Tumillud &=, rercucnium dénp:at,non
pleuioprophetarum nifum atque conatum. Quod illi volunt quz verba ifta cumil-
lis Lucz comparant, Act. 20. I6. feftinabat enim W Svaby kv avte | Hierofolymis
¢ die Pentecoffes. 'z coim, & ¢isTi, & tmas, & fiquea funtalia imilia nonnusquam
ro ®7e ponunturs; s pro {ra; haud zqué. Quod etfi alibi nonnunquam fieret,
hictam en locom habere neariquam poiict. Feffinabat enim Paulus vt effet Hie-
rololymis, ¢ 8dvbr. quia & in eare difficultatem eflz cervebat, ob breunitatem tem-
potitas memorabilem, & difficulratem cam tamen inexuperabilé efle non purabar.
Plcudoprophetz vel nullos effe ele@oscredunt, quos circumuenire tanto conaty
laborent:vel fi credunteflealiquos ele&os fciunteos dmmaidda pon pofle:Quam-
obrem neque €os in errorem inducere tentant. Quod fiele&i, ex Arminij fenten-
tia, ij dicuntar, qui credideruntrantim, nON GuOs Deas 3 reliquis immoto pros=
pofito fecreuit, quibus darer vt crederent, quid opuserar vt Chriftus adderer &
suddrses X Siangios®s exg\o s &5 7AxyHovel wddiaror,xar w05 eerexbisy Nam neque Pleudo-
h:tz quolquamalios {educere nituntur, quim quiiam credunt, & ex Arminiano-
tum ‘n_yporheﬁ, omnes qui credunt non modo non- ek in-.po(ﬂbxlr a fide auertere,
fed #on raro contingit, vt abea defcifcant. . Queautem non rard fiant , facilia
¢fle videotur.

XXXIX. Quanto proclivius eft, minufgue diffortom, eam mentem
Chrifti verbis affignare, vtdicat, Tantam futuram cffe miracuiorom Pfeudopro-
phetaram efficacitatem , vt non moddeis in qu bus funt rentamenta quadam fideis
quam exrerna Euangelij ptofc"smn:tsmﬁcaurur, quique Y Chrifto mesrxaips vo-
canmr,imponercva&eam, fed etiam ‘p('xs eleGtis , in quibus multo majorem
vircutem Det Spiritus exeruit, fi( quod non elt ) tanta foret vilius {edu&ionis vis,
vein ele@is fides labefa&ari poffit ? Idem colligi poteft ex verbis Chrilti qua ha-
bencurToan. 6. 37. 38. & 39 atquealibi,

XL. Apoftolorumcademdo&rinaeft. Certé Paulus cap. 8. Epiftolz ad Ro-
manos, poitquam dixitzgsgui Denm diligemt , guigne vacats [iznt ¥ET THY RUTY wpedent,
omnia cedere @& caoperari in bonurz ( quod verumnon eft fi guid eorum fidem & fan-
, non aliam rationem teddig, quam quodica

0 e
U

—

-3

& moniam euertit)cur fic locurus fic
prfcagni:él‘uﬂt , itapredeftinaria Deo, vt prz leflinationem vacatio,vocationem
ivitificatio, iufificationem glorific atio neceflario confequatur. Vadeilla nonmodo
fiincia,fed entam x4veas | qua quidgu deftrerum qua falutis: oftrz {pem debilitare
e, fretus ele@ions qua iefein vocatione & iuftificarione exerit, ad certamen
magn ficé prouocare viderur.

X L 1. Adiftad argnmentum duo folent excipi. Voum, qrod omnia.iftacon
tionata font, Damnods ipfi boftibus noftris nos non dedawans. Alterem,quod ‘
cectitudinem fu@ pecfeuerantiz in reuelanione al-.clr:a particulats fund
inter fe pugnant. Nam fi de e Paulus,frerus aliqua patticalari reuelatione 1ocutus eft,y
ncnpoﬂamciié conditionata, fed abfoluta. Sicondiuonata {ant, {peCtaat ad omunes

S 4




140 Thefes Theologice
fidelesindifferenter, neque {unt propria & peculiaria {Paulo.
pariter falfum & ablurdum eft, ’

XLIIL Pras, quia quemadmoduminutileeftira efle turum ab hoftibus exter-
nis, vt 4 nobismetipfis periculan exitij perpetnd impendeat,fic abfurdom eft gloriari
tanquam de vitoria parta eutn, cuins {pes pendet ex conditicne incerta » & ancipitis
eucmﬁsatquc periculofi. Ferend: ne ill1 ¢fler
magnificentia verboruw veluri triumpharent, hac {pe felicet elati, quod nunilum
ipfis periculum imminer , i vigilent, quum non modd fomnus (lis obrepere «queat,
fed etiam fint natuca fomnolenti, atque aded veternofi.

XLIIL Pofterius, ctim enim Apoftolusnon aliain re pem arque fiduciam (uam
collocet eo foco, praterquam in @eyveo, & in wesneioud, & in eletione arque
weeSioer TV Jey, aut Apoftolus folus pradeftinatus eft, aut ifta communia fant om-
nivmele@orum ac pradeftinatoru:n, :

X LIIIL Nequehic qui{quam regerat, multos quidem effe ele@osarque pra-
deftinatos 3 Apoftolo vero fingulari beneficio {nam eleGionem fufle peripeétam

arque reuela:am,qa?z pene omnes alios Jateat, Iftud enim multis modis refutator,

Primum, quumillad, »2m cvrepe & 280 in eum finem dia int, vt omnes fi-
! A

deles, qui varijs affli@ionibus ac tentationibuys objicinntur, certd {pe. confirmentus

. euentus, aut nullam ahimos confirmandi vim habent, aut deber omnibus fideiibus,
ad quosifta confolatio pertinet, (ua electio effe nora,vndecunquc nozafit. Deinde ,
antequam de fe loquatur Apoftotus numero fingulari, multoties repetit prono-
men #eis, ne cai dubivm effe poffic quinde gmnibus eleis fidelibulque lo quatur,
Tertid nufquam particalaris illius reuelationis meminit, commemorat ea rap:im
quz funt omnibus fidelibus comunia,atque palam oftendit inijs rebus ficam effe foi
illius wémrouai 30, canfam atque rationem. Denique, 1
tuifle Paulom ex vlla particulari reuelatione, msjorem haorire fiduciam {e effe
eleGum,quim ex ijs effe@isquz ele@ionem apud omnes confequuotur, fide {i1lie
cet, confolatione animi,vera fan&tificatione, patientia in affl Gionibus inui@a & fpe
certa bearz immortalitatis, Qua quiain Paulo eximia fucrnat > €Ximiam parirer
fue perfenerantiz s 1 ingenerarunt, In alijs omnibus veré fidelibus candem
manron ingenerant, pro modo arque menfura,qui virtutes illas in fe quifqae repe-
rit effe. Idem demonftrari poteft cx Pauli verbis 2. Tim. 1. 12. & aliis paffim.

X LEV. Rei denique natura ipfius confentie, Quum enim Deus, nulla alia caus

g {2 praterquam {ua mifericordiainuiratus, Filium voigenitum ele@is (ujs redempio-
rem, dederit,quom fola mifericordia indu@us y illis ve redemptorem fide ample.
&crentur,conceﬂcrit,quum credentes de remiffione peccatorum certiores fece.
rit,quum dato Spirity adoprionis ranguam pignore amoris fui pacmm‘,mfpem ime
mortalis hzreditatis erexerit,quum ere@os inillam fpem vi eivfdem Spiritus fan-
&ificantisad imaginem fuz fan&itatis renouauerit,quum denique Chrifie fernan-
dos tradiderit, quid interuenire poreft, quod {pem illam interuertac? Num mundus?

At Chriftus mundum vicit. Ioann. 16. 23.vtquemondam ipfi vinceremus, fidem de-
dit ; eft enim illavi&oria per quam mundum fuperamus. 1. Ioan. 5« 4. Num Diabolus
qui eft in mundo ? Ac venihil habuit in Chrifto fic nihil amplius habere poteft ia

nobis. Et quiin nobiseft maior eft eo quieft in mundo. Ioan. 4. 4. Num pecca:

tum; At qui Chriftum induerine ,ill peccato mortui fune,quique {unt ex eo geniti

illi mevon daveds xai s mres s dux dmramu aviay 1 loa, 5-18. Num mors atque {epulcrum 2

At qui creditin Chriftum, non videbit mortem , & 4 morce ad vitam iamrranfiie.

Ioano 68

Virumque ‘praterea

1t qui de hofte vibem circumfidente

audemus affirmare non po- .




Deperfenerantis Fider: ~ 141
Toan. 8. Num Deus nobis quidquam negabit quod ad perfeuerantiam fir ne-
ceflarivom ? At quiFilinm vnigenitum eo. modo dedir, potefine quidguam ron do-
parc cum €0 ? Rom. 8. Num amare nosdefifter? At qui viqueaded nos dilexit cum
eios hoftes eramus, vt voluerit nos fibi reconciliare per Chriftam, reconciliatos ism
atque factos amicos quanto magis dile@urus eft 2 Num iplum amare defifRemus 2
Acfi lle quinos amore fuo omni modo przuenit, vade reciprocusamor in animis
noftrisingenituseft ; non{oldm non deponit amorem illum erga nos fuum,fed
etiam auget atqueintendic , qui poflet illius amor in cordibus noftris extingui ?
Num denique 1maginaris ifta voluntatis noftrz in hanc & in illam partem fexi-
b litas nobis metaenda et 2 At Charitas Chrifti nos conftringit, 2. Cory. at Eusn-
gelij efficaciaomnes noftras cogirationes fub obfequinm Chrifti in captivitatem ab-
duxit, 2. Cor. 10, 5. at qui Chrifto fauseft efuguros, ille iuftitiz fe fe in feraituten
addixit, vt aonamplias excedat ex eivs poteftate. Rom. 6.

Chrifto, gni fpems [alutis noftre, vna cum Parre ¢ Spiritu Santto , intute collocagit f5
pariter vna cum Patre o Spmw Sancto 5 lans hones ej'gloria B OIBHES &ICYMiw
tarems. A MEN.

FrrnRadin il s Sh e dhals it Aall ol i sl e

THESES - THEOLOGIC A

DE PERSEVERANTIA FIDEL
Prafile D. MOSE AMYRALDO,
Rcf‘{)ondéfc Ion Paceso, Minorenata, qu»:i:a;zc-Mon/e‘gurmﬁ

Pars Poflerior, -

ThESIS PRIM &

L4

W‘”"":\"‘l’r@; VI Do&rinar de perfenerantiafidei in fan@is,aliensm i religione

putant,eam S tipturz teffimonijs primtim, deinde eornm exems-
plis,quiafide defeciflc videntur, ac denique rationibus ex ipfa rei
natura petitis, labefa&are nicuntuor. Quando igitur eius defenfio-
nem fufcepimus.funt illa figillarim expendenda, quantam quidé id
Thefivm infitutum ferre poteft.  Quambis autem ompia minura.
tim perfequi nimis longum effer, fperamus tamennos ea in commune effe da&uros,
qvz ad firgula, vbiopus erit, facile poffint accommodari, s

LL Ve igicura Scripturz tetimonijs ordiamur,citacilliin eam rem locsm exEzec.
18.24 21 &c.Et cum anertit feinffus a inflitia (na,cs facit iniquitatem. fecandum ommes
abomsinationes quas facit improbus, faciet ¢ vinetommesinflitia cins quas fasit non mewso-
rabsntur, in prewavicatione [#a, qua pranoricarmeff, morietur. Et fiqua funt alia fimilia.
At relponfio eft in promptu. Scilicer, & vwigataverfio, & omnes aliz qua paulo
fyne accaratiores, locum iftum ica interpretantur , vt fcntcjr_uiam centineat condi-




42 ‘ Thefes Theologice
tionatam: Sianerervit [ imfius, &c.Et quamuis {eptuaginta Tnterpretum tranflatio
Hebraicum textum fzcuea habeat, & 1&imsmpily ? ?iwwv\zvti“c,pwg‘3‘1w3,nem0 tamen

negare poteflt quin tantundem illa phrafis valeat, quam fi particulam « per quam
condisio fignificari folet,vurpaficr. Conditionaraantem locutio sfirmat quidem, fi
hoc extiteris antecedens, quid portd confequatur. Neque fane nos negamus, fi vilug
effet fidelis qui fide ia totum exiderer, futurumefle ve moriatur, At non affirmat
tamen locutio conditionata antecedens illud exitarum. Quamobrem neque inde
fequitur fitelem 4 fide poflein totum deficere,

111 Quid guodetlinemo locum iltum ica verteres, flagitattamen Dei ipfiuseor
loco loguentis inftitarum; v eo conditionem inclufam efle putemus? Quumenim
Iudei folenni proucrbio quererentur peccara parentam in ie derivari, acque ineo
Deiuititiam haed obfcuré (vggillarenty calumpiam illam refellic piuribus modis,
Tactuz feilice principio (uam ivftitiam, dum teftatur neminew puniri propter pecca.
tum alienam™s animam quz peccat, ipfam emori: verf. zo. Deinde mifericordiam
ofteniar, ne quis fibi pucer aditum ad veniam interclofum efle, dummodo conuer-
tatar verf, 23 Denigue horratur ad paenitentiam, fpondetquc reﬁ'pifccntibus ini=
gaitatem fion fore, _exitio ;. verl. 30. Qizomnia & intermipationem &promif-
fionem kabent, fi minusexpreflam, faltem racitam; at vtigue ex zquo conditione
afic&am. Hand enim cert¢ Deus aliter viqusm mortem interminatut ,quam fiin
peccaro sbdure{cas. Haudaliter vitam pollicetur, quam fi a peccato conuertar is.
Haud aliter ferd horratar denique, quam interminando pollicendogue..

I V. Acoequeidfirmitatem fideilabefa&ar, & pertinerve quod maxime ad eam
confirmandam. Prigs fic demonfiratur. Nimirum nemo negauerit quin propofitie-
ifta vera fir, {i Chriftus pro nobismortuas non ¢ffee, futurum fuifie yoomnes peri:
remus. Attamen conftitutum certo fuiffe atqueimmoto confilio apud Deum, vt
Cheiftus moreretur, nemo inficiaturus et id tam diferté afirmante Petro, A&o-
rum 2. 23- Quidniergo verum erit fidelem effe periturem,fi 2 fide defcifcat, ta-
metfi Deus pariter decreuerit immoto confilio fidem in omnibus fidclibus confer-
ware ? Quamobrem ethi vaaeft Dei voluntas, attamen duo fuat illins a&us naturd
inter (e admodum diflcreti. Quorum alter officium pracipit, & officium facienti-
bus praimium pollicetur ; detretantibus peenam denuntiac. Verumque conditio-
natd, at certilime timen , 8 voluntati dinin® congruenter. Altero conftitutom eft
ab zterno quid fic focurumin cuentu, idque bifariam. Velemm aCtusille negatious
elt eatenus, quod Deus apad fe decreuit non indulgere vim cam per quam folam
creatura facit officium.. Vode neceflarid feqsitur ve officivm negligacur. Vel alus
ille eatenus affismatiuus eft, quod Deus vim illam tribuere coniticuit, Exquo fequi-
tur neceflariove prafiecur officium.

V. Poftertusficoftendirur.. Adid vtfides & gignatur, & confeructur, duofun? :
neceffaria, Vaume@inobjeo poficum ;alterum in difpofitione fubie&i. Subie&i
difpofitio peadetexillo attu affirmativovoluatatis dininz, ex quo vis ea per quam
officium przflatur, manat, ObieGumpofitumeftin officii praceptions,in pramil
promiffiene, in interminatione penx,  Quz duo pofirema digimus eﬁe conditio-
nalia. Quid igitar effe poruit cumillo voluntatis divinz aftu congruentius , quoin
nonnulis fidem ingenerate,, & ad mortem vique confernare decreuit , quam v¢ fic
Deuslpqueretur, quomodoinillis Ezechielis verbis loguutus eft? :

VI Aler locus celebris ex quo aduerlarij pugnant , habetur Matthei 13. 20-
al, Quod interram petrofam [eminatum eft yhiceft, qui [trmonens sllum axdit, é’ﬁﬂ:‘
sims cura gandio illums accipit s non babet ansews in f¢ radivews-, fod temporaring eft ¢ orid:.




De Perfenerantia fidei. 4%
weroafflillione s ant pevfecutione propter [ermonem illsm , ffatin offenditnr. Refponfioad
jftud argamentum ex Thefibus de natura fidei peti poreft. In illis enim explicatum
eft non omnino indiligenter , & quas habeat obie@umex quo fides nafcirur, varias
o iouis veri , viilis , iucundi, honefti; & quibus modis fefe ad mentes hominum ap-
pellats ve vel fidem temporariam generet , vel veram atque permanentem. Hoe
vnum hic dicimus. Non negamas cflz aliquam fidem ex qua homines defcifcunt, ne-

amus tamen homines ¢x vera fide defcifcere pofle. Non eft enim aomnis ides vera
fides;led eademum vera fideseft, de qua hic difputamus, quz & obie&um appre-
hendit fub omuibus illisideis quibus infignirameft, prafertim {sb poftrema ; & ¢o
modo appre hend:t, vt obie&um fatis alcé infaculiatem defcendat.

VI Nequencsmouere debet, quod &illud , quidquid eft, appellaturfides, &
qui co praditi funt dicuntar credere, & d 'viris praftantiflimis bypocrite cflc negan-
tur. Nam,& homo pictus appellatur homo, qui tanttim habet hominis imaginem.
Quid niigitur fidesilla resappellsbitur quz prater Adei imulactum , habet initia
€us quedam-& imperfeéarudimenta? Et ferreilli nonsumquam dicuatur, quiopi-
nantur taotum, Quia hoc commune habent cum vere fcientibus, quod ezndem fa-
coltatem intelle@usad idem obie@um applicant, idque admittuntita vt fere eadem
pertinacicate vtrifque adhzreicat. Ineco differuntramen quod precipnumeft,atque
adeo1n quo fitaelt visipfa naturaque {cientiz, quod quifcit, & nititar cuidentibus

demonftrationtbus, & eas (efe fentit cernere enidenter. Qui opinatur, ducitur affe-
Gualiguo . & animi obflinatione inui&ka quidem, at fui propemodum nelciajcer-
te cius (enfus, & perfuafionis experte ,qug ex certis argumentis, cuidenter anime
perfpedtis & comprehcnﬁs, orta cft.

~VIIL Hypocrite illi negancar effe , quia qui merc hypocritaett, ille circumpe-
ficafolius profeflionis externz larua, mentitartn corde {efe habere, quod ron ha-
bet. Salicer obie&iillius, quod fidem generare aptim natam eft , nullam omnice
ideam admifirinintelle@&um. Int lis preedicationg vt ¢ Ay
serore At neleviflimum quidem 2ficnfum ad id accommodauit, fed eo modo aff-&us
eft, ac fiilli aliquis nzuas s aur Outdianas Meramorphofeis narrafle. Qaia tamen
fic commodum ei fuic , e le credere afimulauit, Atille quitemporarius dicicur 4 ni-
hil quidquam fimulat , fed quod revera haber, id fe habere profitetar. Quod fi pro-
ficerur fele credere, pavlo vehemeanis quim ferterss inchoarz fidei, qua praditus
eft, menfura atque magnitndo, neea quidem de caufavel fimulare , vel hypocrira
effe puranduseft. Ve enim qu partim fcit, partim opwatur opinio enim certe, &
{cientiainchoata ,at nondum adulra confociari poflunt, ) non modd profiterur fefe
{cire, fed etiam renera purat {e efle (cientia preditum , & quod opinionis et it
fe&x (cientiz attribuit 3 Sic goufidei illa tentamentain {e fentit , tameriincoamore
erga Euangchum , quem pre (¢ fert, iis ducarur affe&ibus quos in nobis excirare fo-
leatitle res, quibus vel innutriti (umos, vel ex quibus commoditates alique ad nos
veniunt, putat tamen f& [e fide ad amorem Euangeliiimpelli , & non modoaliis, fed
etiam fibimetipfiimponit. :

I X. Eodem feré pertitent locz celebria que habentur Heb. 6. 4. 5. 6. 7. 8. %
H_Cb. TIo.26. 27. 28 29. In quibusagitar deils‘qu! peccantin Spiritum S. Nem & illi
dicuntur fuiffe illuminats: & guftajfe donuns calefte , & participes fath: fuiflc (prritus fan-
&i, & guftafle bonum Dei verbum s & vivtutum futsri [ecali nsn fuiffe exper-
tess & denique cogmitionem verirates accepiffe . qui tamen prolabi , wltre pes-
6are , hoceft. fidem eXanime ciicere memorantsr. Sieademin nobiseffer, qua

\ Rro

ellexir guidemin Euat

nner-




144 Th.fes Theologite :
in adserlarils noftriseft, canillandilibido vel licentia, refponderemus afficvari ; §
quid rale comingir, vt dli excidant, nullamiis fuperefle venia (pem. Fore ve rales
excidant, noneafitrmari. Atveriras multo’agit & generofilis & fecuraiv. Tales exci-
dunt. Quidam poflea? Ergoveré fideles excidunt. Negatur. Non funt coim illi
vere fideles Quodin Thefibus de natura fidei deswoftranimus.

X. Certé fi:llaverba de omatbus omnino fidslibus enaurizntur y necefleelt vt
coaditionalia int s eo (ilicet (enfu, fgwi fuernnr illaminati | guflancrantgue donns
ealefte , &c, excidant, d00vaby o5 araxziniluv éis metayuav Sic vniversé denuntiabirar
neannem poft fidem femel acceptam, eam eiurare pofle, quin fe {e coniiciatin pe-
resndi neceflicatem inenitabilem , aded vene Deus quidem, prohibente eius inftitia
fapientiaque,ilfum renouare quear. Quod verum quidem efi-at non confentittamen
cum doftrina aduer{aiiorum noftrerum, qui non putant omnino impoflibile effe,
quin qui Libro vitz infcriptus fuit , deinde ex co per apoftafiam delerus , denud poflic
per penitentiam inftaurari s & locum, qui in libro vitz fuic, repetere fuum. Silocus
de certo qrodam genere hominum imﬁﬂégfmdus et , quenam eft ifta ratiocinandi
methodus, qua visin argumento fequelz, vt quod de quibufdam tantummode
d:@umcft, id de omnibus pronunciatum effe putetar?

X L. Suntigitar quidanitales, qui ramen vere fideles non funt. Deeft fiquidem
illis quz in eis incfle memorantur, aliquid fine quo vera fidesefle non poteft. Vnde
fic vt deficiant aliguando tandem quum contra veré fideles perfeuerent ad mortem
vique. Viamur (an fito, fed ad eam rem accommodato exemplo. Sunto omnes
homines natura ftulti , ob vitium tempecamenti, & organorum illoram quibus vis
ratiocinatrix veitur ad cogitandam. Deindedecreuerit Deus eos omnesin quatuor
velaticlaffes diftribuere. In aliis nullam vim exerat, que pertineat ad vitiam illod
emendandum; acqueiniis vis ftalcitiz tanea {emper fie, quanta maxima efle poteft.
Alismedicinam aliquam adhibeat, qua nonnthil vitiom remperamenticorrigat. At
nonita tamen, quin magna refidua (it mali labes, quo fit vt fefe quidem illi putént
eflc fanatosac fapicntes,errent tamen, & inmalris iifque magni momenti rebusin-
faniant. Aliositaafficiat vt propemodum ad fanitatem perduéi effe videantur:at la-
teat tamen vis aliqua maliingens, quam fivenenum aliquod, aut halitas peftifer af-
flee, non modoailli redigi poffintad infan:am ,fed ad rabiem prorfusinfanabilem de-
uenire. Reliquos denique ita curer, ita purget atque reformet , vt nonmodo non-
defipiant amplius, fed ve nulla venenivis, nullus cafus eos de ftara deiicere queat.
Ideone quiailli, poftquam aliquantifper defipere ceflarunt, in eum tamen morbum
incidunt, vt rabie infeftentur, hoseidem morbo expofitos effe fequerur ? Aut exeo
quod hipoflremi (anitatem fapientiamque conftanter retinent, conficietnc aliquis il-
los non poflt ¢ bona mente demoacri? Appellat autem nos omnes Scriptara facra
flultos , in quibus vis Spiritus vel agit vel ceffar, vt in omanibus hominibas medicina
divinaagere vel ceffare imulatar.

XL nartam teftimonium ab iis petitur ex eo Petri loco, vbi cornm memiy.
nit, qui polquam inquinamenta mundiper agnitionens Domini ¢ [ernatoris Iefu Chriffé
’ff”g’ﬁ"”’”’ bis rar iz implicats [wperantar, ¢ grorum ca de caufa falta eft vlrima.
sandstio deterior priorve , 8ic. 2. Petr. 2. 18 19, 20. a1.22. At Pecras vel deiis loquitar
de quibusha&enas difputatumeft, vel de aliis. Side iifdem , iam refponfionibus:
Boftris argumentumrefatatum eft. Sidealiis: quinamilli font? Nam faneveré fide-
leseos efle negamus; Aduerfarii haod magis tales effe probabunt, quimid ab iisde:
temporariis , deque illis qui peccant in Spiritum fanétaf ; probatum ki




De Per[enerantia Fedei. 14§

X 111 - Nequehicvel exultent vel paratrageedient, quod nonnullié nofiris ho-
minibnsrefpondere folent, exiis quz Perrus ralibus ateribuit, colligi non pofle cos
eifi ver Weles. quiaomnia ifta reperiri poflunt in hypocritis, Scilicet obfernant
Pecrom dicere,, dnefcari per carnis cupiditates la(einas TYs 0vTws emQuydiTs eos gui in 67-
vore verfantnr. Tum inculcant iis attribui,non modo fimplicem notitiam Chrifti,fed
'y omy i que cum approbatione rei qua cognofcitur & affenfu coniunéta eft. De-
nique negant enadere poruiffeinquinamenra mundi, qui renera non crediderunt.
Omuiafiuftea. Primin enim qaodilli 4 nonnullis hypocrite dicuntur, vexandum
nooeft. Vidclicet, quiafides fucataveranone®, omnis fides non vera xamymrlxés
fucata puncapatur :illique vocanrur bypacritz, quibusidem quod hypacritisacci-
dit, vt externam Euangelii profeffionem deferant. Tum fi illi de quibvs Petrus lo=
quitar SeredZovo G Svray dmPuyivms eos quiin errore ecfantur, non continud {equi-
turineflcationem effe@us efle comporem. Nam & pifces nonnunquam fraudem fiz-
bolfaciunt , & efcamauerf{anrur. Neque negamus aut nonnullos, qui deficiunt, ac-
cepiffe Th B8yvesn vis daySuas , quandoquidemid Apottolus affirmar, Heb. 10.
26. aut &'rtesw cum approbatione & dflenfione aliqua effe conion&am. Concedis
mus denique quantam 1illi habuerunt 13 Brvieccor Tefu Chrifti, tantum eos enafiffe’
¢ mundi inquinamentis. Quando enim cogoitio illamentem non theoréticam mo-
do,fed etiam pralicam affecit, necefle eft vt voluntatem affecerit pro portione. At
emnia ifta cadere poffuntin eos qui peccantin {piritum , qui a nobis & cenfu veré fi-
delium eliminantur. Quodigitur de his refponfuma pobis eft, de illis pariter di-
&um efle purerar,

X I V. Intereorum exempla quia fide defecerunt, Dauidem primum memo-
rant, de quo hzc tria ab illis afficmanrur. Primo , fuifle veré fidelem antequam
adulterinm admirreret. Deinde adulterinm admifife deliberato confilio. Denique
habitum fidei omnino excuffifle co peccato. Id enimiftinfmodi effe putant vt abeo:
quiver¢ credit, nifi funditus eie&a fide ,committinequeat. Sic confe&am efle pu-
tant quod volunt. Nam qui(smel fidem excuflit, poteft in ea apoftafia v{que ad!
mortem permraaere. Primum nolumns negatum. Secundum explicatione 1ndiger.

X V. Scilicet a&iones malz quz deliberaro counfilio fizri dicuntur, funt duorum
generum. Aliz enim tales funt quia non {unt ex eorum genere qua confiftuntin mo-
tibus # m¥ér, qui welvawny antecedant. Nimirum obiecta nonnunquam vique-
adedceleriter defcendunt in animum , vt perturbationem excitent , incondiram:
illam & ab ingenio verz virtutis abhorrentem ,antequam mens confultauerit obie-
&um (it-ne ample&endum vel averfandum. Quood geous peccatorum vixac ne-
vix quidem 4 nobis admitteretur, fi fides in nobis perfe&a foret. Verum quia
fuperfunt aliquz{ peccati reliquia, furtim illz concitantur , & ammis obrepunt
ex improutfo, vode motlsinordinati in appetitu concitatio. Illa igitur deliberato
eonfilio fiant, ad que prater appetitus commotionem acceflic ewlracwsis aliqua, &:
inter duo diuerfa cbic&a difceptatio, poft quam in alterutram partem animus 1nci-
watus inclinat. Atin tali #eoepéoer nihil prohiber quominus vehemens aliqua animi:
perturbatio intercedat, quz viqueadeo vehementer mentem occupat, vt 1o ea ali-
quanti(per pené occzcata, ob ectum voum facile preponderet, donec fedata pertus.-
batione , fa&i pecnitentia fubeat , qua tantoacrior eft, quantoid quod el adamf-
fum, agnofcicdr effe vel perniciofias , vel yagis fligtiofurm.

XVI. Aliza&iones malx delberatzfant,ad quas hominesnon accedBheincitatti
perturbatione aliqua vehementi', fed exthabita;adedvenulla fic.confuliatio ngllas
I3,




EN

146 Thefes Theologicee
que dubiratio , peccandum fie, nec-ne ; confultator tanttim num fit hoc potiiis, an
verd illo modo peccandum. Nam quifunt penitus in vitii poteftate, bonpm morale
fufque deque habent omnino; & vel inter duo peccata fluGuant, vtroWotius im-
plicentur ; vel i de vno tantiim agitur , nullics rei ratonem in confultatione ha.
bent, nifi virum magis vel minus avtincundum , aut commodum, aut fecurum, pec-
care vel non peceare, fir. Quz ipfaconfultatio peccatum eft.
fo X V11, Inpofterioris hoius generisa&tionibus . verum eft com iis fidem confi-
ftere non pofle. In prioris , haudqaaquam. Quod enim in facultaribus corporis
nonnumyuameuenit, Y vita vi adahquod temwpus imcrseptz’i » Incidzmus in abimi
deliquium, quod mortem imitatur, tamweifi non fit mors; id ipfem in habitibus
animi accidit, vtea peccata commirtamus quz videntur argoere fidei interitum,
quum lla viat tamen, Cuinsreiex eoratio petenda eft, quod cdm dno in animis
noftris mzximam vim habeant, habitus & ~4%s | vhi habitus imperfedrus eft, darur
locus 16 mdbu, quod cima vehementi alique obie€o porentifiime concitatur, fa.
cultatem ita percurbat, vt habitum non anvireatilla quidem, at ¢o tamen, durante
perturbatione, non veatur. Idque docuitipfe Ariftoreles, qui vbi dicit owam biran-
dwnem non facere ver, negat eadem operavaam actionem habitem animo infiden,
tem immutare, '

X VIIL Atqueremitafc habere miram cft nivis veritatis cos cogat vt fatean-

tur. Non enim diffiteri poffunt veram fidem non impedire quominus fidelesin pee.-

cataincidant, paulo quam peccatum Dauidis fuit, leniora quidein, at peccata ta-
¢n, nonfubreptitia 1lla tantim, fed coniun&a cum deliberatione aliqua , atque
#esuipioe. Id enim experientia quotidiana teftatur, & mfi mentiri volumus, id nos
docet fenfusipfe confaientiz. Quaro, quid canfz eft cur iniftiafmodi peccatis fides
non funditus obliteretur ? Nimiram habirus iffe delitefcir , vigente perturbarione
aliqua. Poftquam illadeferbuit, habirus aliquantifper obratus tanquam ¢ flu@ibus
emergit, & vim fuam exerit in actibus cum (04 natora conlentaneis. Q:tod fird eue-
nire poteltin peccatis paulo leuioribus, excicara perturbatione mediocrr, quidoi pa-
titer idem eueneritin peccatis grantoribus, ingentialiqua & innficata perrurbarione
concitata? Hocvoum interifla duo intereric, quod in leuioribus peccatis id acci-
ditaliquanto frequentius,in grauvioribus magts rard ,-quia Deus hand permittit fides
les (qosin graui(lima illa peccara incidere, nifi ob cerras anafdam caufss, qua 121
v{u veniunt; aliz,quz profeflionem Chriftianam non zqué d-hooncftane, ideo (zpius
accidere permittit, quiaita neceflc eft, nifi, quod cios {apientia pofiulare non vide-
tur, Ecclefiam{uamin terris perfe&té (anchificare vellet.
r XI1X. Danidemirta peccafle vevehementifima animi cupiditate ad peccandum
incitatus fuerit, tes ipfa declarar, Non fuifleineo fidei habicam penitls exrinétum
illo peccaro , haud feré minus manifeftum eft ex co quod admonitus 2 Prophera,
ftatim ita rcﬁpuit » vt nufquam alibi verz peenitentiz exem plum luculentios occur-
rat. Neque verd mirari debemus quod\‘pmnircmix fuz nullam externam fignificatio-
nemdedit, donec Prophetaad eum miffus eft | tempore fatis memorabsli elapfo,
Dubitandum enim non eft quin aliquando peccatiillius cogitatio eius animum fub-
ierit, conlcientiamque non nihil pupugerit, partim metn vindi&e, parum feedita-
tereiipfius. Verim quiaid genus peccati fuit, quod ex lege Mofaica pcena publica
vindicandum erat, i minus ab hominibus, quia admiffuw erat 3 rege , fupra om-
nesalios homines pofito; ( vadeillud forcé natum eft, 73bi foli peccani Phl. 1. )
faltem 2 Deo, qui non omnem auétoritatem fummi Magiftratus in co pogulo, ia-

G

| S O




De Perfencrantia Fidei. 147

erat, ( crat enimin prima conftitutione Reipublicz J-

gituta Monarchii, depofu
Deus autemeius vitionem aliquandio diftulerat, putabat fefe ueniam impe-
trafle, & cfle omni peena defun@um. lraquevt facile fibi homiaes blandianter ; qua-
ntentus, nihil amplius de co cogirabat. Quamobrem vt
sitentiam vna cum feuera

zeglia )

licunque pcz:nit:;ntia co
acriuseum Deus ad pc:nircmiam extimularer, & cius pee
caftigatione multo redderetilluftriorem, vnde maior ad ipfius nomen gloriaredun-
daret, defcenderetquead Ecclefiam exemplum vtilius Prophetam mifit, qui conf-
cientiam dormitantem excitaret; & peccatum fingulari quadam ratione vitus eft,
v¢ non modo homines prinatos, fed & reges iplosa peccando dererreret.

X X. Alterum exemplum defumitur ex Solomone , quod folutu videtur efle
paulo difficilins. Nam i fuit fidelis antequam {efe totidololatriis pollueret,qn? po-
tuit vera fides com idololatriaconfitere? Sifidelis non fuit,quomodo tot ramque if -
fuftria 3 Deo teftimonia confecutus eft> Certé finullaaha rsi'pandendi ratio fuppe-
teret, fatis tamen eflc deberet modeftis ingeniis, quod & in Scriptura , & 1n Theo-
logia funt quadam amex, quz Deus talia elfe voluit , vt ad humilitatem eradiremur.
Neque {anc feré quidquam aliud magis rcprchendcnr_lui—n fuir in iis aduerfas ques
hzc difpuratio inftitutaeft , quam quod omaia ad menfuram ingenii {ui esigere vo-
luére. Quafiverdtantaficin homine vis intelligentiz ; vt wihil fit in confiliis atque
operibus Dei, veliniis rebus in quibus cins prouidentia, quocunque randem medo
id fat , interuenit , quod captum mentis homanz nequeat fuperare. Aut igitar So-
lomo totoillo rempore q&od cius 1dololatrizm antece(ic, veram fidem non habuics
aut fi veramillotempore Gdem habait, Deus admirabilem aliquam rationem repe-
rit, per quam fides intam horrendis peccatis ab omnimoda corruptione defende-

retur.
X XI. Nonfumnstamen edredaéti, vt nithil plané rcfpondcs‘c valeamus. Pri=

mum enim quidni fkarncre poffemus donailla fingulatiaatque extraordinaria , quoi-
bus rex ifte donatus eft, non fuiflz ante idglolatriam vera fide comitara? Nequeenim
fapientia politica, neque rerum nataralium cogaitio , neque dininz apparitiones,
neque qmdqu:—.mi(?:iu(‘modi\habat neceflatio veram fidem veramque fan&imoniam
conjun&am. St pmphczizzlumﬁnB:daamo, vis patiandotum miracalorum makis
de quibus Chriftas locutus et , & in Saule heroici quidam motus 4 {piritn Dei pro-
fedti, exiftere potuerunt ablque vera fde, cor non 3t omnia‘in Solomone exiftite-
rint , rametfi veram fidem non accepiffer? Certe pihul frequentiuseft, quam ve fint
in certis qmbufdam hominibus pr:s:”iamiﬁimz virtutes  cuinintelle@oales, tum mo-
rales , qui tamen mentem gerunt 4 vera pictate veragque religionealienam. Caius el
ratioeft in prompru.  Vtenim (unt obje&alongt diuerfifima quz fidem generant, &
ex auibus tales virtates orinnuur; fic operationes fpim-&«: per quas humana mens ad
ifta objeGa impellitur; & dinerGEme font, & facilé poffuntelle fejundta.

X X 1[I Quodfi quisita featiret , turbari non deberet ideo quod Solomo eo
tempore Chrifti foit typus . & luculentiffinis tefimoniis orpatus. Typus enim
Chrifti fgit , non guatenus fiielis, fed quarenus rex i':;gv%emi'r 1
in altiffima & maziméimperturbata pace. 1ita enim Chrifftum adumbrare potae-
runtin ¢o, quitamen vera fide veraque (aaékirate careret. Teftimonia verd quz-de
Solomoae prima fronte videnrur enuntiata, aatad Chriftam ynum pertinent, fi quis
ea paulo diligentitls expendat, aut G 2d Solomonem referigpoffunt , vera tamen el
fe potueruntinco qui poft fideminchoatam santim , at nohduom cam perfeét onem
allcquutam, per quam cllet vera fides, in grauiflima flagitioffimague peccata rait,

4 .

] o ¢ )
was & glertohtimus;




148 : Thefes Theolozice

ex quibas poftmedum per poenitentiam debuit recreari. Nam fand aduerfarij noftri

noa negant Solomonem peccatosam fuorum veré peenituille , & poftea falutis fa--

¢tum fuiffe compotem.

XX IIL Deinde quidni esrum fententiam tueri pcfimus, qui putant in me.
dijsllis flagitijs quibus fefe contaminauir , eum conferaafle fidem , debilitaram qui-
demillam cerre magnopere,at non extinétam tamen aut funditus extirpatam ¢ Nam
polygamia fané tanto feedior fuir, quanto maior fuit'pumerus vxorum & concubi.
harum quas aliasalus (operinduxir. Attamen neque polygamiz peccatum tam gra-
ue fuit (ab V. Teflam. quam {ub Nouo, quia & ius naturz minus tum cognitumin
eo genere fuit, & Chriftus nondum noua lege fanxerat ivra matrinonii : & nume-
rasilleingens vxorum & concobinarum minus flagitii habuit 10 rege, quam in pri-
uato, ob confuetudinem eorum qui in ifto faftigio fucrunt apud Orientales, d quare
ne Dauid quidem abhorruic eo tempore quo maxime pictatem colere videbatar.

LV, A4 idololatriam quod {pe&at, quum ea couliftat vel in animi offeétn,
vel in externo fallorum deorum culta raniim, f Solomo veri Dei cognitionem ex
animo cieci(f‘c‘t,imbutufque reuera fuifler ea pefuafione, deos illos, quibus thus
adolebar. elle Deos, omnino fides ineo non permanfiffer. Atpequeid fa@um fuifle
Scriptara memorat , neque verd verifimile cft. Corruperunt feminz eius animom
catenus, non vt veri Dei fidem eiuraret, fed vt putaret modd, rem non fore viquea-
ded grauem,aut quam Deus ad animum revocaret » firebus externis {efe caltum ali-
quem exhiberetefificarctur ijs dijs , qui adorabantut & feminis quas ¢ffl&im Zma-
bat. Homo feilicet vxorius, &in eam libidinem propeolus, & blanditiis malicbri-
bus expofitus, & voluptate fradtus ac emollitus, facile fibi perfuafit cam rem (bi
condonatumiri. Scimus autem long¢ grauins eflc peccatnm quod quis perpetrat
voluptate ille@us, quim id ad quod metu mortis & ingentis periculi prafentia com-
pellimur. Attamen (i quis paulo diligentius animo reputer , quid conuenerit Solo~
moaniregi, & Apoftole Petro, quorum alier vixit {zcalo tencbrofo, alter cum Dei
ipfius Filio familiariffimé verfatos e it , haud mulio difficilius e (e putabit, conferna~
tameflc fidem in regis animo, tameh faliis dus facrifticaueric, quam in Apoftolo, ta-
metfi Dei filiom cum diris eiurarir,

X X V. Adremnon magnopere pertinet quod Petros flatim, Solomo, nonnifi poft
aliquo tempore refipsit. Nam fi aligraufper fides perfeucrare poruit cumidololatria,
quidni potaeritaliqoandio patiter, dinine proutdentiz ¢fficacitate fic procurante?
Certé qui patiuntar animi deliquiam , videnturin matore pertcula vefari, i fie dia-
turnum. Nempe (piritus qui luétantar ad alignod tempus , {i vis fyncopx duret, tan-
dem prafocantar. Attamen & hiftoriz plenz fuot exemplorum hominum qui ex
admodum diutumxsanimidcliqmjs revailere, & fi Deus potentiamin co velietexe-
rere fuam, nihil eifacilios effer, quam vt vitam ivagnitudine mali obratam, tuerecur
tamen, & poft longum tempus abinteritu imminente vindicarer, Cur autem idip-
{om in fidei conferuatione przftare non pofiir, non videmus.

X X VI. Tertium exemplumab ijs petirur ex illis Pauli verbis , in quibus vi-
detur dicere Hymenzum & Alexandrum fidem & bonam confcientiam eiccifle. 1.
Tim. 18. 19.20. & de vera fide ibi agiinde contendunt, quod eft eadem Ades grans
Timotheuns habait, ex g#a charitas flait ,in cuins verentione milstatio bone militie con-
[itit, cus bona cornfCientiaadinngitur, atque id przterea ex loci contextn manifeftum
effe putant. Qua omnia vnico iéu ruunt, fi locom iplum penitus infpiciamus.
Hortatur Apoftolus Timotheum, u2 militet bonam militiam ; in pradicatione Enan-

gelij

R




Pe perﬁmmmia fidet. 149
gelij fcilicet, nam Timoetheuserac Euangelifta. Qua ratione id praftare pofiit , fic
prafcribit, {i retinear, (cilicer, fdems, & bonams conftientiam, hoc eft puram do&rinam,
atqueinea adminiftr2nde & in Eclefia procm:anda , finceritatem. Hzc¢ enim duo
bonam & probum Euangeliftam conficiunt,quatenus eft Euangelifta. Quz fiortatio
ve it efficacior, exemplum contrarium proponir, 4 qao eum deterret ; in Hymenzo
fuilicer atque Alexandro ; & fimol oftendit quibus gradibas €o deueniatur, quo ifti
deuenerunt; nimiram grimé bonam confcientiam, hoceft, finceritatem n;:g'-scxr:mns.
deinde naufraginm fecere circa fidem. Quam fidem ? Dod&rinam puram, f(cilicet,
guam pradicare deflitcrunt. Reftat ergo ve vidcams quam bonam confcicntiam
abiecerint.

X ¢ V [ I. Bonam confcientiam cffe pofle 4 vera fide (cinnam , docet ipfe

aalus A@. 23. vbidicic [z omnine bena confiientia verfatem cffe ad buse vfque diem,
quo loquebarur, s con peitn Dei. Intelitg: cnim abeo totum illnd tempus quodin
Indaifmo vixerat, quidquid aduerfarij vitiligent , manifeftum el ex ipfias fcope.
Scilicet ei animus non eft commendare apud ludzos conuetfationem {uam ex quo
pomen Chrifto dederar;id cnim coram animos irricafiet ; {ed renocato in memeo-
riam vitz priftinz inftituto, fibi adid viam manire vt ofteadat , quod vivendi ra.
tionem immatauit, quod ludaifmam & Pharifaifmum deferuit, ve Chriftianifmam
amplecteretur 1d fe feciffe vi veritatis compalfam, non inductum vlla fraude, vihif-
ve malis artibus, 4 quibus femper abhorruiffer. Atque id luce clarius demenfirari
poteftex 2. Tim. 1. 3 Philip. 3. 6. 7. & alijs fimilibus locis. Nzque mirum efteum
boaam confcientiam fibiin ludaifmo verfato attribuere, quandoquidem reliquis u-
dzis, & ipfisaccerrimo aduerfus Chuftum odio incenfis , tribuit Deizelum, tamet-
ficognitione carentem. Bona igitur confcientia duplexeft; vna, abfolute bona,
quz ex verafide nafcitur ; alterabona xera ¢, quatenus fcilicer confiftit in affectu
minimé ficato animi pernerfa quidem forre opinione imbauti , fed quam tamen pet
erroremindicat efflereétam. Priore Hymenzus & Alexander przditi non fuerunt

oleriorem habuiffe nibil verac.

XXVIIL 1lli ergo fortaffean miraculorum, quz Euangelii predicationem
tem comitubantar, admiratione permoti y aut addu@ialiquaalia ratione ex earem
genere qua hominesadres nouas amplediendas impellere folent, Euangelium ita
receperant; v ipli b veré credidiffe viderentar. Quamquam non iis affalfiffet
Euangzlivm {ub itsideis, qua veram fidem, comitante {pirica Dei {olz generant. Ex
eonatuseft aff:Gus pradicandi Bt angelu initio fincerus , hoc eft , mmmime fucatus;
quo durante , vihil eff ab illis in puritatereligionis innovatum. Verum, vteftinge-
%‘Jf';m hamanam varinm & murtabile, poftquam vel ambitio , vel awaritia, vel alia
iftiufmodi aliquaz libido innalci atque inualelcere ceepitin eoram animis , vt Enan-
gelium non amplius pradimrcntEuangc?iiip{ius caufa, fed {ui, (qua in re fita eft
bonz confcientiz depulfio ) cum nihil facilius fuit, quam vevel religionsem interpo-
fgrcm ipfi , vel przdicare vellest vt erarab sliis interpolata. Sic enim melius ambi-
ionifuz, vel aliis affc &ibusferaiebant. 1d autem quid pertinet ad fidel firmiratem
libefa&andany

XXIX. Ac,efto. Eorum animis aliquatenus affullerit Evangelinm fubillis ideis,
quz fidem veram generare aptz natz funt. Qud tum fequitur? Nimirum cos credi-
diffe vt credunc #es exess, de quibus fupra diximus nihil prohibere quominus exci-
dere putentur, Etreuera excidunt, alioquitemporariinon diccrentur. lam autem
quid ineo ablurdi efle potedt, fi illorumin quibus tentamenta quzdam verz fidei
fucrunt, excmplum proponatur, vt detesreatur 4 peccato is inquo vera fides cfit




150 Thefes Theologice
Sifcienttfa conferaaretur hottationibus ; vt coflernatur fides s nonneliceret eum qui
veré {ciens eft,officii fui admonere,exéplo corum propofito,qui rudimétis quibufdam
arque initiis {cientiz inflati,aut dedidilcerunt quod iam tenebat animo c¢Sprehenfum,
ad autid addiderunt peruerfiffimaos errores, quibus illainchoata {c:étiacorrupra cft?
X X X. Quartum exemplam petitorexillis Pauliverbis; 2. Tim. 4. 10. Demas
me religuit., poffauam dilexit prafens [zculnm. Is enim qui prafens {zculam digigerc
ceepit, antea cus non diligebat. Non potuitautem son diligere fzculum, nifi vera
fide preditos foifler. Ergo vera fide excidit. Arargumentum leuc eft. Primiim enim,
quid (i dyammwas ¥ Laya, figuificat , pofiquam oftendit fefe mundum amare quem an-
te2f: non amare fimulabat 2 Nihil enim {olemnivs eftin Scriprura, quam vt €a exi.
ftere inciperedicantor , que manifefta fiuat. Sic, nafcitar amicus in dic mali « & fimi.
lia. Deinde, non dicit Apoftolus, tumdemum ccepifle Demam mundum diligere,
ctim ipfom reliquir. Dicittantam fe eflcd Dema delertom , ¥ didra dyamiomvm. Quo
verbo caufam derelitionis denctat, nontempus quo Demas ceepit mundum amare.
Amabat ergo ille mundum antea. Atis tum eratrerum ftatos vt amor mund! eum
non impelleret ad Pavlum deferendum. Virumaque failicet retinere vnd potuit , mun-
di amorem, & Panli confortinm. Rerom flatu mutato , ita ve alterutri renuntian-
dum fuerit , amor mundi pizponderauit. Deniqueidem deeo dici poteft, quod ds:
Hymenzo & Alexandro digtum eft:vt non fit dinttus in eo refellendo laborandum,
XX X[ Rudiculos{eprazbent cimdicunt, adduzeci afe potniffe ineams rem exems-
pla Angelorum Adami , ¢ Ena. Luorum illos ¢ totalirer & finaliter, hos totalirer
vera suflitiaexcidiffe conftar. Sanc fifideseflerin nobis donum , primum naturale,
deinde quod non penderetex immoto propofiroillins tum dandi, tum conferuvandi,
exempla non omnino abherrerent. At & d caufa {upernaturali eft , nempe Spiritu, &
3 confilio definito, nempe propofito eletino. Iraque tantum differunt exemplailla
are quam agimus, quantum ceclum diftat 4 terra, Spirites 4 natura. Quamobrem
ad rationes accedamus.

X X XI1. Primam & palmariam in eo fitam e(lé exiftimant, quod pofito dogmas
te de perfeuerantia fidei , perit vis & efficacia omnium divinarum exhortationum,
omnium comminationum , omninm promiflionum denique. Quia abfurdum eft de-
clarare fidelibus eos efle extra omne periculum defe&tionis conftitutos 5 & tamen
omnia ifta adhibere ad id vtne deficiant. Nam frhocdecretum eft, fore ve per-
feaerent , quid opus eft omnibus iftis, quorum nullus vfus eft nifi vbi periculum cft
non pcrfeuemndia Certé Paulus de Timotheo memorat, editas de eo fuifle prophe-
tias aliquas , fore vt effet egregius Dei fernusin Ecclefia, Prophetias autemillas certd
euenturas fuiffe, nemo dubitare poteft. Et tamen adhibetad eam rem hortationes at-
que admonitiones. 1. Tim. 18.19.Et ahibilpaffim cadé opera & {pondet fidelibus futu-
ram effe vt Deus pro fidelitate fuaatque conftantia in promiflis, {alutem corum per-
ficiat, & tamen ftaum hortationes , promiffiones, admonitiones omnis gener (ub-
tungit. Temere & inconfulté, fi acurisiftis difpuratoribus credamus.

X X XI1L Sicigitur refpondemus. Rerum duplex eft perfeuerantia, Vnafui
nefcia, quz velef 4 duritie materiz , vel d natura forme, vel abvtroque ;vrinavre
& czlo, & fiquid eft ifinfmedi, quod naturam fuam femper tetineatincorruptam &
minimé mutatam. Altera cft 4 cognitione praftantiz obie&i, quod viqueadeo prz-

cellens efle agnofcitur, ve facualtas ab co nunquam diuellatur. Vein pudica feemina,
eonftantiain caftitate ; in viro veré forti , perfencrantia in fortitudine inuita. Ila
enimin pudicitia, hicin fortitudine 3 % ita porlpexit, ifa viriufqac animas illius

e



1neat ¢ :
& i
i

3 % £
mf’icp“ ,cmram'? % hortati 8 admonitiones abl rﬁx(unr. Ir F"n{mr'o te negua
am. Quum enim ho uo*zzs & admonitiones idem illud obicCum quod fen el
ammo adheafiti ent, cinsideam perpetu O renouant i
diant quomings el 31
<\ ‘r 7
(\ Vs ¥4 h

CG!'!CUL'H‘I C'f

ﬂiwym‘zun z‘f: obliteretur,

’v"or‘ poffunt , quin fidesin homin at

HifiLas D mentem hom nis iHlomi-
Lot

redatur, neque, etfi fit quod creda-

nantis. NS%'T: = enin L
c:;:;f:rfc gratiz > {piritas itn mzr‘an:is.
srocaldubioratio eft conleruan-
ortationes & adﬂ‘o \itienes
onferuct. Quun tm, hoe
siliter ingenerate, “mn:re‘ ti \
nes & admont monecaun;b ar, ||
m, hoc pariter conftituto, ;
4 hbéhrca?
zpra, quod fi negentur
) tii verbi quz pf‘mnct ad
A..,.(buuz:n:,vz.a:« ilicet , & comminationes, & alia
infmodi. No hibetur ad id-ad qloamﬂn atum at-
qg comparatem f'r“ ¢ ] :asiuci' ud z('”’” Y fide excidere,duos
{er [ushwr:s Vel ent nificat in fidelibus nullam effe defic zr*nu potentiam, vtin
czlonulla “@p'vcn 3.. ' . irtendam; in Angelon alla pr‘unmac(‘t
ad motiendum ; ve q!ﬁ"dcmpuzct‘;tiam ad deficiendumin fidelibus,fed ‘
de quaramencent! in actum exeat, p:o’mb:nte {cilicet efficacitate -1
divina. Priote ;“o" ' iret v*é la minifteru p.'b]'m. Quid
enim arzinet ccel um h«:rrart necot ) t Angelum ne mortem fubire velit?
Atnon negamusin fidelibus effe & porentiam, & propen ionem ad deficiendum, oi ‘]
Dcus eam inhiberet. Inhibet antem llam horrationum & comimin ztionym opc;qui- ‘. \

bus comitem adrur vv"ﬂv*z. zsA ficacitatem
XX¥XVI, Tertiaratioeodem p""'i nert, oo’}r»mm (cilicet , de perfeuerantia fide

3

tollece follicitam illam 1710!;’:‘1‘*" (et dilig gua f”']f cris litteris Se
bir, w2 ,/Lf arias illins techn
tuvam indicat qna -2

1
des

ﬂx.f :mf ANiMBI 3 AC CAT

)5/?:';"0;71 ad

. Eftofanéh

tuifl »xmohx 13 i} = -nale pemac
ﬁqm~,,ta.;:: nd fe Deusconftitait, none iturtamenideo inuulis & alimer |
torum & medicamentorum adminiftrat curar X ‘
OQ\TQIUCQ \)b{-"rg]“\ -"f"&(‘w‘. Fcff 1G Vin] !}30?1‘? f'l‘x!
quin nece (far xe.om'nama erunt, qt as iis pr
S&‘~¢}klm dare conftirait. Szcnon mode non A:r'}cgi:‘,uix'us ea ( Arftus l.l.Jéll dlm”“tna,
fed & abfoluté necefTaria), quia non aliter Deus quam inte ruenta talis folli "udAu:s

erfeuerantiamingenerare decreair.

XXXVIL Quartaratio taliseft, @ui poffiunt opera carnis pairare, i




3 *
I ; Thefes Theolosice "
de totaliter & finaliter deficere . Atqui veré fidelespoffunt opera earnis patrare. Ergo. Tama
fuprarefpoufum e, camexempinm Danidis & Solomoenis expendetemus. Fideles
Opera carnis patraac, non vr ignayi atque imbelles homines ignaue fe & gesunt, ex
Babicn, gal corym mentes penitus occupanirs {ed vraccicit nonntaquam viris alio-
quiforeib '
wifum pericelam animom incogitantem perculic, at habirye fortitudinis ex eo noa
umi tamen, Poder eos flatim (uitimoris, pudsrquf atque pesnitensia eos ad peri-
€uta fortius quamantea capefenda, acrits incitar & incendis

XX XVIIL Quintavix refponfionem meretur 5 veré fideles feri pofle vires
wioriis, quia Danid fe fe virum morus appellavit. 2. Sam. 12, ltem 1 cos qui verd
fideles fucrant contingere poflc vt Deus Gtirapercitnisquod Scripruca de Solomo-
ne tefatar, 1. Reg. 1f. Sauve quum fe Danid viram mortis appellzuit, nihil aliud
figaificare voluir, nifi (e effe moste dignum. Nemo astem negat , quin ftdeles , ctim
peccant, morre digni fint, & id quotidic confitentur. At inde ren {equitor fore ve
10 mortem incutrant, Iraautem i'}ciduplcxﬁﬁ;vn; aterna ; abtera indicis.  Si ira
illa Deiaduerfus Solomonem iudicis fuir, Solomo antea veré fidelis non fuerat,
Si verd Adelis fuerar, ira paterna fuit; que fidei in Solomone penitusextinétz are
gumentum eflz non potuit.

XX XI1X, Sextam ratiopem miro nifa intentane Sequifcilicet ex dogmate
noltro, omnes fidelinm liberos, i [mpfi:(.}zri [int, neceffaris fernatums ivi. Quid ita? '
Quia ex doctrina noftra, per baptilmum liberis fidelinm remiffio peccaterum &
fpiritus fanéus confertur ; quz duo beneficia ralia fant veijs excidere neme queat,
qui femel acceperit. Yrremitlio peccatocumadaltis confertur, qui credunt, ca lege
vicredere perfeuerent, qued ni fiat, beneficio excidunt 3fic remiffio peccati origis
nalis per baptifmum infantibus liberis fidelium indulgetur, ea lege pariter, vt cam
adolefcent nih:l perpetrent cuius canfabeneficio prinentur. Liaque quemadmodum
fi quiseffer qui poft remifionem acceptama fide deficeret, in malediGionem reci-
deret: fic fi quischinter hberos ideliam quife fe, cum adolefcit, praficr indignnm
eo beneficio, nihil enm confecutum effe putandem eft. Hoc voum inter daoilla
intereft, quod quibus femel eft vera fides indulta, ab ijs nunquam eripitur,
multi quibus baprtifmus concetfus et , frudta baptifmi privantur. Nimi-
rum fidet verz donatio non aliunde preuenit, quam ex cle&ione Dei, ele@io au-
tem Deirtaliseft vt ed conftitutum fir, omnes quibus vera fides donata fuerit, ad fa-
lutemperdu@umiri. Id autem non fit fine perfenceantia. Baptifmus non indulgetur
viele@ionis,(ed ideo quia quez et conditio parentum, talem liberorum conditicnem
Deus effe volusr, dummodo nihil perpetrentquod eos reddat indignos ea praroga-
tiva. Venihil iftiufmodi perperrent,non eftin ea ratione, ob quam baptilmus conce-
ditur,neceflario inclux’iJm.Ad-Spirimm quod attinet, quandoquidem eins efficaciain
co pofitacft, vt mentem idoncam reddat qua veritatem in Esangelio fulgentem ad-
fpiciat,atque eam ample@atur, mens autem ininfantibus co ftatu eft, vt aGum illum
exerere noa poflit,fi qua vis (pirirus cos afficir,omnino dinerfam effe necefle eft abea
sfficacitate quz fidem inintelle@u prodacit.ltaque id nihil ad perfeunerantiam fideis

X L. Septimaratiodefumiturex Eclefiz confuctudine,quz erreribus & flagitgs
Sepeligentes, arguein co aliguandin perfeserantes, excommunicat, & regno Chrifts.excln-
dis. Ili anrem, inquinnt, putentur effe weré fideles. Suamobrem , vel defecersint & fide
vel fia fide won defecernns s ininfie facic Eclefia, qua ¢ [ovietaze [ua esjcit cos gsivere f-
deles funt; & in Chrifti comsmunione.. Eadem ra.ione reprehendi poflent ij quid reli-
quorum confartio [egregant, quos peftis corripuit, quum fpes fanitatis manifela eft:

P

I3

s aliquid admirtere quod viruarfortem non decet, quia prafens & impre- -




De Perfeuerantia fidei, 153

€ur enim ij expellantar 2 yivorum confortio, quos certi iffina fpf*s cft eflevittu-

1

ros? Nimirum ne peftem alijs afflent ; qqimucmum um 1lh cv'm:mtur ex Ecclefiz
coetirs D alijs affricent [ cabiem peccatoruin {u orum: Quod fi {egregatioa ab alijs
v ; i labora n.zbus ad bonam valetudinem fanl us rc»ugcmnc’mm,
limaretur {ey io ﬂsCﬁ‘lgr,A. (,crxmns autem peccaiores pu-
1 ri2

.Thv Verum qm':i
iy A

ft, ,mni 1 wo tar peccaror A fide de-
1 ; [~
aliquandiu (e h;m-:': fimulaflz. Fraus

vhivite flagitys dilaxit, etate Ecclefiz externa,quinunguam m ha-
5 . e & SR S 2% b LS B 1

bz;:cu:.zf:a comunioser :_7‘ nieriorem. 1p E riore non (uponitus peccatos fide excidiffe,
B : : : o,

111 C £ {a-=

fed prot

orouideturne eacxcidar. Quod quiu
8

nt ‘Sﬂr-xrp"e,vrdr truéa mortxﬁw
X L I. Ocauolocoponi pote

‘hrifto vinificatetur,

lumnia de fato. Aisnt enim
1 |

dottrinam de w{'mhb ilj fidei } erfeucrantia introducere in religionem Chriftianam,
inelu@abilem ilamrerun ninm necefliratem, qua ;*‘toicus pre yos habnit afs
ferrores. Cert¢ fi apud S:(‘i;oahmm & Prouidentia, vosm a
Pronidentia veroiraabijs e‘:pl'c nt"r, vtomniaex Dci:u:a atqg

;

tfimo ggncisrc ftatuerent, in re lon 'Te optima & relicioni conuenientiflima, ingi-

Deinde fatum conftare voluerunt ex {'cm—: caunfarnm antecedentinm & confequen-
tinm , ita mter (c aptarum &con{hvmm‘ Ve a‘ua‘(c:nz liam patnra fua. qu res
tit ullzm 1tin{modi rerum con-

pmsus ex {spientiffima Dei ad-

miniftrat ()rn-pcrxckre. [cwo fiquam caufa maqf i & fnmmam
cuius vi-caslzillz itainter fe apte & conferté ianga: am putant efle pm:mmm
fyderuminfuxu. Nesid omne, quidqu id eft, qwif 1in nebis coanferuar, tri-

bainus verbo, Spiritus cfuautaxcye'mruo. Cuius {uppeditatio cum viribus cor-

porum czleftiom nihil commune habere &C"C‘L DCK‘;ZG‘J' qui omnia ex vi fati {ufs

8

diam famofi nominis non a ‘.dmodum mt ormidaremuss At fatum mum de

canfis odiofum effe videtur, pm‘” quod i Deum ipl um obnoxium cf 1nicl V-

Iacru u,i osadliberrimam fapientitimamque Dei gmcmatzom}m emnia {:’ rimuss
€

@)
-V_A‘,,

catcnati cncm ineo UC’” (1o 3‘”\01 imus, OD‘“JIA ve

pendunt, eam fere talem effe imaginancu nentes hominom "‘lcm“.mrwt,
\Gh&\’t’l {ui nelcias, velinait; tqu ad 1\1 cnod ab x:erno

fa'o deflinatum eft.  Nos iiiam

tifimam quidem, & ineluGabilem ft3 1S | a‘;i:er: efle mcmium no-
ﬁramﬁﬂ“y nioita accommod :v.tqm.vzcius operatio fit longe {u taviflima, & con-
anca non modo cum fenfu, {ed c:iam cum v-s%upmre vc'fv:z*'a"ﬁufhn.,. Amit enim

iia, vt memcmimgiﬂ;tgc{ agen
delcedine incundi , cemm od. v
mum humanum ad {e¢ & {vasiter & incuitabiliter a
nece(farium & inenitabile illos effendit, nungpam erunt vc’i Dco vel "i i o,vel
Angelis, vel fidelibus in ceelo collocatis uhs
incwi la‘.nl is & neceflasia & eft, & furura

XLTIL quuc V;Qﬁnt,qJOu fideles de perlet crantia
fed etiam anxij {unt, quodus nonconuenit quideia l-a:c
effe putant. Verum Apeftolus ipfe ccﬁaturic ita effe de
3'—1&10; cira, dmfvemxa adnitatur (adeo ve cor}mm {uo non parcat, quin ud {uggiila-
ﬂoaccm}gmdat) ne vel addxiues flat, wel talis¢ eflc reperiatur. E gone etiam Paulus

enidentiavers,
0 ideis, qua ani-
liciunt. Q&cd fi quii,r.aa cft

({ B »]
=
0
$Y)
-
-
.
(9]
: A
("»)
e
>3
w
't

4
g
-

B
(@]
,3
b
-
g
f =i
(7]

ia {fua non modo folliciti
{2 nthil bt metuendum
(;:i ite {ollicitum, vt omni




Yo asdilng Zoiear o £} fi’-" 3
wte qubitanic? ?)p CXig L eit {olhicitnde

: 12, g€ i 5
iz vienaanxicratis, formvd\.m, memmoms, quz torquet ammum, & a %deil pera.
faitems difidentiam , imzellit. Illa com fide non conuenit, necin vna
i, Fidesenim, & perfe@a charitas,hoceft, t,que charitas revera dicj
ticit 1.Toan.4.18 Aleera qua confiftit inaccurata cuitatione re.
uzn,q edere atqucdcbmmrcpoltmt IHam dutem fané non negamus
nonnuLas ..,azu:zccd e fere fe emper,coniun&tam efle cu m aliquo metu Armet; tos
I fle imiliseorum fornndmiLqmnamm ELU[J"HQ?H[&C, fre nif’bms cla-
thris cancellifque ferreis circnmdara. 1lli enim vident certé euenice n n me vt ca-
davt. Actamenaltitudo pracipitii horrorem ¢G:iliat, vt tametfi cancellis (ecuré inuiti
poun.;, auerfstione tamen periculife (e geantum polfuntin eam partem turris reii-
ciant,in qua r*'m;zsu i (ibi et videntur. Quod hcunann:mqmm cum tnaioribus
animiangoribus confh &entur 5 gnem dmu\:vm(unm noB negavim: us fideles inter-
dm’rwcale, negauimus tantum cotum » peccatis fidemw extin gui; (';,z"xnc non dif.
ficemur excicarii m:*r"um in confcientia fide i"lm ingentes metus procellas ; con.
te nar: us tamen & in madio ilio 2ftu confer fmc: s & zflum ipfum tandem alie
nd afolarione Spiritus fedard arque componi,
X L I i I. Multem (e fe torquﬂm Adu:rﬁ 1j ve oftendant, veld ogmade per-
feverantia idel, non effe ad {aloren 2blolutd neceffarivm, ,quia confeffionibus B
fiardm reformatarum traditum non eft ; vel :ccn’f Honibus ilis rradicam ci{ St
meré id faQum elle, goia non eft ad falutem neceflarivne.  Certé confeflion b
Eccleflarumncfirarom dogma iftud explicatum effe palam e, Cur id fa&um fue
ritg't"‘ fex ratlo reddi potef. Vna, quod cum ea gux Scriptura dmc.m:r, alia
paulo obfeurius, & p wc.oq& us in Imia, ahia multo difertins & paffim expli
ﬁm,(o gmataauremilla qm’! ntin \r'pturqh,cu entiffima, {oleant incer DrEci-
puos rci gionis articulosreferei, hocce, quod his Thefibus defendimus, vix vilum
-eft ane xpius, amt fuculentids contefator,  Altera ,quo% quumeain ,"°3ig§nnt" prae
cipua putentur, quaz maxime pertinent & ad depradicandam Deimifericordiam, &
ad confolationem hominom procurandam ; vix Dei mifericordiain opere falutis
noftre fatis manifeftaett, i (2l lurem ex perfeucrantia fidei, perfeucrantiam ex mabi-
litate atque inconttantia arbienj hx.m..m, 1on €x imwoty ﬁzv.mtud.nc confiliy fui
pédere voluit: Nonenim modo certumnonefteum 'm {eruatum ex cuius arbicrio (2=
lus (ufpenfa fluctaat,fed non iri fervatum cerrum efleviderar. Qujd enim ﬁb: quifque
de fuoliberoarbitrio polliceri poteft,guup Diaboli tentatio Adamum fubuertoric?
Confolmoncvero (ohda nevix qt ndcm froi potef
quzadeo lubricoac prac p 1,\'tnem.:‘\ﬂmuq quidé ruinam evirare potueri
demique ratio ca eu quod fi nemo vnquam de cer itz,:dine perfeveraciz {ua
ltem mouiflet,nihil forealle neceffe erat ve Beclefia decid
erecre *-*;3.'3 et;apud fe dubirafler, Ac quam hacinparte Diabe
puritatem, & cle "i‘ orum confnlationem tanto 2udioim.cﬂ‘n;“\
tantoque molimine rentaverit,nihil a&umeft vo quam conlu!
siﬂﬂl. 3 ?

2,
=

~
211G
s 7a s

cles
e-

- 2 o
uividet{oam (alutem in leco vi-

icetcpo 1bus,quibus cotrouerfizifte multo quimantea acerbius
nti Ecclefiz pericolo exarferant, fideicle&orts psr-(eucr ntiam cers
zdmL‘Te nulli (q:;cp. ericalis obwow m.au&oritate publicadefioirum eft, id Spitirus
fan&! procurationi adfcribendum efle minimwe dubitanter affirmamus, Illi,qui com
Patre & Filio, yno Deo, @ternum benedi&to,{alutis {pem nobis fecit indubitatam,
fichonos, laus,& gloriain (xculaomnia. A M E N.

ti 14 AR
gii Dei ferni publicis decreris medicin ‘uihxl erevoluerent. Qued

g




T

./J . L e——— > " e T, i S 2
p— g I o o
y







ivar e {ollici e
ium, & ad defpera.
nuenit, necin vna
charitas reners dici
iLata euitatione re-
fané pon negamuys
ometu. Armerns
¢, frmifimis cla-
¢ noon pofle vt ca-
cellis fecurd innpr
PATTEm tureis reij.
M cum taioribys
imus Adeles ipeer-
s icnunc non dif
 procellas ; con.
pfum tandem ali.

el dogms de per-
elionibus Boele.
tadicumeft , re-
¢ -confeflionibus
rid faGum e-

a docenty

- colorchecker

THESES

H OGICZE
TI'I&I%%IADEMIA
SALMVRIENSI

Y ARI

IS - TEMPORIBY'S
DISPVTAT &:

Sub Przfidio D. D.Virorum S. Thcologix Profefforum.

EY D CARLT LLE

M
4R S

1)

OS  AMYRALDL

TERTIA ET VLITIMA

AL My R

' ftant Exemplaria, =~ S
b D Eg%nglgll{ ]I;mE Sa, Typographum & Bibliopolam,

My DC. b Ty



	Theses Theologicæ In Academia Salmvriensi Variis Temporibvs Dispvtatæ
	Band
	Vorderdeckel
	 - 

	Exlibris
	 - 

	Titelblatt
	 - 

	Index Locorum Communium hoc Thesium volumine explicatorum.
	 - 

	Theses Theologicae De Duarum Christi Naturarum, Divinae Et Humanae, In Una Eademque Persona, Hypostatica Unione. Praeside D. Ludovico Cappello. Respondente Salomone De Carrouve, Gallo Burgundo.
	Seite 1
	Seite 2
	Seite 3
	Seite 4
	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8

	Theses Theologicae. De Incarnatione Domini Nostri Iesu Christi, Deque illius, & unionis hypostaticae, effectis Praeside Ludovico Cappello. Respondente Gaspare Gautrono, Iuliodunensi.
	Seite 9
	Seite 10
	Seite 11
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17
	Seite 18
	Seite 19
	Seite 20

	Theses Theologicae De Munere Et Passionibus Christi Satisfactoriis. Praeside, D. Josue Placeo. Respondente Paulo Infantio, Salmuriensi.
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23
	Seite 24
	Seite 25
	Seite 26
	Seite 27

	Theses Theologicae De Descensu Christi Ad Inferos Et Limbo Patrum. Praeside D. Mose Amyraldo, Respodente Andreae Martello, Montalbanensi.
	Seite 26
	Seite 27
	Seite 28
	Seite 29
	Seite 30
	Seite 31
	Seite 32
	Seite 33
	Seite 34
	Seite 35
	Seite 36
	Seite 37
	Seite 38
	Seite 39
	Seite 52
	Seite 53

	Theses Theologicae De Purgatorio, Quid, Quale, Et Unde Sit, Quibusque Nitatur Rationibus. Praeside D. Lud. Cappello, Respondente Iosepho Marras, Lectorensi.
	Seite 42
	Seite 43
	Seite 44
	Seite 45
	Seite 46
	Seite 47
	Seite 48
	Seite 49
	Seite 50
	Seite 51
	Seite 52
	Seite 53
	Seite 54
	Seite 55
	Seite 56
	Seite 57
	Seite 58
	Seite 59
	Seite 60

	Theses Theologicae De Satisfactionibus. Praeside D. Mose Amyraldo. Respondente Petro Tuberone, Venobrensi.
	Seite 61
	Seite 62
	Seite 63
	Seite 64
	Seite 65
	Seite 66
	Seite 67
	Seite 68
	Seite 69
	Seite 70

	Theses Theologicae De Thesauro Et Indulgentiis Ecclesiae Romanae. Praeside D. Josue Placeo. Respondente Theodoro Crispino, Marenensi.
	Seite 71
	Seite 72
	Seite 73
	Seite 74
	Seite 75
	Seite 76
	Seite 77
	Seite 76
	Seite 77
	Seite 87
	Seite 79
	Seite 80
	Seite 81
	Seite 82

	Theses Theologicae De Fide. ... Praeside D. Mose Amyraldo, Respondente Samuele Langleo, Normano.
	Seite 83
	Seite 84
	Seite 85
	Seite 86
	Seite 87
	Seite 88
	Seite 89
	Seite 90
	Seite 91
	Seite 92
	Seite 93
	Seite 94
	Seite 95
	Seite 69
	Seite 97
	Seite 98
	Seite 99
	Seite 100
	Seite 101

	Theses Theologicae De Electione Et Reprobatione. ... Praeside D. Lud. Cappello. Respondente Daniele Bourget, Normano-Crociensi.
	Seite 102
	Seite 103
	Seite 104
	Seite 105
	Seite 106
	Seite 107
	Seite 108
	Seite 109
	Seite 110
	Seite 111
	Seite 112
	Seite 113
	Seite 114
	Seite 115
	Seite 116
	Seite 117
	Seite 118

	Theses Theologicae De Angelorum Praedestinatione Sive Electione Et Reprobatione. Praeside Dn. Lud. Cappello. Respondente Renato Rufo, Iuliodunensi.
	Seite 119
	Seite 120
	Seite 123
	Seite 122
	Seite 123
	Seite 124
	Seite 125
	Seite 126
	Seite 127
	Seite 128
	Seite 129

	Theses Theologicae De Perseverantia Fidei. Praeside D. Mose Amyraldo. Responde[n]te Ioh. Pageso, Minore natu, Aquitano-Monsegurensi.
	Seite 130
	Seite 131
	Seite 132
	Seite 133
	Seite 134
	Seite 135
	Seite 136
	Seite 137
	Seite 138
	Seite 139
	Seite 140
	Seite 141
	Seite 142
	Seite 143
	Seite 144
	Seite 145
	Seite 146
	Seite 147
	Seite 148
	Seite 149
	Seite 150
	Seite 151
	Seite 152
	Seite 153
	Seite 154

	Rückdeckel
	 - 
	 - 
	[Colorchecker]




