


PRSI

Hunc librum Mu
suis inservientem
iure possidet
Theodor Mahlmann

AT J
st A\
o )
¢ £
R
N N
(
) y / \
8 L '
. lq {
L
{ BN
g 0 Lt T A - Wiy
. ¢ >
)
{
. :
[ . A
PRt - ‘ {
] g
{ AR ¢ . r
¢ ¢ Ay & » A
~ Aes 7/ {
4 2 b {
I \
el e * O Can 4\
{ i . ‘ - el v ’
e tle, ¢ )
ar, 2 T .
it 1 g i A o |
{ < ¥ -
'l { € N 3“1
4 € AN 4
L J )
h . 3 % e L ™ 0
£ TV !
5 . P, Ut Ao Ca
7 b watrarada 80 Geat
Iter o - v
N ¥ oo N ~ .
Ve Crrag PR 1 8 7 (el i
v |
b -~ % oy - -
» ;o » TR e | o>




COMPENDIUM

\ THEOLOGIZAE
NATURALIS

IN SCHOLZAE PRIVATZAE USUM
CONCINNATUM

A

FRID. ADOLPHO LAMPE,

I SS. Theolegie in Academia &
| Ecclefia Trajellina Dotlore.

{ EDITIO NOVA er EMENDATIOR,

x TRAYECT! ad RHENUM,

! NicoLauvm A VucHT,

r Apudj-GYSB' Tn;xv;‘r A PADDENBURG ,
k - Annmmmbm A PADDENBURG.

MDCCLIII







COMPENDII

THEOLOGIAE

NATURALIS
PRZCOGNOSCENDA.

DEFIN[TIO.

k HEOLOGIA NATURALIS
et doctrina de Religione,
, || feu de Deo cognofcendo & co-
| lendo , quatenus ex folo lu~
mine nature per facultates
naturales hominis innorefcit,
II. Argumentum adeoque , quod tra=
Gtat, eft vera Religio; cujus in tanta Reli-
gionum diverfitate tum objettum , tum mo-
;‘ dum pro virili explanare contendit; unde
fequitur , quod Zheologia Naturalis Religio-
nis naruralis fons ac norma , hzc yero ejus
finis fir, & utraque =que late pateat.
III.. Convenit ergo cum Zheologiaz Re-
A yes




s

s)‘-‘"’-\?_" - -

2 PRAECOGNOSCENDA

velata , quoad Authorem , objelium , &
Jeopum 5 fed ab eadem differt tum quoad
principium feu normam , tum quoad /imi-
ses, dum nifi per Revelationem altius eves
hatur, infra ejus myfteria fubfidit.

IV. Circa duo potiflimum puncta verfa-
tur., nempe circa cognitionem & cultun
Dei. Prius abfolvit partem ejus zbeoreti=
cam ; pofterius practicam. Prius Meraphy-
ficam realem & fublimiorem , pofterius
omnem fcientiam moralem ipfaque Furis
Nature latifundia complectitur.

V. Patet ergo hoc Theologie Naturali
cum Revelata commune efle , ut fit fcien-
tia prattica , que hominem Religionis vin-
culo conftringens non folumdat¥iarens , fed
etiam meliorem reddit, quod non obfer-
vantes Gentiles, & Pbilofophos a Sacerdoti-
bus . Philofopbiam a Dollrina Religionis fe-
moventes , illam in Awbeismum , hanc in
meram [uperftivionem popularens conyerter

runt.

PRESTANTIA.

VI. Hinc fequitur, quantafit hujus do=
@rine in fe fpettate digritas , com in ali
argumento verfetur 5 quod omnium, reli-
quarom  feientiarum  humanarsm objetia

longo




Tueorocre NaruraLs, 3

longo intervallo exfuperat, Verfatur enim
circa objectum ommium Preflantifimum
quod: Deus eft , & ita late fe pandic , ut
ad omnes Res [cibiles fe diffundar, & quod
in iis preftantiffimum eft, Cauflam nempe
Primam & Finem ultimum ediflerat,

VII. Accedit wtilitas, cum facultates
hominis omnes per objeftum, quod tractat,
Certa ratione perficiat, atque adeo ad ve-
ram beatitudinem viam pandat.

VIII. Sed & reliquis difciplinis fingulae
rem lucem infert , cum non folum fublie
miores & ad utilitatem publicam magis
{pectantes Philofophia partes Meraphyfica,
Ethica , Politica omne lumen ab illa mu-
tuo accipiant , fed etiam univer(® Pbilofoe
Pbie {copum , vereque Furifprudentie fun.
damentum folidum exhibeat.

IX. Maximam autem utilitatem Z%eolo-
gie Revelate preftat , cujus partim pre-
ambula eft , veritates, quas illa fupponit,
docens , partim fociz , non folum quando
Revelarionis divina Opigine convincit, fed
etiam quando ipforum myfleriorum divinis
tus revelatorum, quoad illa attingit, cum
deceptia Dei convenientiam demonttrat,

X. Quid autem magis necefarium , quam
doctrinam’ rite percipere , fine cujus co-
gnitione in meris tenebris verfamur, nul-

A2 laque




e —

L

4 PRECOGNOSCENDA

laque veri nominis felicitas poflideri po-
teft , precipue cum eadem vim Legis ad
obligandum confcientias omnium homi-
num habeat.

XI. In hac przcipue wmtate Arbeorum
ac Libertinorum adeo ferace, qui Revela.
tionis fidem, rejicientes dometticis armis fi
non convincendi, faltem confiringendi
funt, ne eorum virus latius fe diffundac,
incautorumque animis infinuet,

XII. Sed & ad promovendam Gentiun
falutem nihil magis requiritur , quam ex
illis principiis , quee Sapientes eorum ade
mittunt , f{uperftitionis eorum falficarem ,
noftreque Religionis veritatem aditruere.

" IMPERFECTIO.

XIII. Neque tamen 7heologia Natura-
7is Revelate dubiam reddit praecellentie
palmam , cum & Zumen illius per fe ad
falutem fufficiens non fit , & #fis hujus
luminis apud ommnes homines a natura
perverfus fic , unde illa per fe neque ve-
re Religionis fofficiens Magifira , neque
Dulirix ad vetam Beatitudinem in prae-
fenti rerum ftatu eft. Inde tamen vero
Theologie Naturalis pretio nibil decedir,
cum -omnium dilCiplinarum humanai']um

®C




Turoroc. NATURAL. 5
hec communis fors fic, ut imperfeltione

laborent.
PRINCIPIUM.

XIV. Dari aliquod commune principium,
ex quo de veritatibus & hujus & omnium
aliarum inter homines difciplinarum indu-
bitato convinci aliosque convincere poflu-
mus , adeo verum eft, ut ipfa Sceptico-
7um ftultiffima dubitatio pro eo peroret.
Omnis enim dubitatio & illivs, qui dubi-
tat, exiflentiam, & rerum, de quibus dus
bitans cogitat, diverfiratem {upponit.

XV. Ad hoc principium requiritur’, ut
fit univerfale tam quoad objectum , ita ut
omnis veritatis radicem in {ec contineat ;
quam quoad fitbjetium , ita ut omnibusho-
minibus commune fit, absque quo aliosde
veritate , quam ipfi agnofcimus, convin-
cere non poffumus.

XVI. Tale principium fitic lumen Ra-
vionis {en Confcientie , utpote quod non
tantum his poftulatis perfeéte fufficic, fed
etiam extra quod nullum aliud principium
monftrari poteft. Unde aut nihil fcitur,
quod jam ut abfurdum deftruximus, autin
hoc principio erit acquiefcendum.

XVIL. Ratio poteft confiderari aut [ub-
Jeltive aut objeftive. Objellivam tanquam

A3 ipfum




PRAECOGNOSCENDA.

ipfum illud lumen , quod quarimus, /ib-
geCtivam tanquam luminis illius ufum con-
fideramus.

XVIIL. Ratio objetiva comprehendit
omnium rerum fcibilium extances in men-
te notiones, qua {unt aut ffmplices aut come
pofite.

XIX. Notiones fimplices funt ipfe rerum
Idew aut in mente exprefle forme, qua
cum per naturam fuam pracedant notio-
nes compofitas ,merito ut principiumipfius
principii confiderari debent. Pracipue cum
experientia nos doceat,quod fine illis nec
cogitare de Deo rebusve quibuscunque ,
nec quarere ,nec ratiocinari, aut quicquam
affirmare vel negare, amare vel odifle pos-
femus. :

XX. Cum autem illee [dew fint aut fim-
Dlices ac primigenie , aut lecundarie ex fim-
plicibus illis compofite , hinc facile pater,
quod priores proprie pro primis veritatis
feminibus fint habenda, cum pofteriores
pro compofitionis ratione vel vere vel fifie
effe queant , quod nifi natura primigenia-
rum bene infpecta, iisque rite inter fe col-
latis, conftare nequit.

XXI. Quare tali etiam modo inefle eas
menti oportet, ut certiflimi atque univerfalis
principii locum gtque authoritatem habere
queant,




TuroroG. NaTURAL 7
queant. Rejectisiergo aliorum,, de origé-
ne modoque exiftentize Idearum in mente;
cogitatis , quz huic poftulato non fatisfa-
ciunt, neceflario fupponendum eft , eas
per ipfam:creationem ab Authore exiften-
tiz noftre menti noftre efle inditas , in
eum finem , ut inde omnis cognitio veri
originem trahat,

XXII. Neque tamen id volumus , has
rerum [pecies {femper menti prefenies efle ,
quod 'naturze mentis finite eft contrarium ;
fed tantum illasin thefauro mentis ita efle
repofitas , ut quotiescunque mens ad re-
rum contemplationém fe determinat aut
determinatur , in promptu ftatim: hae for-
me. fint, animumque de rebus cogitandi
easque interfe conferendi facilitate imbuant,

XXIIL. Notiones compofite funt tum
Axiomate conmunia ex reftaidearum com=
pofitione ita profilientes , ut in illa qui-
cunque attendens confentire cogatur, tum
Conclufiones per legitimam ratiocinationem
ex illis Axiomatibus proxime fluentes.

XXIV. Infallibilem his omnis cognitio-
nis humanz primis {eminibus merito tri-
buimus certitudinens, quia anticipando pro
certo aflumimus, quod cum nobis nihil in
eas -poteftatis eflfe -deprehendamus, ille

idem, gui mentis noftre, etiam haram #o-
A 4 tionum




8 Pr&coc NosceNDA

tionum Author fic, quem cum eflfe Ens Ja-
Dientiflinum , optimum veraci(fimum ac po-
tentiffimum vifuri imus , omnes has perfe-
¢tiones deftruunt, qui fallaces rerum for-
mas ab illo mentibus noflris inditas efle
afferere audent.

XXV. Sublata igitur Rationis in recto
fuo ufu veritate omnis veri norma eft fub-
lata, ipfique qui eam oppugnant, obmute-
fceré debent, nihil profecturi, nifi fenten-
tiam fuam rationibus adftruanc, de quarum
folidirate extin@o Rationis lumine nemo
convinci poterit,

XXVI. Quando adeoque in harum Ide-
arum intditu nexuve erratur , non in Ra-
vione objectiva, fed duntaxat [ubjetiva , feu
legitimo ejus ufu, vitium lacet.

XXVIL Quare , ut error evitetur , le-
gitime in notionum intelleGui occurren-
tium confideratione procedi debet, quo an-
te omnia requiritur generale aliquod crize-
vium, ad cujus amuflim notiones vera a fi-
ctis, certe ab ambiguis difcerni queant.

XXVIIL Iftud criterium non eft aliud,
quam evidentia, feu, quod eodemrecidit,
clara ac diflinéla rei perceptio, ultra quam
in humanis progreflus non datur.

XXIX. Ut autem ad hanc amuffim om-
nes rerum /pecies , omnia axiomata ac ra-
tiocinia




TrHeoLoG. NATURAL, 9

tiocinia examinentur , quod per humani in-
genii imbecillitatem ac depravationem eft
difficillimum , primo loco prejudiciis qui-
buscunque animus eft liberandus, & de
quavis re, quam non ex evidentibus ratios
nibus , fed ex praconceptis opinionibus
percepimus , tamdiu judicium [u/pendendum,
donec animus intime per rationum eviden-
tiam ad aflfenfum veritati dandum induca=
tur 5 qua in re dubitatio Cartefii rite intels
leéta confiftit,

XXX. Ne tamen judicium in fufpenfo
diu maneat, & debita diligentia & jufta mee
thodus , per quam ad tantam evidentiam pers
tingitur , ut in ea plene animus nofter ac-
quiefcere poflit, adhiberi debet: qualiseft
illa, que a primis ac per [e notis principiis
inchoat , atque inde per /legitimam confe-
quentiam id folum elicit, quod in illis ma-
nifefto continetur , reliqua vero in medio
relinquit. o

XXXI. Ex duplici fonte hac principia
Philofophi eruunt, quibusdam Zdeas , aliis
Experientiam confulentibus 5 fingulis fuam
methodum prae altera impenfe commen-
dantibus.

XXXII. Nobis immerito hae duz veri
Jeaturigines videntur disjungi aut opponi,
cum ucreque fapienter ab Authore verita-

Asjs tis




T ———a

10 Pra&COGNOSCEND A,
tis conjuncétze fuerine, up duobus reftibus in
veritatis probatione amice confpirantibus
eo major inde exfurgat evidentia ac certi-
tudo. Id quod eo magis apparet, quiare-
vera hi fontes ita funt compofiti, ut feinvi-
cem illuftrent, unusque alterius defectum
fuppleat.

XXXIII. Immerito fane idealis Pbilo-
Jfophia rejicitur , quia ldearum innatarum
veritas abunde per iplam Experientiam ett
comprobata , & quia nifi illa Philofophic
experimentali manum porrigeret , hac ul-
tra quasdam corporum qualitates definien-
das non progrederetur.

XXXIV. Duplici autem via ‘procedunt,
qui ex his fontibus veritatem hauriunt. Al-
tera eft Analyrica, altera Symiherica. .Po-
fterior per praemiflas definitiones & axiomas
ta fundamenta demonftrationis jacit. Prior
faciliori femita , naturalem rerum , uti fe
menti offerunt, ordinem fequens, ab iis,
qua per fe funt clara, ad obfcuriora per-
git.  Symebefis magis accommodata eft ad
refellendum adverfarios , invitisque aflen-~
fum veritatis ‘extorquendum ;| fed Analyfis
ad claram veritatum in naturali fuo nexu
perceptionem excitandam, adeoque addo-
cendum multo eft explanatior.

A D-




Tueoroc. NATURAL, 11

ADMINICUL A.

XXXV, Qui igitur in Theologiz Natu-
ralis adyca penetrare vule, ille , poffbubiva
omni aurhoritare humana , plus quam 'in
aliis difciplinis, ad intdmum Razrionis Me-
gifterium fe totum merito componet. Nec
tamen contemnenda funt @dminicula , que
aliunde hauriri queunt , ad Racionis dicta~
men eo accuratius excutiendum & ¢o'cla-
rius percipiendum.

XXXVI. Ipfa facra Scriptura varia pas-
fim hujus doétrine femina exhiber , qua
occurrunt in Jobo , in libris Salomonis,
tam Proverbiorum, quam Ecclefiaftis , nec
non in ipfis N. T, fcriptis, & pracipue
Paulinis ad gentes conteftationibus. Ut
jam non commemorem , quomodo fubli-
miora etiam Revelationis dogmata ita com-
parata finc, ut novis quafi experimentis, id
quod Ratio feliciter detexerat, confirment
atque illuftrent. Unde non mirum eft Ra.
tionis ufum apud illos prevalere, qui ad-
hibito Revelationis microfcopio, ipfa ve-
ricatis innata menti femina clarius animad-
vertunt.

XXXVIL. Sed & juvabit in medium
adhibere multa wvererum Philofophorum ,

praci-



12 PRECOGNOSCENDA.

pracipue Pythagoreorum ac Platonicoruns ,
quamvis fepe numero aliud agentium , ra-
tiocinia. Addantur Pasres primitive Ec-
clefie, qui Religionis Chrifliane Apologias
confcribentes Philofophos gentium ex ad-
miffis ab iis principiis oppugnarunt. Re-
centioribus demum temporibus Theologia
WNaturalis /¢cientie peculiaris formam acce-
pit, & in fyftema certum redactum eft,
pracipue pofteaquam a Scholaftico pulvere
Metraphyfica magis fuic repurgata.

THEO-




',' T - - \
e e et et — .

_ 13
THEOLOGIA

NATURALIS
PARS PRIOR
DE COGNITIONE DEL

C.A P Uyl 1

De ExisTenTIA DEL

XXXVIIL. yyer Deum , de quo inquiri-
P mus , intelligimus Ens
tanta perfeftione pollens, ut noftra rerum-
que omnium Cauffa, adeoque & Finis efle
queat, id eft, Zns fumme perfetium.

XXXIX. Tale Ens exiffere inter pri=
mas ac communes notiones AUt Gxiomard ne=
quit reputari, quia hazc veritas alias tanta
polleret evidentia, ut nullam probationem
requireret.

XL. Quare demonfirationem & priori,
quam vocant , & qua multi utuntur, tan=
quam minus commodam , fuo loco relin-
quimus.

XLI Ut autem demonfiratio @ pofieriors
rite procedat, primo fontes, unde illape=

titur,



14 DE Ex1sTENTIA DRI
ticur, excutiendi, & deinceps ea perlegiti-
mam confequentiam inde haurienda erit.
XLIL Hi fontes non poflunt effe alii,
quam exiflentia rerum talium, a quibus tan=
quam ab effectis ad cauflam adfcenfus datur.
Nam fi nihil exiftere deprehenderem, ni-
hil in promtu eflet , unde exiftentia Dei
probari poflet Perpendendum ergo , a#
aliquid exiflere certum fit , & quale illud
fit , quod exiftic, atque inde probatio
Exiftentize Dei elicienda erit.

DE EXISTENTIA RERUM.

» XLIW. De Ewxiffentia rerum inquirenti
mihi-ante omnia mei ipfius exiflentia occura
rit.

XLIV. Primum omnium , per quod de
mei exiftentia certior fio, eft, quod depre-
hendam me cogitare. Cumautem Cogitatio
involvat Exiftentiam , quia reapfe cogitare
nihil aliud eft, quam agere cum confeientia,
omnisque confcientia exiftentiam fupponit,
per fe liquet, hoc tanquam primum fcibile
mihi obverfari, quod cogitando fim
- XLV. Sed & eodem momento mihi li-
quet, quod, efféntia mea , aut faltem pars
ejus cogitans , qua mens dicitur, in Cogi-
datione confiflar, i
¢ XLVI.




- .

e e e e ————et,

De ExisTENTIA DEL 15

XLVI. Quin hac Cogitatione #ofam
mentis meg #aiuram abfolviinde conficio,
quia & nihil aliud , quam cogitationem ,
in ca reperio, & nullum efle tempus, quo
a cogitatione ceflets. Accedit, quod nihil
aliud oftendi poffit, quod mentis effentiam
conflituat , prater cogitationem ; unde
conficitur , aut plane . effentiam mentis
ignorari, quod in.lpli.cat, aut mentem effe
puram putam cogitationem.

XLVIL Varias porro in ‘me cogitatio-
num deprebendo formas feu modos , quosad
duo genera referre queo, quia in aliis me~
re paffive , in aliis autem & affive me ha-
beo. llla fub notione!intelletus, he vo-
luntatis comprehenduntur , qua duz pri-
mariz ejus facultates funt,

XLVIIL.  Intelle@us eft illa mentis fz-
cultas, qua res varias varie pro objectorum
varietate per earum ideas a rebus ipfis di-
verfas & im ipfa mente praefentes fibi ita
reprefemiar v ut repraefentationis illius /ibi .
intime confcius fit, quee reprafentatio di-
verfimode aut per puramintelligentiam aut
per fenfum aut per imaginationem aut per
veminifcentiam inftituitur,

XLIV. Polunias eft illa mentis fzcultas,
qua fe /ibere determinar ad agendum. Ubi
tum ipfa determinatio , tum modus ejuscons
fiderandus. L.



16 DE ExisTenTIA DEL

L. Determinatio Voluntatis pro variis
objectis diverfimode fe habet. Involvit
enim tum Judicium, tum atualem fecun-
dum illud judicium ZInclinationem.

LI. Fudicium verfatur circa notionum
fimplicium compofitionem , & collatio-
nem, utinde eliciat, quid verum aut fal-
fum, quid bonum aut malum fit. . Eft il-
lud auc émperfelium , quando nexu notio-
num non fatis perfpecto fitfpenditur, aut
perfeCtum per aGtualem afirmationem vel
negationem ; eaque iterum eft aut fimplex
‘per meras propofitiones , aut compofica per
conclufiones vi ratiocinandi inde deduétas.

LIL Inclinatio feu Propenfio Voluntatis
{equitur judicium, id, quod verum bonum=
que agnovit, approbando, eligendo, ape
petendo & fe cum eo uniendo; id autem,
quod fub f@/fi malique fpecie obverfatur ,
improbando , rejiciendo , averfando , fe-
que ab eo pro virili fegregando.

LIII. Ad Voluntatem pertinent Affe-
¢tus, qui nihil aliud funt, quam vehemen-
tiores ejus impulfiones , orte ex object
novitate & magnitudine.

L1V. Hi pracipue tres funt 2dmiratio,
Amor & Odium. Primus Affectus adhze-

ret Fudicio de re , cujus rationem & ma-
gnitudinem omnem perfpectam non habe-
mus:




De ExtstENTIA DEL 17

mus : fecundus & rertius inclinationi 7o
luntatis, quz quando circa bomum occu-
pata eft, amorem, quando circa malum ,
odium producit.

LV. Cum autem bonum malumque il-
lud obverfetur , vel ut prefens, vel ut fu-
turum , ex illo nafcuntur Letitia & Trifti-
tia , ex hoc Defiderium & Fuga , Spes &
Metus.

LVI. Ex his Affectibus fimplicibus alii
compofiti nafcuntur , quales funt, Zelus,
Aomulatio, Ira, pudor & fimiles.

LVIL Circa fpecialiores quosdam aus
minor majorve in voluntate pro re nata
occurrit difpofitio , quz ubi cum facilitate
elt conjuna, Habitus , iique vel infufs ,
vel acquifiti occurrunt.

LVIIL. Modus, quo Voluntas fe deter~
minat , dicitur Libertas , qua ita ei eft
propria, ut fine illa ne agere quidem poffit,
adeoque pro ateributo maxime eflentiali
Voluntaris eft habenda, quod omnibus ejus
modificationibus femper ineft.

LIX. Cum autem omnis Libertas fit aut
indifferentie , aut [pontanciratis, pofterior
maxime Voluntati humanz eft propria
& in eo confiftic, ut Voluntas cum luben -
tia fe inclinet fecundumid, quod interce-
dente judicio verum aﬁt falfum , bonum

aut




18 DE ExisTteNT1A DEI.

aut malum efle deprehendit.

LX. Talis Libertas facile poteft conci-
liari cum vinculo indiflolubili inter Intel-
letum & Voluntatem , per quod hzc ab
illo dependet.

LXI. Porro Mens in feipfam defixa ani-
madvertit fibi adhzrere Corpus materiale
& organicum, cujus eflentia in Exzenfione
confiftit.

LXII, Id Corpus , utcunque plane a fe
diverfum fuum tamen efle perdifcic pro-
pter uniomem , quam fibi cum eo inter-
cedere deprehendit zeciprocam ,dum ad im=
perium Voluntatis moveri membra, varios=
que motus Corpori impreflos a Mente per-
cipi , variasque in ea Affectiones & Paffio-
nes excitare deprehendit.

LXIIL. Unionis hujus illa eft natura ,
ut non fit immediata aut effentialis, llla
enim fi effer, tum aut Mens & Corpus res
eflfent ibi fimiles, aut faltem ad naturam
Mentis pertineret, operari in Corpus, &
ad naturam Corporis , afficere Mentem ;
quorum neutrum locum habet.

LXIV. Aliud ergo intercedere debet
vinculum , per quod affeétiones Corporis a
Mente animadvertuntur & imperium Men-
tis in Corpus tranfit. Hoc vinculum li-

cet hacenus ignoret, adefle tamen per in-
timam




De ExisteNTIA DRI 19
timam confcientiam animadvertit,

LXV. Sed & certos huic unioni limites
efle fixos deprehendic, dum varios Corpo -
ris motus neque in poteftate Mentis efle ,
neque ab ea nifi per ratiocinationem & ef-
fecta percipi animadvertit, - Unde quidam
anfam ceperunt de tertia quadam fui par=
te cogitandi, quam Animam a Mente di-
ftintam dicunt, qua ad omnes Corporis
motus velut attendat, eosque dirigat,pro-
ut corporis confervationi conducit. Alii
tamen id rejiciunt, nolentes entia prater
neceflicatem multiplicari,

LXVI. Meditantibus Sexn/umm in Cor-
pore organis res quoque alias {eparatas a
meo Corpore exiftere animadverto. Neque
ulla mihi fuppetit caufla, cur Senfuym mi-
nifterium, per quod in illarum cognitio-
nem adducor , in dubium vocem. Cum
enim eodem modo fenfus ab iisdem obje~
¢tis conftanter affici experiar , binc nihil
aliud colligere pofflum , quam Authorem
nature mez eum in finem Senfuum mihi
dediffe ufum, ut iis meditantibus de rerum
extra me pofitarum preefentia edocear.

LXVII. Unde fequitur, quod quicquid
Dper Senfus rite adbibitos extra me invenio ,
id mque certo exiftere ac me ipfum, atque
ita efle compofitum , uti Senfibus fe re-
B2 pre-




e S -

20 De Ex1sTENTIA DETI

prafentat, aut per nudam perceprionem aut
per legitimam ratiocinationem , absque er-
randi periculo {tatuam.

LXVIII. Hac via non folum in plurima
Corpora extra me incido, fed etiam eorum
varietatem , confiderans eorum variam fi-
guram , fitun atque ordimem , animad-
verto. :
LXIX. Et cum quosdam in quibus-
dam effectus occurrere fentiam, qui /a-
terie rationem exfuperant , illa fimilem in
modum ac meum Corpus a Mente qua-
dam 7azionali habitari dubitare nequeo.
Certus ergo fum, non folum alia Corpo-
ra, fed alias etiam Mentes a mea non dis-
{imiles exftare, id eft, cum Corpore unitas.
An vero preter eas etiam dentur, qua
nullum materie indumentum habent , me-
re Mentes , id , licet cur negem , nullas
rationes habeam , hactenus tamen in me-
dio relinquo.

LXX. Ex bharum rerum indutione
conficio, duo efle rerum exiftentium ge-
nera, inter {e diverfilima, res nempe cogi-
tantes & extenfas, extra quas nullius alte-
rius rei aut experimentum habeo , autideam
in me invenio,




De ExistentIiA DEIL

RESs EXISTENTES CAUSSAM
REQUIRERE.

LXXI. Quascunque Res hucusque con-
templati fumus , eas ita efle compofitas,
ut Cauflam extra fe requirant, ex earum
imperfeltione evidens eft. ,Quicquid enim
imperfectum eft, non eft neceflario, adeo-
que initinm exfiftendi habet & fui Caufla
efle nequit.

LXXIL Veftigia hujus imperfeftionis
Mens mea in finu fuo per intimam con-
fcientiam deprehendic. Cum enim ad po-
tentiam feipfum producendi requiratur ,
tum ut ejus potentiz habeat confcientiam,
tum ut femper fuerit , twm ut infita fibi
vi {ubfiftere pergat, tum wz fibi [ufficiaz,
tum ut facultatem quoque habeat aliud
quid extra fe producendi, tum denique,
ut fecundum omne id , quod fibi debert,
independens fit, nihil horum ulla juris {pecie
{ibi tribuere Mens noftra poteft , fed con-
trarias imperfettiones & pracipue omnimo-
dam dependentiam {zpe ,non fine moleftia,
{entir,

LXXIIL Dependentiam foam fpeciatim
animadvertic Jnzellecius in eo , quod paffive
fe habeat, quia operatio ejus determinatﬁ

3 vak




P

e

{T’N

e e S S S

22 De ExisTEnTiA DEIL

eft ad Jdeas , quas non format pro lubitu,
fed invenit , five materiam eéarum ; five
Jormam confideret. Sed ne rationem qui-
dem convenientiz inter ideas & res, quas
repraefentant, ullam concipere poteft.

LXXIV. Nec minus Poluntas , facul-
tas illa maxime aflive ac libera, fe depen-
dentem deprehendic , tum quia ab Intelle-
&tu ducitur , tum quia ad res extra {e tef-
dit, utper eas perficiatur , tum quia in il-
las res nihil poteft, fed variaabillis contra
fuam inclinationem paticur. Cujus rei ex-
emplum invenit in proxime adjacente fi-
bi Corpore , quod neque concinhavit, ne-
que pro lubitu dirigere, neque confervare
poteft.

LXXV. Multo minus ratio Corporis
permiteic , uc id {ui ipfius Caufla fic, cum
longe majoribus , quamh Mens , imperfe-
¢tionibus laboret, & ne quidem agere ,
nedum feipfum, aut alias res extra {e pro-
ducere valeat.

LXXVL Et cum f{imilium fimilis fic
ratio , facile ex propria imperfectione in-
ferimus, quod aliarum Rerum , quas co-
gnofcimus, eadem fit paupertas, cum eas
aut fimili nobiscum aut multo majori im-
perfectione laborare experientia abunde
edoceat. '
Caus-




De Exi1sTENTIA DEL 23

CAUSSA RERUM EXISTENTIUM
NON EST PREZTER ENS
PERFECTISSIMUM.

LXXVII, Cauffam mee aliaromque
rerum exiftentie exterius quaerens moxdes
prehendo, hunc honorem nifi in Zzs perfe-
&Hffimum non cadere. Ad fiftendum enim
aliquid , quod non fuit, infinita requiritur
potentia , quz reliqua omnium attributa
divina jam involvit,

LXXVIIL Porro fi aliquid eft , tum
aliquid eft, quod meceffariam habet Exi-
flentiam. Si enim nihil effet neceffario ,
tum nihil effe poffet. Jam vero neceflitas
exiftendi A/eitatem , illa autem omniareli-
qua attributa divina iterum involvit.

LXXIX, Ira Exiflentiz Rerum genera-
tim fpecata jam indubitato demonftrat ,
Deum effe. Si autem fingulz expendun-
tur, tum nihil plane neque in Microco[mo,
neque in Macrocofino, quocunque te ver-
tas, occurrit, quod non evidentiffima pree
fe ferat perfeéiflimee Cauflee indicia.

LXXX. Incipiendo a Microcofino feu
meipfo non poflum acquiefcere in hypo-
thefi eorum, qui cum Ariflorele per folam

Zemerationis legem in infinitum protenfam
B 4 homines




24 De Existentia Dz,

homines in prafentia exiftere crepant, cum
fic infinita effelta fine Cauffa , infinitum
majus ac minus, aliaque abfurdiflima ad-
mirtenda eflent.

LXXXI. Nihil etiam prafidii invenio
apud illos, qui originem hominum primam
five cum Aflrologis ex influxu Rellarum
nefcio quem Limum impraegnantium, de-
rivant, five cum Sroicis ex fato ac immu-
tabilibus materi@ motusque mechanici le-
gibus , five cum Epicurcis ex cafir, id elt
fortuito Aromorum concurfu repetunt, qua
omnig ne formando quidem Corpori , mul-
to minus Menti in eo producendz, fuffi-
ciunt.

LXXXIL Quare aut nullam habeo
Cauflam, quod admitti nequic, auc talem,
qua omnes univer{i vires infinitis parafun-
ais exfuperat, quod adhuc evidentius pate-
bit , quando fingule partes & faculates
fub cenfum vocantur.

LXXXIIL Cum nihil inter res finicas
Mense fic excellentius, nihilque ad ferenda
Deitatis vefligia aptius, non ita ficco pede
eft pretereunda , uti plarimi faciunt, qui
vix aliud preecer Ewxiflentiam, quam cum
Corporibus communem habent, ad invenien-
dum in illa Deum, commemorant.

LXXXIV., Si-Mentem , ejusque facul-
rares,




De ExisTenTIiA DEL 2§

tates, in genere confideramus, impoflibile
elt , uc eas alia Caufla produxeric, quam
qua eminentiffimo modo eas in e poflidet,
quod nifi de Mente perfelliffima dici ne-
quit.

LXXXV. In Intelleflu {peciatim occur-
rentes Jdew , five eas a natura inditas, five
ex incidentibus occafionibus prognatas
ftatuas, quod nobis hic perinde eflc poteft,
licet prius §.21. jam aflfertum fic , cum
utrumque fine intercedente divina virtute
nequeat fieri,, prefentem Deam fingula
atque univerfe ingeminant.

LXXXVL Inter illas majeltate praeci-
pua fulget ipla Dei ldea , five pofitivus
quidam , adeoque clarus & diffintius, de
Ente fumme perfecto concepius, quem five
innatum , five acquifitum ftatuas , adefle
faltem cum ratione negari nequit,

LXXXVII. Ha&c [ldea, cum non fic
ipfe Deus, fed ejus tantum reprefentatio,
neceflario requiric Cauflam, eamque non
tantum Jfficientens , quatenus efl quidam
cogitandi modus, fed etiam Exemplarem ,
quatenus habet rei a mente mea diver(x
effigiem. Utrumque extra Deum often-
di nequit.

LXXXVIIL - Caufla ZEfficiens hujus I.
dem praeter Deum , neque iz me , neque

Bs extrg




26 De ExistenTIiA DETI

extra me oftendi poteft. Non eft in me,
quia fi Idew hujus author effem, nonnifi
per ratiocinationem eam producerem. Jam
vero nulla ratiocinationis via, five per
modum eminentie , five per modum compo-
fitionis , qui etiam dici poteft fiftionis ,
aut caufalisatis , aut negationis ad eam
producendam fufficit.

LXXXIX. Nihil hic valet via prima ,
quia @fcendendo a minori perfeétione ad ma-
jorem jam {uppono , me majoris perfectio-
nis babere ideam, & exemplar mihi obver.
fari , fecundum quod judicare poffum ,

uznam fic minor majorve perfe@tio, Nec
_7ecunda » quia variarum rerum minus per-
fectarum in unam quafi Ideam conjuntiione,
fumme Perfeétionis idea effici nequit, Non
tertia , quia nulla res 7¢f toto ceelo diver /e
imaginem poteft exhibere. Non guartn,
quia ad removendum, quicquid cum im-
perfectione conjunétum eft, iterum Idea
fumma Perfectionis requiritur, qua nor-
ma fic , ad quam exigatur, quid fini-
wm fir & cum fumma perfectione pu-
gnet,

XC. Sed nec extra me a parentibus aut
Precepsoribus potui illam accipere. Re:
currit enim queftio, #nde illi acceperint?
Et praeterea non aliter quam per figna ex-

terna




De ExisTeNTIA DEL 87

terna vifii & auditwi oblata illam com
municaflent , que ad taleri Ideam Entig
fpiritualis fufcitandam nullam aptitudinem
habent.

XCI. Ad Cauflim Exemplarem porro
requiritur', ut illa tantam Perfeétioneitt ,
quanta per hanc imaginem reprefentattr,
tion eminenter , fed formaliter contineat,
quod neque in me , neque in aliis creatus
tis , five fingulis , five junétim confideras
tis, adeoque nonnifi in Ente [umme perfes
Yo reperitur.

XCIL. Ad Judicium cum Intelletu cons
junctum pertinet Confeientid , quee in fenfu
{triGtiori comprehendit , tum Legem in As
xiomatibus moralibus fundatam , tum ju-
dicium fecundum illam Legem, eadem ins
fullibilitate gaudens , quam rationis lumis
ni in genere confiderato, cujus hzc Con-
fcientia pars eft, §. 24. vindicavimus.

XCIIL Jam vero neque ipfe mibi hanc
Legem fixi, cum eam invencrim yexemplar
ejus in me ipfo non deprehendam , nihile
que in ea mutare queam 5 heque Tribunal
mihimet ipfi fecundum illam legem erexi,
cum meipfum absque maxima ratione his
vinculis non conftrinxiffem , nihilque a me
fperandum aut timendum habeam.

XCLV. Nequeab aliis Parentibus , Pre-
ceproribus




28 De ExisTtenNTIA DET,
ceptoribus aut Magifiratibus mihi jugum
hoc impofitum eft.  Eorum non cft Zex,
quia circa principia moralia non plusjuris,
quam ego, habent. Eorum non eftf 77i-
bunal , quod longe latius patet, quod ipfi
formidare debent, & per quod ipfe de eo-
rum praeceptis judicium formandi faculra-
tem & poteftatem habeo. Quare iterum
adfcendendum ad Zns fimme perfectum ,
quod rerum omnium prima Caufla & ulti-
mus Finis eft , quod per Sapientiam fuam
Leges nature mee aliarumque rerum con-
venientes condere & per Potentiam {uam
Mentes liberas carum jugo fubdere po-
tuit.

XCV. Iftud mirari fubit, cur, qui hoc
argumentum admittunt , pracedens ab /-
dea Dei petitum, rejiciant, cum, hac fub-
lata, nulla veritas moralis cordi infculpra
efle queat.

XCVI. Praterea Voluntas mea ita eft
compofita, ut in bonum aliquod fummum
extra me feratur, quod neque in me, ne-
que in_aliis rebus finitis ex'ra me reperio.
Hanc Voluntatis propenfionem autem ne-
mo potuit indere, nifi talis, in quo illa
terminari & acquiefcere pozeft, adeoque
omnifufficientia fua, quicquid finitum eft,
ex{uperat.

XCVII,




De ExisTeENTIA DEIL 29

XCVIl. Cum eadem Voluntas Libers
tate polleat, corruunt omnia fyftemata, a
Jjato ac meceffitate rerum exiftentiam deri-
vantia. [llius enim origo nequit efle, nifi
Ens liberrimum , fummum Libertatis omnis
exemplar , quodque Libertatem Mentis fi-
nite certis limitibus circumfcribendi ac
moderandi facultatem habet.

XCVUIL. Corporis mei [lrufturam in fe
{pectatam ubi penitius intueor , mox de=
prehendo admirabilem in omnibus ejus
partibus tam externis, quam internis Sa-
pientiam.

XCIX. Quoad partes externas in cone
cinna ffatura, fingulorumque membrorum
fitw & proportione ; quoad internas in [o/i-
darum mque ac fluidarum partium ficu, in
mufculorum , offium , venarum , arteriarum,
nervorum textura, in fanguinis circulatio-
ne, in Jpirituum animalium motu ftupens
dum plane artificium, in quo nihil {uper-
vacaneum, nihil, quod non certum ufum
atque finem habeat, occurrit.

C. Tam fplendide ftru®ure »om fum
ipfe mibi faber. Nens mea ejus operis eft
nefcia, ficpe a Corpore petitur, neque ab-
folutum in id dominium, fed certis tantum
adftritum legibus poffidet.  Multo minus
Corpus feipfum ita difponere potuit, cum
ne




30 De ExisTenTiAa DENL

ne fui quidem cognitionem habeat.

~ ClI. Parentes quoque fe ad Corpus me-
um non aliter habuerunt, quam qui ggrum
conferynt , nihilque ad fruGuum proven-
tum , quam occafionem prebent. Et fic
quoque redeundum ad hominem aliquem
primum, qui Corpus fuum a Caufla prima
accipere debuit,

CIL, VZinculum inter Mentem & Cor-
pus, cum non fit neceffarium 5 quod mors
probat, Cauflam requirit,

ClL Illam Cauflam fruftra quaerimus
in nobisipfis. Confiwderationaturz Corporis
& limitata alterutrius partis in alteram po-
tenti@ repugnat. Comfpiratio Spinofe ni-
hil eft nifi confufio Mentis & Corporis in
unam maflam Vebiculum , quod Platoni-
¢i apimee tribuunt, merum eft figmen-
tum.

CIV. Sed neque parentibus origo hujus
vinculi tribui poteft. Si enim ad primum
iterum provehimur ‘hominem , ille faltem
ejus author effe nequivic. Prazterea hzc
unio parentibus non folum nefciis , fed
etiam fepenumero invizis contingit.

CV. Redeundum ergo ad Cauflam pri-
mam , precipue cum vinculum hoc ita fe
habeat , ut Cauflam & /liberrimam & fa-
Dientiffimam & potentiffimam requirat.

.




De ExistenTIA DEIL 31

CVI. Nec tantum Corpus noftrum
cum Mente noftra intime conjunctum eft,
{ed etiam ftupendam habet per ufum Sez-
fuum cum aliis Corporibus communicatios
nem, cujus ratio cum neque in ipfis Cor-
Poribus tam alienis, quam proprio, neque
in Mente ulla occurrat, hoc quoque vin-
culum a Caufla potentiffima ac fapientiffima
derivandum erir.

CVIL. Ad Macrocofmum porro feu
Univer[um boc transeuntes ,iftudque primo
in complexe examinantes , per fingula ejus

“ateributa generalia de Exiftentia Numinis
convincimaur.

CVIIL. Effentiale ejus attributum eft
Materia 5 feu Extenfio, ad cujus Ideam
cum non pertineat Jdea Exiftentie necefla-
riz , neceflario requiritur Caufla, qua vo-
luit, ut eflet, queque cum fit, facic, ut
efle pergat.

CIX. Extenfio hzc certo fitu ac figura
gaudet, quee merum eft accidens , adeoque
non xterna , id quod confirmat populorum
confenfus, Annalium recens memoria , [cien-
tiarum novitas 3 & nihilominus non fo-
lum exiftit, fed etiam conftanter conferva.
tur, Eft ergo Deus, cui in materiam
univerfam abfolutum imperium competit.

CX, Preter figuram in Materia Mozus
adeft,




32 De Existentra Det.

adeft, illeque fecundum certas Leges fixus
atque conftans, Cum autem hic Motus
Corporibus naturalis non fit, neque ex eo-
rum determinatione oriatur , quia princi-
pium aétivam requiric, Deum efle con-
cludimus , qui hac quoque ratione Domi-
nium fuum fummum in omnes res, qua
mundus patet, extenfum aflerere voluit.

CXI. Defcendendo ad fingulas hujus
Univerfi partes, in earum tum imomenfurabili
amplitudine,yum inenarrabili varierate ftipes
fit, oportet, qui cauflam potentiflimam
agnofcere recufat.

CXII. Quod fi addatur earundem par-
tium ad fe invicem relatio , finisque , ad
quem fingul® funt dispofite, in eo ordine
non folum omnipotentiam omnia, fingu-
la,  maxima, minima penetrantem, fed
ctiam divinam [apientiamac libertatem me-
rito veneramur. Neque enim vel Atheus
negare audebit, quod propter Finem ef?,
id non effe propter fe, adeoque non efle
neceffarium, & ab alio potentiori libere ad
illum finem effe ordinatum.

CXIII.  Singulas partes feparatim fi in=
tueri, atque Deitatis radios in iis oftende-
re volemus , quis-finis erit ? Exempli tan-
tem caufla #/uflriora quaedam nature, in
qua innumerabilibus formis Opificis digi({uﬁ
lufic,




De ExisTENTIA DEIL 33

lafic , phenomena {ub cenfum vocare opus
erit. ' Talia funt verbi caufla , mirifica par-
tium in fingulis individuis [fructura ,meteo-
rorum., tomitruum, pluvie , ventorum ori-
80, [fimulacra cognitionis , {olertie & aftu-
tie in brutis , vegetatio plantarum , quin
etiam faxorum & mineralium , Ocean: in
terminos fuos coattio , fluxus & refluxus
maris , vis magnetis & fimilia mille alia ,quee
hiftori naturalis contemplatio {ubminiftrat,

CXIV. Superpondii loco addi poflunt
argumenta bifforica, petita ab operationi-
bus divinis , quas in mundo contigifle ex
certa annalium fide conftat. Hz {unt auc
ordinarie aut extraordinarie.

CXV. Ad extraordinarias operationes
referimus predittiones futurorum contin-
gentium, & miracula, que, qui admittir,
Deum admittere debet.

CXVI. Ordinarie minori contradictioni
funt obnoxiz, quo pertinent maxime Re-
gnorum rerumque humanarum viciffitudie
nes , nec non illuftriora Fudiciorum exem-
pla , & quicquid Providentiam aliquam
efle evincere poteft. 87 enim Providentin
eft, Deus ef.

CXVIL Vis argumentorum, qua re-
cenfuimus , tanta eft, ut zorum genus bu-
manum in veritatem hanc confentiat, Dari
enim




34 De Existenti1A DErL
énim populos ommi Numinis coghitione
deftitatos haCtenus probari nequit. Kt
etiamfi effent, injuria tamen iis fierer, fi
atbei dicerentur, qui licet ad hanc verita-
tem ‘ex ftupore ferino non attendant, nun-
quam tamen in animum induxerunt’, ut
eam negent.

CXVIIl. Et quomodo integra matio-
wes ‘effent athes, 'cum de ipfis illis paucio-
ribas nature abortibus., profeflis Zheoma-
ébis , dubitare liceat , @n fint veri nominis
Arbei? Licevenim impudenti fatis ore as-
ferere aufint, fe fidem exiftentie divinee
penitus exuifle 3 unde fciri poteft , quod
verum dicant?

RESPONSTO AD ARGUMENTA
ATHEORU M.

CXIX. ‘Certum interea eft , quod dari
poffint A¢hei ? ‘quibus ad tempus per fin-
gulare Dei judicium ommis Deitatis \fenfus
concupifcentiarum pravarum ceeno quafi
immerfus ac fepultus eft, Er megari ne-
guit , fi fecundum externam oris ‘profeflio=
nem judicium formetur , quod exftitee
Firie omhi vo quidam Zzhei Theoretici
iique non folum indiretle talia 'urgentes

dogmata , que ommnem Deirtatis ‘concep-
tum




tim pervertunt , fed etigm direffe rotuns
disque verbis afferentes, zn effe Dewm.
CXX. Neque tamen temere cuiquam
hoc erimen imputandum eft , cum expes
rientia doceat , multos qui popularibus er~
roribus contradixerunt , Actheorum incurs
riffe: crimen ; quamvis & ab altera parte
vel ex Spinofe exemplo certum fic, mule
tos oretenus profiteri Deum , ne communi
odio fe exponant, licet in fuo Univerfi,
quod fingunt, [§ffemate omnem Entis fume
me perfecti ideam exulare plane jubeant,
adeoque reapfe Deum abnegent. e
CXXL Quomodo tales a roro univenfe
condemnentur, ex adduétisrationibuspatet,
quibus obniti velle eo major vefania eft,
quia etiamfi argumentorum pondere fe vi-
¢toriam reportaturos efle , ferio 4ibi Achei
perfuadere poflent, nihil tamen inde luca
ipfis acceffurum fic, cum , 1i caufla cadant,
maximum damnum evitare nequeant , non
folum jufto Dei judicio olim perituri , fod
etiam in ‘hac vita feipfos in mera bruta au-
tomata transmutantes, Deumgque tollendo
omnia virtutis fundamenta , adeoque pi-
‘blicee quietis ac fecuritatis fulcra concu-
tientes., Et quid flultius, quam alios de
peftifero errore perfuadere velle, pottea
quam principia omnia {ublata {unt , ex
‘ Cas qui-

De Extsrenria Det 36




“
ol e L S A‘ {

36 De ExisTenNTIA DEL
quibus homo hominem rationaliter con~
vincere poteft? Quid vef@nius, quam rem
in dubium vocare velle, quam tamen, ut
credatur, e re Societatis efle, ipfi aliquan=
do fateri debent? Quid immanius, quam
tanto nifu pugnare contra rem,que etianfi
vera non effet, maxime tamen eflet opta-
bilis, adeoque genus humanum meliorem-
que ejus partem, maxima confolatione ex
mera petulantia privare 2 Quid denique
dementius , quam tam univerfale & com-
mune commodum fecum ferentem generis
humani 7edAndiv tam ftramineis ratiunculis
oppugnare velle?

CXXII. Talis verbi gratia eft illa, quod
aullam nos Dei babere Ideam venditent ,
quem in finem provocant eo,quod nullam
habeamus ullius rei, nifi corporee ideam,
per fenfus. nempe acquifitam. Intima au-
tem experientia contrarium unumquemaque
in fe ipfum defcendentem facile docebit,
cum .tot abftractas rerum metaphyficarum
ac. moralium ideas mens in finu fuo gerat,
ad quas excitandas nihil per fenfus afferri
potuit.

CXXIII. Addunt, quod confitentes, es-
fe Deum , e/fentiam eiincomprebenfibilem &
infinisam tribuant ,inde autem fequi ,quod

nullum Dei conceptum habeamus, adeo:
que




De ExisTENTIA DEI 7

que Deum etiam non efle , quia cujuscunque
nullam babemus ideam , illud eft non ens.
Sed merus hic eft lufus in terminis, cum
Ideam Dei defendentes, per incomprebenfi
biliratem atque infinitatem Deinihil ad fum=
mum cenferi debeamus intelligere, quam
adequaram Entis fumme perfecti /deam mo-
dulum, uti creaturz , ita noftrum quoque
excedere.

CXXIV. Perfluit etiam facillime, quan-
do objiciunt, Deum tollere , qui omnifcien=
tiam tollit ; hanc autem ab illisnegari, qui
fatentur , ante mundi creationem preter
Deum nihil extitiffe. Sed quidni Deus
etiam ante mundum conditum fuiflet omni-
Jeius , cum perfpectam plene haberet fuam
Omnipotentiam , cujus cognitio ideas re-
rum omnium poflibilium involvebat 2

CXXV. Porro ad hominem argumen-
tantur, pretendentes Theologiam merum
{yttema rerum incersarum, quin contradictio-
num efle. Quafi illi conmrradiftorium aliquid
efle demonftrare poflent , qui omnem ve-
vitaris normam ejurarunt 5 aut quafi cone
tradictionis poflint convinci res , qua per
obfcuritatem fuam inter fe conferri ,adeoque
competens judicii noftri objectum efle ne-
queunt.

CXXVI. Di&uri autem rationem, cur
Cs tam




¥ ot

38 De Existentia Derx,

tam generalis omnibus hominibus de Ente
fumme perfecto fedeat per/uafio, primo ad
prawvas hominum difpofitiones s partim ex fu=
perflitiofo timore y partim ex cauffarumignes
yantia ortas , provocare folent. Uirumque
vanitatem & impudentiam hominum ho-
yum probat. Quomodo enim fides Deita~
tis ex timoré orta eflet 4 cum timor Dei
potius fic fequela illius fidei, cumque /dea
Dei per fe fpectata niliil rerribile conti-
neat? Et quomodo caufJarum ignorantia
anfam primo dedifler, de Deo cogitandiy
éum argumentorum , qua propofuimus ,
indutio indicet, nihil magis directe ad
Deum diicere ; quam meditationem de re-
fum cauflis , ipfumque Actheifmum nihil
aliud effe , quam craflifimam cauffarum
ignordntiam?

CXXVIL Addunt ; Religionem inven-
tum effe Politicorum credulitate hominum
abutentium, ut illos eo facilius fub jugum
cogerent. Mendaciffima ¢alumnia! cum
inventi hujus Auzbor oftendi nequeat, ne-
que poffibile fuiffec eodem Religionis qua-
fi fafcino genus humanum conftringere
#ifi aftutia Politicorum infita hominum
animis Religionis femina animadvertiflee
atque iis in rem fuam abufi fuiflent,
CXXVIHI General¢ Atheordm #edrov

Jetdog




De Existentia DEl 39
Jeidos eft , quod ficuti prater materiam
nihil concipiunt, ita mazeriam [emper fuiffe
& ecjus efllentiam pertinere exiflentiam ne-
cefJariam defendant, quod tamen funditus
evertitur per ea , quibus cau/lalitatem re-
rum § 71, 1q. adftruximus , & Cap, IV.
porro adftruemus,

CXXIX., Neque fraudi debet effe Exi-
ftentie divine certitudini illa praetenfio ,
quod eousqueadfcendere nequeathominum
malitia, ut Deum efle negaflent, fi Idea
Dei homini naturalis effer. Nihil enim
inde concludi potelt, quiaabunde conftac,
& omnem Deitatis fenfum ipfis profeffis
Atheis vix periifle, & ubi ille per fingu-
larem quandam exccecationem animi op-
preflus eft, ibi fingulare Dei peccatorem
{ibi relinquentis intercedere judicium, Ipfa
etiam Atheorum paucitas, & quod {tatim
intellectis eorum argumentis rejeéa fic eo-
rum opinio, oftendic , nihil minus, quam
Rationem iis favere,

CXXX. Ad protrudenda autem tantz
impietatis dogmata, uti alia caufla requiricur,
ita variee caufle occafionales concurrere
potucrant. Tales {unctuminzernaipfa con-
cupifcentia prava , que inimicitia eft ad-
verfus Deum , & figillatim animi elati ac
nefcio quam fapientia fublimioris glorio-
Cy lam




40 De Natura DEr

lam ftulte aucupantis faffus, tum externe
Juper[litionis ,qua plerorumque , quem Deo
ferunt, cultus laborat, abfurditas , & pre-
poftera fudiorum traftatio , prefertim fi
accedant librorum impiorum improvida
lectio , converfatio cum impiis , prace-
ptores profani, & fimilia.

CXXXI. Has cauffas Atheifmo eo fe-
curius aflignamus, quia cum negantes
Deum alias rerum cauflas nominare neces=
fario debeant, tales nominant, qua longe
majores difficultates habent , quam quas
noftro fyftemati objiciunt, atque abfurdi-
tate fua undiquaque perpluunt, uti patet
ex exemplis §. 80, 81. allatis.

CATUOT 91,

De Natura Der

CXXXII, Si Deus exiftit , neceflaria eft
ejus cognitio . tum quia ni-
hil magis intelleGtum noftrum perficic,
a cujus perfectione omnium reliquarum fa-
cultatum perfectio dependet, tum quia
hoc pacto patebit, quomodo eum digne
colere & in communione ejus beari efle
offimus,
CXXXIIL Ad cognitionem Dei per-
tinet,




De Natura Der. 4r

tinet , ut fciamus , Quid & Qualis fir ,
adeoque verum de eo conceptum nobis
formemus,

CXXXIV. Licet autem adequate De-
um definire nequeamus, talis tamen dari
poteft definitio , quee id faltem, quod nos
de Deo aflequimur, fub fe comprehen-
dit.

CXXXV. Secure ergo ftacuimus, Deum
efle Mentem fumme perfeciam.

CXXXVL In hac definitione gemeris
aliquod inftar eft, quod Deus Mengs fit ,
differentie autem [pecifice , quod fit fumme
perfelius. Neque tamen eodem , quo hi
termini in fcholis ufurpantur, fenfu, hic
intelligi debent. Nam per prius nihil nifi
natura Dei exprimitur, quam f{ecundum
noftrum confiderandi modum abftracte uc
Jubflratum omnium cjus atcributorum, cui

infunt, fpectamus; per pofterius ipforum,

attributorum complexus proponitur.
SPIrRITUALITAS DEI

CXXXVII. Cum duo tantum cognita
nobis fint rerum genera , Mentes nempe
& Corpora , & ad alterutrum Deus refes
rendus fic, Deus neceflario ftatuitur Mens
feu Spiritus efle.

C s CXXXVIII,




42 DE NaturA DEL

CXXXVIII. 1d demonftrari poteft ,
primo #egative ,quia Deus nequic efle Cor-
pus, neque ex parte, cum partes in Deo
locum non habeant; neque ex z0t0, quia
jdea extenfionis non folum non includit
ideam perfeGtionum Ewntis fumme perfelli,
{ed etiam ponit varias imperfeétiones , qua
in Deum non cadunt, quales funt, /i non
effe confcium, paffive [e babere, divifibile,
mutabile & finitum effe.

CXXXIX. Sed & pofitive Deum effe
Mentem , comprobant omnia argumenta pro
exiftentia ejus allata. Illa enim talia {unt,
ut evincant, eum efle rerum omnium
Caulfam , quod efle non poflet, nifi effet
Ens aCtivum ; tale autem fola Mens eft.

CXL. Adde quod ex eorundem argu-
mentorum recenfione pateat, Deum ta-
lem efle Cauflam, in qua relucet {umma
Japientia y libertas , potentic , quaz attribuca
nonnifi in Mente locum habent.

CXLI. Neque ulla nominari poteft
Perfe@io vere divina , qua non ad Men-
zem tanquam Jubflratum fuum referri queat.
Cum enim Mentis effentia confiftat in Co-
gitatione , nullum datur attributum divi-
num, quod in Cogizatione perfecliffima non
contineatur.

- CXLII. Injurii ergo contra Deum
funt,




De Natura DeERL 43

{unt 4 non folum qui maturam Dei Exsens
fiome abfolvunt , atque ita revera omnem
Dei conceptum tollunt , fed etiam , qui
qualecunque exzenfum & corporeum conces
ptui de Deo affricant.

CXLIIL Impietatis hic pre aliis reus
eft Spinofiz, per Deum intelligens Ens abs
folute infinitum , hoc efl [ubflantiam unam
conflantem infinisis artributis , quorumnota
nobis fint Cogitario & Extenfio , uiraque
fataliter fe explicans per infinitos modos
qui fint omnes res particulares cogizantes &
exiflentes 5 que tanquam totitem Dei mo-
dificariones {ingul®e wiernam & infinitam
¢ffentiam exprimunt. :

CXLLV. Monftrofa hzc Nature Dei
definitio, quot voces, tot abfurditates ha-
bet , utcunque fe fub terminorum ambi.
guorum involucris tegere impius ille qua-
rat. Et facile hoc fyftema evertitur , fi
tantum conferantur , qua in precedentis
bus jam demonitrata func,

CXLV. Ad przcipuas abfurditates re-
ferimus , quod Deum unam efle fubfian-
viam fareatur , & nihilominus duo ateris
buta ei tribuat , cogisationem & extenfior
nem, que requirunt &uas [ubftantias toto
ctelo diverfas , quibus infunt, adeoque
differunt , wt res (& res, quaque nullam
1iC=




e e ——— e ———

R}
44 De NaTura Dl

necefJariam inter {e relationem habent,

CXLVI. Nec minus abfone duo artri-
buta infinita ad confticuendam unam fub-
ftantiam  conjunguntur. Aut enim illo-
rum accributorum alterum altero eft per-
fe@ius, quo pacto infinitum infinito majus
effe ftatuitur., & aliquid minus perfectum
Deo tribuitif™ aut fi'parem habeant per-
fetionem, neutrius attributi perfectio.erit
fumma‘, & infinicum abfoldtum infigico
additum , neceflario majus infinitim: cone
ftituet, quod iterum implicat.

CXLVIL Et quam impudenter inter
attributa illa infinita referatur Eavenfio , ex
effentialibus ejus imperfectionibus , quas
enarravimus, evidentiflimum eft.

CXLVIIL Quid autem futilivs , quam
res particulares omnes conftituere in modi-
ficationes Dei, cum non tantum earum per
partes evicta fic imperfectio , in cujus fo-
cietatem Deus, abnegata ejus perfeta
Scientia, Potentia, Simpliciiate , Immuia-
bilitate , Beatitudine , vocatur, fed etiam
nihil fic apertius , quam illas effe a Deo
feparatas fubftantias, cujus rei vel maxime
mens noftra {ibi intime confcia eft?

CXLIX. Denique dum his modifica-
tionibus fazalis cribuitur neceffitas, non fo-
lum omnis Potentia, {ed etiam omnis veri
nomi-




De NATurAa DEL 45
nominis Libertas tam in Deo , quam in
Mentibus finiris , ac cum ea omnis Fuftie
tie , Veracitatis , Bonitatis, Santlitatis ,
aliarumque perfectionum moralium conce-
ptus, omnis Firtus & Vitium , Premium
ac Pena tollitur , mundusque ille , qui
tanto conatu erat in Deum evectus, ite-
rum in merum brutum automaton con-
vertitur,

CL. Falfifime autem funt hypothefes,
ex quibus prodigiofum hoc fyltema erui-
tur, quales funt, Deum vi nature fuz ne-
cefario [emper operari perfeliffime, ex nea
ceffitate divine nature infinita infinitis mos
dis fequi: intelligere & welle unumidemque
effe: nom pofe unum exiftere , qui infinitus
& perfectiffimus fit , nifi omnem Perfectio
nem & Exiftentiamformaliter poffideat : non
poffe dari extra Deum plures [ubftantias,
quia omnis Subflantia neceflario eft infinita
& exiftir : & ita porro. Quaz omnia,
{i tantum ambiguitas in terminis tollatur ,
facile perpluunt.

ViTa DETL

CLI. Si Deus Mens eft, tum etiam /3=
¢a ei talis competit , qualis ad naturam
Mentis pertinet , A{fuofitas nempe cum

Con-




45 De NAaruvra DL
| | Confcientia ex imrinfeco principio.
| 1 CLIL. Memis enim natura ita {e habet,
ut ldea ejus ldeam affuofitatis neceflario
involvat , fecus ac cum Corporibus confli-
tutum eft.
CLIIL. Multo magis id convenit Ven-
| ti fumme perfectz , cum non folum perfe-
1§ &ius fit agere, quam torpere , fed -etiam
ey omnis perfe@io Mentis Vitam fupponat.
§

1 CLIV. Cum autem ad A¢uofitatem cuimn

i Confcientia requiratur Inrelle@ius & Vo-

1 luntas , quz due faculeates naturam rei

cogitantis conficiunt , hinc eedem quo-

i que in Deo locum habent,

* L‘ ! " ‘CLV. Bz facultates licet in Deo pro-
53‘ . pter Simpliciratem ejus non fint divije . ni
|
I

r

l

: hilominus certo ordine de fingulis ‘hifce fa-
I cultatibus «cogitare poffumus & debemus.
LR Unde certo refpettu Tntelle@us Dei poteft
i |} 127 27% anobis concipi, ut fundamentum Polunta-
f;,oéi-f;’:» tis , quando nempe circa feipfum verfatur, +
i | i alio autem refpectu Voluntas concipitur
* fundamenrum efle Intellefius , quando feili-
cet circa res alias occupatur, g vkt
' Rt

»\-a'\-v.":",' Vg ,__@«p) \/u
o




CAPUT UL

De ArTriBuTis DEIX
. ESSENTIALIBUS.

natura non differant , & re=

apfe nihil aliud fint , quam
Nature divine diverfimode a nobis fpe-
&atee [peciales definitiones, dandum tamen
id imbecillitati ingenii humani, ut Attribu-
ta illa fpeciarim confiderando in Effentie
divinee penitiorem agnitionem penetrare
contendat.

CLVIIL Hinc faGum eft, ut Theologi
Attributa, quae de Deo predicantur, ad
memoriam juvandam , in certas clafles re-
degerint, quibusdam ea diftinguentibusin
affirmariva & negativa., aliisin communica-
bilia & incommunicabilia ,aliisineffentialia
& relativa.

CLVIIl. Poftrema divifio rei mnature
et maxime accommodata. Et per illam
ad ¢ffentialia Avributa referuntur omnes
Perfettiones, que LfJentie Dei in fe con=
fideratee infunt., ad#elativa, que relatios
nem habentad Resextra Deum exiftentes.
Utraque #eceffario Deo infunt , fed priora
per

CLVIL, Quamvis Attributa Dei ab ejus




‘ (Nl ~ /L«’u,

T ——————

48 De AT TRIBUTIS.
per neceffitatem abfoluram , pofteriora per

e e

LI atura’ ergo orum Actributos
rum poftulat, ut priora anze ope:&;tio;;es
Dei circa res extra Deum confidercmus;
pofterioribus vero recenfionem operunnDei
premittamus.

CLX. ld ctantum in hac divifione obe
fervetur , quadam horum Attributorum
ita fe habere, ut fecundum diverfum re-
fpectum effentialia ac relativa fimul fint,
unde eorum confideratio in utraque clas-
{e redibit, in priori, ut indicetur , quo=
modo ad E/Jentiam Dei pertineant, in po-
Jeriori , ut edoceatur, quomodo eademin
Operibus fint demonftrata.

CLXI, Efentialium Dei Artributorum
quatuor confticuimus clafles. Ad primam
referimus Attributa quaedam Univerfalia ,
que in omnibus fequentibus {upponuntur,
ita ut nullum fpeciale Dei Attributum fit,
de quo univerfalia illa predicari nequeant:
ad fecundam Attributa generaliora , que Es
xiftentia Mentis fumme perfectz in fe con-
fiderate requirit: ad zerziam Arctributa [pe~
cialiora fingularum Mentis perfediflime
facultatum : ad guarzam talia Atwibuta ,
qua per comfequentiam eX enumeratorum
atcributorum complexu refultant,

> H -4 a0 7 Py (rtulny
Jct, y@gj(%y[‘),atbmmm.~,,+_«:f‘_ D day ortice

CLXIL

r oRf




DEr ESSENTIALIBUS, 49
CLXIIL, Per Aitributa univerfalia , qua
omnibus przftruimus , talia intelligimus
quibus precavetur , ne quid per ingenii
humani imbecillitatem circa fingulorum
Dei Atcributorum enumerationem illis af-
fricetur , quod perfeciflime ejus nature
aliquid detrahit. Huc referimus Perfettio-
nem, Infinitatem & Simplicitatem.

PerrecTiOo DEL

CLXIII. Ante omnia firmiter tener-
dum, Deum efle Ens ita [umme perfettum,
(venia fit voci, cum Latina lingua aptio-
rem non habeat,) ut quicquid ldea abfo=
lutee Perfeétionis comprehendit, ei fit trie
buendum , & quicquid vel umbram aliquam
imperfeCtionis habet ,ab eo feparetur. Prius
fluic ex Idea Perfectionis pofitiva, pofte-
rius ex negativa.

CLXIV. Quare licet genus, ad quod
Deum retulimus , Mens fic, quicquid ta-
men in mente noftra inperfectionis ratio-
nem habet, a Deo longiflime feparamus.
Naullus igitur in perfettiffima Mente [enfi-
bus , aut imaginationi corporeum quid in=
volventibus , vel memorie intelletum im-
perfectum ponenti, vel afectibus infcitiam
ac mutabilitatem annix)entibus, vel bab‘ilti-

s




d

=3 R e o e

e S By SR s 0

=2 -~ =Y
Mo W9 SRR >

=

55

'l

50 De ArTrIBUTIS
bus ad eflentiam mentis aliquid addentibus
locus éft.

CLXV. E contrario-, quicquid Mens
perfelti nom folum in #atura fua , fed
etiam in Jdea longe altius provecta de-
prehendit, id omne ut exemplum . confi-
derat, cujus abfolutiffimum exemplar in
ipfo Deo eft,

CLXVI, Perfeflio hee Deo competit,
tum quia per illam ab ommibus rebus aliis
extra fe exiftentibus diftinguitur; rum quia
id neceflario requiritur in co, qui omnis
Perfeltionis-ac realitaris in’ rebus ‘extra fe
exiftentibus cauffa eft 5 ium quia Tingula
Atributa, que in' Deo conecipimus., fub
Idea perfe@tionum nobis obverfantur , &
generale, cur ea Deo tribvamus, funda-
mentum eft fumma Dei Perfectio.

InriniTAS DEL

CLXVIL Perfe@io abfolutpe neceflario
eft infinita ; qui terminus licet fit negatis
vus , pofitivum tamen conceptum involvit,
quia omnem realitatem ," cujus Ens fumme
perfeCium capax eft, five cognita fir, five
incognita, involvit. - Realiter adeoque. /n-
finitas Dei ab. ejus Porfeltione now differt,
fed tantam conceptum ejus illuftrac.

CLXVIIL




DEy BSSENTIALIBUS, 41
CLXVILL Infinitas Dei poteft confide-
vari aut abfolute auvrelative.

LXIX. Abfoluse defignar ipfam Jitmns
mam Perfeftionem fingulis Atcributis Dej
non foli durationi aut ubiquicati, inhzren-
; tem , atque ab iis infeparabilem.  Ratio
| enim , cur atributa Entium imperfecto-

ram fint finita, eft auwz defelius in caufla
ipfa, que plura dare nequibac, @z in fub-

_ jetto, quod majoris perfectionis capax non

t erat.. Utraque ratio in Deo ceflat.

f CLXX. Relative exprimic tantum Per.
fectionis, in  Deo pondus , . uc adequate
non nifi ab ipfo Deo cognofciqueat. Hog
ipfum eft , quod alias incomprebentibilitas
vel immenfitas Déi dicitur , & ftatim in.lje
mine modefte , verecunde , humiliter de
Atributis divinis cogitare monet,

SimrrLiciTAs Dt

CLXXI Cum autem Perfeciones Dei
certo ordine , quafi partitim , enumerare
fufceperimus , ut mens noftra nullam inde
titubandi anfam arripiac , jante omnia quag-
que firmiter tenendum eft, Deum efle Ens

| Jimplicifimunm.

s CLXXIL Simplicitas Dei vel negative
vel pofitive fpedtari poteft,

A o ; D CLXXIIL




.

|

]

2
T
£

52 De ATTRIBUTIS

| CLXXIII. Negative a Deo removet
A wi«jq. qualemcunque compofitionem ,; tam phyfi-
237 cam vel ex diverfis effeniis , extenfione &,
P 52 «cogitatione, ovel ex paryibusrealiter diftin-
P | @tis . vel eXHhateria &/forma }vel ex fub-
iofto & accidente; quam metaphyficam , ex
! Effentia & Exiflentia, ex genere & diffe-
rentia (pecifica, ex potentia & attu.
CLXXIV. Pofitive indicat omnium
Perfe@tionum in Deo non folum fimulta-
od etiam carundem #nitaten qua
% titatem , quae nonnifi animi noftri fittione

ditingui poteft.

it ,,a-:u.>;.‘1~*.¥.€“«?’w”ﬂif?”f..’!’ i, ur nplla gise(grgg?,gf_ﬁsg_m
¥, X idetr

il i CLXXV. Hanc Simplicitatem requirit

& mnatura [ummae Perfeltionis, & [inguld-

i yum Perfelionum intuitys , qua 112 fe

| habent, ut una absque altera fubfiftere

I nequeat.

il CLXXVI  Secundum hanc Cynofuram

L1 in alcum divinorum Attributorum vela

b dantibus primo loco occurrunt illa, qu®

: Mens fumme perfetta, Vitaque perfectifli-
Il ma gaudens, generatim {petata vi natur®

} | fu poflidet, quo referenda funt Ales

{14

|

f

|

sas , ternitas, Independentia , Immutd

bilitas, . . , 3
b ear ~ Y-/ a /o 37 /
+.. ¢ 42:7 AR AN Iv’v*‘o—n...- o Cind ‘KLC//, oyl .

Asgle




. po— 2 - - " " o
‘l M"'w it A D L B SR SRk
Sovspemep e
— T |

DEY ESSENTIALIBUS,

\

AserTas DEer

CLXXVIL. 4 fe effe dicitur Deus vel
negarive ,quatenus aliam exiftendi Cauflam
extra fe non habet, vel pofitive, quatenus
vi perfe@tiflime nature fum exiftit, ad
quam neceflario pertinet Exéflentia. T

1 CLXXVIIl. Deo hzc Perfectio com- b
petit, tum quia absque ea non poflideret

Gl Vitam perfettiffimam , tum quia in Caufla-
‘ rum [ubordinatione non datur progreflus i7
infinitumn. ;

ErterNiTAas Del

CLXXIX. Aiternitas in Deo defignat
intrinfecam exiflendinece(fitatem , feu ut Bo-
ETIUS definic : interminabilem vite [tmul
toram & perfectam poffeffionem.

CLXXX. Illam Deo tribuendam efle
fequitur tum ex demonftraca ejus Perfectio-
ne & Afeitate , tumn ex ipfius Neceffitatis
conceptu, quia id comtingens dici nequit,
quod fi non exiftic, a nulla alia Caufla
produci, adeoque ne efle quidem poreft.
| CLXXXI. Per conceptum Neceflitatis

Exiftentiz divine excluditur a ‘Deo exi-
fendi omne initium & finis.
Dj CLXXXII.




B A

- %
- -

e R

.,.
BT N

—
A

S P

f
;

2 S Mo INDEPEN_DENTIHA
7 M > T T Tt st ol o o - ‘v
e **f‘a (1) Pl s s, ,é‘ b e

(75 CLXXXIV. Ut illam absdfitale Déi

s

A PRt i

I (ol R F

54 De ATrrIBUTIS

CLXXXIIL. Ne autem in FEicrnitatis
Dei conceptu aberretur , illa non debet
confiderari tanquam aliquid & Deo diftin-
&lum 5 cuiipfa Dei Exiftentia commen; u-
yetur.

CLXXXIII. Excludenda etiam omnis
fucceffiva per momentorum incervalla du-
ratio , quia perfectilime Vite proprium
eft, omnem fuam perfectionem fimul pos-
fidére, & ‘quia fucceflio omnis momento-
rum innumerabilium tam fnfinitari , quam
Immurabilitati Dei adverfaretur.

diftinguamus , per eam intelligimus tale
Ateributum Dei, quo non folum Cauflam,

““cur exiftary, fed etam cur exiflere pergar,
= in Neceffitate natura fuz poflidec , (it ut

)

non tantum originem fed etiam conferva-
tionem {0am nulli alii extra fe debeat. r'AUn-
de patet,quod etiam reéte Sufficientid dici

CLXXXV. Ex Independentia Effentis
diving oritur Independentia ejus quoad fin-
ulas Operaviones-cum neque Intellectus
ok , LB :
Dei per res extra fe afficiatur, & ad cogi-
tandum de iis permoveatur, neque Folun-
e :';x.‘_-'-v,\,"d"l_ AL A \I_’,.»”‘, : ‘& zﬂs
‘/'2‘6. ’?C Ao Lo }?:‘V.«" 2(;’4‘.
(> _t.,'la.‘;z". = -

/

rnd £ Lol
Ay

o o
7 ) —
/

EJX, "j Ca (%’/
£ Lol

e 1 Wi
q reat: e “ﬁn'LV'\“u./‘,‘ﬁVka oty 4 )ﬁec«t‘u Oyt
Ay ¢ 7 -

sl ¢
)

e

o




DEr ESSENTIALIBUS. 55

tasper dasdem determinetur , quod Polusn-
tatis Attributum {pecialius /zbczmsl)w fo-
ler diei,

| CLXXXVI " Cum ex noftra definitio-
ue pateat , quam arcte Independentia Dei
dfeirari ejus innexa fiv , iisdem quoque
fundamentis illa innititur. Qui enim fibi
fufficit ad Exiftentiam ipfam, abillo ctiam

N {olo ]me/z’eﬂ‘z\;w comtinuatio dependet: il ik 9. gt
[ SO otiaiy foian A Ayl 4 L{-
% {“*“‘lw.ﬁrkvw" ;4»‘4 lAhuLl//‘“- Q8 pan Rloina £
‘/‘*-»}u/ thes 7 ILITAS EI.uw/
R wetl we W MYQ«/ ~—;¢ (S N Ao
‘L-J/ ey sFet EX57 ) uf;.,.,,’_ xm
CL’(\XVII Attfibutum hoc, qmrc-w way GO
){*j nus' Effentizz divina in genere ﬁ)c&atm/*"‘f“*’?
v b STty
rr convenit, defignat tantam ejus precellen-—""5 = j
2 1-\‘Ao/, o
zmm, ut nibil 1111 accedere , & tantam [ir<gy il o, wol

mitatem , ut nihil decedere poflic , '1dco-fv«~

uha‘x,/‘)]k
que nihil vel fperandum vel timendum ha+t*" 4
, beat.
CLXXXVIIL. Hane Immutabilitatem

Ydea fimme l’cn‘éﬁzoﬂu involvit, quoniam
illa nullius neque incrementi neque decre-
menti capax cft. “Sed nec ulla muturionis
caufla five in Deo, five extra eum vel fin-
gi poteft.

OmMNISCIENTIA DEI,

77 ";é’é’g;“‘; " " : ¥

CLXXXIX. ad

Jpe-

Defeendendum
Dy

jam




-

o

e

SR 5 0

A bF

G e e e YN

56 De ATTRIBUTIS

‘ [pecialiora fingularum Facultatum Acttribu-
i ta , & quidem primo Zntelletius perfectiffimi,
i;ﬁsng,al ¢ ad quem preprimis requiritur Ommi/cien-
B e &%, qua involvit, tum ut ommnia intelligi-
e 5 Dilia cognofcantur, tum ut cognitio circa
5. i, il perfectiffimo modo verfetur.

[la nbet it CXC. Objectum ergo [cientie divine
L& ke funt omnia inselligibilia { quo pertinet pri-
v “mo, ut Deus fe ipfum omnesque fuas Per-
fiﬁu“;ﬂ; fcfeéjtiorl_es intime _perfpectas habeat per
o sl . Weientiam,quee dicitur fimplicisinielligentia,
oe Loz deinde ut etiam omnia extra fe cognofeat

O+ 7 g g ~ 3 v 73 %s
post /il per Sciemtiam Vifionis. 1lla Voluntatem

g fic i Antecedit, & hujus loci eft; hec etiamfe-
werpfaiide, quens.ad attributa relativa pertinet.

I f’ Zﬂf’ff‘f o7 CXCL Seipfum Deus neceffario cognofcit,

quia ad Ideam Mentis Perfe¢tiffime perti-
net perfecifima fui Conféientia , cum abs-
que ea neque omnipotens efle, neque in fe
acquiefcere pofic.,

" CXCIL Ad hanc naturalem Dei Scien-
tiam referende funt Jdew rerum posfibiliuin,
tum quia alias non poteft comprehendi,
quomodo /dew hz mentem Dei intraverint
& objectum Voluntatis ejus facte fint s
tum quia absque illis Deus omnem fuam

R Pesdears cam Potentiam quam Infinitatem perfpectam

” G ff_non habuiflet tum quia illis fublatis nul-
) ot ions Yus Libertati ejus locus relinquitur; 1%
denique

LY




&, . a-,a)tetius, ncceﬂ'"ulo inyolvirurats 7ol o 25K 8

De1 ESSENTIALIBUS. 57

denique quia nihil poteft efle in effectu
qUOd non eft in Caufla vel formaliter vel
{altem eminenter., id eft, per Ldeam & vir«
tutem producends 2 quorum prius cum in ;7" il
Deum non cadar? pofterius ei necc{ﬁrlo 12'
tribuendum eft , quod absque Ideis rerumrka.. f’: )
poflibilium fieri nequit. ‘
/ CXCIIL Difficulter hoc admittitur ab // 3% |
illis, quibus videtur hoc pacto ftarui ali- ,,,(,l‘i’,{
qmd immutabile & eternum prieter Denmy-a £77
quod neceflarium cognitionis ejus obje~ :7::
¢tum fic, id quod Perfectioni diving pl'me,;,fj bt
effet contrarium. Verum ferupulus omnisyc,.. =
per id eximitur , quia Idea rerum poflibi- :
lium nihil alind eft, quam Idea ipfius pos
oo t(.)n dwm‘"\;.‘-tm» /“"ﬁ-;fv";(P 3 Yyt
%1(31\/ J‘pér 51ﬂ‘nmm cognofccnw‘,(c A
d1 modum pertinet , ui Cognitio fit ades =
quara, ut omnia mdependcntcr, & ex fe )
cognofcantur, #/ uno obmtu, ut demque 4*
/z;/zp/zu//mzo perceptionismodo, qua fingu-
la ex Idea perfectiffimi incellectus {acile
derivantur.
CXCV. Cum perfe@iflimo Intelle@u
Dei neceflario nexu cohmxctperfeéi‘zf/zma
ejus Volunias, Eé]ux: duo a fe invicem di-
velli nequeunt’y quia Idea unius in Idea

49 A'nﬂ;i{ 11 i

i
F

o
./A. el filesk ::A

bl

“7(\ WVID ‘Acifibued “perfedtifiimam Vo-

. »
i ey h..-/h..,ull) Ve ]}um;lff:nj\ :
(\’ 3 1 j 7h A, ,r A
: S 4‘,-~’/(»‘—{m\£.(’u-< 1, 0pe _‘/;‘m / /‘h l\
AT/ 2 Gy lh«;("{& /,, {/‘
1; Uy 0. ¥R ""//)W gL oy re_ Vi ,.A.M/\ THeta /; 1 l...(f\"lf .

R o I A

an Olfe //.Lu ¢ N AT A (-yh‘.‘/yc. itaymos



e SXCIX.Ad Allath “feferimus , quod e
Deus rectum de Perfectionibus fuis judi=o: </
cium formec/. atque adeo juftum fibi ipfi 4.,
pretium ftavuat; unde fluic, vt omnia quee -~

3 De Arrrisuzrs.

luntatem conficientia funt Sapientia , San-
Ctitas , Libertas, Potentia, & qua fimul

intellectui communis eft, Beatitugo,
2 €l

lr,xfcr./,_n."/". (leion - vve Feag. /.'um
SarienTIA DEL

CXCVIL Cum Sapientia proxime fit
Atcributum Judicii , quod de rebus , ex
intime perfpectis earum cauflis , ordine ,
ac fine, deque aionibus ad earum natu+
ram pertinentibus pronuntiat, hinc illa
perfectiflimo modo Judicio Voluntatis di-
vinz inefle cenfenda eft.

CXCVIIL Neque tantum ea locum
habes in Deo circa ationes ejus ad extra,
fed etiam circa Afuofitarem perennem fo5-
fentie ejus.  Cum enim Deus , etiam abs-
que refpectu ad- creaturas, ‘naturaliter in
Jeipfo adlusfus fic jomnisque Actuofitas pers
fecta Sapientiam requirat, fapientia natus

e

8git, convenienser nature [ie agat, quia
totius  Actuofitatis fuwe fibi ipfi- worma &

Jeopus eft.

: ” : SR O o SO,
alis Deo denegari nequic. g 370 570 |
Nt ' v

e/
h",«’.‘.,;}
O

N ,‘u#




‘ . . ‘..‘ o " - iy SaD S *:::;

DEr ESSENTIALIBUS, 59

Sancritas DEL

CC. Sapientie intime, innexa eft San-
(titas , quee illam perficit , & quando ut
effentiale Dei Attributum confideratar ,
nihil aliyd defignat , quam incentiflimurh
Amorem, quo Deus erga feipfum fercur.

CCI.  Objeéram  igitur hujus Amoris
Deus ipfe fibi preeftat, & quidem ira ur fe
folum ac torums amet: folum , quia nihil Reéa-
licatis. ac Boni, per quod perfici ‘pofler
extra fe invenit: rofum’, -quia nulla im-
perfectionis non amabilisg'in Deo ‘umbra
elt.

CCII. «Aéus Amoris divini compre-
hendit, ut eficacifime ac conflantiffime ab
una parte circa feipfum affuofus fic, utque
fibi vivat, fui caufla operetur; ab altera
parte feipfum approbans in feipfo delicies
wr, ac plene acquiefcar.

CCIIL " Hic Amor Dei naturalis eft ;
non folum , quia ad maturam voluntatis
pertinet amare ,& dignum Amore Dei ob-
jectum extra eum non eft , fed etiam quia
hanc juftiiam fibi ipfi debet.

CCIV. Cum autem hic Amnor Deinor-
ma omnium ejus actionum fic, hinc Pa«
tet, quomodo in eo contineatur fons om=-

: nium




6o De ATTRIBUTIS

nium illarum Pirtutum moralium Dei ,
que ad auributa ejus relaziva pertinent,

LiserTAs DEI

CCV. Quando Libertatem Dei referi-
mus inter attributa ejus eflentialia, facile
colligitur, quod Libertatem Spontancitatis
intelligamus. Nam Libertas Indifferentie
ei nonnifi relate ad creaturas in certo fen-
fu competit. Circa feipfum enim ulla ra-
tione indifferens efle nequit, fed per San-
&iratem fuam, uti oftendimus, neceffario
fe talem efle vulr, qualis eft.

CCVI. Spontaneitas Dei in eo confiftit,
quod cum lubentia fumma circa-feipfum fit
actuofus , id quod fluit ex ipfa Amoris na-
tura , quo Deus in feipfum fercur. Nihil
enim magis [pontancum elt', quam amare,
pracipue , quando objectum Amoris ob~
verfatur tanquam amore digniflimum. A-
deoque reapfe Libertas Dei coincidic cum
ejus Santlitate.

CCVIL. Tali Libertatis conceptui non
repugnat conceptus. [Veceffitatis 5 que in-
operationibus Dei locum habet , & fecun-
dum quam propter nexum neceflarium in-
ter perfe@iflimum Intelleétum ac Volun-
tatem, neceflario vult, quod de fe intel-
ligit,




» ot DU p " i
‘, M“wwam&uwm«mh&wt B
- “

e —————

DEi ESSENTIALIBUS. 6r

ligit , & neceflario intelligit , quod extra
{e vult,

CCVIIL, Multum autem hec Sponza-
neitas in Deo diftat h Sponrancitate creatu-
7, quia a nulla caufla excra fe fed tantum
a neceflaria nature fu Perfeltione ad ita
.operandum determinatur,

PorenTia DEIL

CCIX. Per potentiam Dei intelligimus
itud Accributum , quo per merum Volunta-
tis nutum efficit , quod wvult, ita ut nihil
fruftra velit, fed femper eum, quem de-
ftinavit, fcopum aflequarur.

CCX. Reanfe ergo Porentia Dei nihil
aliud eft, quam fimpliciffima Voluntatis

4 cjus determinatio. Nam Mens nihil poreft,
nifi per Poluniaiem & Potentia ejus a Vo-
Juntate ipfa non differt nifi mera tantum
relatione.

CCXI. Hoc Auributum divinum licet
itidem, quatenus verfatur circa Rerumex-
ira Deum Exiffeniiam & Confervationem ,
ad Relativa pertineat , certo tamen refpe-
&u inter ipfa Effentialia Attributa eft ad-
numerandum , quia Voluntas perfectiflima
non poteft concipi absque Potentia, etiams
{i nihil excra fe producat.

CCXIIL



62 De ATrTRIBUTIS.

CCXIL  Ea’ propter ad objefiz Potens
tize divinee non folum creaturz , fed etiam
ipfes Deus eft referendus’,  quatenus vule
feipfom eflfe & permanere uti eft , qui
aéus potentiee divine coincidit cum ejus
Independentia, eademque fundamenta has
bet.

CCXIII. Sed & quoad res extra Deum

diftingui poteftiinter porentiam abfoluram
& ordinatam. Abfolute objectum f{untoms
aid poffibilia , unde hwec radix eft poffibi=
teais verum.. - Ordinata, comagat fecuns
dum decretum', infra luftrabitor.
- CCXIV. Utraque limitatur per Sanlis
tatem & Sapientiam Dei , quaz tamen limica»
tio non eft Pozentie Dei in abftradto con-
fideratee , fed ipfius Veluntatis Dei, que g
Potentia non differt. Ommnipotens eft Deus ,
quia‘omnia, que vilt, porefl. Sed nihil
alind vuley quam quod fumme fue Santtis
tati & Sapientiz convenit, quam pro abs
folutiffima omniom a&tionum normahabere
fumma eft Perfectio,

CCXV. Ex hoc fundamento won potef?
facere contradicloria, quia tam ponererur,
Deum facere & fimul non facere, idem vel-
le & nolle, quod abfurdiffimum eft.. Non
poffe & nonwelle in eflentia diyina fynony-
ma funt, - ‘

B r a-




DEI ESSENTIALIBUS. 63

Beatitupo DEL

CCXVI. Per Beatitudinem Dei defi-
gnatur f{uaviflima acquiefcentia Voluntatis
lelll't: in Perfeétionum fuarumintima cons
templatione & jucundiflima confcientia.

CCXVIIL, llla’ Deo eft naturalis , tum
quia fummam nature Bozitatem {emper
tumma Yolupras comitatur , tum quia nihil
extra Deum tranquillee ejus in [eipfo quieté
ac [atierari obicem ponere poteft.

CCXVIE Longifime hzc Beatitudo
exfuperat omnem creaturarum , prafertim
rationalium ,  capacitatem : quia earum
Perfeétio admodum Zimitaia elt , neque
totam 5 €ujus capaces funt, ncceﬂ"mo pof«
fident, neque iz [uo [inz eam habent, fed
extra {e quatere debent.

CCXIX. Falfiflimus autem plane eft
Epicurzorum de hac Beaiitaie conceptus,
quando eam in ezio collogcant , cum tamen
orium revera fic imperfectio , adeoqne ple«
-nam Voluptatem nil nifi perfeita Actuofitas
gignere queat.

BoniTas DEIL

CCXX. Omniuvm horum Attributorum
com-




64 De ArTrIiBUTIS
complexus Bonitas Dei dici poteft. Cum
enim omnis Bonitas fic aut moralis aut phy -
fica , utramque perfe@ifimo modo Deo
inefle ex omnium atcributorum, qua com-
memoravimus , inductione facile confici-
tur.

UniTas DerL

CCXXI. Ex iisdem fundamentis dedu-
citur Entis fumme perfecti Unitasabfolu-a,
qua comprehendit, zum quod in fe unam
{ubftantiam, unum individuum, unam ad-
eoque Mentem perfedtiflimam conficiat ,
unitare von folum fpecifica, fed etiam #u-
merica ; tum quod in relatione ad alias res
ita fit #nicus , ut contradictionem involvart,
plures efle Deos.

CCXXIH. Id wut dengonﬁretur, nihil
aliud opus eft, quam difta & probata
denuo percenfere.  Omnia argumenta five
pro Dei perfectione fumma in fe fpecara,
five pro pracipuis hujus perfectionis accri-
budis, figillatim Afeirate , Airernirate, In-
dependentia , Omnifcientia, Omnipoientia,
& ita porro , prolata ad unum Deum du-
cunt, Et fi plures effent Dii, tum idea
pluraliraris in Deitatis idea contineretur,
quod non tantum falfum eft, fed e};i{:am

abfur-




Dgr EssENTIALIBUS. 65

abfurdum, quia idea tum fiummae perfettio-
nis in genere , tum perfeliffimiintellettus ac
perfectiffime voluntatis in {pecie, e diametro
worvbéoryme adverfacur. Adde quod zozuim
Univerfum, conftans ex partibus inter fe
connexis, mutuamque ad fe invicem relas
tionem habentibus , ficut #sum tantum
Mundum conficit , ita ad unum tantum
Deum ducat,

CCXXIII. Neque huic Unitati praeju-
dicat Polytheismus adeo wuniverfalis gene
tium , cum conftet illum aut ex obfcurata
vere Perfeltionis per varia prazjudicia ac
perverfas cupiditates Idea, aut ex fraudi-
bus Sacerdotum malignorumque Spirituum
illufionibus ortum efle,

CCXXIV. Ex inductione fane fingulo-
rum Deaftrorum patet , quoscunque pra=
ter unum Deum f{ummum excogitarunt ,
Deos fattitios fuifle , five eos ur Demones,
five ut Homines Deificatos confiderarent,
five , quod adhuc abfurdius , in ipfarum

rerum brutarum atque inanimarum culwu,

{ubfifterent.

CCXXV. .Domefticis quoque argu-
mentis Polytheifmus facile refellitur, peti-
tis pracipue a prodigiofis gentilium, uno
abfurdo ex alio fequente, de fuis Deaftris
figmentis 5 a conflictu fILngtllarum nationum

% pro




66 DE ATTRIBUTIS.

pro fuorum idolorum fibi peculiarium pra
aliis preeftantias ab inconfianvia, qua cul-
tus idolorum 4 ubicunque humanavi defti-
tuebatur - plane concidebat , ab-anxierate
eorum , qui unum Deum adorantes offen-
dere alium timebant a confugio -eorum ,
quos fabularum pudebat, ad fenfiss earum
Allegoricos five phyficos , five ethicos; nec
non a Philofophorum diffenfiz, qui paflim
aut Unitatem Dei fuis dogmatibus-utcun-
que reftabilire , aut in Atheismum verge-
ve , deteriori confilioy folebant.:

INCOMMUNICABILITAS DEIL

CCXXVI. Omnia argumenta, qu®
Unitatem nature - divine ‘probant 4 {imul
evincunt, quod ea alteri, qui natura Deus
non eft,. communicari nequeant. Quadam
enim attributa), qualia funt Afeitasy, Inde-
pendentia , iternitas ,omnem communica-
tionemrefpuunt; & licet aliorum Jmago quee-
dam imprimi etiam mentibus finitis poffic,
quo pertinet Sapientia, Sanctitas, Beati=
tudo, iftud tamen, quod in his Ateributis
‘quatenus in Deo locum habent,, infinitum
eft nullam communicasionem admittit,

" CCXXVIL Ex hoc principio evertun-
tiir non folum @porheofes gentium,, fed etiam
o eo.




DE1ipsSSENTIALIBUS. 67
eorum plagicas quiccommbnicasionem tum
totius eflentiee - divinee five per inziuram ,
five .perpactum , tum: fingularium quo-
rundam actributorum: divinorumy, figillatim
omnifcientie; & omnipotentie s incaute ads
mictunt,

CLA P UT IV,
De oPERIBUS DIVINIS.

CCXXVHL Antequam Anribwta Del

N\ Relative enumeramus 4
Opera Dei perluftrare debemus’, ex quibus
illa a pofteriori agnofcuntur.

CCXXIX. Cum autem duplex in Deo
diftingui poffit operatio, altera , .qua circa
feipfum actuofus-eft, &permanfiffet, etiam
fi nihil extra fe producere voluiffet; alte-
T, qua: verfatur circa: res extra fe: prio=
rem inacceffibili ; in:qua Deus habitat 4
Luci relinquentes, pofterioris tantum ra-
tionem hic habemus , illius hoc capite ora
dinem , & fequenti finems confideraturi.

. CCXXX. ‘Ordinem operationis-divin®
licev in fefrmpliciflime , concipere jubet
tum: ingenii noftri- imbecillitas, tum effes
¢tus: fucceffiva: preeftatio , tum objectorum

‘inmumerorum multitcudo. ,
E s CCXXXI,




Dg OrErRIBUS DEI

CCXXXI. Diftinguimus ergo inter
Opera Dei intrinfeca & extrinfeca, feu mae
vis immanentia & transeuntia , quorum illa
horum fundamentum {unt. Ad priorem clas-
fem pertinent Decreta Dei , ad pofterio-
rem Creatio & Providentia.

68

De pecrETO DEIL

CCXXXIIL. Decretum in Deo illum Vo-
luntatis ejus liberrimum A&um denotar ,
quo ab wterno non folum Res extra fé
producere conftituic , fed etiam earum
omnia ac [ingula momenta in omnem xters
nitatem delineavit, R

CCXXXIIL. Deo id neceflario adfcri-
bendum efle zum natura Operis externi,
quod prerequirit Molimen , cujus eft effe-
&us 3 tum figillatim longa illa ac firma
omnium Operum Dei in omnem @ternita=

tem concatenatio probat.

CCXXXIV. Objectum  hujus Operis
tante eft amplitudinis , quante ipfum
Opus, {cilicet non folum Res ommnes in ge-
nere confiderate , prefentes , prateritae,
future , fed etiam omnes earum forma,
modi, eventus, iique tum contingentes
tum  neceflarii , adeoque omnes orius &
interitus 4 ac uniuscujusque , precipue
ho-



De Oper1BUS DEI 69

hominis , in omnem wternitatem [ors.

CCXXXV. Hoc requirit non folum
arctiflimus rerum inter fe invicem 44 com-
munem finem nexus , fed etiam earum émper-
Jfetio ac dependentia, Deique Independen-
tia, Nam {i fururorum quedam non forent
Decreti divini objecta,illaeatenus in crea-
ture poteftate eflent relicta , & Deus quoad
eorum notitiam dependens ab illis effet.
Et fi res quadam fecundum certos mo-
dos poflent independentes efle, nihil ob-
ftaret, quo minus plures, adeoque omnes
dependentiz fuz vinculo folverentur, aw
que ita Deus fine fuo plane excideret. Ad-
de experientiam docentem, quam magni
eventus a minimis circumf{tantiis pendeant.

CCXXXVI Liberas autem creatura=
rum rationalium A¢iones tantum abeft , ut
Decreto Dei {ubtrahere audeamus , ut po-
tius praecifius, quam alias Res, ei fubji-
ciamus, ne totum Regimen Dei turbemus
& a confiliis creaturarum fuarum depen-
dens faciamus.

CCXXXVII. Neque hoc Libertatem
creatura pervertit,quod illa Decrezo divis
no fubjiciatur , fed intra juftos limites co-
git, cum Libertas, que voluntatis divinz
moderamini non {ubjeéta eft, in creaturam
non cadat, Ipfa difficultas , quae in ho=
3 rum




70 De OrERrRIBUS DET

rum extremorum -conciliatione occurrit , !
Sapientiz divine indicium eft..

CCXXXVIIIL. - Maximg difficultas thae-:
retin conciliatione Aélionummalarum com
Decreto divino ,. quia hoc earam wece/fiza~
zem, adeoque juftam excufationemvidetur
involvere.

CCXXXIX, INeque eam tollunt ; ‘qui
peccatum #ibil efle volunt, cum #:ibil non
fic, quod ailionis formam conftituit, quod-
que pene fubjicitur; & eadem recurrat ex-
ceptio , etiamfi Deus nihil aliud decreve-
rit, quam reétitudinem omnem requificam
ad Adtionem bonam non indulgere.

CCXL. Sufficere ergo debetzparre Deiy
quod peccatum decreverit non (operart 4
fed permittere, idque non fub ratione finis,
fed duntaxat medii ;3 & a parie peccatoris
quod ille nullius neceflitationis per De-
crecum Dei fibi fic confcius, & fponte fun
peccet.

" CCXLI. Permiffionem [ane lapfiss decers
nere,non poteft ftatui Deo indecens fuifle,
cum fapientiflime bominem labilem produ-
cendi confilium capere potuerit. - Non
folum enim non tenebatur Deus homini
plus perfectionis dare, quam volebat, fed
etiam, nifi peccatum poflibile fuiffer ymuleae
Dei Hominymque virtutes latviflfent. New

4 - qu_@




De Orerisus DEl 71

que enim’ Dexus mundi fuiffet ‘Fudex , fi
nullus explorationi autjudicio fuiflet locus,
neque Homines ita plene bumilitatemin fua
a Deo abfoluta dependentia, & conffantiam
in vincendis peccati illecebris exercere
potuiflent. ‘

CCXLIL A8us Decreti divini cum fic
actus Voluntatis ejus, liber eft, & quidem
Libertate Indifferentie,feumavis, Indepen-
dentiz’ (de vocibus enim'non litigabimus)
qualem requiric Decretum circa Res extra
Deum , qua per: naturam fuam nofi. funt
necefarizy fed tantum conzingentes. -Unde
hac negata faralis omniumreruminducicur
neceffitas. » Dupliciter autem hrec Liberias
concipitur:, * vel ‘quatenus verfatur circa
agendum aut non agendum, vel quatenus
verfatur circaodic aut- aliter agendum.
Prior dicitur libertas contradictionis , pofte-
rior , Zibertas contrarictaris , & utraque Deo
competit. :

CCXLIIL Porro Aétus ille Decreti
divini eft ffmplicisfimus , ita ut Deus, qui
nulla opus habet deliberatione , unico aliu
omnia definiveriv, femperque umo intuitic
intelle@ui fuo prefentiffima habeat. » Qua-
re quando Decreta Dei in plurali adfcribi-
mus , objectorum pluralitatem & ordinem

rerum fiftendarum iterum refpicimus.
E 4 CCXLIV.




72 De OrERrIBUS DEI,

CCXLIV. Cum autem Aéus ille omnes
Res futuras anteverteric, nullumque zem-
poris fuccefio ante rerum primordia locum
habuerit, Decreto Dei neceflario zternizas
eft adfcribenda. Nihil fane magis a Li-~
bertate atque Independentia Dei abludit,
quam boraria ei decreta pro re nata tri-
buere.

CCXLV. Ad quaftionem , an decreta
fint Deo comterna ? refpondemus, quod fi
Aiternitas fumatur pro necesfitate Exiften-
tie divine , que meiaphyfica & maxime
emphatica hujus vocis notio eft , iftud
propter adfertam Dei circa Decreta Li-
bertatem, utique inficias eamus. Admitti
tamen id potelt in fen/u vulgari, quia
nullum momentum in Deo concipi poteft
ante ejus Decretum; adeoque videndun,
ne hec controverfia in meram logomachiam
abeat. :

De CREATIONE,

CCXLVI. Creatio eft actus ille volun.
tatis divine, quo Res, quas Deus Decre
to {uo fururas definiverat, exiftere attu &
cum effectu juflic.

CCXLVIL Opus hoc datis rebus exi-
ftentibus neceflario Deo adfcribendum effe,
conftat




De OreriBus Der. 73"

conftat tum ex natura rerum exiflentium
tam ex natura ipfius Dei.

CCXLVIII. Quomodo #atura rerum
exiftentium id requirat, patet ex omnibus
argumentis, quibus Cap. I. eas requirere
Caufam , & Cauflam illam efle Lns fumme
Dperfeftum evicimus,

CCXLIX. Idem confirmat Natura Dei,
cui neque [ntellectus perfetiffimus , neque
perfellisfima Voluntas , neque Beatitudo
Jumma competeret, fi quicquam ab eo non
productum exifteret.

CCL. In vanum ergo in focietatem
Creationis Deo aut Natura plaftica auc
Spiritus alii finiti junguntur, quia ad pro-
duétionem rerum, qua non erant, abfolu-
ta Independentia & Potentia requiritur, &
quia hoc admiflo Deus honorem cum crea-
tura divideret, qui ei foli competit.

CCLL Objectum ergo Creationis divi-
ne funt Res omnes exiftentes , maximz ,
minima , fecundum omnes exiftendi mo-
dos, quarum complexus Mundus {eu Upja
verfum dicitur. ,

CCLII. Mundus hic a nobis concipi-
tur #nicus tantum efle, & quidem ita, ut
plures mundi nifi cum contradi®ione {ta-
tui nequeant. Si enim effent, diftare a fe
deberent, aut per aliquid, aut per nibil,

o Si




74 De OreriBus DEL
Si per #ibil , continui eflent, -adeoque
unum univerfum conftituerent. 'Si per @/i=
quid , iftud ipfunr, quod interjaceret, es-
{et aut Spiritus, aut Corpus. Per Spiritum
nulla corporum disjunétio - poteft  fieri.
Corpus autem , fi interjaceret , id ipfum
contiguos mundos redderet. ;
CCLIIL Faceflere ergo jubemus fpatia
imaginariaextra mundumvel ante mundum,
qua aut nibil. funt., aut i aliquid , pars
debent efle hujus mundi, Deumque autho-
rem habere. Eadem abfurditate premitur
vacuum , in prajudicium omnipotentiz
divinz excogitatum, quod cum ad Rerum
exiftentium ac produtarum genera referri
nequeat, ipfum quoque in nihilum abit.
CCLIV. Alia tamen queftio eft, an-
non Deus poffic facere, ut praeter-hoc no-
bis cognitum mundi fyflema alius diverfus
exifteret rerum ordo, qui licet comsiguus ,
nullam tamen cum hoc f{yftemate communi-
cationemn haberet? aut annon mundi hujus
extenfionemin immenfum augere queat? Hoc
enim , fi antecedenter ad Decretum Dei
fpectemus, & Indifferentia Dei, & mundi
finitudo fieri pofle perfuadet. :
" CCLV. Mundum enim finitum efJe non
folum illimitata Dei ac nunquam exhaufta

Potentia, fed etiam natura partium mun-
di,



De Orgrisus DEl. ”5

di, qua numerari , dividi, menfitraripose
funt, quod conceptui infiniti contrariatur,

abunde probat.

CCLVI. Sunt, qui ex omnibus Mundis
Dposfibilibus oprimumy ac pulcherrimum Deum
elegiffe’ ftatuunt , in quo fi quadam’ vi-
deantur ‘incommoda, incommoda proprie
non funt, fiquidem pulchra illa feries,ille
Mundorum omnium optimus’, fine iis ftas

re non poflet.

Hi videant, ne & Liber=

tati Dei derogent, & mali necesfitatem ine
vehant , & temerario aufu iftud fimpliciter
pro optimo ac-fapientiflimo declarent, quo
nihil praftantius: Ratio humana affequi-

tr.

CCLVIIL: Aus ipfe Creationis {olo Vo
luntatis divina zzte ablolvitur, uti ex na-
tura Potentize §. 209. defcripra fequiturg
adeoque-in: {eleft ffmplicisfimus , licetquoad

objefta diftingui queat.

Quedam enim

Deus jubere poteft, uc exiftant , @bsque
ulla previe materia; ad alia pro Libertate
fua adhibere poteft materiam , {ed plane
per f{e ineptam , quod utrumque ®que po-
tentis & efficacis Voluntatis opus eft.
CCLVIIL - Ad circumftantias’ Creatio-
nis zempus pertinet, circa quod Rationihil
determinat , fed tantuminter diverfas Hiftos
vicorum relationes optionem facit, in ‘qua

Mofais




26 De OreErIBUS DEIL

Mofaicam de origine mundi traditionem
multo magis veritati confonam efle, quam
vanas Zigyptiorum , Babyloniorum ac Sinen -
fium computationes, ex annalium defeéiu ,
origine populorum , artium inventione &c.
colligit : queftionem autem , an Mundus
citius creari potuiffet, utvaniffimam, con-
temnit,

CCLIX. Sed & ordinem , quo fingula
Deus produxit, determinare Ratio non
audet, cum eam plane lateat, an Mundus
unico momento , an fuccesfive prodierit? Ne-
que tamen fruftranea judicanda eft Philo-
fophorum opera , qui ex hypothefi, quod
fuccesfive extiterit , inquirunt f{ecundum

“regulas motus ab ipfo Creatore fixas, quo

ordine fingula ex fuis principiis prodire
potuerint. Nam hoc quoque ad veram
Revelationem a preetenfis difcriminandam
momentum infigne affert.

CCLX. Statim in primo faltem Rerum
ortu creaturam quoque rationalem & figil-
latim Hominem efle conditum, earum ad
hominem relatio docet. ;

CCLXI. Nec plures homines ab initio
efle productos, fed unum , auc {altem par
unum, omnium fuifle primum, conficitur
tum ex generationis ferie, qua cum fiatper
individuorum multiplicationem retro nume-
rando.




De OrperiBUS DEIL 77
rando ad unitatem neceflario reducitur ,
tum ex uniformitate ftature humanz,

CCLXII. Hoc adeo verum eft , ut ipfe
gentes tacito confenfu in hanc traditionem
confpiraverint; neque per exemplum ézco-
larum Americe a noftro orbe divifee refelli
poteft, cum quanam via homines eo pe-
netraverint , probabiliter faltem oftendere
non fic difficile.

CCLXIIL. Sed & meliorems Hominis
conditionem ab initio fuifle , ac nunc eft,
facile quis {ibi perfuadebic, qui & feopum
ad quem Homo eft conditus, & rudera
Imaginis cujusdam divine excellentioris in
mente refidua, & varia beneficia, quorum
Homo ftatim ab ortu fuo compos eft fa-
¢us , tot creaturarum ufu gaudens, &
corruptionem , cujus primus author Deus
effle non potuit, & corporis {fortem nunc
pre aliis animantibus brutis @bjettam atque
miferam intuetur.

CCLXIV. llla wmelior conditio procul
dubio involvit Faculiatum Hominis 70pz-
lium majorem perfeltionem , quam qua
nunc in illis confpicitur, llle enim fe,
quoad maximam falcem generis humani
partem , ita nunc habent, ut nequeant
cenferi pro opere tanta caufla digno, quia
fcopo ejus plane contrariantur, Unde fa-
cile




78 DE OreriBus DrrL

cile eft: colle@tu, quod undecumque illa
preafens deformitas ortum trahic, aDeo fal-
tem, efle nequeat, quod adeoque faculia-
#es hominis aliter, ac nunc {unt, fuerint
conftitute, quum recenter ex manu {ummi
Opificis prodibat.

“CCLXV. Quanam autem in.re Facul-
tatem' Mentis recens vigor ac vera pulchrie
tudo conftiterit, ex ipfa Mentis natura po-
teft confici. Cum enim illa quoad eflen-
tiam phyfice confideratam fimilitudine qua=
dam Dei gaudeat, unde ipfi' Ethnici fe
Dei genus effe preedicandi anfam ceperunt;
hinc fequitur , quod vera ejus Perfectio ac

~ pulchritudo’ in nulla alia re poffit confifte-

re, quam‘in talibus qualitatibus,.quee éa=
ginem illarum perfectionum exhibent, quae
in Facultatibus Menzis perfectiffime radiant,
quousque mens finita {altem eam gerere
idonea eft.

CCLXVI. Dubitari ergo nequity quod
intelle@us hominis ftatim a creationis ini-
tio gavifus fic {ufficienti Dei Cognitione , &
voluntas Sapientia-in judicio nec non San-
flitare in fua propenfione; qu® quamdiu
aderant, non poterat non gratum favoris
divini fenfum in Confcientia fua habere ,
adeoque & inttar Beatitudinis divine gerere,
plenoque ufus creaturarum jure frui,

CCLXVIL




De Orerisus DEL 70

* CCLXVIL Talem autem fuifle primige=
nium Hominis ftatum eo magis certumet,
quia ha qualitates neceflario requirebantur,
{i homo' Fimem illum attingere deberet ,
ad '‘quem eum conditum efle Cap. V.
oftendemus. )

CCLXVIIL An vero alia quoque vafta
Planetarum corpora rationalesincolas acce=
perint,Ratio modefta non audet plane deter-
minare, licet non levia ei appareant argu-
menta, queiftudfaltem probabile reddunt.

CCLXIX. Atque hzc funt, que Ratio
ide Creatione rerum novit, qua plane
evertunt craflos eorum errores , qui Mun~
dum aut ab ererno fuifle , aut faro, cafuve
profiliiffe pretendunt, quorum impietatem
in demonftratione exiftentiz divinz jam
occupavimus.

CCLXX. Et fane fruftra contraveritatis
hujus fplendorem pugnant peraxiomaillud,
quam verum in phyfica, tam falfum in mee
tapbyfica , quod ex nibilo nibil fiar , &
quod cauffa non det, quod non babes,

CCLXXI. In re quoque feria ludit Spi-
nofa, Deum Creatorem" defcribens , ut
cauffam rerum omnium immanentem , non
‘vero transeuntem , qua definitione admifla
omnis Creationis conceptus perit.
CCLXXIIL. Sed & ‘ex profeflo illam
; evertic




80 De OreriBUS DE1.

evertit praetenfis illis principiis , quod /ub-
flantia nequeat producere [ibflantiam , &
quod duw [ubflantie diverfa attributa ba-
bentes 5 nibil inser [e commune habeant
adeoque una alterius caulla efle nequeat ,
quz omnia per verum omnipotenti divine
‘conceptum concidunt,

De PrRovIDENTIA,

CCLXXIIL. Providentia defignat per-
petuam Dei circa Res produéas auctuofi-
tatem, ut ille congruo ordine ad Finem
{fuum deducantur,

CCLXXIV. Illam dari nemo negabit, qui
Creationem admicttit. Cum enim Deus
nibil fruftra faciat ,impofiibile effec, ut Ii-
nem in Creatione propofitum attingeret,
fi res produétas a primo exiftentiz momen-
to aut perire iterum fineret, aut fibi per-
micteret. Ex iisdem ergo fontibus tum
imperfectionis Nature , tum Perfectionis
Dei , ex quibus de Creatione certi fumus,
de Providentia perfuademur. Unde recte
veteres: Si Deus eft, Providentia eft

CCLXXV. Tota Providenti® gloria
ad Deum folum fpectat , tum quia ille ad
omnes ejus actus fufficit; tum quia creatu-

‘ra ejus capacitatis non eft ; tum quia

Deum




De OrEriBUs DET. 8t
Deum non decet, ut hunc honorem in
creaturam transferat,

CCLXXVI Sub Providentia tres fpecia-
liores actus Dei comprehendi folent, Cop-
Jervatio , Concurfus & Gubernatio. Induo=
bus prioribus Deus confideratur ut Caufla
efficiens continuata tum exiffentie , tum attie
vitatis; in tertia ut Caullz finalis. Priores
duo fundamentum funt omnis dependentice
Phyfice , unde a quibusdam in unum com-
pinguntur; ultimus autem fimul dependentie
moralis , in qua creatura eft conftitura,

DE CONSERVATIONE.

CCLXXVIL Confervatio eft ille Dei
actus,a quo res exfiftentes habent, ut por-
ro fint;unde non ut actus mere negativus,
fed maxime pofitivus eft concipiendus, qui
reapfe nihil aliud eft , quam comtinuata
Creatio , quia eandem , quam Creatio ,
Potentiam tequirit , ejusdemque quoad
creaturas meceffitatis eft , qua quoad extften-
tiam continuatamzque contingentes funt, ac
quoad exiflentiam primam.

CCLXXVIIL. Differentia tamen quz-
dam inter Creationem & Confervationem
nafcitur ex diverfa relatione, quam eadem
potentiffima Voluntas Dei ad res extra eumr

3 habet,




8 De OpERrRIBUS DEIL

habet, dumeasin Creatione ut #on exiffentes,
fed in Confervatione ut exiffenses confiderat.
CCLXXIX. Modus Confervationis talis
éft , qualis natura rerum comzingentium
¢onvenit, nempe per durationem fuceefli-
vam in fingula momenta efficaci voluntate
Dei continuandam 3 unde continuatio illa
fecuidum aliarum rerum coéxiftenrium
durationem #enfurari poteft , quod Tem-
pas dicitur.
CCCLXXX. Objelta conferoarionis eque
late pateht, ac objecta ¢reationis, {fomma,
ima, maxima , minima. Nihilominusdiftin=
&io , que in vbjectis fieri poteft , diverfos
ipfius Confervationis gradus conftituit.
CCLXXXI. Pritho enim confervantur
iplee rerum ¢ffentiz, idqueita, utnon fo:
luth non w#nihilénrur , quod licet poffibile
{it, proprer rerum convingentiam , nihilo-
minus usquaim fieri non percipimus, fed
eriam nunquamintet fe permutentur, quod
per ipfam rerum naturam impoflibile eft.
"CCLXXXII. Nec¢ tantum generales
rerum effentie , fed etiam prafens Rarus
fingularum [ubflanviarum arque individuo-
i ejusque pro arbitrio Dei, fiveadeer-
tum. tempus , five in omnem aternitarem in
fingula Momenta continuatio Confervatios

ni divine fubeft.
; CCLXXXIII.




De Orerinus Der. 33
CCLXXXIII Diverfitas tamen » qua
inter fubftantias ewienfas & cogitantes in-
tercedic, diverfitatem quoad confervatio-
nis tum modum , tam durationew effieic,

- CCLXXXIV. Modus Confervationis dif-
ferc , quia fubftantie cogitanses per fusm
fimplicitatem aligram rerum mixeura ad fud
fubfiftentiam non indigent , adeoque #nm=
mediare confervantur , {ecus ac exsenfee,
qua mediatam confervationem ad partium
[itum, motusque continuationem , requirunt,
Unde fubfiftere non poflent , nifi eqdems
femper in mundo & ad naturam fingulorum
corporum accommodata quantitas watus
(narura, fecusac quidam ftatuunc, #unguams
defetifcente) confervaretur. :

CCLXXXV. Duratio fingularum fube
ftantiarum itidem plane diver(a eft, cym
ewten[e variis mutationibus & #epolutionie
bus , tam particularibus , quam generalibus,
fint obnoxie , quee 7es cogitanses nihil at
tinent.

IMMORTALITAS ANIMQRU M,

CCLXXXVI, Hoc primum fundamen-
tum eft immortalitatis animorum ,que pags
tim zggarive, partim pofitive a nobis confi-

derari poteft, -
Fa2  CCLXXXVIL




-_—

-

84 De OreEriBUus DEL

CCLXXXVIL Negative per illam ex
cluditur communio cum morte corporis.
Cum enim fit {ubftantia plane diftinfta a
corpore , ejusque concurfu ad fubfiften=
dum minime indigeat, hinc diffolutio cor-
poris nullam mutationem ejus fubfiftentize
infert, Eodem fane modo , quo corpus
interit, foluta partium compage, quia il-
las non habet, mori nequit. Unde Gen-
tilium quoque Philofophi animam corpori
fore fuperftitem agnoverunt.’

CCLXXXVIIL.  Pofitive  immortalitas
hzc involvit fingularum animarum in
omnem eternitatem perdurationem , quam
licet poffibilem Ratio agnofcat propter Dei
Potentiam , meceffariam tamen efle non
perfpicit , cum in Idea rei contingentis
Idea fempiternz exiftentizz non continea~
tur. Invenit interea argumenta varia, quae
hanc tantam, tamque optabilem [pem non
folum probabilem , fed etiam fatis certam
reddunt.

CCLXXXIX. Probabilis hac fpes pre-
cipue fit ex eo, quia fubftantia cogitans
nequit perire , nifi per annibilationem ,
guam tamen cur non timeat , varias ratios
nes habet. Sed & ex conceptu immoriali-
tatis, quem habet, & ex juflitia Dei pro-
babiliter argumentari poteft,

‘o CCXC.



Dt OperiBus DE1. 85

CCXC. Apodi@ticum autem maxime
argumentum petitur a defiderio fummi boni,
quod in voluntate effe, atque ei a Deoin-
ditum efle fupra adftruximus. Hoc defi-
derium cum per Veracitatem, quin etiam
per iplam Sanétitatem Dei, implendum fir;
fummumque Bonum, nifi eternum., cfle
non queat, atque eapropter eternum fit,
quod Voluntas noftra naturaliter appetit
facile convincitur , wternitati fe' deftina-
tam efle.

CCXCL Quomodo autem illa Confere
vatio mentis fe fit habitura , & an folura a
Corpore it permanfura, an Corpor: iterum
conjungenda ,id Ratio penitus ignorat. Po-
fterius tamen, fi Deo ita placuerit, & pos-
fibile & Sanllitati Dei conveniens depre-
hendit.

CCXCII, Neque alicujus ponderis hic
eft objectio illa primaria, que a' corpo-
rum non folum diflolutione , fed etiam per-
mixtione, ut videtur , cum aliorum cor-
porum eflentia petitur; quando feilicet ile
la non folum in ferarum aut pifcium , fed
etiam antbropopbagorumalimenta transeunts
Nam ad hoc quoque pozentiz Dei fufficic,
ut {i velic, impedire poffit , ne particula
effentiam unius corporis conficiens, in es-
fentiam alterius corporis transeat. Et ex-

Pa perientia




B

86 De Orerinvs Der
perientia docet, efle inuhoguoque ¢orpore
per generationem producto femen aliquod
vadicale {ubtiliflimum , nullis mutationibus
obnoxium , quod adeoque in alterius cot~
poris eflfentiam transire nunquam poteit.
CCXCII, Id faleem , quod Scriptura
de hac in finurum Conféervavione docet,, lu-
mini fuo magis confentaneum , quam @wi-
morum Pythagoricas in alia corpora migre-

- #iomes aut Platonicorum #evolutiones Rario

agnofcit.

DEe concursv,

CCXCIV. Comcurfus Dei fub Conferva-
tione quodammodo continetur , & fpecia-
liorem wejus circa particulares modificatio-
nes , tum Corporum quoad principium parci
cularis 'morus animalium , quin '& vegetabi-
lium itauenolla anima fenfitiva, auvalia u-
duraintermedia ad eumproducendum opus
4it, cum pracipue Mentium., quoad fingulos
earom sttys., determinationem defignat.

CCXCV. iIncommoda licet vox fits
de re tamen ipfa non eft ‘dubitandum., quin
awallam veri nominis Cau/Jalitasem rebusin-
effe ‘ex jadis fundamentis conftat. Non
niagis enim creatura fequentium motulm
& actionum fingularum caufla elle porett,
quam



De Orerisus DEr 87
quam prime motionis & altionis fuit, cum
non folum eadem vis ad fequentes . quwe ad
primas excitandas , requiratur, fed etiam
nullus meceffarius inter primas & fequentes
nexus fic,

CCXCVL Clariffime neceffitas hujus
Concurfus demonftrari poteft ex nexu inier
Mentem & Cor pus meum , a quo tot parti-
culares Mentis aétiones & Corporis mo
tiones dependent. Cum autem neque
Mens illarum motionum , neque Corpus
illarum actionum caufla fic , identidem in-
tercedere Concurfus Dei debet.

CCXCVIL. Circa modum hujus Con-
curfus ad liberas attiones notiflima eft con-
troverfia, quibusdam gemeralem tantum in
confervatione facultarum confiftentem , at-
que ita ab actu Confervationis nihil diffe -
rentem , flatuentibus.

CCXCVIIL Quod cum non fufficiat
ad allerendam Dei a creatura Independen-
tiam , alii redtius fpecialiorem Concurfom
urgent , eumque non folum meralery , gen-
di occafionem & objecta intellectui fiften-
tem, fed etiam phyficym , qui fingulas vo-
litiones producit, easque ita a Deo depenr-
dentes facit , ut tamen libertatem ereature

rationali competentem noo tollat.

CCXCIX, Iple altiones male ex boc

¥R Con-




88 De Orerrsvs Dsgi.
1 Concurfu participant, quamvis per Sanci-
| tatem Dei impoffibile fit, ut per fuum
’ Concurfum ipfam malitiam infundat.

CCC. Difficultates contra hunc Con-
curfum coincidunt cum illis, qua conrra
Decretum Dei moventur, & ex iisdem
fontibus debent folvi. Neque enim Deo
indignum efle poteft phyfice concurrere ad
actiones, quas ad cercum finem fe dignum
futuras decrevit.

CCCL. Quod fi quadam indiffolubiles
manere videantur , id inde oritur , quia
modum Concurfus divini ignoramus. Pro-
pter id autem, quod obfcurum eft, id
quod clarum eft, negari non debet, pre-
cipue, quando de tali re agitur, quam ad-
@quate cognofcere non poflumus, qualis

eft modus operationis divine , & quando
it | contraria fententia non minoribus difficul-
i tatibus premicur.

il CCCIL  Singulare Concurfus divini
Hi exemplum fingulorum bominum generario 5
prebet, per quam nobilifimum creatura-
- rum Rationi notarum genus ab interi-
Bl tu prefervatur. Quod eo magis requi.

g vit divina Sapientia , quia alias illarum
(L quoque rerum Confervatio , qua ad ho-

i minis ufum fune difpofitz, inutilis redde-

i | retur, ;
| CCCIIL




De OreriBUS Den 80

CCCIIL In illa autem Concurfum Dei
fingularem requiric non folum 70vi Corpo-
ris organici cum interno motus principio
productio , fed adhuc magis Znima ratio-
nalis , cui Corpus iftud habitandum da=
tur,

CCCIV. De hujus anime initio crafle
fentiunc non folum, qui illam ex corpore
per traducem generari, aut ex [emfitiva
qualis antea fuerat, fub generationis artie
culo in rationalem mutari fomnianc : fed
etiam, qui mollius loquentes, totum ho-
minem a toto homine generari ftacuunc,
atque anima vim producendi animam fui
fimilem adfcribunt.

CCCV. Admitti hoc nequit, 7#m quia
multiplicatio eft aliquid corporeum : rum
quia nihil eft in Mente , quod mareria al-
terius Mentis elle poflit, unde generatio
nova WMentis eflet nove fubftantiz pro-
ductio , zum quia anima fibi hujus facul-
tatis confcia non eft ; unde nihil reftac,
quam fingulas fingulorum hominum Anpij.-
mas, earumque cum embryone unionem effe -
opus Dei cum creatura immediate concur-
rentis.

CCCVI. Id quod eo magis agnofcen-
dum , quando rejecto Origeniftarum de
praexiflentia animarum errore , & egplofo
s mufteo




90 De Orerisvus DEr.

mufteo de creata ab initio cogitatione uni-
ver[ali, cujus finguli fubfiftentes Spiritus
modi tantum fint, figmento, ¢o tandem
devenire fas eft , ut ftarnamus, fingulas
Animas fimul cum fingulorum corporum
generatione a Deo produci.

CCCVIL Inter varias queaftiones circa
hanc Animarum produtionem orientes ,
materiamque de Concurfu divino, tanquam
certo experimento , egregie illuftrantes ,
maximam difficultatem habet ifta, quomo=
do Animz a primo initio corruptio affri-
cetur?

CCCVIII. Hewc queftio non fatis caute
tractata abfurdis opinionibus anfam dedit,
quas transeuntes, duas tantum fententias
pre reliquis eminentes notamus, alteram
quee puram creari a Deo animam . fed fta-
tim a quo in corpus inditur, intercedente
abufu liberi arbitrii, corrumpi; alteram,
que impuram creari contendit, verumta-
men non tanquam fuppofitum a corpore
feparatum produci, fed a primo ftatim pro-
ducionis momento cum corpore ita yniri,
ut cum eo unum individuum conftituat.

CCCIX. Fatendum eft, in utroque
refponfo Rationem maximas offendere

tenebras. ‘Quia tamen labem nativam per
experientiam abunde confirmatam negare

nequit ,




De Orerisvus Drern ot

nequit, in alterutro ei fubfiftendum eft,
Cum igjtur pofterior fententia minores
difficultates habeat , in illa eo libentius
acquiefcit, quia ea modo Concurfus divini
magis eft analoga, & quia non magiscon-
cepru difficile eft Deum , fecundum ordinem
generationis animam imagine {ua caffam pro-
ducere , quam per continuatam creationem
confervare.

CCCX. Ira enim nihil aliud ftatuicar,
quam Deum ab initio hunc inftituifle orz
dinem , ut #numquodque [ui fimile generer,
qui ordo , uti in nexu fuo naturali relin-
quitur , nulla caufla Deum obligante , ut
illum mutet, non aliter fieri potuit, quam
ut & [anllis parentibus fancli, ab impuris
Ympuri liberi gignerentur,

De GUBERNATIONE SEU
Reeno Der,

CCCXI., Gubernatin dicitur ille Dei
atus, ‘quo fecundum cerras leges omnia
ita moderatur , ut fimes 1ibi propofiros tam
ultimum , ‘quam {ubordinatum , attingat,
Hac idem eft , ‘quod alias Regnum Dei
dicicur.

CCCXII. Illa Deo utique eft tribuen-
da , vanquam Lowi [apivntiffimo yquod nikil
fruftra




92 De OreriBus DEl.

fruftra facic , & abfolutiffimo ex jure Crea-
tionis omnium rerum Domino , qui cum
Mentibus facere poteft , quicquid vult.
Sed & a pofteriori eandem probat Univer/i
pulchritudo. Domum reéte ordinatam ,
Rempublicam bene conftitutam ab aliquo
regi quis inficias ibit?

CCLXIIL Regnum iftud eft aut phyfi-
cum, aut morale. Pby/icum omnibus creaturis
commune, morale rationalibus proprium eft.
Tllud fpectari debet , tanquam huic fubor-
dinatum.,

CCCXIV. Ad Regnum Phyficum gene-
ratim referendum eft , quod omnibus Re-
bus produétis certas Leges ac Fines pofue-
rit, maximis &que ac minimis, cum ami-
nimis circumftantiis maximi eventus fzpe
dependeant, & mquiflimum fic, ur qui
minima produxit , eadem ad Finem {uum
@que ac maxima dirigat.

CCCXV. Leges certas Deus tam morui
corporum , quam gperazionibus mentis fixit.
Priores funt Leges, quw mechanice dicun:
tur, que ita fe habent , uc eas mutare aut
fufpendere in creaturarum poteftate non fit
pofitum , cum Deus tamen fibi libertatem
eas mutandi refervaverit , cujus rei docu-
mentum funt miracula. Pofteriores funt
ordp cogitandi, quem non tantum faculta-
tes




De Orerisus DEL 03

tes mentis inter fe, fed etiam in relatione
ad externa obje@a conftanter obfervant.

CCCXVI. Per has Leges Deus tendit
ad certos Fines , qui in Igegﬂo Phyfico ita
funt difpofiti , ut unaquaque fubftantia
particularis refpetum habeat ad alias, que
confiderari poflunt aut ut media, qua ad
{fui confervationem funt directa, aut ut Fi-
nes , ad quos ipfa medii ufum divetfimode
preftar.

CCCXVIIL Singulare hujus Regiminis
exemplum funt res, qua nobis ut forsuite
obverfantur , & nihilominus Cauflas Fines-
que, licet nobis ignotos, habent.

CCCXVIIL Ejusdem Regiminis du=
&um obfervare potiffimum fas eft, tum in
perpetuis univerforum mundi Regnorumvi=
ciffirudinibus , tum in fingulorum homi-
num vite & morte , circa cujus rerminum
dispenfandum fas eft, uc fingularem Dei
curam agnoicamus.

CCCXIX. Regnum morale Dei mode=
ratur afltiones creaturarum vationalium lis
beras, non tantum Legislatoris & Fudicis
partes exercendo, ea ratione, que in pos
fteriori parte latiu§ explicatur, fed etiam
fingulas eéarum actiones ita dirigendo, ut
volentes, nolentes propofito divino infer-
viant,

CCCXX.,




o~ De OreriBus Dri.

«CCCXX. Hoc moderamen pracipue
admirabile eft circa altiones malas , adeoque
natura {ua glorize Dei contrarias, quas ta-
men ita novit flectere, ut diverfimode eam
promoveant, ffve limites iis figat, ad de-
monftrandam fuam potentiam, f7ve pecca-
tum’" peccato puniat, ad jufticiam fuam
manifeftandam, ffve ex ipfo malo bonum
proferat , ad omnifuflicientiam fuam pro-
bandam , qua difpenfatio Dei maximum
momentum habet, ad fcrupulos quoscun-
que circa Concurfum ejus ad talesactiones
eximendos.

CCCXXI Stat ergo veritas Providen»
tie divine inconcufla contra omnes A-
theos, qui vano conatu tot dilucida ejus
phznomena ex eodem aut affrorum influ-
%ty caut faro , aut fortuna & cafu folvere
quzrunt, quibus, ut notavimus, gloriam
fummez Cauflalitatis Deo eripere quw-
runt,

CCCXXIl. TFutilifima etiam eorum
funt effugia , qui licet videantur Exiffen-
tiam De: agnofcere, nihilominus provi-
dam mundi curam ei eripere quarunt,
quafi aut cum fumma ejus Zranguillitate
non conveniat follicita mundi cura , aunt
Majeflati. ejus indigna fit circa tot res
viliffimas occupatio.

CCCXXIIL




Dg Orerisus DEL 95

CCCXXIIL. Qui Providentiam impus~
gnant , anfarm capiunt a nonnullis , qua
[ibi inordinate videntur. Temerariumhoe
plane eft judicium de {yftemate, cujus &
{pecialiores Fines & plurime partes igno=
rantur , cum pulchritudo rerum a nexu
pendeat, quemqui non perfpectum habet,
fragmencum tantum operis mufivi intue-
tur.

CCCXXIV. Sic, qui nefciunt conco=
quere piorum zrumnas & beneficia in im=
probos collata , non reputant, quod nihil
Dei Sapientiam ac Bonitatem melius de
monftret, & quod tempus omne ad eter~
pitatem collatum momenti tantum ratioe
nem habeat.

CCCXXV. Precipuum pretextum ims
pietas querit in malo tam phyfico, quam
morali-, quod in mundo eft , quafi illud
locuth non haberet, Deo optimo ad clavum
ejus fedente , cum tamen nihil magis &
Suftiriam ejus confirmet, quam malum
phyficum , neque magis indignum Deo fic
wmalum morale moderari, quam permiffige
nem ejus decernere.




DE ArTRIBUTIS.

Cup PPN

De ATrTRrRIBUTIS DETI.
RELATIVIS.

CCCXXVL uum Deus conftitnit ex-
Q tra fe res producere,
talem quoque Relatip-
nem ad illas accepit, qualis eft inter Caus-
fam & cffeta. Sed quiailla Relatio pro
vario effetta confiderandi modo varie fe
habet, hinc varia Astributa fpecialiora
gignuntur , que Relativa dicimus: non
quafi per creaturas aliquid Deo accederet,
quod non haberet, fed quia Attributa fua
effentialia ex occafione confilii de rebus
producendis per {pecialiores quosdam ra-
dios quafi excra fe demonftrare voluit.
CCCXXVIL Relatio Caufle fumme &
rationalis ad effetum duplex eft, vel qua-
tenus per Decretum fuum fpe@atur uc
Caufla finalis, vel quatenus per executio-
nem Decreti {ui obverfatur ut Cau/fz cff-
ciens. Singule relationes in Deo per cer-
ta queedam a#tributa concipiuntur , quea eo
ordine videre juvat , quo per confideratio-
nem operum Dei nobis innotefcunt.
CCCXXVIIL. Relatio Dei confiderati
ut




Der RELaTivrs, 07
ut Caufla finalis neceffario precedit, quia,
qui cum Ratione agit, illi antequam agere
incipiat, de Fine fito, conftare debet, Vi-
dendum ergo, tum quis fic Finis Dei, tum
quomodo circa eum verfetur.

GLoria DEI

CCCXXIX Finis Dei in omnibus
operibus fuis eft Gloria ejus, que in [z (pe-
Ctata defignat tum fummam nature ejus
Foxccellentiam , tum excellentiz h ujus actua-
lem demonflrationem ; fed in relatione ad
creaturas involvit infinitam excellentiz
ejus fuper illas preeminentiam , ejusque cele -
brationem, dum illa rite agnofcitur & afti-
matur.

CCCXXX. In priori fenfu Glhria Det
Finis eft totius intrinfece & effentialis Dei
operationis , per quam perpetuum fuz per-
fetionis Zaxperimentum in finu {uo habet§
in pofteriori autem a&ionum omnium g4
extra.

CCCXXXI. Quamvis enith ad gloriofam
Beatitudinem Dei ~ nullum augmentum
omnium creaturarum celebrationes addere
queant, Deus tamen ex nullo alio feopo ,
quam proprer [eipfum agere poteft, Er hec
procul dubio ratio fuit, cur Veteres Zmoré

G inter




-

03 DE ATTRIBUTIS.
i inter Attributa Dei primas concefferint
i partes , atque illum tanquam omnium re-
i rum fontem confideraverint.
i CCCXXXII, Circa Finem hunc Deus
: in decreto fuo dupliciter actuofus fuit, tum
per ejus conflitionem , tum per mediorum
ad eum ordinationem. In priori exferuit
fuam [anctitatem , in pofteriori etiam /a-
jentiam ac liberratem , quorum omnium
confequens eft conftantia.

SancTiTAas DEIL

CCCXXXIIL. Cum Sanétitas Dei nis
hil fic nifi Amor [ui ipfius , hinc Santtitas
relativa Dei eft illa Perfetio , qua fe fuam=
I que Gloriam in Finem omnium rerum €X-
i o wra {e conftituic. Ita enim agens conve-
| nienter nature fue, & Amori, quem fibi
‘ debet, agit.

\ CCCXXXIV. Hinc fequitur, quod
it | nullas creaturas producere velit, nifi quae
perfectionum ejus veftigia oftendunt, licet
permittere queat, ut ille ab hoc fine ali=

quando defle¢tant, ut nempe in earum poce

#z novum ac fingulare Sanctitatis fuze do-

cumentum edat. '
CCCXXXV. Impoffibile faltem eft,

ut Deus aliquid @met, quod Gloriam ejus
odio

e




Der ReraTIvis,” 09

odio habet , aut uc aliquid improbet , aut
averfetur, quod eam rite ftima,

CCCXXXVI. Hzc Sancicas omnium
perfectionum Dei moralium, quas mox res
cenfebimus , radix, omnisque fancitatis
in creaturis exemplar eft.

SarienTIA DEIL

CCCXXXVIL H=zc Perfe@io in Deo
conftituto rite Fine profpicit de mediis ad
Finem illum affequendum aptiflimis, quo
non folum fpectat,, ut Res in pulcherrimo
ftatn atque ordine ponantur, fed etiam ut
res adfint cogitames debitis facultatibys vam
Phyficis quam moralibus ad Deum celebrans
dum inftruéte.

CCCXXXVIIL  Concatenatio mediorum
tum inter fe, tum ad communem finem , ita
fe habet, ut ex parte fit revelsza , quate-
nus fufficic ad Gloriam. Deo dandam, ex
parte occulta , ut ita fuo fe modulo metiri
creatura - & ad ‘abyflos Sapientie - diving
ftupere difcat.

LiserTAs DEI

CCCXXXIX. Ampliffimum autem Sa-
Pientia: divina fe exferendi campum in fua.
G2 Omni~




100 . De ATTRIBUTIS.

Omnifufficientia invenit, unde /iberrime in
felectu mediorum procedere poterat, cum
in ipfis illis mediis nihil per fe idoneum ad
finem aflequendum effet, ultra quam Deus
inefle illis volebat, per libersatem nempe
contrarietatis, uti monere jam §. 242. oc-
cupavimus.

ConsTanTIiA DEL

CCCXL. A rebus ita conftitutis nuns
quam Deus in execurione latum unguem dis=
cedit , non folum quia muzationis confilii
nulla ratio in Deo aut extra eum datur,
fed etiam quia talis inconflantia Dei Sancti-
tatem , Sapientiam arque Ommnifcientiam
“everteret.

CCCXLI. Huic conftantiz non con-
trariatur multiformis rerum atque eventuum
inconftamtia. 1la ipfa enim variatio in De-
creto Dei eft ftabilita , adeoque Immuta-
bilitatis in Deo effetus & demonftratio.

CCCXLIIL Quando jam Deus per exe
cutionem Decreti fui fit Caufla efficiens ,
actu res extra fe fiftens & regens, tum no-
vus inde nafcitur relationum ordo , qua cum
Deus non folum nature ,{ed etiam morali-
taris omnis Author fic , iterum diftingui
poffunt. Quatenus Deus eft cax/fa pbyﬁc"id

ad»




Der RELATIVIS. 101

adfcribitur ei Scientia vifionis, Potentia or-
dinata & Ommniprafentia. Quatenus eft
Caufla moralis varige fpecialiores virtutes
morales ei tribuuntur , figillatim Bonizas ,
Juflitia & Veritas.

SCIENTIA VvISIONIS DET

CCCXLIIL Quatenus Deus circa #a-
turam rerum in fe {pectatas per JnrelleClum
occupatus eft , Scientia ei tribuitur , qua
Vifionis dicitur, nihilque aliud indicat, quam
quod Deo intime nota fint omnes Res Jie
ture per Decretum fuum , quod illas eorum-
que modos & fines omnes definivit, & quod
ei tanquam Caufl rationali cum confcien-
tia operanti ignotum effe nequit , Cum
enim Decretum hoc fic /cibile , abintellectu
fumme perfecto, & quidem illiug Dei, qui
iftud condidit, neceflario cognofcitur.

CCCXLIV. Hazc in fenfu ftriGtiori
quoque dicitur Omnifcientia , quia nempe
ipfum Dei Decretum , cujus adzequata ei
adeft cognitio , ad omnia praterita, pre-
Jentia & futura , adeoque non folum ad
res exten/as,omnesque earum modos ac 7o~
vus, fed etiam ad mentes , earumque cogi-
tationes & altiones fingulas fe exrendit.
CCCXLV. Prazcipua difficultas haret

G j3 in




102 De ArTRIBUTIS.

{if in: Prefcientia futurorum contingemtinm ,
| que tamen iisdem fundamentis nititur, qui-
’ ‘; bus ipfum Decrerum de rebus futuris §. 254.
i afferuimus. Unde illius negatio weaTov Jed dog
eft, ex quo hzc Dei Prafcientia impugna-
i tur.
i CCCXLVI. Neque admitti poteft inven-
tum Scientie medie , per quam Deus con-
eipitur antecedenter ad Decretum f{peciale
previdifle, quid creatura rationalis in cere
2is circumflantiis pofita vel allura fit , vel
non allura.

CCCXLVIIL. Quamvis enim agnofca-
mus, Deum per ldeas rerum poffibilium ad
effentiam Intellectus perfeétiflimi pertinen-=
t tes nofle , quid cauflz fecundz fecundum
i naturalem rerum ordinem accedente fuo
Ihl concurfu agere vel non agere poflint , ex
hac tamen preavifione nulla certa fuzurizio,
fed nuda tantum poffibilitas fequitur. Et
qui illud pro fururitionis fundamento po-
nunt , injurii funt non folum contra Dei
Independentiam, fed etiam contra ipfam
veri nominis /ibertarem creatur@, quam vi-
deri volunt afferere , fatalem interea om-
nium rerum neceflitatem extra Dei Decre-
tum inducentes. '

Po-




Det1 RELATIVIS.

PoTENTIA ORDINATA DEl

CCCXLVIII. Sicut Deus intime Decre-
tum fuum novit , ita illud etiam effe@ui
dat, per potentiam , qua ordinata dicitur,
ut §. 213, monitum eft , quia ordinem
per Decretum liberrime pofitum fequitur.
Unde Deus per potentiam ordinatam non
omnia poteft eflicere , que per abfolutam
funt poffibilia. Nec Deo id elt indecens,
quia & liberrime & [apientiffime illum or-
dinem conftituit.

CCCXLIX, Summo jure hxec Potentia
ordinata dicitur Omnipotentia , quia ad
omnia , qua fiunt, quin qua Deus vulc,
fe extendit. Qui omnia , quea vulc, afiu
fiflit , {fummum divine Omnipotentiz ex=
perimentum dat.

OMNIPRESENTIA DETL

CCCL. Per Omniprafentiam Dei Attri-
butum mere relativum ejusindicatur, Ipfum
enim vocabulum fupponit alias res prefen=
tes ,& quidem ommnes , quotquot Univerfum
conftituunt, unde non folum Decretum, fed
etiam Creatio , rerumque omnium perillam
exiftentia fupponitur, quando Deus omni-
4 prae=




104 De ArTRIBUTIS.

praefens dicicur.

CCCLI. Cum autem Deus fit Spiritus ,
hinc exclufo omni corporali concepru talis
prefentia ei wibuenda eft , qualis Mentj
perfeéiflimae convenit, que nihil aliud po-
teft defignare , quam prefentem omnibus in-
telleCtum per intimam eorum , cordis pene-
tralibus non exceptis , cognitionem ,& pras
fentem omnibus Voluntatem per eficacem
operationem. Unde clarum eft, Omnipre-
fentiam Dei nihil aliud velle, quam accus
ratiffime circa omnes res verfantem Dei
Providentiam,

CCCLIL.  Quare #on intelligibilia lo-
quuntur , qui Omnipre/entiam Deo efle
elfentialem ftatuunt , atque in fubfidium
fuze hypothefeos nefcio quae [patia imagi-
naria vocant : aut qui wbi repletivum ei
tribuunt , qualia a conceptu extenfionis
liberari nequeunt.

CCCLIIL Periculofius philofophantur ,
qui effentiam Dei in ceelo includunt, eique
operationem in diflans, que fiat per Virtu-
vem , Providentiam atque Favorem €jus ,
adfcribunt.  Quod figmentum facile diffla-
tur , tum quia effentia Dei a virtuie ejus
non poteft divelli, tum quia nulle dari pos-
{unt caufle , quae in diftans operantur, tum
quia ad operationem in diftans fingi debent
e




DeEr RernATivrs, 10§

intermedia inftrumenta , a quibus Deus
hoc pacto dependens redderetur.

BoniTas sEv BewnieniTas Der,

CCCLIV. Deo confiderato tanquam Au-
thori omnis moralitatis in rebus exiftenti-
bus , per quam fub regimine ejus fini fuo
conformiter agunt, anteé omnia competit
relativa quedam Bonitas, quae tum in ab-
ftralto , tum in comereto confiderari poteft.
~ CCCLV. In abfiratio defignat omnififi-
cientiam ejus , eX abfoluta ejus perfeitione
fluentem , per quam non folum fibi ad ab-
{olutam Beatitatem fufficic, fed etiam om-=
nibus creaturis prefertim rationalibus , ad
earum tam ef/e, quam bene ¢ff¢ , inexhay-
ftus fons eft.

CCCLVL In concreto fignificar ipfam
Voluntatem benefaciendi creaturis , praci-
pue rationalibus, easque beatas reddendi ,
que alias xpwsorns feu Benignitas appella-
tur , cujusque ideam habentes gentiles
Deum ut Patrem communem beneficentis-
fimumque , nec tantum maximum , fed
etiam optimum , confiderarunt,

CCCLVIL Et quidem merito , cum non
tantum fumma perfectio fic , fimmi Boni
rationem habere , quod {ui eft xowaidy, &

Gs id




-

106 DE ATTRIBUTIS.

id ipfum idoneam maxime creaturam red-
dat ad Gloriam Deo reddendam ; verum
etiam a parte creature argumenta hujus
Benignitatis preebeant tum infita fummi Bo.
ni cupiditas , tum maxima ac plurima Be-
neficentiz Dei , quibus fe non «uaprupoy
relinquit attendentibus, indicia.

JusTiTiA DEL

CCCLVIIL. Benignitas Dei fanéte limi-
tatur per ejus Juflitiam, qua confideratur
vel ut legislatoria , vel ut judiciaria.

CCCLIX. Fuftitiam legislatoriam Deus
exercet , dum non alias leges dat , quam
fanctas , id eft perfeétionibus divinis con-
gruas, & equas ,id eft ad naturam hominis
accommodatas, Confer §. 404. Sed & pre-
mia penasque h@c Juflitia ita definit , ut
premia non fine infra fpem , quam creatura
a benefico Patre & Authore fuo habere po-
teft, pene vero modum meriti non excedant.

CCCLX. Fufiitia Dei judiciaria verfatur
primo circa ipfum Judicium ,quod Deus de
actionibus creaturarum rationalium fovet,
dijudicando , an ille Legi conformes fint nec
ne ,& ex hoc principio eas vel pramiis vel
Deenis dignas declarando. Et hactenus exer-
citium Juftitize Dei eft immutabile.

' CCCLXIL




Der RELaTIVIS, 10y

 CCCLXI. Accedit Executiohujus fenten=
tie, que confiftic in aftuali remuneratione
bene & penamale actorum, quam duplicem
remunerationis {peciem {ub Amoris ac Ire
divine nominibus antiqui jam folebant ex.
primere, nullos mutabiles affetius Deo tris
buentes, fed potius fub eorum umbraipfum
voluntatis divine immutabilem affum de-
fignantes.

CCCLXII. De remunerationis divinze
priori parte ejusque certitudine nemo du-~
bitat. Sed de fecundo difceptatur s A
exercitium juftitie vindicative ita fit neces-
Jarium , ut Deus ab ejus demonflratione fiz-
perfedere nequeat?

CCCLXIIL Licet hec quaftio oiofa fic,
quando aliunde conftat , quid Deus agere
velit,id tamen Rationi abunde conftat, quod
demonftratiojuftitie divine per penam pec-
cati tam neceflaria fit, quam aquaeft peena
in Lege dictata, quam neceflarium eft, ut
fua Legi majeftas ac veritas conftet, atque
quam impoflibile eft per Sanétitatem Dei, ut
communionem habeatcum peccatore , & ut
confequenter peccator non fit mifer, Interea
Sufficientiee Dei, annon zemperamentum 2.
liquod peenz promerite invenire queat ,
nullos limites ponere Ratio audet,

CCCLXIV. Exercitio huic jufitie pu-

M-




108 Dr ATTRIBUTIS

nitive non repugnat Patientia , qua Deus
peccatorem tolerat , ad Libertatis fuze de=
monftrationem , peccatoris convié¢tionem,
aut forte alios fines fublimiores, quos Ra-
tio ignorat,

VERITAS SEU VERACITAS DEL

CCCLXV. Veritatem Dei quando inter
virtutes ejus zelativas adnumeramus,in fen-
fu morali intelligimus, quatenus illis fignis
ineft,per qua {e aut alias res creaturz cogno-
fcendas prabet , quando nempe illa figna
cumrebus,quas fignificare debent, itaaccu-
rate conveniunt, ut nulla inde jufta erroris
anfa creature prabeatur; id quod etiam in
feafu ftrictiori Veraciias Dei dicitur.

CCCLXVI. Exemplum hujus Veracitatis
prabet ipfam Razionis lumen a Deo accen-
fum tum per femina veri menti indita, tum
per legitimum fenfuum ufum. Unde fi quid
praterea Deus revelare volet , inde nihil
aliud exf{pectare poteft.

CCCLXVIL Perfuafa enim eft , Deum
non pofle falli propter fuam omnifcientiam
nec fallere, quia id Sanctitati, Bonitati &
Perfectioni ejus eft contrarium , nec non,

quia id fi contingere poflet , omnia Reli-

gionis ac pietatis fundamenta everterencur.
M a-



Der RErnArivis.
Majestas DEL

CCCLXVIIL. Majeflatem Deo qui tris
buit, ille revera omnium perfectionum di=
vinarum tam eflfentialium , quam relativa«
rum , quibus undiquaque major eft omni=
bus- creaturis , ipfoque conceptu noftro ,
complexum dicit. Sed cum illa Regibus fic
propria , tranflato inde nomine {peciatim
defignatur fulgentiflimum perfectionum ,
que in Regno Dei radiant, jubar,




110

THEOLOGIA

NATURALIS
PARS POSTERIOR

DE CULTU DEL

CAPUT L
De Funpamento CuLtus Divini

CCCLXIX. 7)Ofteaquam pravia Ratione

P ad aliqualem Dei cogni-
tionem pervenimus, prima noftra cura in
eo verfari debet ,ut folidum ex hac cogni-
tione fruftum decerpamus , atque ita per
hanc cognitionem non folum docZiores fed
etiam meliores evadamus , id quod ex natu-
rali illo vinculo fluit , quod inter intel-
leGum & voluntatem noftram poficum efle
deprehendimus.

CCCLXX. Exiguus interea erit , qui
ad nos ex tota hac meditatione redibit ,
fru@us, nifi per cognitionem Dei ad ejus
propiorem communionem perducamur,

CCCLXXI, Ad illam autem nulla alia
pan-



De Funpamento Currtus &c. 11

panditur via , quam per Cultum Dei , per
quem honorem illum Deo damus, quam a
creaturis rationalibus exfpectat 5 quia hoc
folum pacto attingit Finem, cur extra fe
aliquid produxit, & in creatura {fua , tan-
quam fe digna , fibi complacere atque ag-
quiefcere potelt.

CCCLXXII. Cum -autem cultus ille
diverfimode inftituatur, nec tamen nifizna
ratione cultus, quem Deo ferimus, ei pla-
cere queat, nihil magis cure nobis efle de-
bet,quam primo diligenter inquirere , que-
nam fit vera Deum colendi ratio; & deinde
fecundum eam rite noftras aitiones compos

nere.

CCCLXXIII. Ad perdifcendam veram
cultus Dei rationem duo potiffimum requis
runtur , primo ut principia officiorum ad culs
tum Dei fpectantium excutiantur , deinde
ut officia omnia & [ingula inde promanan-
tia cum fanctione fua, quae duo obligationis
argumentum_conftituunt, percenfeantur.

CCCLXXIV. Principia , unde omnia
officia cultus divini fluunt, duo funt. Re-
motius eft firmum ac certum omnis ob/iga-
tionis fundamentum 3 proximum et Lex ex
illa obligatione fluens , & in mormam offis
ciorum data.

CCCLXXV. fundamentum obligationis

ad



TE2 De FuNpaAMENTO

ad colendum Deum potiflimum & propriun
eft Relatio inter Deum & hominem narurd-
lis, quam talem efle, qualis eft inter caus-
fam & effectum §. 326. vidimus.
CCCLXXVIL Nam licet ipfa fumma Dei
Lerfeclio, ad eflentiam ejus fpectans, in fe
confiderata illum a@dmiratione ac celebratio-
ne dignum preftet, id folum tamen me ad
ejus cultum obftringere non poflet, nifi ac-
cederet , quod eum tanquam {ummam at-
que abfolutam mez exiftentize ac realitatis
omnis Caulfam praseritam , prefentem &
Juturam confiderare debeam. _
CCCLXXVIIL Fac enim, illum mei
cauflam non efle, fed me autameipfo, aut
aliacauflaa Deonon dependente efle , autin
pofterum meum efle ac bene efle exfpectare
debere ; prius me ab omni periculo propter
ejus cultum neglectum eximeret , pofferius
ad illum alterum colendum determinaret.
CCCLXXVIIL, Quamprimum autem
convictus fum , Deum abfolutam mez na-
ture tam guoad exiflentiam , quam quoad
omnem perfectionem meam Cauflam efle, de
obligatione mea dubitare nequeo, five eum
ut Cauffam ejficientem., five , quod cum eo
intime connexum eft, ut Caulfam finalem
confiderem.
CCCLXXIX. Si enim Deus eft Cau/ff

elfi-




Cuvrtus Diving. 112

eficiens hominis quoad totum ejus effe &
Porro effe,, tum dubitari nequit, quod @b-
Jolutus fic ejus Dominus. Quare omnia ar-
gumenta, qua {upra funt allata ad proban-
dam tum dependentiam hominis in genere,
tum fpeciatim dependentiam ejus a Deo ,
idque tam quoad cauflam exiflentie prime
§. 248 feq. quam quoad cauflam exiflentie
continuate §. 277. feq. hic recapitulari pos-
funt , ur totidem argumenta fupremi Dei
Dominii, A quo enim homo abfolute , fe-
cundum omnia dependet phyfice ,ab eo pro-
culdubio ®que abfolute dependebit morali-
ter,ideft ,ad obediendum ei erit obligatus.
Sine quo nec ¢ffe nec agere quicquam po-
teft , fecundum ejus voluntatem effe & agere
debet, quia ejus eft abfolutum peculium, ne-
que majus poteft proprietatis aut poffe/fionis
jus vel concipi. Sine quo nullius boni ca-
pax eft, illum grato animo ut omnium be-
neficiorum fontem colere fas erit.
CCCLXXX. Idque eo magis , quia
cujuscunque rei Deus prima Cauflz eft ,
ejus etiam #/timus Finisneceflario eft, ut §,
329. feq. vidimus. Si ergo tam plenum jus ha-
buic Deus fe homini in Finem praefigendi ,
nec aliter per decentiam fuam agere potuit,
homini procul dubio incumbet, Deum pro
tali agnofcere , quod absque cultu Dei fieri
nequit, H CCCLXXXI.




114 De FuNpAMENTO

CCCLXXXI. Accedit , quod Deus
convenienter huic 7ini nos creaverit, tales
facultates homini donans , per quas non
folum idoneus eft redditus ad Finem illum
attingendum : fed etiam tacito imperu ad
illum 7apitur. :

CCCLXXXII. Et primo quidem capaci-
tas Facultatum hominis ita fe habet, ut
illarum fingularum ufus a preffandum Deo
cultum , tanquam Finem fuum, confpiret,
Unde non minus certo licet concludere,
illas ad hunc Finem a Deo efle conceflas,
ac ex horologii confpirantibus in certo ufu
fingulis partibus colligitur , hunc fuiffe fi-
nem, quem Artifex ejus intendit.

CCCLXXXIIIL Jam vero Inmtelletus ca-
pax eft ad objeltum cultus fui rice agnofcen-
dum , wam per Ideam ipfius Dei, tum per
quascunque aliarum rerum ideas , quas I-
dez Dei fingularem in modum fubordina-
tas efle, eamque illuftrare animadvertit.

CCCLXXXIV. Inhac capacitate admira-
bili ratione confpirat Zoluntas , que non
folum idonea eft ad reétum de Deo judi-
cium ferendum, fed etiam ad illum aman-
dum per {uam f{pontaneitatem & naturalem
ad id , quod fibi bonum efle deprehendit,

propenfioném.

CCCLXXXV. Capacitas hzc adhuc ma-
g1




Cvrtus Divineg 115
gis intendicur per Corpus iftud , quod fe-
cum unitum efle mens hominis fencit. Iftud
enim fingularem in modum infervic /nzel.
lectui ad Deum agnofcendum per veftigia
potentiz ac fapientie divin® , que wm
in ipfo corpore noftro , tum eo mediante
in aliis corporibus nos circumjacentibus
deprehenduntur. Nec minus juvar Zolun-
tatem in amore Dei per ejus celebrationem
exferendo, dum per iftud, & figillatim per
lingue ufium ,quo omnibus reliquis animan-
tibus preeftat, Gloriam Dei aliis pradicare,
eosque fecum in cultu Dei adunire po-
teft.

CCCLXXXVI. Confequentia hac adhue
magis ftringit , quando major illa capacie
taris menfura , & preftantior facultatum
ufus in {ubfidium vocatur , qui fecundum

dicta §. 263. feq. in primo creationis ortu
homini conceflus eft.

CCCLXXXVIL Majus eft, quod homo
non folum ad Finem hunc aptus fic, fed
etiam per naturam f[uam , i duntaxat velit
ei convenienter agere, zendat; quod indeé
patet , quia in nullam rem magis feriur .,
quam in fuam perfeftionem. Jam vero ome
nes & fingule ejus faculcates ita funt com-
pofita , ut nonnifi in cultu divino perfici
queant, uti patebit, quando naturam /z'm;-.

2 mi




116 De FuUNDAMENTO.

mi Boni homini propofiti infra propius con-
fiderabimus. Quantum igitur in {uam pro-
priam adnititur emergere perfectionem , tan-
;’w tum fuavi vi, & vere amoris vinculis, per-
‘ trahitur ad cultum debitum Deo ferendum.

CCCLXXXVIIIL Hinc patet, quod qui
il | Deum negat, omnia fundamenta obligatio-
i mis tollat, quodque nulla lege conftringi
i Atheus , nedum focietati humanz utilis
efle, aut eam excolere poffit,

CCCLXXXIX. Nihil etiam magis huic
folido omnis obligationis fundamento con-
trariatur , quam impietas Spinofe, qui Stoico-
yum principium de obfequio INature reco-
quens ,inde deducit,quod unumaquodque in-
dividuum jus [ummum babeat ad omnia , gue
il poteft ; quod nulla detur bominis erga Deum
it obligatio: quod nemo ex mandaro poffit effe

| [apiens. feu cognofcere Gloriam Dei : quod
propterea liceat de Deo cogitare quacunquc :
& quod omnis religio confequenter confifiat
tantum in juflitia é amore erga proximuin,
Qua fingula ex apertis veritatis moralis fon-
tibus facile deftruuncur.

CCCXC. Nec faniora funt, que fentit
Hobbefius , dum unicuigue jus effe omnibus
viis & modis fe ipfum confervandi pro Juris
naturalis fumma habet , neque adeo, aliam
obligationem agnofcit, quam qua unusquis-
que




CuvLtus DIvINL Iy

que fuum bonum perver/a philautia qua-
rit quod eo turpius, quia idem nullius boné
bonefti , fed tantum ad externa hujus vira
commoda wzilis rationem haber. Eos, quiin
Fure Gentium aut probabilitate , aut nature
inflinttu , aut pudore aliquod principium
pofuere, non'moramur. :
CCCXCI. Sed & refutans Hobbefium
Cumberlandius non-fatis caute pro funda-
mento obligationis pofuit Bonum Commune
totius Nature,dum non tantum male zotius
Nature ordini ipfum Deum includit, eique
nimium adftringic, fed etiam zqualem hoc
pacto facit obligationem ad omnia, qua
hanc nature xowwviev conftituunt, quod
creaturas ulcra fortem fuam evehit,
'CCCXCII. Nec minus recentiores Juris
nature inftauratores a linea videntur aber-
rare , quando leges ejus ex Socialirare , fen
Societatis appetite cuftodia derivant,
CCCXCIIL. Quamvis enim Socieras bu-
mana certa requirac officia , ut rite cuftoe
diatur & fructus varii inde hauriantur, illa
tamen pro primo Principio Juris & Aqui
haberi nequit; quia Finis ultimus cujuscun:
que Legitima Societatisnon eft privarum &
externum fingulorum commodun', fed po-
tius major facilitas ad Gloriam Cultumqué
Dei privatim ac publ}ice promovenda. Un-~

13 de




5

118 De FunpamenTto &c.

de quid Societati conveniat , non poteft
dijudicari, nifi ex hoc Fine derivetur.
CCCXCIV. Adde quod leges juris Na-
i | ture longe latius fe extendant , quam ut
ex hoc principio deduci omnes queant,
non folum quia ipfum Naturz Jus obligat
ad Deum colendum , etiamfi quis folus &
I extra omne commercium cum aliis homis
‘ nibus projectus effec, fed etiam quia tot
cafus dantur,in quibus fecunda Tabulapri-
me cedere debet, & quia occurrunt talia,
quz injufla funt natura foa,licet Societati
nullum inde detrimentum accedat.
CCCXCV. Sed & egeftatem ac ficcitar
tem. hujus fontis conficentur , quando, di-
ftinguunc inter, Jus Nature, pracipiens ac
permittens.,per nltimum intelligentes poze-
farem iibere agendi omnia ,que per jusna-
ture precipiens definita non [unt.
CCCXCVI. Iftud autem maxime hic
perpendendum, quod tales Socialitatis le=
ges, nifi-ex altiori principio deriventur,in
| » meram tandem philautiam vitiofam » five
| emolumenti carnalis appetitum refolvantur,
i Quid enim aliud eft Suciezaris confervatio,
| quam wtilitas publica?  Et pifi illa ad Glo-
ol riam Dei tendat , quisnam aliud ejus.fco~
pus fingi poteft, quam privaza uniuscujus-
que , Wt fecundym corpus bene eifit, mi/gas?




B Y il Ul g T

De Norma Curtus DivinT
stu Lece DEL

CCCXCVIL ertum jam eft , quod

C Deus coli velit, Unde.
nihil_alind poteft exfpectari, quam quod
modum etiam, quo coli vult, revelaverit,
quee Revelatio norme few Legis vicem har
bet.

CCCXCVIIL Lex generatim {pectata ni-
hil aliud eft, quam clare exprefla illius , qui
alits dominatur , voluntas de altionibus [e-
cundum. ejus beneplacitum inflituendis.

CCCXCIX. Per Legem Dei adeoque
intelligimus #ormam {ew regulam agendi a
Deo traditam homini , ut fecundum illam
ommnes alliones [uas dirigens finem a Deo
propofitum attingat.

CD. Tabula hujus Legis ipfa Mens eft,
.que: fola legis percipiend ac recipiendz
eft capax, & quidem finita, que fola Legi
poteft {ubjici.

CDI. Materiam ejus proxime conficit
ipfum Jumen Rationis, {eu Confcientia, cus
jusjam fupra mentionem fecimus: & quidem
figillatim_primo Awxiomata moralia , que

H 4 {ta-



'120 De NorMA CuLTUS

ftatim ad primum intuitum ex Relatione
inter Deum & hominem profiliunt.

CDII Nec tantum prime veritates pro
Lege funt habende , fed etiam, quicquid
per juflam Confequentiam inde deducitur.
Cum enim Deus vim ratiocinandi nobis de-
derit , illumque inter ipfas illas veritates,
quas ratiocinando conjungimus , pofuerit
nexum,ut non poflimus eas disjungere , aut
judicare, quod inter fe non fint conjuncta;
hinc quicquid per ratiocinationem illam a
nobis colligitur, pro ipfius Dei prafcripto
habendum erit, cujus multifaria fapientia
in eo ipfo elucet, quod quasdam veritates
per fimplicem intuitum , quasdam per la-
boriofam magis Ratiocinationem a me in-
telligi voluerit,

CDIII. Sedid quoque certum eft, quod
praeter has Leges ,quas naturales vocamus ,
Deus pro lubitu alias poffic addere , que
pofitive dicuntur. Er licet foli Rarioni de
illis nihil conftet,cum [pecialem Revelatio-
mem requirant , promta tamen eft ad illas
recipiendas , quando de divina earum ori-
gine {ecura efle poteft,

CDIV. Formam Legis, unde vim obli-
gandi accipit, conflituit ejus tum Sanctiras,
wum ZLquitas. Sanltitatem {pirat, quando
convenit cum natura Dei , & Fine qu{?m
1bi

|
I
|
|




: Seu Lece Der, 121
fibi in omnibus operibus propofuit , five,
quod coincidit, cum Sanclitate Dei, quz
omnis Santitatis & Perfectionis moralis
exemplar eft. quitatem lex poflidet ,
quando convenit cum natura hominis ,itaut
non folum eam in recto facultatum fuarum
ufu adimplere valeat, nifi forte propria cul-
pa eo fit privatus , fed etiam per ejus im-
plementum perficiatur.

CDV. Cum autem ex propius infpectis
przceptis Legis divinz conftec, quod illa
ita fe habeat, hinc confideratio hac facit ,
utnon per cecam quandam obedientiam , aut
inviti , {ed rationali modo ac lubentes Legi
divinz fubjiciamur.

CDVI. Objettum Legis divine generale
eft ille bomo , exclufis brutis , cujus cordi
eft infcripta. Cumque eadem omnium ho-
minum fit natura, non dubitandum, quod
in omnibus eadem veftigia hujus Legis de-
prehendantur.  Cui etiam favet univerfalis
gentium de principiis bonefti & turpis , vir-
ruris (& vitii confenfus. Unde impie ab
Hobbefio ignorantes excufantur,

CDVII. Neque nos morari debet pyzzene
JSus aliquarum-gentium @iffenfus , qui neque
eft in omnibus , neque pro reali diffenfu,
fed potius pro ffupore barbarz indolis haben-
dus, neque propter nature humanz depra-

H ;s vas




» in-

122 De Nozma Curtus

vationem. tolli poteft , cum apud moratio-
res etiam multz clarz confequentiz ex vie
tio ratiocinationis non apprehendantur.

CDVIIL In homine Lex proprie tantum
dicta et Polunsasi , qua fola ejus pure a;-
04 ac libera facultas eft, & non folum Af-
Jeltibus animi membrisque Corporis domi-
natur , fed etiam ipfum Znzellettum mode-
ratur,

CDIX. Quam late autem fe extendit
allugfitas ac Regimen Voluntasis , ‘tam late
quoque Lex Dei diffufa eft.  Cum enim
Deo competat Dominium abfolutiflimum in
hominem, qui fecundum omnia a Deo de-
pendet; hinc lex quoque ejus tam late pa-
set, ut nulla effe poflic #étio , qua ab hac
Lege exemra fic.

CDX. Cum enim a&iones ha fecundum
fubje@ta agentia fint vel imperfete quadam
velleitates , vel perfecie volitiones, ne illas
quidem huic zorme fubtrahere licet, quia
quicquid vel minima inclinatione ab illa
recedit, émperfectionis moralis adeoque vi-
#ii naturam induit, |
.. CDXL. Sed & pro objettorum varictate
quasdam actiones tamquam Lege preceptas
ac neceflarias , alias tanquam indifferentes
quidam confiderari volunt. Verum ficuti
omnes actiones phy/ice confiderate aliquid




Sev Lece DEr J28
indifferentiee adjun@um habent , ita more-
liter eas {pe@ando nulla a&tio creature ra-
tionalis eft Zndifferens , quia quotiescunque
[ine ratione agit , toties contra eam agere
cenfenda eft 5 cum agens /ine ratione nul-
lum etiam finem habeat , adeoque a brutis
nihil differat, impetu non agenzibus , fed
actis,

CDXIIL Rationis ergo wlus etiam tum
requiritur , cum judicium occupatum eftin
optione circa duas ationes , qua utraque
parem videntur ad Finem fummum , feu
Gloriam Dei, aptitudinem habere , quia tum
Rartio diétabit aut examinare accuratius .,
quid magis eo fpectare videatur,aut, quod
magis pre manibus eft, arripere. ,

CDXIIL. Non multum differt diftin&io
inter Legem & Confilium ,eodem modo exi-
genda, quia Confilium nequit habere locum
absque adhibita in medium Ratione ; qua
quando wriliora, [alubriora, magis perfes
¢tionem moralem hominis promoventia,
fuadet , quis tale Confilium non agnofcet
Legis vicem habere?

CDXIV. Lex in genere {petata eft jm-
murabilis. 1d fluit ex immurabilitate tum
Sapieniie & Santtitatisdivine , cujus exem-
plum Lex eft, & fecundumquam Deusnon
poteft non velle, ut creatura rationaliseum
cos




124 De NorMA Currus

colat & glorificet,tum Relationis inter Deum
& creaturam,cum hzc femper dependens a
Deo per actus Providentiz divin circa il
{ Jam maneat, & in eundem Finem conferve-
‘ tur.

CDXV. Immutabilis haec non folum quoad
totum Legis complexum, fed etiam quoad
[fingula ejus precepta ,non exceptis minimis,
agnofcendaeft, non folum quia fingula pre-
cepta ex eodem principio fluunt, ex quo to-
ta Lex derivatur,fed etiam quia commune
aliquod interilla precepta vinculum eft, ita
ut nemo vel unum queat rite fervare, qui
non propofitum habeat fervandi omnia ,
il unoque neglecto omnia fracta fint.

i | CDXVI. Nihilominus accedente nova
“ ! ‘quadam relatione , verbi gratia, quando
‘ creatura per peccatum corrupta eft, fin.
gularia quadam officia huic ftatui congrua
inde oriri poffunt , qua nempe fpectantur
ut media , five quibus malitia hominum
frenatur, five quibus intercedente confilio
Dei homo in communionem cum Deo re-
| fticuicur.

i CDXVIL. Duo autem funt preceptorum,
Ik ex quibus Lex conftat, genera. Sunt enim
:‘L aut gffirmativa , a&iones ad cultum Dei per-
tinentes prafcribentia, aut megativa con-
trarium prohibentia; quod pofterius natu-

: ram




Sev Lece DEer 125

ram hominis aut /abilem aut corruptam fup-
ponit. Unum tamen femper alterum involvit

Crame P Uil 2l s

De Mopo Curtus Divint , Seu
Orriciis PRASTANDIS.

CDXVIIL um multiplices fint volun

C tatis , in quas ad fingula
momenta fe vertit, actiones, hinc magnus
nafcitur preceptorum , ex quibus Lex con-
ftac, numerus , que in {cientia morali {o-
lent Officia fen Virtutes nominari,

CDXIX. Inter hec nomina id discrimis
nis intercedit, ut aftio quacunque, qua-
cenus @ Deo prefcribitur , Officium , quate-
nus ab bomine prefiatur , Virtus dicatur,

CDXX. Miffis ergo quibuscumque falfis
& incommodis definitionibus ac divifionibus
per Officium intelligimus quamcumgque alti-
onem Lege Dei prefcriptam , per Virtutem
autem propofitum voluniatis fecundum Le-
gem Dei agendi. .

CDXXI. Officia hec funt aut univer/a-
lia aut particularia. Priora Ethici nomi-
nant Virtutes cardinales , per quas intelli=
guntur tales, in quibus cardo rei vertitur,
id eft,que fuam Firtuti & ationi virtuofe

fors .




126 De Movpo CurTus

forman dant , & ab officio quocunque
infeparabiles funt. Particularia autem Of
ficia funt , qua ab invicem feparari pos:
funt,

VIRTUTES CARDINALES,

CDXXIL Virtutum cardinalium catalo-
gus varic a variis exhibetur. Nos ad tres
illas referimus, qua funct Humilitas, Sine
i ceritas & Simpliciras.

{i CDXXIIL Humilitas confiftic in fum-
el me Dei vaepoxis proprizque a Deo depens

dentiz agnitione , adeoque facit , ut fin-
i gule actiones virtuof® ex vero Principio
i1 | deriventur.
“ CDXXIV. Sinceritas confiftit in intimo
& efficaci Voluntatis propofito nonnifi Legi
divine conformiter fecundum omnes par-
tes agendi, adeoque efficic, ut fecundum
Hil veram Normam aétio procedat. Hac fub
i feiftas comprehendit, qua alias Diligentia ,
Obedientia & Fuflitia dicuntur. Formale
enim hujus propofiti eft Obedientia, quam
qui fincere {ibi proponit praftare, ille pri-
1 mo curat {enfum Legis rite perfpeétum ha-
bere, in quo confittic Diligentia , & quan-
do de eo clare atque indubitato conftat,
accurata huic Norme adheret , ita ut mec
plus




SEv Orricirs. 127

plus , nec minus velit facere , quod folent
Juftitiam appellitare.

CDXXV. Simplicitas id vult., ut quis
per fuam afionem nullum alium fructum
quarat , quam Deo placere & ad ejus glo=
riam efle , ita uc per hanc virtutem actio
debitum Finem nancifcatur.

VIRTUTES PARTICULARES.

CDXXVI. Virtutes particulares arborig
inftar inter fe cohzrent, qu® ex una radie
ce diverfos paulatim ffolones atque ramos ,
unum poft alterum, protrudit,

CDXXVIL Genus ergo, fub quo omnia
fpecialiora Officia continentur , & ex quo
tanquam radice fua evolvuntur , eft Amor
Rationalis.

CDXXVIII. Cum enim atio maxime
effentialis Voluntatis , queque omnibus re-
liquis quafi dominatur, fit #mor, quia
ipfum vel/e proprie nihil aliud eft , quam
amare , & voluntas revera nihil , nifi ex
principio Amoris agit, hinc fequitur , quan-
do illa capiralis voluntatis actio reéte fe hae
bet, quod tum radix bona adfic , ex qua
omnes boni fruétus oriuntur.

CDXXIX. Amor et Unio cum objeio,
quod tanquam Benum obverfatur , idque
Hen




128 De Mopo Currus

non tantum iz fe ,{ed etiam in relatione ad
amantem , quz duo fibi invicem femper
funt innexa.

CDXXX. Unioproprie requirit talia /#b-
Jecta , quee eam inter fe habent analogiam
& fimilitudinem , ut communionem fecum
invicem habere queant : & quo major illa
eft fimilitudo, eo 4r¢tior inde oritur unio.

CDXXXI. Preterea omnis unio eft reci-
proca, qua tantum objecto dat , quantum
accipit , aut vice verfa zantum accipit , quan-

%um dat. Hzc enim pro natura fubjecti

variant. ~ Si enim fubjectum majus aut par
eft, folet dari quod accipitur , fi minus
tum primo accipiendum & deinde redden-
dum eft.

CDXXXII. Ex hoc vero Amoris con-
ceptu patet, quod Amor benevolentia , be-
neficentie 4 fruitionis , acquielcentie , obe-
dientie aut quocunque nomine veniat nihil
finc nifi diverfi #nionis, pro natura {ubjecti
& objecti, modi.

CDXXXIII. Ex di&is fequitur Amorem
vationalem efle , qui ita fertur in objeCtum
idoneum , ut quis debito more , id eft, con-
wenienter cum nNAtura ejus Unionem cum eo
inftituat,

CDXXXIV. Objettum idoneum eft tale ,
quod vere Bonum eft ,five quod non folum

: prae-




Sev OFFiICIIS, 129

preftantia vera pollet, fed etiam naturam
noftram perficit, quodque eam nobiscum
habet fimulitudinem , ut nihil obfter, quo
minus unio cum eo {perari atque iniri pos=
fic.

CDXXXV. Debitus autem modus unio-
nis involvit, non folum, ut objeétum iftud,
quoad fieri poteft, poffidere & per hanc
pofleflionem perfici adnitamur, fed etiam
ut id, quod ab eo accipimus, grato animo
ei reddamus, adeoque ejus, quod nobis
in Bonum eft, quoad fieri per nos poteft,
Bonum promovere ftudeamus,

CDXXXVI. Proximum Amoris objectum
fibi ipfi eft, qui fufficiens in fe Bonum in-
venit, unde in fe ipfo acquiefcere, fuums
que Bopum confervare unice tenetur. At-
que hzc vera eft ratio Amoris,. quo Deus
fe ipfum quafi ampleétitur ac poffidet.

CDXXXVII. Sed aliter plane fe habet
Mens finita , qua {ibi ipfi non fufficic ,adeo-
que licet fui rationem non negligat, in fe
fola fubfiftere nequit, fed Perfettionem {uam
extra [e querere debet,idque in variis ob-
jedtis diverfimode, fecundum varias in qui-
bus cum illis objectis conftituta eft relatio-
nes.

CDXXXVIIL. Relationes ille f{pectari
poflunt vel ut phy/fice }/cl ut morales , qua-

rum




130 De Mobo CurTus

rum - ille vinculum aliquod naturale defis
gnant, quod Officiorum circa objeéa fin-
damentum eft; he vero ipfa Officia Amo-
ris fecundum diverfos" gradus exercenda
involvunt, _ £
CDXXXIX. Relationes morales ad duo
genera referri poflunt. * Aut enim verfan-
tur circa objettum, quod tanquam Finem
noftrum ‘confideramus', quod eft folus
Deus, aut circa objeéa, que obverfantur
ut media ad Finem illum ducentia, ‘qualia
{unt creature , prefertim rationales; circa
quas proprie tantum' Zmor locum habet),
& qua natura {ua folum apte funt ad 'Glo-
riam Deo ferendam.  Hzc vero proxima
elt relatio illa, quam @d nos ipfos habemus,
remotior, ‘quam ‘ad ‘alios bomines.

Amvor DE1.

CDXL. Licet ergo naturali quodam in-
ftin&u in feipfam Voluntas noftra feratur,
fibique bene velit , contra: Rationein ta-
men fe afturam animadvertit, fiin fe {ub-
fifteret. Quid enim in fe amaret, ‘qua fibi
relicta wibhil amabile in feinvenit? Aut quid
a fe exfpectaret, qua fibi nibil dare po-
teft? . A
CDXLIL Fas adeoque eft, ut extra fe

cir-




SEvu OFFICIIS, I3T
circumfpiciat, & inquirat, guodnam illud
fit , quod non folum fumma Perfectione
preftar, fed in quod etiam rationaliter ten-
dere ad fui Perfettionem poteft.: Quod-,
cum omnes creaturas eadem laborare in.
digentia experiatur, non nifi.in Deo in+
venit. , _ J: a0

CDXLIL.  Hic in idoneum: Amoris fuj
ebjeftum incidit ,zum quia nihil preffantius
eft Ente fumme perfecto, t#m quia in Deo
invenit, quicquid naturam fuam perficere
potefts idque eo magis quia fimilitudinen:
quandam inter fe & Deum deprehendit
non tantum per e¢/fentiam [piritualem . fed
etiam per illam ipfam Volunratis ad Deum
elevationem , 'per quam jam incipit Legi
ejus conformari, atque exemplar Santitatis
ejus exprimere. ;

CDXLIIL Ita fe alleétam fentit Volun«
tas ad Deum primo fummogque veri nominis
Amore ample@tendum , qui quomodo fe
habeat , ex generali @moris , quam dedimus,
definitione, facile deduci poteft.

CDXIV. Amor nempe Dei nihil aliud
eft quam wunio cum Dego per efficacem Vo=
luntatis propeﬂﬁoflé’m eq fini ., ut & per
ejus poffeffionems [ummi Boni: compores falté
eum glorificenmus. _
CDXLV. Ex hac reciproce ynionis in

12 Amore




132 DE Mopo CurLTuUs

Amore Dei idea, per quam omne, quod
accipitur , Deo redditur, patet, quam
arée intentio Boni proprii in Amore Dei
confpiret- cum intensione Glorie Dei , &
quomodo licet illud fic Finis fubordinatus ,
hac tamen maneat Finis ultimus, uti efle
debet. Unde fequitur, quod qui ita Deum
amat,in omni emphafieum co/as ac celebrez.
Qua recte 'obfervata quascunque pfeudo-
my(ticorum [lrophas & inaniter ab illis ine
ventos amoris Dei gradus facile deftruent.
CDXLVI. Per fe jam:liquet, hunc Dei
Amorem primum locum occupare. Quam-
vis enim videatur certa ratione Amor pro-
prius antecedere Amorem Dei, quia Bo-
num aliquod querendo; quod nos perfi-
ciat, in Deum incidimus; ille tamen po-
tivs pro inftinétu quodam mature, quo
creatura fibi non fufficiens querit objectun,
quod amet,quam veri nominis A4more unionis
habendus erit. Qui fe antea amat Amore
unionis , quam Amorem Dei in fe depre-
hendit, fui ipfius eft indololatra.
CDXLVII. Porro patefcit, Zmoremhic
fummum requiri, quia Deus eft objectum
fumme amabile. Ad fummum autem Amo-
rem pertinet ejus univerfalitas , eaque tum
objectiva , wam fubjeltiva. Univerfalitatem
Amoris divini objeftivam in eo ponimus ,
quod




Sevu Orriciis. 133
quod ille ad omnia cognofcibilia Dei extendi
debeat. Nihil Ratio in Deo invenit, quod
non fit fumme @mabile, non tantum iz f¢ ,
{ed etiam in relatione ad creaturam rationa-
lem. Univer/alitas fubjeftiva complecticur,
ut ex toto corde , ex tota anima & ex
omnibus viribus ametur , five quod eodem
recidit, ut omnes facultates mentis in hoc
Amore fint occupatz , & ut per ommnes
altiones tam internas , quam externas ille
demonftrecur. ‘

CDXLVIIL. Primo ergo Voluntati Deum
amanti incumbit, omnes facultates Mentis
& Corporis ad arétiorem & conftantiffi-
mam cum Deo #nionem ejufque fruitionem
magis magisque idoneas reddere: quod
faciet, quando Deo fimilior paulatim eva-
dere contendet.

CDXLIX. Eum ergo in finem conten-
dit Cognitionem Intellettus {ui ulterius pro-
movere, & quidem ita, ut eousque que-
rat penetrare, quousque Deus fe voluitco-
gnofcendum prebere. FHuc autem perti.
net, ut non folum Effentia & Perfettiones
Dei, fed, etiam _Opem ejus, in quibus ve-

igia Virtutum ejus deprehenduntur, in re-
latione ad Deum cognofcantur. Quare pro-
xime poft Deum in meipfum debeo con-
verti, & iftud pvids osavrdy, quod Ratio
Ij3 gen-




134 De Mopno Curtus

gentilesi docuit 4¢ celo defcendiffe , alte me.
ditari; deinceps in theatrum totius Univerfi
exf{patiari, rerumque’ cauflas, ordinem ac
finem inquirendo, ubique nova Deum ad-
mirandi ac celebrandi incitamenta con-
quirere.

CDL. Hoc licet proprie Intellectum oc-
cupet, - Voluntas tamen Deum amans il.
lum identidem ad id excitare debet , eique
modum prae(cribere , quo in penitiorem Dei
Cognitionem contemplando pertingere po-
teft; id quod fine fingulati diligentia, at-
zentione atque mora fieri non poteft, quam
tamen, qui fincere amat, lubentiflime im-
pendit, : ‘

- CDLI. Sed quia res folliciti plena timoris
amor , hinc nofter Zheophilus precipue in-
vigilat Judicio, ne iftud per Prejudicia in
ervorem rapiatur, fed ur iftud recte res co-
gnitas eftimet, 2quaque lance edrum pon-
dera trutinans in Deo folo effe fummam
originem & exemplar omnis veritatis & bo-
nitatis ‘agnofcat, atque ad hanc normam
'omnes ‘conceptus exigat:, quin de presio
omnium creaturdrum pronunciet, [

CDLIL Se'quoque ipfam Volunitas, per
IntelleCium & Fudicium ; quod ita falubri-
ter direxityreciproce adjuta, in unione cum
Deo confirmare eamque promovere conten-
dit,




Sev Orricris, 135
dity dum fecundum Voluntatem divinam [e
conformare , idem cum Deo velle , idem
nolle adfuefcit.

CDLIIL- Ne autem in hoc propofito
per Affeélus turbetur ,illos ita firenare qua-
rit, ut imperio Rarionis audientes fint, ne
que antea {e pracipitent, quam Voluntas
maturo judicio ebjefta fubjecit; utque fe=
cundum illud Judieium ita procedant, ne
unquam plus vel minus commoveantur ,
quam naturaobjettorumyequirit, Unde per
fe fluit, quod nusquam magis excitati efle
debeant, quam ubi ¢irca Deum verfantur.
Heic Amor illis: alas addit , ut nihil plus
admirentur , quam |Dei infinitatem , nihil
intenfius defiderent [perentque,, quam ejus
communionem, in nulla re magis Jetene
tur 5 quam in ejus favore, nihil magis bor-
reant timeantque 5 - quam quo ille ledi-
tur.

CDLIV. Et cum Corpus fibi in hunc fi-
nem datum efle mens comperiat, ut per
iftud etiam tanquam per inflrumentuinDeum
glorificet , ea propter ei debita alimenta &
laxamenta non denegat, idque fecundum
illas Temperanrie Leges, per quas maxime
ejus fanitas & robur confervari poteft,

CDLV. Pro modulo capacitatis fuz Vo
luntas frequentibus & competentibus #étio-
14 wibuse




o ——————

136 De Mopo CuLTus

nibus Amorem fuum erga Deum compro-
bat. Nihil enim magis impium eft, quam
cum Loyolitis, turpiffimis moralis {cien-
tiw corruptoribus, aflerere, quod Deus
amari poffit, etiamfi nullus unquam divini
amoris actus edatur.

CDLVI. Nec minus abfurde Amor fe-
cernitur in affeftivum & effeftivum , quafi
affectus fincerus efle poflic fine effeétu ,
aut effectus bonus efle queat, qui ex cor-
rupta radice ptoficifcitur,

CDLVIL. A&iones he'fub communi
Celebrationis Dei nomine continentur , qua
aut interne , aut externe fit.

CDLVIIL, Interne Deus celebratur per
ipfam illam facultatum naturalium ad fimi-
litudinem Dei compofitionem.  Qui enim
querit Imagini Dei conftanter conformari,
ille ei a&u hunc honorem dat, ut illum
tanquam abfolutiflimum omnis perfectionis
exemplar confideret.

CDLIX. Sigillatim huc fpectant ille aéti-
ones, per quas ad propius cum Deo commer=
cium anima fe elevat, quales funt frequen-~
tes de Perfe@ionibus Dei Meditationes, Pre-
ces & Euchariflie , nec non prefentie di-
vine profunda Reverentia,per quam Vigi.
lantia procreatur in omnes actiones , ne
quid in illis occurrat, quod Prafentis ejfus

a




Sev OFFiclIs, 137
favoris fenfum diminuere queat.

CDLX. Celebratio externa diretle fitper
omnia officia cultus externi & figillatim per
ufum Jingue , quando illa Virtutes Dei aliis
enarrat: indirefle vero huc fpectant qua-
cunque aétiones virtuofe ,quibus fecundum
Legis ejus prefcriptum vivere contendi-
mus.

CDLXI. Cum autem ad has aiones
quoque pertineant omnia Officia, que cir-
ca nos ipfos & Proximum obfervamus, hinc
liquet, quod Amor Dei radix fit, in qua
Amor noftri & proximi, licet ab eo diftin-
gui foleant, jam actu tanquam duo fpecia~
liores #ami continentur,

AvoRr NosTRI,

CDLXIL Secundum generalem, quam
dedimus, Amoris ideam, Amor noftri eft
actus ille Voluntatis , quo nobiscum ip/is uni-
mur feu confpiramus, id quod tum fic,
quando in eo ftatu efle quarimus, aut fu-
mus , ut nos ipfos per retam facultatum par-
tiumque noftrarum conftitutionem quaf
plene poffideamus ,arque ex hoc fundamento
in nobis @cquiefcere ;nosque beatos cenfere
ac praedicare valeamus.

CDLXIIL Amor hic neceflaria fupponis

155 Amorems




138 DeE Mobpo CurTvus

Amorem Dei , tum quia {copus, cur intali
ftatw eflfe quaramus , eft, quoniam hoc
pacto demum apti fumus ad Gloriam Dei,
tum quia id , quocum noftra voluntas fe in
nobis unit, quod promovet, quod appro-
bat, mnihil eft, nifi ffmilitudo Deéi in mente
noftra exprefla.

CDLXIV. Sed & ulterius ad rei fun-
dum' penetrantes’ deprehendimus Amorene
noftri-efle ipfifimum Amorem Dei , quocum
uniri quarimus' & uniti fumus ; quia Amor
noftri nulla plane nova particularia Officia
involvit, qua non tanquam ad Amorem
Dei pertinentia jam recenfuimus.

CDLXV. Nam Officia, per qua Amor
moftri demonftratur, procul dubio eo ten-
dunt, ut noftram Perfeftionem omni modo
urgeamus. Illa autem Perfectio in nulla
alia re confiftic, quam in tali re@itudine
omnium noftrarum facultatum & partium,

qualis requiritur, ‘ur Finem ,ad quem con-

diti fumus, attingamus, id eft,ut ad Glo-
riam Dei fimus.

CDLXVI. Itide autem Ratio noftra ad-
difcit,quam prudenter fummus Legiflator,
cum ‘omnia officia ad duas tabulas, amo-
vis Dei & proximi, revocaret, non opus
duxerit, amoris proprii ullam mentionem
{eparatim facere,

AMOR




Sev OFricils. 139

AmoRr Proximi,

CDLXVIL In dmore Dei Amorem quo-
que Proximi contineri eadem data Amoris
definitio docet. Siobjeffum Amoris Amore
rationali dignum efle debet, nullacreatura
Amore digna eft per fe, quia nullam in fe
& a fe realitatem poflidet ,adeoque eatenus
tantum amanda , quatenus veftigia quedam
Perfettionis divine oflendit, aut oftendere
idonea effe vel fieri poteft.  Si atus unio-
nis in Amore ab objeéto aliquid Boni ex-
{pe&at,quid Boni a creatura ex/peltabit ex«
tra Deum? auc i aliquid Boni in eam vuls
conferri , quomodo id praftabit , nifi in
Veri Boniy quod in folo Deo eft, com-
munionem eam perducendo ?

CDLXVIIL Verus ergo Amor Proxims
elt ille altus Voluntatis noflre , quo nos
cum eo ad Gloriam Dei unire contendimus.

CDLXIX. Ad hunc Amorem obligor
primario perdmoremDei.Ille me enimdebet
incitare, ut alios mecumad glorificandum
Deum conjungam, precipue tales, quos
Deus non folum ejufdem nature mecum
«compotes fecit, fed & communi fanguinis
vinculo conjungit. Obligor etiam per 4.
morem proprium, quia quam aliis incita-
tionem ad glorificandum Deum do, ab’
il




140 De Mopo CuLTUsS
illis quoque exfpectare poflum.

CDLXX. Sed ordo bene eft obfervan-
dus. Amor proximi fubordinatus eft Amo-
vi Dei & proprio, priori abfolute, poftes
riori Jimitate, ita ut animam quidem pro-
priam anteferam anime proximi, fed ta-
men animam proximi corpori meo.

CDLXXI. Officia [pecialia, in qu hic
Amor Proximi fe diffundit, funt tum gene-
yalia few abfoluta, wam [peciala {eu bypo-
zhetica.

CDLXXII. Priora funt, qua Proximo,
in quocunque flaru ille ity debentur, & eo
{pectant, ut omne Bonum pofiibile, primo
animi , deinde etiam propter animum cor-
poris ,Proximo procurciur , & omme malum
oppofitum averratur.

CDLXXIIL. Mentis hic partes funt,
benevolentia erga proximum impletum effe,
precibus apud Deum pro eointercedere, fi-
miles cum eo &ffeftus induere, cum gau-
dente letari , cum dolente contriftari.

CDLXXILV. In externis proximo con-
{tanter debetur Peracitas , ita ut omnia
externa figna mentis, verda, geflus , fatta
cogitationibus fint conformia,quialeracizas
eft pars Imaginis Dei, nec ullum alium in ~
finem Deus facultatem hominibus per figna

mentem f{uam exprimendi dedit , neque
comr




Seuv OFricCcIIS, 141

commercium interhomines alias ftare poflet,
Unde etiam in magno periculo meo aut Pro-
ximi Veracitas non eft ledenda, 7rum quia
Amor utriusque cedere debet Amori Dei,
tum quia falus generis humani , qua in
confervatione® Peritatis fita eft , preftac
faluti fingulorums.

CDLXXYV. Speciatim verbis Proximus
hortandus , informandus, ad celebrationem
Dei incitandus ; fad¥is vaira bumanitatis offi-
cia exhibenda, pracipue in omnibus ne-
ceflitatibus , fecundum communem illam
regulam: Quod ibi vis fieri , alteri feceris.

CDLXXVI. Habet tamen Amor Proxims
fuos gradus fecundum varias Relationes,quae
mihi cum eo intercedunt, unde nafcuntur
Officia bypotbetica. Sunt autem illz Rela-
tiones triplicis generis, aut #aturales, aut
acquifita , aut ex utrisque mixte.

CDLXXVII. Relatio naturalis gignitur
per originem hominum ex uno fanguine ,
unde quo proprior fanguinis eft cognatio, eo
arétior intercedit relatio , idque tum in
[tatu impari, tum in fatu pari.

CDLXXVIIL. Prima Relatio occurrit
in ffatu impari. Talis eft inter Parentes &.
liberos. Paremtum Officia hic per naturam
{uam preecedunt Officia liberorum. Illis ergo

primo_loco incumbit per fedulam educatio-
nem




142 De Mopo CuLTUs

wem liberos fecum ad Gloriam Dei unire.
Ut autem hunc finem attingant, a liberis
quoque illis preftari debet Zmor conjuns
¢tus cum Reverentia, arque Qbedientia ,
quatenus Parentes illi funt,per quos Deus
primo ‘Voluntatem fuam liberis patefecit:

CDLXXIX. Proxime poft Parentes ob-
ligati fumus frasribus & fororibus ,aliisque
cognatis in linea collaterali nobiscum con.
fticutis, circa quos majorfamiliaritas ;quam
nobis propinguitas conciliat, ad eorum fas
lutem operandi viam aperit..

CDLXXX. ‘Relationes acquifite funt,
omnes Relationes civiles y emque iterum
aut in ffatu impari ,qualis eft in. Repyblica
inter Magiftrarus & [ubdites y & in vita
privata inter  Praceprores & difcipulos ,
Heros & [ervos 3 aut in flatu paré inter
amicos aut bofies.

CDLXXXI. Relatio inter Magiftrasus
& fubditos orta eft ex plurium hominum &
familiarum én unam, Societatem coalitione
ad communem fecuritatem, adeoque pro
fine proximo habet tranquillitatempublicam,
& pro fine witimo, ut tranquille viventes
eo melius a4 Cultum Dei {e unire queant.

CDLXXXII. Ea propter a Magsfiratsi-
bus exfpe&atur tum Legum adminifiratio,
five eas inveniant, five ipfi ferant, ati{a
. "




Scv OFricrts. 143

Republica accipiant exequendas , idque
partim exemplo, partim authoritate; tum
defenfio fubdizorum ,cujus caufla jufta quo-
que bella in ftatu corrupto aliquando ge-
renda & fcelerati peenis afficiendi funt,
CDLXXXIIL.  Subditorum autem offi-
cium eft pro falute Magiftratus orare ,mec
non Reverentiam & Obedientiam praftare,
eamque tum altivam , idque {ecundum /-
mites pet AmoremDei omni Obfequio bumans
pofitos; tum quandoque etiam. paffivam,
propter -confcientiam.
CDLXXXIV. Relatio inter Pracepiores
& difcipulos preeter illa; que cum offisiis
Parentum ac liberorum cummunia ‘fune 3
requirit, ut nemo Magiflri partes fusci-
piat, nifi, qui ad docendum alios eft'ido.
neus, utque qui aliosdocet, diligentiam aé
fidelitatem adhibeat; & ab altera partei}
ut animis adhibeatur docilis absque juras
mento tamen in verba Magiftri, i3
CDLXXXV. Relatio inter Heros &
fervos magis ad ftatum hominis courptum
quam éntegrum fpedtar: & cum ommnes ho-
mines a natura pari libertate gaudeant, ex
patlo potiffimum nafcitur , cyj utraque
pars conformiter agere deber, :
CDLXXXVIL. Amicitia intey pares eft
vel privatavel publica, Privata percommus
nem




144 De Mopo Currus

nem inter privatos confuetudinem ex affe-
éionum , morum , ftudiorum equalirate
ortam coalefcit. Hujus amicitie jura fancta
& inviolata efle debere Philofophi veteres
paflim {tudiofe inculcant.

CDLXXXVIL Publica eft inter concives,
non exclufis tamen etiam in fuo gradu
peregrinis. Utrique iterum {ecundum va-
rias circumftantias confiderari poflunt, vel
ut @rate majores, pares & minores, vel ut
divites & pauperes, & ita porro, que fin-
gula requirunt talia Officia, ‘qua Amorem
eorum provocare , noltraque circa illos
ftudia ad communem finem, qui eft Dei
honor, utilia reddere poflunt.

CDLXXXVIL  Generaliora , quae ci-
vilem amicitiam confervare queunt, {unt
Officia obfervanda tum circa Funtlionem ,
quam unusquisque talem eligere debet, in
qua non fibi tantum, fed etiam Societati
utilis efle queat; tum circa Dominia rerum,
que equa & fixa efle debent; tum circa
Contralius , quorum erectio Juftiriam , &
confervatio Fidelitatem inconcuflam re-
quirit.

CDLXXXIX, Quicquid Concivibus pri-
mario debetur, id fecundario Peregrinis,
quoque preftandum eft. Specialis virtus
circa eos exercenda eft I’JafpimliMé5 5




Seuv OFFrcirs, 145

CDXC. Nec tantum amicis , fed etiam
inimicis certa Officia Amoris debentur , fi
forte eos quoque Deo lucrari queamus.
Nam & injuttifiimus hoftis ejusdem nobis-
cum originis eft , & creatura Dei , quam
Deus tolerat, cujus Patientiam ac Longa-
wimitatem hic imitari debeo.

CDXCI. Supereft Relatio mixta , {cilicet
inter conjuges, qua quarenus ex pacto cog-
lefcit, et acquifita; quatenus autem oritur
ex conjunctione in carnem unam , {imul uc
naturalis {pectari poteft. Officia huc per-
tinentiadeducenda funtex fine matrimonii ,
qui elt, procreatio [obolis , que efle pofiic
ad Dei Gloriam. Mutuum adjutorium , quod
alii addunt, pro @ccefforio tantum eft haben-
dum. Ex hoc fine deducendum, tum que-
nam perfone conjugium inire debeant; tum
quaenam debita illis obfervanda fint.

CDXCIIL Perfonas oportet efle homi-
nes ratione mentis & corporis ad illum fi-
nem idoneos. Quoad Gradus affinitatis ra-
tio nequit approbare conjugiain linca afcen-
dente aut defcendente contrata , quia per ta-
lia refpectus pasernitatis tollitur. Circa Gra-
dus collaterales eft indulgentior, praefertim
cum in prima hominum origine non aliter
potuerit propagatio generis humani locum
habere,  Honeflaiis tamen & wiilitatis pu-

K blice




X46 DE Mopo Currus
blica caufla merito conjugia inter fratres &

Jorores vetantur.

CDXCIIL. Officia conjugalia funt Honor
& dmor , utraque reciproce preftanda. Ho -
noris quidem gradu maritus praevalet , cam
uxor it propeer maritum. Interea domi-
nium maritale , quale nunc eft, a ftatu hge
minis re¢to differt.

CDXCI1V. Ex Amore conjugali fluit , ut
upius tantum viri ac femine in legitimo
matrimonio fiat conjunétio. Huic directe
repugnat Polygamia, quia maritus zantun-
dem Amoris debet uxori fecundum legem
nature , quantum ab ea exfpectat , quod
in Amore divifo locum non habet, Ut jam
taceam periculum educationiimminens con-
tra ultdimum matrimonii finem. -

CDXCV. Sicut Amor conjugalis ar&te
nelli,ita etiam conftanter con/ervari debet.
Nifi enim conjugium ftabile fit, finem fuum
attingere nequit. Diffolutio ergo ejus in
alterutra parte contrahente culpam infig-
nem, & quidem talem, qua finem matri-
monii evertat, {upponit.

CDXEVIL. Caflitatesn omnimodam non
folum in matrimonio , fed etiam extra il-
Iud, Ratio fuadet, quia nifi illa fancte fer-
vetur, finis matrimonii itidem non poterit

attingi.
De




Sev OrricIrs. 147

De Peccatis Fuclenprs.

CDXCVIL In Officiorum commemoras
torum exercitio jugi continetur contraria-
rum altionum , tanquam Legi divinz ada
verfantum, fug#, qua quatenus oppofite
func Officiis Lege divina praefcriptis Pecca-
ta five dvoule , quatenus Viriutibus , Vitia
dicuntur , licet aliquando #jzii vox latius
pateat , & de quocunque defectu , etiam
Pbyfica, ufurpetur.

CDXCVIIL Peccatum et quecunque
Spontanea Voluntatis propenfio auc determi»
natio contra id , quod Lege divina eft in-
junétum. Nam ficut Voluntati foli Lex eft
{cripea, ica Poluntas fola peccare poteft,

CDXCIX. Ad Peccari naturam adeoque
pertinet , ut non folum id, quod per Le»
gem praefcriptum eft, omittatur , fed etiam
ut id, quod Lex diferte verar , aut faltem
illo tempore fieri non vulc , guia mens fem-
per in a&u eft, committarur. Undein omni
Peccato omiffionis continetur commiffio

D. Eo minus admicti poteft eorum fen-
tentia, qui naturam Peccati in #ibilo priva-
tivo ponunt, quod defcribunt, uc disconve-
nientiam cum Lege , abltra&e ab omui aliv
confideratam, Bonum {copum , fed & in-

Ko come




— e

48 DE Mopo CuLTUsS

commoda hujus fententiz {upra tetigimus,
Huc jam accedit , quod omnis conceptus ;
. commiffionis ita a conceptu peccati tollere-
tur , & quod Peccatum conciperetur absque
Voluntatis aftu, quod per naturam rei im-
poflibile eft.
DI. Sicut Officii omnis ad cultum Dei
pertinentis radix eft Zmor Dei ,ita peccati
| omnis radix eft averfio @ Deo , feu Odium
Dei, quoniam per Peccatum vincula oblie
il gationis , qua homo Deo tenetur , rumpun-
l tur, adeoque omnes Virtutes ac Relationes
Deéi, quez obligationis illius fundamentum
funt, abnegantur.

DII. Ex hoc fonte omnia Peccata [pe-
cialia tanquam totidem rami poflunt deri-
vari , qua fingulis Officiis funt oppofita,
Unde accuratius conceptus fuos digerunt,
qui fingulis Virtutibus fingula Vitia oppo-
H nunt, quam qui Vircutem 7 media duorum
w Vitiorum {tare definiunt.

DIIL. Omnium horum Zitiorum odium
it ad cultum divinum perdnet , & ex ipfius
\i ‘ Amoris divini natura fluit. Quantum enim
i Voluntas in Deum fertur , tantum fegre-
i gatur ab omni, quod Deo eft injurium,
i L eique fini , ad quem a Deo erat conditus.,
' contrarium. Non poteft enim idem velle

& non velle. Atque in eo Santitatis Dei
inftar




Sev OrFricl1s, 149
inftar gerit , qui averfatur atque odio
habet , quicquid Virtutibus fuis adverfa-
tur,

DIV. Quamdiu autem homo nondum
ita eft in bono confirmatus , ut amplius
peccare non poffic, hinc fincerum peccati
odium illius fugam follicitam requiric, quo
fpectat praecipue, humiliter in propriz im-
becillitatis confcientia Deo adberere , om-
nibus occaffonibus tam internis quam extere
nis, qua feducere ad peccandum poflunt,
invigilare , primoprimis etiam ad minima,
qua videri queunt , peccata moribus pre-
[lruere.

C AR A TV,

De Sanctione CuLTus
Divini

DV. Per Legum Santtionem Jurisconfulti

intelligunt proprie earum confir-
mationem per communicationem Pene , que
illas énviolabiles reddit, Sed quia illa fimul
involvic promiffionem Premii Legem im-
plentibus factam , Theologi utrumque fo-
lent per Santtionem Legis involvere. Illius
& argumensum & modus nobis excutienda

funt,
K 3 DVI,




150 De SANCTIONE.
¢ DVL Argumentum duo comprehendit’,
Premium, nempe feu propofitionem Boni
ex(pectandi fervantibus Legem , & Panam
feu propofitionem JMa/i éam transgredien-
tes manentis. ; '
DVII. Mareria Premii igitur et Bonum.
Bonum eft aut morale auc phyficum. = Iftud

~diciwur boneflum 5 hoc jucundum. Quoad

ellentiam rei utrumque unum & idem eft.

“Bonum enim in genere tale eft, in relatio-

ne ad nos, quod naturam noftram perficit.
Quamvis ergo ipfee facultates naturales Bo-

~wum aliquod in fe contineant, eo hic non

refpicitur, quia id Borum quaerimus, quod
Finis locum habet , Pramiique fub forma
obverfatur. Iftud vero non.eft aliud, quam
Bonum boneflum ; quia §. 387. jam fubmo-
nuimus , -nihil magis omnes facultates no-
ftras perficere , quam Cultum rationalem
Deo preftare.

DVIIL. Quelibet res perficitur conve-
nienter nature fuge , quando Finem atcingic,,
ad quem eft condita. < Perfettio ergo bomi-
mis in eo confiftic ,* ut fecundum animam

& corpus illam excellemsiam affequatur, in
“qua plene Fini fuo refpondet , quam ubi

poffider , tum demum perfeffe fecundum

‘modulum foum beasus dici poteft. Cum

autem unicuique homini cum aliis homini-
bus




De SANCTIONE, 151

bus communis originis, nature ac finis in-
tercedar vinculum , perfeitio fingulorum
etiam per aliorum in eodem fine conjunctio=
nem, fecundario faltem, promovetur.

DIX. Mens figillatim perficitur ,quando
Jacultates ejus perfeltiffime pro natura fua
circa objecta fua gperanmtur fecundum Fie
nem , ad quem Deus menti has facultates
indidit.

DX. Intellettus Perfettio dependeta Per=
feCtione cognitionis. Hanc vero perficit obe
JjeCtorum preflantie amplitudo & cognofcends
~modus. Nihil ergo magis perficit intelle=
¢tum, quam cognitio Dei, quia per illam
verfatur circa objeCtum preflantiffimum,cum
Deo nihil fitpraftantius; circa objettum ame
Pliffimum , quia qui Deum novit, omnium
rerum fontem , ordinem , fines, adeoque
veram naturam intime perfpe¢tam habet =
& quidem perfeltiffimo , qui obtineri po-
teft, modo, quia ad perfectifiimam Dei lu-
cem clara & diflintia rerum cognitio po=
teft acquiri.

DXI Voluntatis perfeltiodependeta per-
febtione Judicii & Propenfionis five Amuoris,
Fudicium perficitur re@a reram omnium
agnitione & eflimatione , que tum demum
exfpectanda , quando ad normam fumma
verisazis ac bonitatis, qua in Deo eft, om-

4 niz




152 De SaNcTIiONE,

nia exiguntur. Amor voluntatis perficitur,
tum perobjeti pracellentiam , tam per unio-
mis cum eo modum. Nihil ergo magis A-
morem perficit quam unio cum Deo , omnis
Boni exuberantifimo & fimul infallibili
fonte, idque modo ariliffimo , quo creatura
gaudere poteft, qui ibt obtinet, ubi crea-
tura in glorificando Deo fecundum omnes
vires occupata , ex hoc ipfo tamquam in=
dubitato criterio perfuafiffima eft , quod
fummi favoris divini objeétum fit , quia
Deus fruftra non vult coli.

DXII. Corpus perficitur ,quando ita dise
pofitum eft ,uc idoneum mentis organum fit,
neque per aliquam fanguinis aut motuum in-
temperiem perfeétiflimam illam animz ope-
rationem impediat. Eo requiritur perfecta
ejus [aniras & agilitas ,quam licetin corrup-
to rerum ftatu non inveniamus , iftud tamen
experientia docet , quod inzemperies [angui-
nis per nihil magis corrigi poflit, quam per
Rationalem Dei Cultum ,ad quem pertinet,
illos affetus, motusque prava concupiscen-~
tiz cohibere, ex quibus omnia ferme mor-
borum genera propullulant.

DXIIL. Vinculum denique, quod homi-
ni cum homine intercedit, perficitur , quan=
do commune Societatis Bonum promove=
tur, atque aliquis commune Amoris nt};];le

: 7




De SANCTIONE. 153
Honoris aliorum objetum evadit. Hzc
quoque accefforiafunt Virtutis Premia,quia
Societas civilis non poteft ad majorem per-
tingere felicitatem , quam ubi finguli officiis
fuis defungantur.  Unde Virwuds culcor
meretur pro delicio generis humani haberi,
amari & @ftimari , tanquam creatura /ma-
gine Dei veftita & ad commune commo-
dum nata,

DXIV. Hinc jam liquet, quenam fic
illius Homoris ratio, quem inter appetenda
Virtutis Premia Ethici adnumerant, &
quousque ex illius quoque intuitu Rationi
obediendum fit. '

DXV. Fixum igitur ftac, non aliud Bo-
num jucundum homini optandum efle , quam
quod eft homeflum , adeoque haec tantum
diverfa ejusdem Boni epitheta efle , quod
quatenus Lege Dei preceptum eft , Deo-
que approbatur , Bonum boneflum , & qua-
tenus in perceptione {ua Confcientiam , a-
meeno fenfu pertentat, jucundum dicitur,

DXVI. Ad Bovi ergo veri & univerfalis
naturam duo pertinent,pzimo fanéta in ce-
lebratione Dei occupatio; [ecundo fuavis hu-
jus occupationis Confcientia, inde oriens,
quod perfuafa fit , fe conformiter Norma
Finique fuo agere , atque adeo Opifici ac
Domino fuo placere :qua duo afeinvicem
5 nec




74 DE SaANCTIONE,

nec fejungi poflunt, nec debent.

DX VIIL. Quare ab una parte natura Dei
contrariantur , qui in folo gaudio veram bea-
titcudinem ponunt;fed & ab altera parte na~
turam hominis pervertunt, omnisque Boni
conceptum tollunt, qui geudium ac jucun-
ditatem ab ejus natura excludunt.

DXVIIl. Cum:autem jucunda hzc Con-
[ecientia ita fic infeparabilis a reta actione,
ut etiam in hac vita ejus perpetuus comes
fic, hinc {equitur, Bonum , quod tanquam
Pramium cultus divini exfpectatur , non
natura fua., fed tantum gradu , ab ipfa
Legis obedientia differre. ~ Quare Bonum
iftud, quod ut Premium exfpe@atur, cum
initiale cultores Dei jam poflideant ,in fen-
fu ar&iori iftud eft, quod Bomum [umimnun
dicitur. Summiras autem Boni. tam men-
furam. , tam durationcm maximam illius
Perfectionis , cujus natura noftra capax eft,
-complectitur.

DXIX. Quomodo Bonum fecundum men-
Suram fummum dici queat, inde pofflumus
colligere , quando perpendimus, quid fa-
cultatibus partibusque noftris ad Celebra-
tionem Dei defit; quid nihilominus #bsque
contradittione concipi queat, ab illis poffi-
deri pofle,

DXX. Nihil ergo obftat , fi Deus ve-
! lit,




Dr SaNcTIONE, 155

liv, ut Intellectus ab omni illa Jdearum ,
qua laborat, confufione liberetur , multoque
clariorem tum Perfedtionum divinarum ,
precipue quarum nexum nondum perfe-
¢tum haber ; tum rerum creatarum ,  quas
rum maxima pars latet s cum tamen Deus
nihil fecerit, nifi inillum Finem , ut cogno-
fcatur, Cognitionem poflideat.

DXXI. In Voluniate Fudicium ad majo=
rem longe excellentiam evehetur, quando
nullis errorumnebulis obfufcabicur 5 & Pro-
penfio, quando vebementiffimo absque inter-
ruptione ‘modo in Deum feretur.

DXXIL. Corpus itidem multo majori Per-
fectione gauderer , mon folum quando: ex-
purgaretur ab omni inerdinato Affeftuum
ac concupiftentiarum moti,ded etiamquan-
do adeo fubtile & agile redderetur, ut nul-
lo terreftri alimenro,nulla intermedia quic=
ze nexum operationum mentis interrumpes-
ret. ! :

DXXIIL.  Societatishumane vinculum
non ponci’c nifi imperfectum efle , quando
illa conftat individuis imperfetie Virturem
colentibus yaut permixca eft honefti oforibus
ac pioram . contemioribus. - Adeoque tum
{fummam attinget gloriam , quando Legis
divine obfervatores omnes ejusdem plenz
Perfectionis compotes fient , :atque ex eo
fun.




156 DE SANCTIONE.

fundamento intenfiffimo Amore ac ftimas
tione fe invicem complectentur, omnique
cum impiis vinculo expertes erunt.

DXXIV. Et ficut in cali conftitutione
naturz noftre (umma confifteret Santtitas,
ita inde fequeretur tanto major confcientiz
Voluptas , quanto majus plenz poffeffioni ,
pre defiderio fummi Boni , gaudium per
rei naturam ineft.

DXXV. Ut Bonum hoc omni modo
fummum it , duratio quoque ejus tantz
debet efle extenfionis, quantz eft ipfa na-
tura noftra ; quam cum immortalem efle
jam oftenderimus , illa fummum Bonum
cenferi nequit poflidere , nifi iftud fimul
@ternum fit,

DXXVI. Hoc faftigium fi creatura® at-
tingere detur, tum vere in Boni fummi frui-
vione perfefia ac beata dici poteft : quod
quantopere differat a Philofophorum gen-
tilium de Bomo fummo disputationibus ,
unicuique palam erit.

DXXVII. Nihil abfurdius fane , quam
cum quibusdam eorum fummum hominis
Bonum collocare in rebus , quarum voluptas
Jenfibus percipitur 5 & nihil ad fpeciem
probabilius erat , quam dicere , Virtutem
[ibi effe pramium , & fatis beatum efle fa-
pientem , etiam in Phalaridis tauro, Sed

fuifle




De SaNcTIONE. 157

fuiffe videntur, qui priorum verba in dete-
riorem fenfum, quam fas erat, aliquando
detorferunt , & de poflerioribus non tam
ex f{enfu, quam verborum fono , improvide
judicarunt.

DXXVIIL Ex oppofitionis Lege jam pa=
tebit , quid fic Pena , contrarium nempe
Malum , quod itidem eft aut morale aut
phyficum, lftud Malum turpe hoc irife
nominamus,

DXXIX. Idem hic inter utrumque Ma-
Jum redit nexus , qui inter uzrumque Bonum
eft indicatus. Si enim nihil magis naturam
perficit , quam Bonum boneftum , tum nis
hil magis naturam deftruit , quam malum
turpe , uti ex oppofita fingularum faculca-
tum & partium per peccatum deftructione
liquet.

DXXX. Ad meali ergo omnimodi natue
ram duo pertinent, préimo omnis excellens
tiz ac Perfeltionis creature perverfio per
talem a&uofitatem, que Gloriam Dei pro=
culcat 3 & fecundo sriftis [enfus hujus infelis
citatis , qui in emphafli Mala Confcientia
dicitur, oriens ex perfuafione animi, quod
quis contra Finem fuum agat , adeoque
Deo neceflario displiceat.

DXXXI. Hic fenfus licet a peccato fit
infeparabilis, ejusque perpetua umbra, ad
fum.




158 Dt SanNcTrIOoNE.

fummum faftigium tamen nondunr adfcen
dit, quandiu per externorum beneficiorum
Dei ufum nondum omnis fpes. reconcilias
tionis cum Deo periit, aut per longam pec-
candi impunitatem callum Confcientia con-
traxit.

DXXXIL Summum ergo Malum , quod
magis proprie Panam peccati conficit, in-
volvit, ut Deus, fublata illa Longanimita-
tis fu dispenfatione , iram fuam plene ,
quocunque dabili modo , exerceat : quod
duo comprehendit , ab una parte omnium
repagulorum ,peccato hactenus poficorum,
fublationem , que infanabilem reddit homi-
nis malitiam'; ab altera parte pleniflimum
non folum amifli favoris divini , fed etiam
contrari® ejus ire /enfum , idque fpe omni
refticutionis {ublata.

DXXXIIL Ut autem Bonum Praemii Ma«
lum Pene rationem habeat, intercedere
debet Authoritas fummi Domini, qui utrum-
que preftandi & facultatem & poreftatem
habet, quique tanquam fismmus Legiflator
tale Premium Peenamque promulgavi, &
tanquam [ummus judex ea actu fuo tempo-
re exhiber. :

DXXXIV. De facultate Dei nemo du-
bitabit , qui ejus {ummam Potentiam ac
fufficientiam confiderat. Poreflas autem ex

: iis-




) G . s casi HTD:  i

De SANCTIONE. 159
iisdem fontibus fluit, ex quibus obligatio-
num vincula deduximus.

DXXXV. Si vero actu illa San&io
Legis divine exftat , tum homini etiam
de illa conftare debet, idque eadem evi.
dentia , qua de Legibus ipfis, ne anfam
habeat refpondendi contra Deum. Et cer-
te eidem Mentis tabule , cui Deus Legem
fuam inferipfit, infixa quoque eft alte hee
ejusdem conftabilitio ; quod facile conftabit,
fi natura Dei & bominis iterum excutiatur,
* DXXXVL In natura Dei Pramiorum

ac Penarum certitudo deduci poteft zum ex
Sanctitate Dei, que non poteft non ap-
probare fuum Cultum , & improbare ,
quicquid honori ejus adverfatur, zum ex
{copo Regiminis ejus , cum absque his fru-
ftranea effer totius mundi Gubernatio ;
tum.ex ipfa natura Legum , que neque ex
Sanclitare Dei fluerent, neque Aurhorita~
zem debitam haberent , f{i transgrefloribus
earum zque bene efle poffer, quam obfer-
vatoribus. ;

DXXXVIL Idem confirmat natura bo-
minis , sum propter facultatem dijudicandi
inter Bonum & Malum ei inditam ;. zum
propter vinculum iltud aréiflimum, quod
inter Bonum Malumque morale ac phyficum
efle modo demonftravimus,

DXXXVIIIL



L ——

160 - DE SANCTIONE.
DXXXVIIL - Sed fingulas partes San-
&tionis excutiamus. Et primo quidem Pre-
mia. Quomodo de eorum certitudine du-
bitaret, qui reputat, ad Gloriam Dei quam
maxime pertinere , guod ille tante {ic fuf-
ficientie, ut Bonum [ummum creaturae ra-
tionalis efle queat: guod voluntatem homi=
nis appetitu hujus Boni impleverit : guod=
que aGtualem quendam, licet initialem tan-
tum , illius Boni preguffum inicialicer Le-
gem ejus obfervantibus indulgeat ?

DXXXIX. Neque aliud efle poffe, pra-
ter id, quod defcriplimus, Premium , inde
conficitur, quia iftud accurate exprimic #/-
timum Finem ,ad quem homo eft conditus.
Nemo enim aptior eft ad Deum glorifican-
dum, quam qui eum accuratius cognolcit,
intenfius eftimatc ac amat , corpusque ha-
bet , quod perpetuz actuofitatis anime in
celebrando Deo utile inftrumentum eft ,
atque in hujus boni confcientia fuavitatem
Dei continuo guitat,

DXL. De wrernitate ejusdem Boni du-
bitare nequit, non folum , qui iftud in
ipfius Dei @rerni poffeffione terminari obfer-
vat , fed etiam , qui cupiditatum fuarum
capacitatem confiderat , qua non fruftra,
multo minus ad excruciationem , concefl;
erit. ‘
DXLIL




DE SANcTIONE, 161
DXLI Eadem eft certitudo Penarum.
Gloriofum enim Majeflati Dei eft {ui con-
temeum ulcifci pofle ;neque impune quen-
quam Sanititati ejus obniti. Sed & Con-
Jecientie flagella gentes omnes extimefcunt,
perditiffimique aliquando fentire debent,

DXLII. De A4ternitate tamen earum

multis {edit dubitatio. Interea de eo per-
fuafa eft Ratio, quod cum minimum pec=-
catum ex odio Dei proficifcatur , iftud
quoque wternam a Deo [eparationem cuh
Jenfis mali triftis conjunétam promereatur,
cujus rei precipuum fundamentum eft
probata Animi Immortalitas. Si enim =
ternus , tum neceflario in eodem ftatu -
ternum manet, in quem per peccatum in-
cidic, nifi aut per Omnifufficientiam Dei
aut per annibilationem ex illo ftatu libere=
tur. Quamdiu autem Deus neutrum re=
velavit, merito Aternitatem Penarum tie
met.

DXLIII. Primarium, quod contra hanc
Aiternitatem affertur , argumentum a M.
Jericordia Dei eft petitum, fed nimis leve,
quam ut tanti momenti metum tollere
queat ; quia Mifericordia eft liberrimus Vo~
luntatis ejus actus , de quo adeoque pra-
ter Revelationem nihil cert conftare po-

teft,
5 DXLIV.




162 De SANCTIONE.

DXLIV. Nihil autem minus huic ti-
mori confulit quam Platonicum , quod
multi Chriftiani quoque nominis homines
adoptarunt, de £woxaldposws animarimper
varias revolutiones poft hanc vitam gradi-
bus, figmentum. «

DXLV. Gradus Premiorym licet Ratio
non fatis diftinte perfpiciat, cum non
rantum in ene agendo five in Sanclitate
nulli fint gradus , fed etiam nullum crea-
ture in reéte agendo fic merizum , & quic-
quid bonz qualitatis habet, a Deo habeat;
de Penarum tamen gradibus dubitare ne=
quit, quia in peccando major minorque
protervia atque atrocitas locum habet.

DXLVI ~per promulgationem Legis
cum SanGione relatio quedam feederalis
inter Deum & hominem conftituitur, qua
abfoluto Dei in creaturam Dominio nihil
derogat , fed novum tantum vinculum fu-
peraddit ; ut creatura eo magis @quitatem
Legis divinz agnofcat, & eo promtius hoc
Amoris vinculum {ufcipiat,

DXLVIL His bene perpenfis «nzigoni
Sochei & Myfticorum , qui ita dicantur ,
fyltema concidit,qui omnem Preemii [pem ,
Peenzque merum ab exercitio ver® virtutis
exterminare volunt. Quorum tamen con-
ceptus- Sapientie Dei , qui Sanctionem

cum



De SANCTIONE. 163
cum Lege eo, 'quo'dictum eft modo, con-
jungere voluit,' e"diametro repugnar,

DXLVII: Vanus autem timor eft , ne
hoc pa&o fummo Dei Dominio fiat inju-
ria,, aut évyéveiw vera animi degeneret ;
quia ftidem demonftravimus, quod Przmi-
wm in natura {ua ab ipfa Virsute non diffe-
rat.
DXLIX. Et tantum abeft , ut Virtuti
aliquid de excellentia fua per Premii con-
fiderarionem decedat, ut illa potius, fi hanc
tollas , mutila inde evadat. Ex Virtutibus
faltem illis , quas fyftematis hujus Preafti-
tes , cardinales nominant, nulla absque
Praemii intuitu plenam formam poflfidere
poterit : INom Diligentia , quia illa debet
exerceri fecandum omnia a Deo revelata :
WNon Obedientia , que id omne debetin Deo
amare & celebrare, quod Amore ac Cele=
bratione dignum eft : Non Juftitia, quia
minus facit, quam Deus vule, qui aliquid
ex eo negligit , cojus refpeétum Deus ine
junxic: Non Humilitas, quia revera [uper-
bia eft , fupra quam Deus voluit , fapere
& naturam humanam evehere velle.

DL. Quando ergo fententiz contrariz
patroni ad Humilitatem provocant, quam
definiunt per contemtionem [ui prz amoreDeé
& Rarionis , veram Humijlitatis naturam
Lo fe




164 DE SANCTIONE.

fe ignorare indicant, reique nature adver-
fantur , cum Amor Dei & Ratio contemitumn
fui per fe nusquam injungant, iplaque Ra-
2io partem hominis precipuam conftituac,

SLI. Sophisma autem committitur ,
quando tam {(tudiofe inculcatur, ut #bi ni-
hil potes , ibi nibil velis. Verum enim eft ,
quod non appetenda fint, qua quis confe-
qui nequit. - Sed cum a Deo ipfo facultas
confequendi Premium in Lege propofi-
tum fit indita, hominem aliquid poffe, po-
tentia faltem cauffe [ecunde , adeoque
etiam velle debere, fequitur.

DLIL Santtionis promulgate executio,
licet per tempus aliquod dz'[%'emtur pro li-
bertate Regiminis divini, aliquandotamen
per Judicium fecundum Legem exfpettan-
da eft. Illius certitudinem ipfa Legis ju-
fliria & Aiquitas , nec non promulgationis
veritas abunde probat.

DLIIL. Quam autem poft hanc vitam
demum f{it habendum, ex eo patet, quia
non folum Bonum , Malumque fum-
mum in hac vita non poffidetur, {ed etiam
in ipfo Bono Maloque phyfico, quod actu
percipitur , nulla plane occurrit ad Bo-
num Malumque morale proportio 5 unde
certo colligitur , alteri vitee hunc Actum
Deum refervafle, ficur ipfee Gentes etiam

: agno-



DE SaNcT1ONE. 165

agnoverunt. ‘Quoad circumftantias antem
hujus Fudicii Ratio plane ceecutit,

CUAl R 7R,

De CorrurTiOoNE CULTUS
Diving

ratione in hoc fpeculum ob-

ligationum  fuarum intro-
fpicic, miferie fuz intimo fenfu ut perfun-
datdr’, necefle eft. )

DLV.. Primo ‘enim illico deprehendit,
{etransgrelfionis Legis divine , quoad omnes
ejus partes generales, reum effe, quia Zo-
luntaris inclinationem plane contrariam
Voluntati divine deprehendit, qui pro-
prius omnis calamitatis fundus eft. Illa
enim' a ¥Yero fummoque Bono plane averfa
& ad Bonum falfum atque apparens conver-
{a eft, per vitiofam Philautiam , {eu con-
cupifcentiam pravam ,que omnium Amoris
rationalis erga Deum , [eipfum & proximum
Officiorum locum' occupavit. 'Et cum A-
morem illum rationalem fibi e diametro
adverfari perfpiciat, hinc contra illa obje-
&ta, que amare debebat, odip incenditur.
Hzc prima radix eft omnis ¢orruptionis ,

L g ‘quae

DLIV. Quam‘primum homo - mediante




166 De CORRUPTIONE.
que. tum.in:babitibus , tem in allionibus
hominum: deprehenditur. Ao

DLVI Hinc in Intelleftu dominatur zg-
norantia inexcufabilis ;1in Fudicio Error,
in Propenfione Voluntatis perpetua contra
Legem Dei Renitentia, in djfectibus inor-
dinatis Impulfus ,in Membris Corporis Mo-
tus perverfi.

DLVIL Ex corruptis. ita Habitibus {e-
quitur tanta aétionum deformitas, ut fingu-
l tam interne, quam cxterne , nihil nifi
nove Legis transgrefliones fint , per.quas
& Officia debita intermittuniur & contra-
ria peccata committumur 5 _guia nullajnve-
nitar a&io,, in qua Zirtutes Cardinales. ex-
ferantur , cum ad unum omnes , quacun-
que aliquando honeftatis-fpecie radiare vi-
deantur, & vero principio & debita norma
& recto fine careant. Unde contraria Su-
perbia , Superftitio , Hypocrifis , que ut
Vitia Cardinalia poflunt confiderari, ubi-
que dominantur. Cujus. rei exempla in
prerenfis gentilium virtutibus {unt obvia. |

DLVIIL - Nec unius tantum aut alte.
rius , fed plurimorum  Zitiorum particula-
rium Virtutibus enumeratis, oppofitorum
reum fe deprehendit , qui ad fingula Offi-
cia fe examinare pergit. . Et fi forte quz-
dam Vitia funt, quibys.f{e liberum 5‘]90_—

am-




De CorruUPTIONE. 167
dammodo cenfere poffic , penitius tamen
attendens, omnium [femina in fe reperiet,
quz quod non actu prorumpant femper,
id non defectui prave dispofitionis » fed
occafionum , & impedimentis per Providen-
tiam _divinam immiffis adfcribere debet.
Accedit zemperamentorum , educationis &
objectorum in mundo diverfitas, per quam
fic, ut diverfa Vitia in diverfis fubjectis
predominentur.

DLIX, Dubitare ergo ad hzc atten-
dens nequit , fe totius Legis violata reum
effe. Et cum hoc pacto omnia obligatio-
nis fuz vincula ruperit, non poteft Deum
aliter confiderare, quam érazum Judicem,
a quo Panas exfpettare debet , quas pec-
cando promeruit, :

DLX. De certitudine Penarum itidem
peccator convictus eft , quia initia earum
in vulnerata Confcientia ,m ultisque malis &
incommodis bujus vite tolerandis actu fentic -
ac nihilominus peccatorum menfuram ad-
implere pergit.

DLXI. Accedit, quod reftitutionis nul-
lam in feipfo fpem deprehendat, quando
faftu ac prefumtione omni depofita vires
ad emergendum eX miferiz , in quod pro-
cidic, barathro fibi relictas rite ponderat,
quas plane nullas effe facile experitur.
L4 DLXII.




168 De CORRUPTIONE

DLXII, Ira enim fecum conftitutum
efle videt , ut nullum fincerum pailautiam
fuam vitiofam exuendi ne propofitum qui-
dem capere , nedum in aftum illud dedu-
cere poflit.

DLXIII. Nulla etiam fpes affulget Pe-
nas eternas evitandi, cum non folum nul-
lam rationem percipiat, qu Deum per-
movere poffit, ut ab earum aternitate dis-
penfet, fed etiam per incurabilem cordis
{ui malitiam ac obdurationem fimul Poena-
rum perdurationis figillum in corde fuocir-
cumferat.

DLXIV. In hoc miferrimo ftatu non
{olum /inguii homines fe collocatos efle,
fed etiam juxta fecum Zrozum genus buma-
num jacere animadvertunt ,conferendo /pe-
cimina malitie in aliis , etiamfi tegere illam
annitantur, ingratiis eorum prorumpentia,
cum confeffionibus , quas optimi quique ex
illis ingenue edunt.

DLXV. Originem porro hujus totalis
corruptionis perfcrutanti nihil clarius fe-
oggerit, quam undecunque ea fit, Deum
cauffam ejus eflicientem per Sanctitatem
fuam effz non poffe. Accedunt argumenta,
quibus fupra §. 263. {q. evi¢tum eft, quod
homo primitus in ftatu recto ac fini fuo con-
veniente conditus fit. Nequic etiam aliis qui-

buse



DeE CORRUPTIONE. 1698

buscunque creaturis eam imputare audet
cum a nullis ita dependeat’, ut abillis it di-
ram illam peccati fervitutem potueritcogi.

DLXVI Fixum adeoque Ratio effe jus
bet , verum perverfitatis omnis fomitem
[pontoneam proprie voluntatis in deterius
determinationem efle. Et certe nihil cla=
rius peccatori per intimam Confcientiam
conftat, quam fe, quotiescunque peccat,

[ponte [ua agere,

- DLXVIIL. Verumtamen przter cauflam
hanc proximam aliam zemotiorem adefle
cognofcit, quando reminifcitur cordis fuia
prima infantia in malam proclivitatem ;' ex
qua colligit, quod licet fponte peccare per=
{everet, nihilominus peccandi babitum per
ipfam generationem a parentibus accepe-
rit.

DLXVIIL, Et quando ¢andem efle to-
tius generis bumani perverfitarem experitur
non aliter poteft cogitare, quam primum
corrupta adeo natura fomzem eundem effe,
qui totius generis bumani Parens eft.

DLXIX. Illum , cum rectus effet con-
ditus , non aliter quam liberi (ui aroitriiab-
ufu a fua recitudine defcifcere poruifle,
facile pervidet. Et quod per illius trans-
greflionem /abes in omnesejus pofieros trans-
sre potuerit , id conceptu non adeo diffi-
L s cile




0 De CORRUPTIONE.

cile invenit, quando perpendit, quomodo
Deus fecundum cerzas Leges in creationis
initio fixas , nec temere unquam mutan-
das , mundum gubernet. Nam per has
Leges Deus quoque potuit liberrime &
faniffime talem generationis ordinem con-
fticuere , ut fimile femper fui fimile produ-
cat.

DLXX. Plura faltem in finu fuo Ratio
non invenit, &in hisce facilius acquie-
fcere poteft , quam in figmentis illorum ,
qui foli materie, cui a generatione mens
in corporis carcerem detrufa alligetur, aut
nefcio quibus preexifientiam. animarum
peccatis , quorum tamen nulla fupereft
memoria, eam tribuerunt,

DLXXI. Nihil autem abfurdius depre-
hendit , quam eorum fententiam , qui duo
principia agentia , alterum bonum , alterum
malum pofuerunt. Cum enim omne ma-
lum fit per @ccidens , neque ulla detur mali
perfelti idea, hinc in malum non cadit ze-
ceffaria exiffentia. Pratereaduo Principia
contraria nullius ordinat e conflrutlionis, {ed
tantum deflrultionis origo eflent.




4\ g B A

De RestiTtuTioNnE CULTUS
Divini,

ne in peccato obduratus

eft , non poteft non in
eo {apius exoriri aliquod, quamvis fugax,
defiderium liberationis exillo ftatu, Officium
faltem ejus eft , ut de reffitutione fua ferio
cogitet , {i forte illa aliquo modoadhuc {pe-
rari ac obtineri queat. -

DLXXIIL Ipfi Deo ad id obftrictus
eft, quia per peccatum non ceflat officium
Deo obediendi, neque jus aliquod rebellan»
di porro contra Deum acquiritur.  Pergit
enim creatura Dei efle, & phyfice quoad
omnia ab eo dependere.

DLXXIV. Sed cum ita fic depravatus ,
ut jus Dei fusque deque habeat, id fibi
faltem debet, ut infelicitatis fumma atque
xterne , que eum exfpectat , horrore -exe
citatus, circymfpiciat y an quedam evadene
di rima pateat.

DLXXYV. Multo magis id ftudium ay.
geri debet, quando vel minima quedam
Jpet Jeintillula apparet ,ex quacolligere de-
tur,

DLXXIL Quamdiu peccator non: ple.




178 De RESTITUTIONE.

tur, quamvis difficultatibus maximis refti-
tutio peccatoris fit implicita, quando infe
folo defixus hzret, illam tamen, fi Deum,
Ens illud , quod reliquit, confideret, pro
plane impoffibili habendam non efle. Nul-
los enim ejus Ommnifufficientia , {en mavis
Sapientia & Potentia , terminos habet.

- DLXXVI. Non defunt etam fue Ra-
tioni argumenta, ex quibus plus quam pro-
babile ei fit,, non plane omnem reflirutionis
ex illa miferia , qua genus humanum eft
obrutum, /pem decollaffe.

DLXXVIL Nullo fane modo concipit,
quomodo Deus potuerit lap/im hominis fan-
&te permittere , nifi de reftitutione ejus fi-
mul confilium caperet. Absque eo enim
Finem illum, ad quem folum hominem
condiderat, ut nempe b illo glorificaretur,
non attigiffec,

DLXXVIIL. Accedit Providentiz di-
vine per Jonganimitatem , qua erga genus
humanum utitur , ceconomia. Ad quid
Deus Peenam peccati differrec? Curperin-
figne tempus tot beneficiis ofores nominis
fui afficeret ? Sed & cur finerer genus hu-
manum in immenf{um multiplicari, fi non=
nifi ad interitum omnes filios hominum
deftinaffec ? . :

DLXXIX, Adde , quod Reflitutio ge-
neris




DE RESTITUTIONE. 173

neris humani non poflic non ad majorem
Glorie ejus demonfirationem facere , quam
ipla Creatio & Providentia, {i in peccato-
ris {alute glorificari velic.

DLXXX. His argumentis permotus
peccator accuratiorem de via Reftitutionis
inquifitionem absque procraftinatione fus-
cipere debet, cum menfura peccati in dies
augeatur, & mors inftet, multoque minor
Refticutionis {pes in furura, quam in pre-
{enti vita, arrideat; quoniam hanc zoleran-
tie , illam judicio deftinatam efle , ex dictis
conftat.

DLXXXI. Heic autem in craffis tene-
bris verfans Ratio nihil aliud ad fume
mum deprehendit, quam , quod duo pre-
cipue ad fuam Reftitutionem requirantur ,
primo , ut juftiflima offenfi Dei ira placetur,
fecundo, ut tota natura peccatoris renove=
tur.

DLXXXII. De priori perfuafos fuifle
Gentiles facrificiorum apud illos frequentia
docet. Poflerius fuis my/leriis atque initig-
tionibus intenderant,  Verum quando quis
utrorumque ricuum futilitatem ab ipfis pru=
dentioribus inter Gentes explofam animad-
vertit, nihil fe hactenus deprehendifle con-
cludic, in guo tranquillari queat.

DLXXXIIL. Sed & mox fe littus arare

: clarius




174 DeE RESTITUTIONE,

clarius cognofcit , quando perpendit, ad
plenam tranquillationem confcientz in
hac caufla duo requiri, primo,ut Deus ad-
huc exertius parefecerit , [e velle poftlimi-
nio cum peccatore communionem habere ;
Jecundo , ut ipfe Deus viam [e decentem
fecundum quam propitiari vult , @periat.
Quod utrumque cum absque divina Reve-
latione {ciri nequeat, in id jam acies con-
vertenda eft, ut perquiratur , an alicubi
talis Revelario exftet,

DLXXXIV. Ex iisdem argumentis, ex
quibus fpes Reftitutionis primo eft accenfa,
probabile redditur , exftare talem Revela-
zionem. Si enim Deus ean dare noluiflec ,
nullam quoque fpei Reftitutionis anfam
dediffet. Unde fequitur eadem argumen-
ta, quz curam Reftitutionis fuadent, ob-
ligare unumquemque , ut de invenienda
Revelatione indubitato divina ferio fit {ol~
licitus.

DLXXXV. Summa cum circumfpe-
@ione hic interea progrediendum  eft.
Nam de exiftentia talis Revelationis primo
mediante hominum fallacium teftimonio
informamur. Et preterea inter homines
varie Revelationes pretenfe extant , qua
toto ceelo a fe invicem differunt. Unde
Ratio ftatim conficit, nulli wwthoritati bu-
' mane




De RESTITUTIONE. 17§

mane , qua tali, in hac caufla quicquam
fidendum efle.

DLXXXVI. Omni ergo reliqua, quam
poflidet , facultate Rarzio uti debet, ne
ex Scylla in Charybdin incidat. Quemin
finem cerza fibi & indubitata Criteria figit,
fecundum que, quicquid pro Revelatione
divina venditatur, accuratiflime examinan-
dum eft. Illa funt aut intrinfeca aut exe
trinfeca.

DLXXXVIL. Criterium intrinfecum eft,
ut Revelatio illa in toto fuo nexu nullam
aliam doftrinam , quam qua Deo digna
eft, & cum fcopo, in quem de Revelatio-
ne divina percontatio inftituitur, convenit,
contineat Deo digna eft , quando cum omnie
bus veritatibus natura de Deo notis pleniffi-
me convenit, easque per ipfa illadogmara,
que Rationis captum exfuperant, qualia
ab ea exfpectantur, nunquam tamen de-
ftrait, fed potius illuftrat.  Seopo firo con-
gruit, quando illam viam accurate expla-
nat, in qua Deus convenienter fummis fuis
perfectionibus & nature peccatoris cum
eo communionem habere vul,

DLXXXVIIL. Licet Criterium hoc per
fe fufficiat, extrinfecum tamen fimul a de-
centia Dei exfpectari poteft, in eo confi-
ftens,




176 De ResTIiTUTIONE,
{tens, ut Revelatio i//uftri modo ,cum divi-
na origine ejus conveniente , animos at-
tendentium perftringente , ac nullum du-
bium juftum relinquente, tradatur,
DLXXXIX. Secundum hzc Crite-
ria Ratio examinans, quicquid pro Re-

“velatione divina venditatur , non po-
.teflt non omnia Hierophantarum , tam vete-

rum , quam recentiorum , inter gentiles
oracula , & quafi ceelitus recepta dogmata,

una cum Zalmudis’ Judeorum & Alcorani

Mubammedanorum voluminibus, tanquam
{puria rejicere.

DCX., Ut ex pofteriori f{pecimen ca-
piatur, quomodo liber ille divinam con-
tinet Revelationem , qui tot non tan-

tum falfa & abfurda , fed etiam f{uperftitio.

fa atque impia continet, quorum confcien-
tia procul dubio Jmpoflorem permovit, ut
inquirendi in Religionem fibertatem toller
ret? De modo propitiationis cum Deo nihil

fani ab illis exfpectari poteft , qui neque

nativam corruptionem , neque juftitiam
coram Deo valentem agnofcunt , fed pec-
cata lotionibus corporis dilui, & obedien-

tiam legi Muhammedis preftitam Paradi-

fum mereri tradunt,
DXCI. Et quantopere a divina Revela-
. tione




De ResTiTUTIONE. 179
tione abludat Promulzatio Alcorani pater
tum ex fcelerata Mubammedis vita, tam
ex modo, quo Alcoranus primo confeétus,
& deinceps obtrufus eft.

DXCIIL. Ad eundem autem Japidem Ly-
dium Ratio exigens Prophetarum ac Apo-
ffolorum in Bibliis Veteris & N. Teft. fcri-
pta adeo dilucide eorum preftantiam ac
Divinitatem deprehendit, ut merito con-
cludat , aut nullam hominibus patefa-
&am efle ad falutem viam , aut hic eam
tradi.

DXCIII. Quidni ergo in tanto benefi-
cio , quod Deus voluit per liberrimam
mifericordiam peccatori impertiri, animus
lztabundus exultaret , & grata mente id
cognofceret? Pracipue cum hinc liqueat,
cur Deus non omnem [ane Rationis [cintil-
lam in peccatore extinétam voluerit.

DXCIV. Ex eodem fonte addifcitur,
quomodo Ratio circa Revelationem inven-
tam procedere debeat. Ab una parteenim
illam fe huic humiliter fubmittere fas eft ,
ita tamen , ut ab altera parte non plane
torpeat, fed Revelationi praeftet adminicula
qua requiruntur, ut de vero Revelationis
fenfu confter , & que iis rite adhibitis ad-
difcic, in normam fidei viteque ponat. Hoc

: M pacto




178 De RESTITUTIONE

pacto demum priftinum decus recuperas
bitur , ordo per peccatum ruptus reftitue-
tur, cultus Dei verus inftaurabitur, atque
omnium tum Dei moliminum , tm vozo-
rum rationalium obtinebitur,




: ; 179
T . AR UL &A
ANALYTICA

feriem rerum in hoe Compendio
tractatarum exhibens.

I;
Prolegomena Theologie Naturalis §. 1—137. ejus
exhibent
A, Natyram r—-13.
. ‘ 1. Conceptum de argumento ejus generatim
formando 1—g, ‘
a. Per definitionem 1—3, quae il |
«. Proponitur 1. ‘
£. Deducitur 2. 3
&. Argumentum in fe fpeGtando 2:
3. Cum Theologia Reyelata eam cons
ferendo 3.
b. Per Djvifionem 4, §. quee
« Proponitur 4,
@. Singularum partium .pondus often-
| ditur's.
2, Momentum ejus ex ejus preffantia indi-
cando 6—13. qua ‘
a. Commendatyr 6 12,
«. Generatim eam fpectando 6— 10,
idque
% Infe , feu objective , propter argu-
menti dignitatem 6,
e N 2 In




1A 2,808 13d
s, In relatione ad nos, feu fubjective
§. 7—10. 1
a. r(;pter infignem fuam wilitatem
aa. Facultatibus hominis, eas per=
ficiendo. 7 i
bb. Variis {cientiis , eas illuftran-
do 8 9.
b. Propter abfolutam {uam neceffita~
tem 10.
@. Certas quasdam circumftantias confis
~derando 11, 12.
n. Atheorum convictionem 11,
2. Gentilium converfionem 12.
b, Limitatur 13. _
B. Fontes 14—37. ‘
X, Principium 14— 34, Ubi \
a. Principium _ipfum ' eruitur, 14— 26.
eo ordine, ut ;
«, Ad iftud eruendum  via fternatur
X4 15, .
~ Demonftrando, quod detur 14.
'3, Requifita fupponendo 15.
. Quodnam & quale illud principium
fic’, edoceatur, 16—26, Hic habe-
. tur :
«. ‘Principii illius defignatio ; quod eft
RaAZDT G e
a, Ejusdem per partes enodatio 17--26.
que .
. a. Proponuntur 17,
b. Deducuntur 18—26. & funt
aa. Ratio objedtiva 18—25. Ejus
ae, Partes 18—23.
s, No-



L.B.1.a,8:3. b.22, us. 181
an. Notiones fimplices feu
Idew §. 18—22.
23, Notiones compofite feu
Axiomata & Conclufiones

23.
£Be lngfnllibilis certitudo 24. 257
bb. Ratio fubjectiva 26.
b. Principii hujus rectus fus traditur
27—34. continens
@, Criterii weritatis pofitionem 27,28.
@. Criterii hujus legitimam applicatio-
nem 29— 34
n Per prejudiciorum depofitionem 29.
a Per proceflum fecundum aptam me=
thodum 30-—134 ubi indicatur,
a. Methodus generalis 30,
‘ 4. Methodus fpecialior 31——34.
aa, Quoad  fontes probationis

31—33: :
bb. Quoad modum  deductionis

34
2, Adminicula 35— 37. qu®
a, Commendantur 35,
b. Edifferuntur 36. 37.
. Scripture divinz 36.
R« Scripture humanz 37.



182

‘I I.
Theologie Naturalis pertractatio,
cujus

AD
Pars prior theoretica, agens
t. De exiftentia Dei §. 38—_131.
a, Kararrivzerizag eam demonftrando
38—118. Ubi
«. In genere agitur de fontibus demons
ftrationis 38-——42, & notatur
&, Quid demonitrandum fit 38,
2. Quomedo demonftratio ejus fit in-
{tiiuenda 39— 41,
a, Non per atgumenta a priori 39,
40,
b Sed o pofteriori gr, 42.
. Ipfa demonftratio inftituitur 43—
116. hoc ordine ut
&, Res exiftentes enumerentur 43—

70. Ubi 1 o
a, -Agitur de exiftentia mei ipfius
43—65.
aa, Quomodo illa deprehenda-
tir 43, 44.
bb. Quid fub f& comprehendat
45— 6s5. Fey
ww, Nentem 45-——6o. cujusin-
dicantur

an. Effentia 45, 46.

* b3, Facultates 4760,
qua funt

aa, Intelleitus 48,

Vo



128.8.abbewsssa 183
bb. Voluntas §. 49—6o, cujus
occurrunt

/ Variz  determinationes ,
per Fudicium ,  Propenfios
nem o Affedns 5 Habitus
// 4.}gttribg{um effentiale /iber=

tas §8-—60,
pB. Corpus 61 65. fpeCta=

tum

tn Infe 6r.

23, Quatenus menti  wnitum
eft 62—65. Ubi oftendis
tur
as, Quomodo unio illa perci-

piatur 62,
bbe Quznam ejus fit natura
63—65.
/ Quoad vinculum 63,
6

4.
// Quoad limites 6.

b, Agitur de exiftentia rerum extra
me 66——70. & itcrum docee
tur
aa. Quomodo illa deprehendatur ,

nempe per fenfus 66, 67.
bb. Quidnam illa comprehendat 68

70.

«x. Pofitive 68, 69.
nn. Corpora 68.
as. Mentes 69,

ps. Negative: nihil prater es

70‘
M 4 s, In




¥, 8.8
a

184
In rerum esiftentium cauffam inqui-
ritur §. 71—116, Ubi deprehendie
tur

@, Quodfui ipfius cauffa non fint 7y
76. ¢x carum impcerfectione , confis
derata
za Generatim, ‘1.
bb: Speciatim, 72— 76.

ae - Ex imperfectione  propria
PGS
&8, Quoad mentem 72 —74.
32 Quoad corpus 75.

£8. Ex imperfectione rerum alia-
rum 76.

5. Quod cauffa earum neceffario fit
Ens fumme perfeGum 77— _116.
Id evincit
aa, Exiftentia rerum generatim fpectas

ta 77, 78,
bb. Singularum rerum natura 79—
118.
wx, In Microcosmo 79—~—106. Ubi
an. Falfie caufle rejiciuntur 8o,
8r.
@3, Vera cauffa’ panditur 82—
106.
aa. Quoad Mentem 82—97,
/ In genere confideratam
82—84.
// Secundum fingulas fa«
cultates 85— 97.
» In Intelle¢tu 85—91,
occurrunt
» Idea rerum 8.
o ldea




1.4.8.3.b.bb, as,23,42.// 5+ 135
oo Idea Dei. §. 86—
oI. quxe
4 Defcribitur 86,
1+. Ad -cauflam ree
fertur 87- 9r. efa
ficientem 87-—.
90. exemplarem
9I.
3, In voluntate 92«-97,
. Quoad Judicium Coz«
Seientia. 92— 95,
que
1 Defcribitur 92,
1‘T.f Ad cauffam re=
ertur 93— 95,
«» Quoad igncl?gatio-
nem 96, g7.
t. Appetitus Boni o6,
+t. Libertas 97,
bb, Quoad corpus 98—
106, in quo confiderans
tur
/ Partes 98— 1031,
// Relationes roz2.—106.
Ad mentem noftram
102 .10§.
«+ Ad res extra nos pofi-
tas 106.
#8. In Microcofino 107 — 116, fupa
peditante
wn. Argumenta philofophica 107
——113. haufta
aa, Ex natra mundi 108
——110, €jusque .

M 5 / At




¥4 8, 2, 6, bb, g8, 8N, ase

1%6

/ ‘Attributo effentiali feu
materia §. 108

//Accidentibus 109.110. .

« Figura 109,
oo Motz 110.

bb. Ex confideratione par-
tium ejus 11— 113,

{pectatarum

/ Conjun&im 111,112,
// Separatim 113,

93 Argumenta bifforsca 114.

6y

. Efficacia demonftrationis docetur excom-

muni gentiwm confenfu 117, 118,

b, Avwoxevasrivis Atheismum refellendo 119

~==131: Hic

«. An & quousque dentur Athei indicatur

119, 120,

p. Refutatio additur 121—131, ita ut
». Prazjudicio ftultitia {umma onerentur

121.

3, Argumenta eorum potiora evertantur

122—127,

a, Quibus Deum impugnant y1z2-=124.

aa, Tum directe 122124,
bb. Tum ad hominem 124.

b. Quibus contra nos fe defendunt 126,

127.

7 o T
3 Origo Atheismi indicetur 128—132.

a. Theoretica feu praetenfa 128,
b, Pratica feu vera x39—131.
2. De Effentia Dei 133.

a. Aditus ad hanc do&rinam fternitur 132

136,

w, De




24 187
@, Demonftrata tieceffitate cognitionis ejus

§. 132. ;
£. Exhibita aliquali Dei definitione y T S

136,

b. Dog&rina ipfa pertractatur 137—368.

@, Quoad #zaturam Dei generatim confideras
tam 137 155. ad quam perti-
net
. Spititualitas Dei 137—150. qnze

a. Adftruitur argumentis 13741,

6. Contra errantes afleritur 142-—
150. £
aa. Contra varios in genere 142.
bb. Contra Spinofam in fpecie 143—

150.
2 VitasDei B S

. Quoad Astributa Del 156368, Quo-

rum

8, Preemittitur divifio 1§6——160.

4, Indicando fundamentum divifionis
156.

b. SDiviﬁonem iplam faciendo 1§7—.
160

2 Subjicitur ipforum attributorum enu-
meratio 164—-368. ‘

a, Auributa effentialia 162 —227. ad
certas claffes 161. referuntur, fecun-
dum quas funt
aa, Aut fpectata figillatim 162219,

caque
ez Vel univerfalia 162175,
NN, Perfectio 163 —166. que
/. Defcribitur 163165,
//+ Demonttratur '166.

a3 Infis




2.b,p. 5 4,28, @x NN,

\
1]/ Independentia  184—
36

Jus
» Verus conceptus
179—181.

388

a3, Infinitas §. 167—170, ubi
explicatur
/ Terminus 167.
// Resipfa 168 —~170,
. Simplicitas 171 —175.
/ Defcribitur y71—— 1744
// Demonftratur 175.
gp. Vel particularia 176 —219,
quz iterum funt
a8 Tum generaliora, quoad vi-
tam Dei generatim f{pecta<
tam 167—188.
/ Afeitas 197, 178.
// LEternitas 179—183. cus

datur

s, Fallus removetur 182,

182.

188.

186.
111/ Immutabilitas 178 —

a3 Tum {pecialiora, quead fin-
gulas Mentis fumme perfecte
faculrates
/ Quoad Intelletum om-

nifcientia 189 — 194.,

uax
, Definitur 189.

9 Definitio deducitur 190
——194. Indicans omni-

{cientize

. Objeétum 190—193.
. Q-




3.b.8 3.4.22,88.23:/ 50 13,
.+ Modum §. rg4?
// Quoad voluntatem,
| , In judicio Sapiemtia 197
22 N09: :
5y In determinatione 200
SO
. Sanctitas 200 ——204.
| o Libertas 20§——208,
«.« Potentia 209 — 214,
ejus
+ Actus 209217,
1+ Objecta pofitive2 12,
213, negative 214,
215.
35» In nexu Voluntatis cum
Intelle€tu Beatitudo 216
o108
bb. Aut in unum collecta 220-~227.
ad, Bonitas 220,
pB. Unitas 221—225. que
an, Demonftratur 221, 222,
aa. Bx ea Polytheismus deftruitur
223 —229. '
vy. Incommunicabilitas 226, 227,
b. Auributa relativa 228--368. ~ Hic
a2, De Operibus Dei , tanquam eoe
rum fundamento agitur 229325,
1la
ux, Generatim dividuntur 229
i eSS
g, Speciatim percenfentur 232
225,
w8, Imtrinfecun  eft  Decretum

! FVAR Dei




i{ b‘ p' 3 b: aa. ﬁp’ NN,

Dei 232—245. quod
'/ Generatim 232, 233,
, Definitur 232,
» Deo vindicatur 233.
// Speciatim perpenditur 234

—245.
> Quoad objectum 234
240.
. Generale 234, 235,
»+ Speciale 236 — 240,
quod funt
t Actiones liberz 236,

z 7b
tt X&iones male 238
=0
»» Quoadadtum 242+--245.
cujus docetur
. Libertas 242.
++ Simplicitas 243
«so  /Eternitas 244 ;
245,
»3. Operaextrinfeca246—322.
quz funt
/ Creatio 246272, qua
» Kaseoxevaeriis pertras
Gatur 246—268.
« Generatim 246 —-
250,
+ Defcribitur 246.
it Deo vindicatur 247
20,
«» Speciatim perpenditur

A5 1272,
’ ! T Quoad

190




. b. B, 3, 5.22.80.3% /5 ¢ o ' 19¢
iy : + Quoad objeGtum
quod eft Mundus

§. 251 256,

& quidem

Unus 2§51 =i
254.

Finitus 245, 246,
3 : tt Qjoad atum 247
268,

circa totum univer-
fum 2§7—259.
<‘ circa hominem 260
—268.
2y  Avacxevasrixas contra
Atheos defenditur 269—
2728
// Providentia 273 — 324
quz :
Karaoxtvaorivwg pertra«
Sawur 273— 320,
» Per definitionem 273
| —275, que
Exhibetur 273,
L‘ Deo vindicaturzy4,
2 .
% Per7 divifionem 276
ey e Llbi
T De  confervations
277 — 299, {pe«
¢tata &
Generatim 297——.
270.
Speciatim 280 .

190,
: Quoad

2




-

2.D,0:3 6,32.8B.,33, //; v¢ F4 192
Quoad objecta
9. 280—283.
Quoad actum
283—290.
circamodum284.'
circa durationem
285—293. fpe-

ciarim
animarum immore
talium 286 —.
290.

corporum ad 7¢=
Jurredtionem 291
Tii293

T Det comm]u 203
—310 {pectato
Generalim 294.-=
296.
Speciatim 297~+=
300.
ad attiones libe-
ras 297, 298.
ad peccata 299-=
301,
ad genetationem
hominum = 302 ,

303- ;

ad produ&ionem

animarum 304 -~
310.

'HT De gubernatione
10— 320.
eneratim 20j- -
13,

b Spe-




2,b8y3. 6,22, p8. 23, /) 5.+ . 11T ‘ 193

Speciatim §. 314~

329.

in regno phyfico
314—318.

In regno morali
319. 320:

9y Avaoxtvacrinis CONtra
Epicureos  defenditur
321—232%;

bb. Ipfa Astributa relativa operatio-

tiones Dei fupponentia recenfentur

316—368.

«x. Premittitur modus Relatio-
nis Dei ad opera fua 326—
328.

#p. Ex eo diverfa attributa Dei dee
rivantur 329 368.

NN, uatenus f{pectatur ut

Cauffa finalis 329 —— 341.

Ubi

/. Ipfe Finis indicatur , Glo-
ria Dei 3292131,

7/. Quomodo Deus circa
eum actuofus fit, docetur
332——341.

A gFiner;sm‘*.con[’cituendo per
Sanctitatem 333—336.
2 Media ad finem ordinan-

do 337__339. ad quod
impenditur,
» Sapientia 337, 338.
«« Libertas 339.
3 Ordinem hunc nunquam
N mule




P —————————————————————

2.b.g 3.5.bb, B8N // 559 194

mutando per Conftan
tiam §. 440, 34.1.

23 Quatenus fpectatur ut Cauf~
Ja efficiens 342 ——367. eaque
/ Phyfica 343--353. quo re-

ferimus g

5 Scientiam vilionis 343e=
347 :

55 Potentiamordinatam 348,
349-

39y Omnipraféntiam 350—
353. cujus
» Verus conceptus pro=

ponitur 351, 352,

.. Halfus deftruitur 342,

: 3§3. "
// Moralis 354——367. quo
pertinet
., Bonitas {eu Benignitas 354,

—157.
5y JUfHtia 358—364. ca-
que
» Legiflatoria 359,
«» Judiciaria 360—364.
in judicii
+ Adminiftratione |
360. \
11 Executione 361 —

304.
” Veriga: feu Peracitas 365
~—307. .
#; In utraque relatione radiat
Majsftas 368. .




19§

Pars pofterior Pracica, docens
¥. Quomodo Cultus Dei in genere inftituendus
0 360553 Ubi preemiffo nexu inter-duas
Theol. Nat. partes 369—372. [pecialius agi=
tur
a. De Principiis cultus Dei 373 —417.
«. Principium remotius et obligationis fus-
damentum 374—396. Hic :
#. Fundamentum verum eruitur 37§ —
87.
3, 7Gencralc relatio hominis ad Deum
tanquam cauflam 375348,
b. Speciale duplex 379387,
aa. Deus fpeCtatur ut ceuffa efficiens

9.
bb?‘]Ut cauffa finalis 380——387.
«x De jure 380,
pe Defadto 381—387.
s, Hominem inftruens idoneis
ad Cultum Dei facultatibus
381-—386. ®
93. Ita hominem condens, ut in
Culty Dei perficiatur 387.
8. Rejiciuntur contrariantes 388 — 396,
. 4. Nullum fundamentum agnofcenges ,
; Athei %880
b. Falfum ponentes 389—396.
aa. Craffius errantes 389, 290, qui
pro fundamento ponunt
e, Obfequivm narurz 389,
eg, Jus feipfum confervandi 390,
bb. Subtilius 391——396.
##, Bonum commune - totius na=
N 2 tura




¥, 2, «.3, b, bb, as}
ture 397, .
g8, Societatis appetitus & cuftodia
. 392—396. S
p. Principium ~ proximum eft obligationis
norma feu Lex Dei 397—417. Hic
x. Definitio Legis 397—4.16.
a. Datur 397—399. '
b, Deducitur 400—416.
aa. Quod argumentum 400——405-.
«x Ubi exftet 400.
p@ Quid contineat 401—403.
nn. Leges naturales 401, 402,
comprehendentes
/ Axiomata moralia 401,
// Confequentias 402«
a3, Leges pofitivas 403.
. Unde formam legisaccipiat 404,

05.
bb. O‘ImZd obje&tum 406—417. Cus
jus docetur
ax Univerfalitas 406 —413.
ax. Quoad totum genus homie
num 406, 407.
as. Quoad finguloshomines 408
—413. {e extendens
/ Ad omnes a&tiones 408-~

410.
// Ad omniaobje&aqr1-413¢
#g. Immutabilitas 414--416. qux
xn. Probatur 414, 415,

a3 Limitatur 4106,

4 Divifio Legis additur 4.17.
b. De ipfo Cults Des ex his principiis deducto,
¢jusque
w. Pras




1.b: 197
«. Prefcriptione §, 418——g04 continente
&¢. Officia Preftanda 418 —496. Ubi
a, Generatim praemittitur 418—421,
aa. Ova,u.cﬂhoyl'a 4.18, 419
bb, Definitio 420.
cc. Divifio 421.
b, Speciatim agiur 422-—496.
aa, De wirtutibus Cardinalibus 422 —
42§ quz
ae Summatim proponuntur 422.
#p. Percenfentur 423—425.
nn  Humilitas 423,
a3, Sinceritas 424.
) . Simplicitas 414,
bb. De virtutibus pariicularibus 426 —
496 quz
««, Ex vera radice deducuntur, qua
eft Amor rationalis 426—439.
Illa radix
an. Oftenditur 426—428.
33, Defcribitur 426 —435. &
docetur.
/- Quid fit Amor in genere 426
432,
//.Quid fit in {pecie Amor ra«
tionalis 433——435.
1. Inde varietas officiorum dedu-
citur 436-—439. ‘
/ Oftendendo varietatis funda-
~mentum 436, 437.
// lpfas officiorum claffes inde
formando 438, 439.
g#. Catalogus earum exhibitur 440

— 490G, continens
N s, Of-



¥.b.a.0e.5,bb. g8, 198
’ s, Officium verfans circa finem,
feu Amorem Dei 440« 461
Ubi .
/ Fundamentum ejus indica-
tor 440—443:
{/ Amor iple defcribitutr 444,
4061,
s Definitione 444-447. que
o PrOPONELUr 444
oo Hluftratur 445—447,
35 Officiorum. ejus fpecia=
lium enumeratione 44.8==
461, qa® funt
. Aflimilatio cum Deo in
habitibus 445— 454.
o » ‘Celebratio Deiin actioe
“rnibus 4.55—461.
. a3, Officia verfantia circa me-
dia 462..L2496. 'quo referimus
] Amorem noflri 462—466.

qaictl s

, Definitur 462.

.5 Identitas ejus cum amore
Dei demonftratur 463.-«
4606,

/] Amorem proximi 469+-496,
de quo agitur

3 (%sener_artx'm 467._.471.'6

peciatim 472 — 496.
* enumerando — officia 49:1d
eurn pertinentia
» Ablfoluta 472—47%5.
‘v« “Hypotliética 476

0.
49 —




caub,e.%¢, b, bb. g, 23, //’; ’e 199
1 In relatione natue
rali 476— 449,
Parentum &libe<
rorum 478,
Cognatorum 479
1 +In relatione ace
quifita 480--490.
In ftatu impari
Magiftracuum &
fubditorum 481«
483.
Magiftrorum &
difcipulorum 484.
Herorum & fer
vorum 4.85.
In ftatu pari Amie
: corum 4.36--480.
' Inimicorum 490,
11t In relatione ac-
quifita 491--496.
Conjugum 4gi-=s
495,
Ceelibum 496.
8. Peccata fugienda 497——504. ubihabetur
a. Defcriptio peccati 497—g02.
aa, Nomiinalis 497.
‘ bb.: Realis 498 —502.
\ s .« Per definitionem 498-.500, que
&N, Proponitur 498,
23, Explicatur 499,
1. Defenditur goo,
g« Per divifionem §or, 5o, contie
nentem

N 4:

N8, Pecs




1.b, ¢, 3, a.bb.gs.
aN. Peccatum generale ; odium
Dei §. sor.
33, Peccata fpecialia , inde fluens.
tia §02.
. Defcriptio fuge peccati §03, §04.
qua continet
aa. Odium peccati §03-
bb. Media in fuga ejusadhibenda §o4;
#. San&ione §of-—553. cujus
»., Nomen explicatur §0§.
3, Res ipfa tractatur §06—§'53.
4. Argumentum Sanétionis §06—532.
quod duo continet
aa. Pramium §06——4§27. quod confie
deratur
«s, Gencratim ut Bonum §07—§17.
Cujus }
wn. Verus conceptus ftabilitur '
§07—516. fpectando id
t bonum wmorale §07— 5 14.
confiftens in perfectione, quaz
, Defcribitur 507, §08.
4» Deducitur §09—§14.
» Quoad fingulos homines
§09—§12.
$ Quoad mentem 509
sissarrd
tt Quoad corpus §12.
% Quoaduniver{os§13,514.
7/ Cum phyfico conjuntum
516, 516.
a3 Falfum rejicitur §17.
8. Speciatim , ut Bomum [fummum

§18—-§27. cujus iterum
nn. Vee




I —
P I i

.. 8.5.4.23.8p: : : 201
nn, Vera ratio explicatur §, 518
——524. confiftens
In menfura fumma§19- 4243
Boni moralis 19 —423.
» Quoad fingulos§19-522,
% Mentis §20, 521,
#+ Corporis 522,
*+ Quoad univerfos §234
»_Boni phyfici §24.
// In duratione §24.
a3, Falfa idea deftruitur §26, 5§27
bb. Penam §28-=532. qua confideratur
w8, Generatim ut Malum 528530,
gp. Specialius ut Malum fummum

j 31,932 |
b, Modus fanctionis §33 ——§43. coms
¢ prehendens
aa. Ejus authorem & fundamenta §34.
bb. Ejus a&um duplicem §35—453.
qui eft [ ‘
. Sanctionis promulgatio §36--5¢y3
cujus
. Vera ratio adftruitur §35—
—=546. oS Bn
/ Demonftrando ejus certitudi-
nem §3§-—544.
, Generaiim §35—437,
5> Speciatim 538 544,
» Quoad Premia §38 —
5§40. eorumque
1 Menfuram 438, 539,
1t Aternitatem ‘g40,
+» Quoad Peenas §41——
§44. carumque iterum
t Mens



@b, J.&.bb.u,m/_,; b “ 208

+ Menfuram §. §41.
1 Arernitatem 542
——§44. quz
Demontftratur §42.
* Defenditur §43, 544
// In modo ejus fpeciatim
obfervando 545, 546,
, Gradus §45. ;
,» Relationem foederalem

546.
33, Contrariantes  refutantur
547—595 1L
/ Conceptum ‘eorum ever-
tendo 5§47,
{// Ad rationes refpondendo
548—s551.

88, Sanctionis executio per Fudie
¢cium 5§52, §§3. quod
ay. Certo futyrum §52.
33, Poft hanc vitam 553,
2. Quomodo cultus corruptus fit reftituendus 5§54
59?5 Hic agitur .
a, De corruptione Cultus Dei y54—4571. Ubi
«. Status peccati defcribitur §§4—564.
#, Quoad fingulos 54 ——563. confiftens
4. In peccata ipfo §54— 568, cujus
aa. Radix indicatur §55.
bb. Latitudo oftenditur §46—g¢48,
wa Subjectiva 556, §57.
s, Quoad habitus §56.
a3. Quoad altiones §57.
@8. Objectiva 558,
é. In paena peccati §59-— §63. cujus
oftenditur

e




p P P W
4 M&c e o e Sk B ks e 8 W - N

g.a.88b 2077
aa, Aquitas §, 5597
bb. Certitudo §60—463.
«s, Quoad peenasgeneratim fpectas
| tas §60—462.
1 #p. Quoad poenas ®ternas §63.
‘ 3, Quoad totum genus humanum §64.
p. Origo hujus miferie indagatur 565—§7x§
Ita ut :
%, Vera origo detegatur §. §65—469,
a. Negative 565,
b. Politive §66—569.
aa, Proxima §66.
bb. Remota §67.—560.
2. Errores circa ¢éam eliminentur §70,47¥e
b. De reftitutioneex illamiferia §72——493. Hic
«. Oftenditur obligatio ad cogitandum de res
) ftitutione §72—480.
», Propofito officio §72.
a. Additis argumentis §73—5480.
4. Pro curanda reftitutione §73-—5§794
aa, Generalibus §73, 474. defumtis
as, ‘A natura Dei §73.
£@. A natura hominis §74.
bb. Specialibus a {pe reflitutionis appa=
rente §75-=579, qué oftenditur efle
ax, Poflibilis §75.
gp. Probabilis §76-—579.
b. Pro eadem maturanda 5§80,
' @. De via ad illam ducente fit indagatio 585
, —593. Hic
. Infufficientia Rationis indicatur §81.
a, Subftituitur Revelatio§82 5973, ejusque
| #. Probatur neceflitas 5§82,
#. Ras




% b.g.3.a, 204
b, Rationis circa eam minifterium indi-
catur §83—g93. idque duplex
2a. Ad illam inveniendam §. §83 —
591.. Ubi
«z. Officium commendatur 5383.
#p. Modus, quo procedi debet ,ad-
ditur 4.84.—591.
an. Generatim §84.
23, Speciatim §85—§91.
/ Pofitis criteriis §85—§87. S
// Examine fecundum illa cri
teria §88—591.
» Falfarumrevelationum 588,
3 -—-5900 s
5 Vere §9r.

bb., Ad illam rite adhibendam 592, |

FINIS




T

e SR













NATURALIS

N SCHOLZAE PRIVATZA USUM
CONCINNATUM

A

RiD. ADOLPHO LAMPE,

SS. Theologie in Academia &
Ecclefia Trajeltina Dotlore.

EDITIO NOVA et EMENDATIOR,

TRAJECTI ad RHENUM,

NicoLaum A VUCHT,

pudyGst. Tieme A PADDENBURG ,
S T

i LABRAHAMUM A PADDENBURG.
i MDCCLIILL




	Compendium Theologiæ Naturalis In Scholæ Privatæ Usum Concinnatum
	Vorderdeckel
	 - 

	Exlibris
	 - 

	Titelblatt
	 - 
	[Leerseite]

	Praegnoscenda.
	Seite 1
	Seite 2
	Seite 3
	Seite 4
	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8
	Seite 9
	Seite 10
	Seite 11
	Seite 12

	Pars Prior De Cognitione Dei.
	Caput I. De Existendia Dei.
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17
	Seite 18
	Seite 19
	Seite 20
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23
	Seite 24
	Seite 25
	Seite 26
	Seite 27
	Seite 28
	Seite 29
	Seite 30
	Seite 31
	Seite 32
	Seite 33
	Seite 34
	Seite 35
	Seite 36
	Seite 37
	Seite 38
	Seite 39

	Caput II. De Natura Dei.
	Seite 40
	Seite 41
	Seite 42
	Seite 43
	Seite 44
	Seite 45
	Seite 46

	Caput III. De Attributis Dei Exxentialibus.
	Seite 47
	Seite 48
	Seite 49
	Seite 50
	Seite 51
	Seite 52
	Seite 53
	Seite 54
	Seite 55
	Seite 56
	Seite 57
	Seite 58
	Seite 59
	Seite 60
	Seite 61
	Seite 62
	Seite 63
	Seite 64
	Seite 65
	Seite 66

	Caput IV. De Operbicus Divinis.
	Seite 67
	Seite 68
	Seite 69
	Seite 70
	Seite 71
	Seite 72
	Seite 73
	Seite 74
	Seite 75
	Seite 76
	Seite 77
	Seite 78
	Seite 79
	Seite 80
	Seite 81
	Seite 82
	Seite 83
	Seite 84
	Seite 85
	Seite 86
	Seite 87
	Seite 88
	Seite 89
	Seite 90
	Seite 91
	Seite 92
	Seite 93
	Seite 94
	Seite 95

	Caput V. De Attributis Dei. Relavatis.
	Seite 96
	Seite 97
	Seite 98
	Seite 99
	Seite 100
	Seite 101
	Seite 102
	Seite 103
	Seite 104
	Seite 105
	Seite 106
	Seite 107


	Pars Posterior De Cultu Dei.
	Caput I. De Fundamento Cultus Divni.
	Seite 110
	Seite 111
	Seite 112
	Seite 113
	Seite 114
	Seite 115
	Seite 116
	Seite 117
	Seite 118

	Caput II. De Norma Cultus Divini Seu Lege Dei.
	Seite 119
	Seite 120
	Seite 121
	Seite 122
	Seite 123
	Seite 124

	Caput III. De Modo Cultus Divini, Seu Officiis Praestandis.
	Seite 125
	Seite 126
	Seite 127
	Seite 128
	Seite 129
	Seite 130
	Seite 131
	Seite 132
	Seite 133
	Seite 134
	Seite 135
	Seite 136
	Seite 137
	Seite 138
	Seite 139
	Seite 140
	Seite 141
	Seite 142
	Seite 143
	Seite 144
	Seite 145
	Seite 146
	Seite 147
	Seite 148

	Caput IV. De Sanctione Cultus Divini.
	Seite 149
	Seite 150
	Seite 151
	Seite 152
	Seite 153
	Seite 154
	Seite 155
	Seite 156
	Seite 157
	Seite 158
	Seite 159
	Seite 160
	Seite 161
	Seite 162
	Seite 163
	Seite 164

	Caput V. De Corruptione Cultus Divini.
	Seite 165
	Seite 166
	Seite 167
	Seite 168
	Seite 169
	Seite 170

	Caput VI. De Restitutione Cultus Divini.
	Seite 171
	Seite 172
	Seite 173
	Seite 174
	Seite 175
	Seite 176
	Seite 177
	Seite 178


	Tabula Analytica seriem rerum in hoc Compendio tractatarum exhibens.
	Seite 179
	Seite 180
	Seite 181
	Seite 182
	Seite 183
	Seite 184
	Seite 185
	Seite 186
	Seite 187
	Seite 188
	Seite 189
	Seite 190
	Seite 191
	Seite 192
	Seite 193
	Seite 194
	Seite 195
	Seite 196
	Seite 197
	Seite 198
	Seite 199
	Seite 200
	Seite 201
	Seite 202
	Seite 203
	Seite 204
	[Leerseite]
	[Leerseite]

	Rückdeckel
	 - 
	 - 
	[Colorchecker]



