## Die Organisation des religiösen Raums in Aleppo

Die Rolle der islamischen religiösen Stiftungen (*auqāf*) in der Gesellschaft einer Provinzhauptstadt des Osmanischen Reiches an der Wende zum 19. Jahrhundert

Stefan Knost



Orient-Institut Beirut

Beiruter Texte und Studien 121









## Die Organisation des religiösen Raums in Aleppo

Die Rolle der islamischen religiösen Stiftungen (*auqāf*) in der Gesellschaft einer Provinzhauptstadt des Osmanischen Reiches an der Wende zum 19. Jahrhundert



### BEIRUTER TEXTE UND STUDIEN

# HERAUSGEGEBEN VOM ORIENT-INSTITUT BEIRUT

**BAND 121** 



## Die Organisation des religiösen Raums in Aleppo

Die Rolle der islamischen religiösen Stiftungen (auqāf) in der Gesellschaft einer Provinzhauptstadt des Osmanischen Reiches an der Wende zum 19. Jahrhundert

STEFAN KNOST

**BEIRUT 2009** 

ERGON VERLAG WÜRZBURG IN KOMMISSION



Umschlaggestaltung: Taline Yozgatian; AUB Publication Office

Umschlagabbildung: Aleppo am Ende des 18. oder Beginn des 19. Jahrhunderts, Wandmalerei aus dem Azem-Palast in Hama (Syrien). Aus: Jean-Claude David, Gérard Degeorge: Alep. Paris (Flammarion) 2002, S. 10, mit freundlicher Genehmigung von Gérard Degeorge.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche Nationalbibliografie;
detailed bibliographic data are available in the Internet at http://dnb.d-nb.de.

ISBN 978-3-89913-735-4

#### © 2009 Orient-Institut Beirut

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung des Werkes außerhalb des Urheberrechtsgesetzes bedarf der Zustimmung des Orient-Instituts. Dies gilt insbesondere für Vervielfältigungen jeder Art, Übersetzungen, Mikroverfilmung sowie für die Einspeicherung in elektronische Systeme. Gedruckt mit Unterstützung des Orient-Instituts Beirut, gegründet von der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, aus Mitteln des Bundesministeriums für Bildung und Forschung.

Ergon-Verlag GmbH Keesburgstr. 11, D-97074 Würzburg

Druck: Kardashian Printing Services Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier



### Vorbemerkung

Das vorliegende Buch ist die überarbeitete Fassung meiner Dissertation, die im Oktober 2003 von der Philosophischen Fakultät III der Humboldt-Universität zu Berlin angenommen wurde. Diese Arbeit hätte nicht abgeschlossen werden können ohne vielfältige Unterstützung individueller und institutioneller Art.

Der DAAD hat die Forschungen vor Ort in Syrien mit einem Kurzzeitstipendium gefördert, sowie ebenfalls das Land Berlin mit einem einjährigen Abschlußstipendium (NaföG).

Professor Manfred Kropp, ehemaliger Direktor des Orient-Instituts Beirut, hat durch ein Stipendium am Institut nicht nur die materiellen Voraussetzungen geschaffen, die Dissertation zu beenden, sondern mir auch in vielfältiger Weise die Möglichkeit gegeben, mich an Aktivitäten des Instituts zu beteiligen. Schließlich danke ich ihm und dem gegenwärtigen Direktor Professor Stefan Leder für die Aufnahme dieser Arbeit in die 'Beiruter Texte und Studien'.

Das Institut Français d'Etudes Arabes de Damas (IFEAD, seit 01.01.2003 Institut Français du Proche-Orient, IFPO) war während meines Aufenthaltes in Syrien mehr als eine wissenschaftliche Heimat. Den beiden Direktoren Dominique Mallet und Floréal Sanagustin sei gedankt für exzellente Arbeitsbedingungen und für die Einbeziehung in die Forschungsprojekte des Instituts.

Ein herzlicher Dank geht an die ehemalige Direktorin Da'd al-Ḥakīm und Dr. Ġassān 'Ubaid, den gegenwärtigen Direktor des 'Zentrums für Historische Dokumente' in Damaskus und an ihre Mitarbeiter, für die herzliche Aufnahme und Unterstützung während vieler Monate der Archivarbeit. Auch den Mitarbeitern des Başbakanlık Archivs in Istanbul und des 'Zentrums für Manuskripte und Dokumente' der Jordanischen Universität in Amman gebührt Dank.

André Raymond, Jean-Paul Pascual und Randi Deguilhem haben ihren Anteil an dieser Arbeit, noch bevor das konkrete Projekt der Dissertation begonnen hatte.

Brigitte Marino, Chieko Shindo, Stefan Weber, Stefan Winter und Charles Wilkins haben die Zeit in Damaskus und Beirut mit mir geteilt und in vielen Diskussionen meine Kenntnis der osmanischen Geschichte erweitert. Besonders Astrid Meier hat durch ihre Kritik und ihre Anregungen einen großen Anteil an dieser Arbeit.

Mein Doktorvater Professor Peter Heine an der Humboldt-Universität in Berlin hat meine Arbeit während der letzten Jahre in vielfältiger Weise unterstützt.

Für die kritische Lektüre des Manuskripts sei meinen Kollegen am Orient-Institut Beirut Syrinx von Hees, Manfred Sing und Ines Weinrich gedankt, so-



wie Mohamed al-Dbiyat (Damascus) und Alexander Schwarzer (Genf) für die digitale Bearbeitung der Karten. Jean-Claude David (Lyon) hat die Grundlage für die Karte 1 zur Verfügung gestellt.

Selbstverständlich sind alle verbliebenen Fehler und Unzulänglichkeiten einzig meine eigene Verantwortung.

Stellvertretend für die Einwohner Aleppos, die mir während meines Aufenthaltes in dieser Stadt eine natürliche und warme Gastfreundschaft entgegengebracht haben, seien Šaiḫ Ğamāl al-Dīn al-Hilālī und seine Familie erwähnt.

Vor allem aber möchte ich meinen Eltern und meiner Ehefrau Nara Kanj danken für ihre Unterstützung und die Geduld während der letzten Jahre.

> Beirut, im April 2009 Stefan Knost



## Gliederung

| Vorbemerkung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1                                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| Tabellen, Grafiken, Illustrationen und Karten<br>Abkürzungen und praktische Hinweise                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | x<br>xii                                                             |
| Einleitung: Der religiöse Raum in Aleppo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1                                                                    |
| Teil A: Die Verwaltung des religiösen Raums                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 15                                                                   |
| I. Das Gerichtswesen in Aleppo in osmanischer Zeit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 17                                                                   |
| II. Die Stiftungsaktivität in Aleppo von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 1. Die von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 registrierten Stiftungen 2. Verschiedene Stiftungstypen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 25<br>25<br>31                                                       |
| <ol> <li>III. Die Verwaltung der Stiftungen</li> <li>Vermietung von waqf-Besitz         <ul> <li>a. 'Legale' einjährige Mietverträge für städtische Immobilien</li> <li>b. Lange Mieten: iğāra ṭawīla</li> <li>c. Die Höhe der Miete: uğrat al-mitl</li> <li>d. Extrem langfristige und permanente Mietverträge: ḥikr, hulū 'urfī, iğāratain</li> </ul> </li> <li>Verschuldung des waqf: istidāna</li> <li>Der Tausch von waqf-Immobilien: istibdāl         <ul> <li>a. Motivationen für istibdāl</li> <li>b. Der Bauzustand der getauschten Immobilien</li> </ul> </li> <li>Klagen, daʿāwā, die waqf-Besitz zum Gegenstand haben         <ul> <li>a. Klagen, die über die Identität von waqf-Besitz geführt wurden</li> <li>b. Klagen, die wegen der Verteilung des Ertrages (ġalla) oder des Rechtes auf die tauliya geführt wurden</li> <li>c. Andere Klagen</li> <li>Die nachträgliche Veränderung der Ausführungsbestimmungen der Stiftung: Idḥāl – Iḥrāğ</li> <li>Ausführungsbestimmungen der Stiftung: Idḥāl – Iḥrāğ</li> </ul> </li> </ol> | 35<br>35<br>35<br>37<br>40<br>43<br>52<br>58<br>67<br>70<br>72<br>74 |
| IV. Resümee                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 81                                                                   |
| Teil B: Die Beschäftigten des religiösen Raums                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 85                                                                   |
| V. Die Verwaltung der Stiftungen: mutawallī, nāzir, ǧābī, u. a.  1. Der Verwalter der Stiftungen: Der mutawallī a. Die Stiftungsdokumente: waqfīyāt b. Die Ernennungsurkunden c. Die waqf-Abrechnungen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 91<br>91<br>92<br>93<br>94                                           |



| d. Die Nachfolgeregelung bei der Verwaltung der Stiftungen: Das                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Konzept der ' <i>aršadīya</i> '                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 94  |
| e. Ernennungen der Verwalter durch den Richter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 99  |
| f. Verwalter, die ohne gerichtliche Autorisierung ihrer Funktion                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |
| nachgingen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 100 |
| g. Festsetzung des Gehalts der tauliya durch den Richter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 101 |
| h. Absetzungen von Verwaltern                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 103 |
| 2. Der Inspektor der Stiftungen: Der <i>nāẓir</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 105 |
| 3. Kompetenzstreitigkeiten? Die verschiedenen Posten der Verwaltung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 108 |
| 4. Das Einsammeln der Mieten: Der Posten des ǧābī                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 109 |
| VI. Die religiösen Beschäftigten der Stiftungen: Imam, Muezzin,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| Prediger, Lehrer, Koranleser, u. a.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 111 |
| 1. Die Beschäftigten, die zur Durchführung der vorgeschriebenen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| Rituale (Gebete) notwendig sind                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 111 |
| a. Der Imam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 111 |
| b. Die Freitagspredigt und die darin involvierten Personen: haṭīb,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
| muraqq $i$ , w $\bar{a}$ 'iz                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 114 |
| c. Der Muezzin (mu'addin)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 117 |
| 2. Die Aufgaben der Bildung und Lehre: <i>mudarris, mu</i> 'addib al-atfāl                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 119 |
| a. Die Elementarschulen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 120 |
| b. Allgemeiner Unterricht: dars 'āmm                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 123 |
| c. Die Lehre in den <i>madāris</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 125 |
| 3. Lesungen des Koran und anderer religiöser Texte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 126 |
| 4. Die Tätigkeiten und Funktionen einiger 'Beschäftigter' der Stiftungen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 130 |
| a. Šaih Ahmad al-Hibrāwī                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 131 |
| b. Šaiḫ Muḥammad Ṣāliḥ Afandī ,al-ḫaṭīb bi-Umawī Ḥalabʻ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 135 |
| c. Sayyid 'Utmān Afandī Kabīsī Zāda                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 140 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 110 |
| VII. Die technischen Beschäftigten der Stiftungen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 145 |
| 1. Die manuellen Tätigkeiten: farrāš, šaʿʿāl, ḫādim, u. a.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 145 |
| 2. Die Wasserversorgung der Institutionen des religiösen Raums                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 147 |
| VIII. Resümee                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 149 |
| Teil C: Die Orte des religiösen Raums                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 153 |
| IV Collection and boulded by Wellindson and Location to the state of t |     |
| IX. Gründung und bauliche Veränderung von Institutionen des religiösen Raums                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 157 |
| Tenglosen radins                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 137 |
| X. Orte der rituellen Gebete: die Moscheen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 165 |
| 1. Der Status der Institution 'Moschee' bei al-Māwardī und den                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |
| hanafitischen Juristen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 165 |



Gliederung ix

| a. Die Moscheen bei al-Māwardī b. Die Moscheen bei den hanafitischen Juristen  2. Die Freitagsmoscheen Aleppos a. Die Umayyadenmoschee b. Die großen Moscheestiftungen des 16. Jahrhunderts c. Die nördlichen Vororte 'hāriǧ Bāb al-Naṣr' d. Die Vororte im Nordosten: Der Ğāmiʿ al-Mušāṭīya  3. Gemeindemoscheen: 'masāǧidʿ a. Der Masǧid al-Zaitūna b. Der Masǧid al-ʿUmarī im Viertel Ğisr al-Kaʿka c. Masǧid/Ğāmiʿ Maqarr al-Anbiyāʾ  4. Die Umwandlung von einem masǧid in einen ǧāmiʿ  5. Die Moscheegemeinde: 'ahl al-masǧid' | 165<br>166<br>168<br>167<br>188<br>206<br>216<br>217<br>218<br>221<br>226<br>227 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| XI. Die Institutionen der Lehre in Aleppo: Die <i>madāris</i><br>1. Die mittelalterlichen Institutionen der Lehre in Aleppo<br>2. Die Gründungen in osmanischer Zeit<br>3. Die Madrasa al-Manṣūrīya im Viertel al-Farāfra                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 231<br>231<br>235<br>239                                                         |
| XII. Die Institutionen der Ṣūfī-Orden: zawāyā und takāyā<br>1. Die Zāwiya al-Hilālīya und ihre Rolle im Netzwerk der<br>Derwischorden Aleppos                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <ul><li>249</li><li>255</li></ul>                                                |
| XIII. Wallfahrtsorte und andere heilige Stätten: ziyāra, maqām,<br>marqad und mašhad                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 263                                                                              |
| XIV. Die Einrichtungen der Wasserversorgung: sabīl und qasṭal                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 269                                                                              |
| XV. Baumaßnahmen im religiösen Raum und ihre Finanzierung<br>1. Die Instandhaltung und Instandsetzung von Institutionen des                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 275                                                                              |
| religiösen Raums<br>2. Strategien zur Kapitalbeschaffung und zur Inwertsetzung des                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 275                                                                              |
| Stiftungsbesitzes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 281                                                                              |
| XVI. Resümee                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 285                                                                              |
| Der religiöse Raum in Aleppo. Zusammenfassende Betrachtungen<br>Anhang<br>Glossar<br>Bibliographie<br>Index                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 289<br>299<br>303<br>309<br>331                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                  |



Karten



## Tabellen, Grafiken, Illustrationen und Karten

| Tabelle I, 1:   | Registerbände aus der Maḥkama al-Kubrā                      | 21  |
|-----------------|-------------------------------------------------------------|-----|
| Tabelle I, 2:   | Register aus der Maḥkama al-Šāfiʿīya                        | 23  |
| Tabelle I, 3:   | Register aus der Maḥkama al-Ṣalāḥīya                        | 24  |
| Tabelle II, 1:  | Stiftungsaktivität in Aleppo von 1205/1790-91 bis           |     |
|                 | 1225/1810-11                                                | 26  |
| Tabelle II, 2:  | Räumliche Verteilung der gestifteten Objekte aus 197        |     |
|                 | Stiftungen                                                  | 29  |
| Tabelle II, 3:  | Verteilung der auqāf nach Gerichtshöfen                     | 30  |
| Tabelle II, 4:  | Verteilung der <i>auqāf</i> nach Größe                      | 32  |
| Tabelle III, 1: | iǧāra ṭawīla-Verträge von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11     | 38  |
| Tabelle III, 2: | hikr-Verträge von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11             | 44  |
| Tabelle III, 3: | Verteilung der istidana-Dokumente von 1205/1790-91 bis      |     |
|                 | 1225/1810-11                                                | 54  |
| Tabelle III, 4: | istibdāl-Transaktionen von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 in |     |
|                 | Aleppo                                                      | 65  |
| Tabelle VI, 1:  | waẓāʾif des Šaiḫ Aḥmad al-Hibrāwī                           | 132 |
| Tabelle VI, 2:  | wazā'if von Šaih Muḥammad Ṣālih Afandī ,al-haṭīb bi-Umawī   |     |
|                 | Ḥalab'                                                      | 136 |
| Tabelle VI, 3:  | waẓāʾif des Sayyid ʿUtmān Afandī Kabīsī Zāda                | 140 |
| Tabelle X, 1:   | Immobilienbesitz und Einnahmen des Ğāmiʿ Ḥusrū Bāšā         | 180 |
| Tabelle X, 2:   | Die Beschäftigen des Ğāmiʿ Ḥusrū Bāšā                       | 183 |
| Tabelle X, 3:   | Immobilienbesitz und Einnahmen des Ğāmiʿ Bahrām Bāšā        | 186 |
| Tabelle X, 4:   | Die Beschäftigen des Ğāmiʿ Bahrām Bāšā                      | 188 |
| Tabelle X, 5:   | Immobilienbesitz und Einnahmen des Ğāmi <sup>c</sup> Šaraf  | 195 |
| Tabelle X, 6:   | Die Beschäftigen des Ğāmi <sup>c</sup> Šaraf                | 199 |
| Tabelle X, 7:   | Morgengebet im Ramadan in den Moscheen der nördlichen       |     |
|                 | Vororte                                                     | 204 |
| Tabelle X, 8:   | Immobilienbesitz und Einnahmen des Ğāmiʿ al-Mušāṭīya        | 210 |
| Tabelle X, 9:   | Die Beschäftigten des Ğāmi <sup>c</sup> al-Mušāṭīya         | 214 |
| Tabelle X, 10:  | Abrechnungen des Masǧid al-ʿUmarī, Ğisr al-Kaʿka            |     |
|                 | 1218/1803-04 bis 1254/1838-39                               | 221 |
| Tabelle X, 11:  | Immobilienbesitz und Einnahmen des Masǧid/Ğāmi <sup>c</sup> |     |
|                 | Maqarr al-Anbiyā <sup>,</sup>                               | 223 |
| Tabelle X, 12:  | Die Beschäftigten des Masǧid/Ğāmiʿ Maqarr al-Anbiyāʾ        | 225 |
| Tabelle XI, 1:  | Immobilienbesitz der Madrasa al-Sulṭānīya im Zeitraum       |     |
|                 |                                                             | 232 |
| Tabelle XI, 2:  | Einnahmen der Madrasa al-Manṣūrīya von 1242/1826-27         |     |
|                 |                                                             | 243 |
| Tabelle XII, 1: | Abrechnungen der Aleppiner zawāyā und takāyā aus dem        |     |
|                 | Jahr 1258/1842-43                                           | 253 |



| Tabelle XII, 2:<br>Tabelle XII, 3: | Ausgaben für Verpflegung in den <i>zawāyā</i> und <i>takāyā</i><br>Stiftungen für die Zāwiya al-Hilālīya von 1205/1790-91 bis | 255 |
|------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Tabelle All, 5.                    | 1225/1810-11                                                                                                                  | 258 |
| Tabelle XIII, 1:                   | Immobilienbesitz des Mašhad al-Ḥusain im Jahr                                                                                 |     |
|                                    | 1165/1751-52                                                                                                                  | 264 |
| Tabelle XIII, 2:                   | Abrechnungen des Mašhad al-Ḥusain 1165/1751-52 bis 1217/1802-03                                                               | 265 |
| Tabelle XIII, 3:                   | Immobilienbesitz des Maqām Sayyidinā Ḥalīl im Jahr<br>1165/1751-52                                                            | 266 |
| Tabelle XIV, 1:                    | Abrechnungen des waqf des Qastal Isma'īl Āgā                                                                                  |     |
|                                    | 1165/1751-52 bis 1229/1813-14                                                                                                 | 272 |
| Tabelle XV, 1:                     | Kosten für tarmim wa ta <sup>c</sup> mir für 20 repräsentative                                                                |     |
|                                    | Institutionen                                                                                                                 | 276 |
| Grafik X, 1:                       | Abrechnungen des Ğāmi <sup>c</sup> Ḥusrū Bāšā 1166/1752-53 bis 1243/1827-28                                                   | 182 |
| Grafik X, 2:                       | Abrechnungen des Ğāmi <sup>c</sup> Bahrām Bāšā 1159/1746-47 bis                                                               | 102 |
| J                                  | 1256/1840-41                                                                                                                  | 187 |
| Grafik X, 3:                       | Abrechnungen des Ğāmi <sup>c</sup> Šaraf 1158/1745-46 bis                                                                     |     |
| •                                  | 1258/1842-43                                                                                                                  | 197 |
| Grafik X, 4:                       | Abrechnungen des Ğāmi <sup>c</sup> al-Mušāṭīya 1159/1746-47 bis                                                               |     |
|                                    | 1256/1840-41                                                                                                                  | 211 |
| Grafik X, 5:                       | Abrechnungen des Masǧid/Ǧāmiʿ Maqarr al-Anbiyāʾ                                                                               |     |
|                                    | 1165/1751-52 bis 1258/1842-43                                                                                                 | 225 |
| Grafik XI, 1:                      | Abrechnungen der Madrasa al-Sulṭānīya 1216/1801-02                                                                            |     |
|                                    | bis 1250/1834-35                                                                                                              | 234 |
| Ill. 1:                            | Umaydenmoschee, Hof nach Südosten                                                                                             | 169 |
| Ill. 2:                            | Ğāmi <sup>c</sup> Husrū Bāšā, <i>qiblīya</i>                                                                                  | 179 |
| Ill. 3:                            | Ğāmi <sup>c</sup> Bahrām Bāšā, <i>qiblīya</i>                                                                                 | 184 |
| Ill. 4:                            | Ğāmi <sup>c</sup> Šaraf, Minarett                                                                                             | 191 |
| Ill. 5:                            | Ğāmi <sup>c</sup> al-Mušāṭīya mit <i>sūq</i>                                                                                  | 209 |
| Ill. 6:                            | Masǧid/Ǧāmiʿ Maqarr al-Anbiyāʾ, <i>qiblīya</i>                                                                                | 222 |
| Ill. 7:                            | Ḥān al-Manṣūrīya, Hof nach Nordosten                                                                                          | 239 |
| Ill. 8:                            | Zāwiya al-Hilālīya, Hof nach Osten mit Gräbern                                                                                | 256 |
| Karte 1:                           | Netzwerk der Institutionen des religiösen Raums in                                                                            |     |
|                                    | den nördlichen Vororten                                                                                                       | 202 |
| Karte 2:                           | Stadtviertelstruktur Aleppos (um 1900)                                                                                        | 347 |
| Karte 3:                           | Aleppo, Altstadt. Lokalisierung der identifizierten Gebäude                                                                   | 349 |



بزن

### Abkürzungen und praktische Hinweise

a akçe

AI Annales Islamologiques
AS awāmir sultānīya

b. ibn bt. bint

BEO Bulletin d'Etudes Orientales

BJMES British Journal of Middle Eastern Studies

BOA Başbakanlık Osmanlı Arşivi

BSOAS Bulletin of the School of Oriental and African Studies

d dirā' (Elle)

EI Encyclopaedia of Islam, 1. Auflage, Leiden (Brill) 1913-38
EI<sup>2</sup> Encyclopaedia of Islam, 2. Auflage, Leiden (Brill) 1954-2002

f. und die folgende Seite ff. und die folgenden Seiten

fol. Folio

ġ ġirš (Piaster)

H. Hiğra

IFD Institut Français de Damas

IFEAD Institut Français d'Etudes Arabes de Damas IJMES International Journal of Middle East Studies

Ill. Illustration

ILS Islamic Law and Society

JAOS Journal of the American Oriental Society

JESHO Journal of Economic and Social History of the Orient

JRAS Journal of the Royal Asiatic Society

m masrī

MAH Mudīrīyat al-Auqāf, Aleppo MES Middle Eastern Studies

MUSJ Mélanges de l'Université Saint-Joseph

p para

PIFD Publications de l'Institut Français de Damas

q qīrāṭ r. recto

REI Revue des Etudes Islamiques

REMMM Revue des Etudes du Monde Musulman et de la Méditerranée

ROMM Revue de l'Occident Musulman et de la Méditerranée

SI Studia Islamica

SMS siğillāt al-maḥākim al-šarʿīya, Aleppo

TK.KKA Tapu ve Kadastro Genel Müdürlüğü, Kuyūd-i Kadīme Arşivi,

Ankara



u <sup>c</sup>u<u>t</u>mānī v. verso w. walad

WI Die Welt des Islams

ZDGM Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft

Bibliographische Referenzen werden in dieser Arbeit in den Fußnoten in verkürzter Form (Nachname des Autors, Kurztitel, Seitenzahl) wiedergegeben. Die vollständige Referenz findet sich in der Bibliographie am Ende der Arbeit, die unterteilt ist in: Archive, publizierte Quellen und Reiseberichte, sowie Sekundärliteratur. Sie umfasst die zitierte Fachliteratur, sowie andere Werke, die für diese Studie von besonderer Relevanz sind. Um die Vielzahl der in dieser Studie erwähnten Gebäude und Stadtviertel zu lokalisieren und besser in ihren baulichen Kontext einordnen zu können, wird zu allen Gebäuden – falls bekannt – das Stadtviertel angegeben, in dem sie lagen. Diese Stadtviertel entsprechen in den meisten Fällen der Beschreibung Aleppos des Historikers Gazzī,¹ die auf den Karten bei Gaube, Wirth, Aleppo wiedergegeben ist (vgl. Karte 2). Diese Beschreibung ist zwar etwa 100 Jahre nach unserem Untersuchungszeitraum entstanden, bietet aber viele wertvolle Informationen. Erwähnte und eindeutig lokalisierbare Monumente wurden soweit möglich in die Karte 3 eingetragen.

Arabische Ausdrücke und Eigennamen, die Eingang in die deutsche Sprache gefunden haben, werden in ihrer gebräuchlichen Form verwendet (zum Beispiel: Aleppo, Imam, Muezzin). Die Umschrift arabischer Zitate folgt konsequent dem Schriftbild und nicht der Phonetik, um die Orthographie der Dokumente aus Aleppo möglichst unverfälscht widerzugeben. So werden zum Beispiel die Flexionsendungen nicht wiedergegeben, hamzat al-wasl hingegen doch (außer bei Ausdrücken, die in Arabisch zusammengeschrieben werden, zum Beispiel ,wa-l-waqf'). Die in den Dokumenten verwendete Form einiger Ausdrücke entspricht nicht der gebräuchlichen Orthographie des modernen Schriftarabisch. Diese Fälle wurden nicht "modernisiert", sondern konsequent in der Form transkribiert, in der sie im Dokument erscheinen. Lediglich in einigen Fällen wurde mit "sic!' auf Rechtschreib- oder Grammatikfehler hingewiesen. Die oft langen Titel der Mitglieder von Notabelnfamilien wurden nur in den Fällen komplett wiedergegeben, in denen dies für unsere Argumentation relevant war. Sonst erscheinen nur die Bezeichnungen, die direkt vor oder hinter dem Namen stehen, wie "Sayyid/Sayyida/Sitt", "Hāǧǧ/Hāǧǧa" oder 'Āgā'. Der arabische Artikel 'al-' wird nicht assimiliert (al-Ṭabbāḫ statt aţ-Ṭabbāḥ). Die türkischen Ausdrücke wurden entweder – der Orthographie der Aleppiner Dokumente entsprechend – arabisiert oder der modernen türkischen Schreibweise angepaßt.



<sup>1</sup> Ġazzī, Nahr, II.

### Die in den Dokumenten erwähnten Währungen

Nicht nur osmanische Geldstücke, sondern Währungen unterschiedlichster Herkunft waren in Aleppo, wie in anderen Orten des Osmanischen Reichs, in Umlauf und wurden als Zahlungsmittel akzeptiert. Eine Untersuchung von Nachlässen zeigt, welche Geldstücke tatsächlich verwendet, beziehungsweise aufbewahrt wurden und in den Nachlaß von verstorbenen Personen eingingen.<sup>2</sup> Die Angaben in den Gerichtsregister hingegen sind ziemlich einheitlich und reflektieren daher wohl nicht die verwendeten Geldstücke, sondern lediglich eine 'Buchhaltungswährung'.<sup>3</sup> Die Dokumente sprechen von girš (Pl. ġurūš), maṣrī und 'utmānī, gelegentlich auch von šāhī.

aqçe, in Aleppo als 'utmānī bezeichnet: Die erste osmanische Silbermünze dieses Namens wurde wahrscheinlich unter Orhan im Jahr 727/1326-27 geprägt. Sie blieb Standartwährung bis zur Einführung des ġirš und besaß ursprünglich einen Reinsilbergehalt von 1,15 Gramm.<sup>4</sup>

para, in Aleppo als maṣrī bezeichnet: Ursprünglich eine mamlukische Silbermünze, die in Ägypten seit Sulaimān Qānūnī auch unter den Osmanen geprägt wurde, deshalb wahrscheinlich auch die Bezeichnung als 'qiṭʿa fiḍḍīya sulaimānīyaʿ in einigen Dokumenten aus Aleppo. Der para hatte im 17. und 18. Jahrhundert etwa den dreifachen Silbergehalt des ʿuṯmānī.⁵

*ġirš*, Pl. *ġurūš*, auch *qirš*, Pl. *qurūš* (Piaster): Ende des 17. Jahrhunderts als neue osmanische Standartwährung eingeführt, hatte der *ģirš* ursprünglich einen Reinsilbergehalt von 18,9 Gramm, der im Jahr 1810 nur noch 4,6 Gramm betrug und bis 1824 auf 2,4 Gramm fiel. Der dadurch ausgelöste Preisanstieg ist in unseren Dokumenten deutlich dokumentiert (vgl. Teil C). In einigen Dokumenten wird er als *'ġirš ǧadīd sulṭānī*' bezeichnet. Ein *ģirš* entsprach 40 *maṣrī* (oder *para*) und 120 '*uṭmānī* (oder *aqçe*), ein Umrechnungsverhältnis, das während unseres Untersuchungszeitraums konstant blieb.<sup>6</sup> Bei dem als *'ġirš asadī*' bezeichneten Geldstück, das in einigen Dokumenten erwähnt wird, handelt es sich um den holländischen Leuwenthaler, dessen Wert gegen 1730 etwa 20% über dem Wert des *'ġirš sulṭānī*' lag.<sup>7</sup>

dirham oder šāhī: In einigen wenigen Dokumenten aus Aleppo taucht eine Silbermünze auf, die die Bezeichnung dirham oder šāhī trägt. Sie wurde unter anderem in Aleppo und im Irak geprägt und entsprach der persischen Münze



<sup>2</sup> Establet, Pascual, Familles et fortunes, 60. Nichtosmanische Münzen, die um 1700 in den Damaszener Nachlässen auftauchen, sind beispielsweise der holländische Leuwenthaler, venezianische und ungarische Dukaten, sowie der spanische und mexikanische Real.

<sup>3</sup> Auf diese Tatsache hat unter anderem hingewiesen: Raymond, Artisans, 39.

<sup>4</sup> Pamuk, "Money in the Ottoman Empire", 950; Schaendlinger, Osmanische Numismatik, 57.

<sup>5</sup> Pamuk, "Money in the Ottoman Empire", 957, 962; Schaendlinger, Osmanische Numismatik, 61f.

<sup>6</sup> Pamuk, "Money in the Ottoman Empire", 966f.; Schaendlinger, Osmanische Numismatik, 63ff.

<sup>7</sup> Pamuk, "Money in the Ottoman Empire", 964.

gleichen Namens. Die Aleppiner Prägung hatte ein Gewicht von etwa 2,5 Gramm.<sup>8</sup>

Goldmünzen werden in den Dokumenten nur sehr selten erwähnt. In einem Fall (vgl. Kap. VI. 2. c.) wird ein Posten mit 20 'dahabī' (entspricht 55 ġ) im Jahr entlohnt.

Mietzahlungen, Gehälter und andere Zahlungen sind, soweit nicht anders angegeben, in jährliche Beträge umgerechnet worden, um Vergleiche zu erleichtern.

#### Die Bevölkerung Aleppos

Europäische Reisende, aber auch Bewohner der Stadt, haben ihre Größe und Einwohnerzahl oft übertrieben dargestellt, so werden Zahlen bis zu einer halben Million Einwohner genannt.9 Der deutsche Händler Wolffgang Aigen, der sich in der Mitte des 17. Jahrhunderts in Aleppo aufgehalten hat, schlägt 200.000 vor.<sup>10</sup> Kurze Zeit später schätzt der französischen Diplomat Laurent Chevalier d'Arvieux die Bewohner auf insgesamt 280.000 bis 290.000, nicht ohne sich die Schwierigkeit eines solchen Unterfangens einzugestehen.<sup>11</sup> Der englische Arzt Russell, der in der Mitte des 18. Jahrhunderts mehrere Jahre in der Stadt verbrachte, schlägt 235.000 vor.<sup>12</sup> Dem französischen Reisenden Volney wurde am Ende des 18. Jahrhunderts die Zahl 200.000 genannt. Er selbst – nach seinen eigenen Beobachtungen – hielt 100.000 für wahrscheinlicher.13 Marcus folgt Volney und schlägt für den Beginn des 18. Jahrhunderts etwa 110.000 bis 120.000 Einwohner vor, für das Ende des Jahrhunderts etwa 100.000.14 Dies nähert sich wohl der Realität an, die genaue Einwohnerzahl Aleppos ist aber nicht zu bestimmen, da für diesen Zeitraum Zensusdaten fehlen. In den ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts dürfte die Bevölkerung aufgrund von Pestepidemien, inneren Unruhen und des verheerenden Erdbeben von 1822 weiter gesunken sein.



Pamuk, "Money in the Ottoman Empire", 957; Schaendlinger, Osmanische Numismatik, 63.

<sup>9</sup> Marcus, The Middle East, 337.

<sup>10</sup> Aigen, Sieben Jahre, 39.

<sup>11</sup> Arvieux, Merkwürdige Nachrichten, VI, 378.

<sup>12</sup> Russell, Natural History, I, 98.

<sup>13</sup> Volney, Voyage, 275.

<sup>14</sup> Marcus, The Middle East, 339.

### Einleitung: Der religiöse Raum in Aleppo

"L'Alep des Ottomans n'est qu'un trompe-l'œil: une façade somptueuse derrière laquelle il n'y a que des ruines"

(Jean Sauvaget)1

Der Pionier der Aleppo-Forschung Jean Sauvaget bezog diese Aussage nicht nur auf die Architektur, sondern sah das osmanische Aleppo auch in wirtschaftlicher und kultureller Hinsicht im ständigen Niedergang begriffen. Wir wollen in dieser Studie hinter die 'grandiose Fassade' blicken und erwarten keinesfalls, lediglich Ruinen zu finden, sondern Informationen über einen bislang wenig untersuchten Bereich der Aleppiner Gesellschaft: Den 'religiösen Raum'.²

Der religiöse Raum ihrer Stadt begegnete den Aleppiner auf Schritt und Tritt und sie waren mit Recht Stolz darauf. Ob es die Orte aus der legendären Vorgeschichte des religiösen Raums waren, wie die Orte, die mit dem Propheten Abraham in Zusammenhang stehen, oder die historisch besser faßbaren Monumente aus der Frühzeit des Islam, wie die Umayyadenmoschee. Diese Orte spielten in der Wahrnehmung des religiösen Raums eine wichtige Rolle, wie die folgenden Kapitel zeigen werden. In der täglichen Erfahrung der meisten Aleppiner waren es aber wohl vor allem die vielen kleinen Moscheen und Derwischkonvente in ihren Wohnvierteln, die ihr Leben prägten. Sie waren oft keine grandiosen Bauwerke, stammten aus unterschiedlichen Zeiten und wurden permanent umgebaut und verändert.

Dieser religiöse Raum soll in dieser Studie nicht in seinen theologischen, sondern in seinen kultur- sozial- und auch wirtschaftsgeschichtlichen Aspekten untersucht werden. Dadurch wird schon deutlich, daß er sich nicht von den anderen urbanen Räumen trennen läßt. Bereits Max Weber hat darauf hingewiesen, daß die Stadt – neben den politischen ('Fürstenstadt') und ökonomischen ('Marktansiedlung') Grundfunktionen – auch oft eine 'Kultgemeinschaft' war.³ Die historische Stadtgeographie hat sich ebenfalls ausführlich mit den verschiedenen 'Stadttypen' auseinandergesetzt und verschiedene Modelle vorgeschlagen, um die Funktion einer Stadt zu verdeutlichen, so sieht Eugen Wirth in den Städten wohl aller Kulturkreise die Verbindung von wenigstens drei Grundfunktionen: der Herrschaft, des geistigen und religiösen Lebens und der nicht-agrarischen Wirtschaft (Handwerk und Handel).⁴



<sup>1</sup> Sauvaget, *Alep*, 239. Auf den Widerspruch dieser Aussage mit Sauvagets eigenen Forschungsergebnissen zum osmanischen Aleppo hat André Raymond hingewiesen (Raymond, "Alep à l'époque ottomane", 93).

<sup>2 &</sup>quot;Raum' wird in diesem Zusammenhang nicht geographisch oder architektonisch als leerer von einer materiellen Hülle umgebener "Raum' verstanden, sondern als soziale Kategorie. "Der (soziale) Raum ist ein (soziales) Produkt" schrieb Henri Lefebvre in seinem 1972 erstmals veröffentlichten Werk *La production de l'espace* (S. 35).

<sup>3</sup> Weber, Wirtschaft und Gesellschaft, 727f., 746.

<sup>4</sup> Wirth, Die orientalische Stadt, 59.

Aber in den Modellen der Geographen beschränkt sich dieser Bereich des 'geistigen und religösen Lebens' in der Regel auf eine große Hauptmoschee, die an zentraler Stelle – etwa in der Nähe des Hauptmarkts – angeordnet ist.<sup>5</sup> Die bereits von Lefebvre beschriebene 'Multizentralität der Städte' betrifft aber auch diesen religiösen Bereich. Wenige Studien befassen sich bislang mit dem religiösen Raum. Hier wird zum ersten Mal versucht, am Beispiel einer wichtigen Stadt des Osmanischen Reiches, die Rolle von Moscheen und von Moscheegemeinden in der urbanen Gesellschaft zu zeigen. Bislang wurde der von der Religion bestimmte 'Raum' in Aleppo vor allem aus der Sicht der Architekturgeschichte<sup>7</sup> und im Rahmen von Heiligenverehrung<sup>8</sup> untersucht.

Der 'Raum' hat sich in den letzten Jahren verstärkt zu einem Forschungsschwerpunkt in den Geschichtswissenschaften entwickelt. Dabei wird er in der Regel in Anlehnung an die vorherrschende Raumvorstellung in der Soziologie (nach Lefebvre) nicht als ein 'Behälter' verstanden, in dem Handlungen beziehungslos zu ihrer Umgebung stattfinden, sondern als soziale Konstruktion,9 die durch Wahrnehmungs-, Vorstellungs- oder Erinnerungsprozesse einzelner Akteure entsteht.<sup>10</sup> Durch die Loslösung vom 'Behälterraum' ist es möglich, mehrere Räume gleichzeitig an einem Ort vorzustellen. Wir folgen diesem Ansatz in dieser Untersuchung und betrachen den religiösen Raum in Aleppo als von seinen Akteuren in aktiven Prozessen wahrgenommen, vorgestellt und erinnert. Er steht nicht isoliert, sondern ist Teil eines größeren urbanen Raums, in dem er mit den anderen 'Räumen' in verschiedenste Interaktion tritt. Versuchen wir zunächst zu definieren, was wir unter religiösem Raum in dieser Untersuchung verstehen. Beginnen wir mit einer Einschränkung: Aleppo war während unseres Untersuchungszeitraums eine überwiegend islamische Stadt. wie ihre äußere Erscheinung mit unzähligen Minaretten unmissverständlich bis heute bestätigt. Uns interessiert für diese Untersuchung nur der ,islamische' religiöse Raum, die religiösen Minderheiten Aleppos (Christen, etwa 20.000 und Juden, vielleicht 3-4.000)11 sind nicht Gegenstand dieser Untersuchung und werden nur gelegentlich erwähnt.

Für meine Zwecke möchte ich die soziologische Definition des Raums um einen Aspekt erweitern: einen normativen Rahmen, in dem sich die Herstellung von Raum vollzieht. Dieser Rahmen besteht in erster Linie aus dem isla-



<sup>5</sup> Wirth, Die orientalische Stadt, 67ff.

<sup>6</sup> Löw, "Die Stadt", 18 nach Lefebvre, La production, 39.

Tabbaa, Constructions of Power hat die Verbindung des religiösen Raums mit dem Machtraum hervorgehoben. Kürzlich wurde dieser Ansatz von Watenpaugh, The Image wieder aufgegriffen, die die Rolle des religiösen Raums bei der Transformation Aleppos in eine osmanische Stadt hervorhebt.

<sup>8</sup> Gonnella, Heiligenverehrung.

<sup>9</sup> Martina Löw zum Beispiel versteht unter Räumen "relationale (An)Ordnungen von Menschen (Lebewesen) und sozialen Gütern" (Raumsoziologie, 166).

<sup>10</sup> Hochmuth, Rau, "Stadt - Macht - Räume", 28.

<sup>11</sup> Diese Zahlen werden von Marcus, The Middle East, 13 vorgeschlagen.

mischen Stiftungsrecht (Waqfrecht) und lokalen Traditionen, die sich zu ihm gesellen.

Aus dem bislang gesagten ergibt sich die Struktur unserer Arbeit: Der normative Aspekt des religiösen Raums soll, repräsentiert durch die Verwaltung der Stiftungen, in Teil A vorgestellt werden. Teil B widmet sich den Akteuren des religiösen Raum, vor allem denen, die aus Mitteln der religiösen Stiftungen bezahlt wurden. In Teil C schließlich wird der 'räumliche' Aspekt noch einmal intensiviert, in dem der religiöse Raum in den verschiedenen islamischen religiösen Institutionen verortet wird.

Wie bereits erwähnt, spielt der religiöse Raum in den Stadtmodellen der Geographen keine große Rolle, obwohl dieser Bereich – nach Wirth – zu den drei Grundfunktionen der 'orientalischen Stadt' gehören. Lediglich die zentrale Freitagsmoschee befindet sich in seinem Stadtmodell, verbunden mit dem Bazar, im Stadtzentrum. Für islamische Autoren (die hanafitischen Juristen zum Beispiel, vgl. Kap. X. 1.) spielt dieser Bereich bei der Definition einer Stadt eine größere Rolle. Eine Voraussetzung für das Vorhandensein einer Freitagsmoschee ist die 'Stadt', in der ein Gouverneur die weltliche Autorität vertritt, ein vom Souverän eingesetzter Richter ( $q\bar{a}q\bar{a}$ ) die Anwendung der Šarī'a garantiert und es einen zentralen Markt mit einer großen Produktvielfalt gibt. Damit wird die Freitagspredigt zu einer wichtigen städtischen Funktion. 12

Im Islam ist die Weihe religiöser Bauten in erster Linie eine Rechtshandlung. Durch den 'Stiftungsakt', der Umwandlung in einen wagf, wird religiöser Raum geschaffen, der in diesem Fall nicht nur eine soziale Konstruktion ist (vgl. unsere Definition weiter oben), sondern gleichzeitig eine rechtliche. Eine zweite Form der Weihe besteht in einem ersten gemeinschaftlichen Gebet, das in einem Gebäude durchgeführt wurde und das auch gelegentlich ohne einen vorherigen Stiftungsakt stattfand, was Probleme nach sich ziehen konnte (vgl. Kap. IX.). Das Gebäude erwirbt auf diese Weise ebenfalls den Moscheestatus. Damit definiert sich die religiöse Architektur in erster Linie durch die darin stattfindenden Kulthandlungen. Die unterschiedlichen islamischen Rechtsschulen haben nicht unwesentlich zur Ausformung des religiösen Raums und damit zum Bild der Städte beigetragen. Die schafiitische Schule zum Beispiel erlaubt lediglich eine einzige Freitagsmoschee in jeder Stadt. Diese Schule war in Syrien unter den Ayyubiden bis etwa 1250 u. Z. vorherrschend und bis in diese Zeit gab es eine große Zurückhaltung beim Bau neuer Freitagsmoscheen. Unter der Herrschaft der Mamluken ändert sich dies: Sie favorisierten die hanafitische Schule und begannen schnell mit dem Bau großer neuer Freitagsmoscheen. Die Hanafiten hatten, im Gegensatz zu den Schafiiten, schon früh die Unmöglichkeit erkannt, in den wachsenden



<sup>12</sup> Johansen, "The All-Embracing Town", 142ff.

Metropolen des Reiches, die gesamte muslimische Gemeinde in einer Moschee versammeln zu wollen. Im 19. Jahrhundert hatte dann praktisch jedes Stadtviertel in Aleppo eine oder mehrere Freitagsmoscheen, obwohl ein Teil der Bevölkerung weiterhin die schafiitische Schule bevorzugte (vgl. Kap. X. 2. c.).

Der normative Rahmen des religiösen Raums wurde im wesentlichen durch das waqf-Recht bestimmt und er wurde durch die islamischen religiösen Stiftungen (waqf, Pl. auqāf) finanziert und verwaltet. Der Ausdruck ,waqf' bezeichnet die Gründung einer Stiftung und auch die Stiftung selbst. Sie ist vom Gründer auf einen ewigen Bestand hin ausgerichtet, um einen vom Recht autorisierten 'frommen' Zweck zu unterstützen. Diese Zwecke sind zum Beispiel religiöse und soziale Einrichtungen, aber auch allgemein die Armen oder eine fest definierte Gruppe von Begünstigten, wie zum Beispiel die Nachkommen des Stifters. Da die Stiftung auf einen ewigen Bestand ausgerichtet ist, finden sich als letzte Begünstigte in der Regel die 'Armen'. 13 Vor allem die wissenschaftliche Sekundärliteratur unterscheidet zwischen zwei Arten von wagf: die öffentlichen Stiftungen (wagf hairī), deren Ertrag ausschließlich der Unterstützung religiöser und sozialer Einrichtungen zugute kommt und die privaten Stiftungen (waaf durri oder ahli), die zum Nutzen einer festen Gruppe, in der Regel den Nachkommen des Stifters, etabliert sind. Diese letztere Form der Stiftung gehört – genau betrachtet – zunächst nicht in den religiösen Raum, da lediglich die Verteilung des Ertrages der Stiftung unter die Nachkommen des Stifters (oder anderer Begünstigter) festgelegt wird. Erst in einem späteren Stadium, nach dem Aussterben der 'privaten' Begünstigten, kann auch diese Stiftung Teil des religiösen Raums werden, indem zum Beispiel Moscheen oder andere Institutionen vom Ertrag der Stiftung profitiert. Eine dritte Form, in der von Beginn an öffentliche und private Begünstigte gemischt sind, wird als wagf muštarak bezeichnet. Die islamische juristische Literatur macht in der Regel diesen Unterschied nicht, denn jeder waaf unterliegt denselben rechtlichen Bestimmungen und ist letztendlich für einen 'frommen' Zweck bestimmt.

Ähnlich ist die Definition von Peters ("Wakf") in der EI<sup>2</sup>: "Wakf, in Islamic law, the act of founding a charitable trust, and, hence the trust itself. The essential elements are that a person, with the intention of committing a pious deed, declares part of his property to be henceforth unalienable (habs, tahbīs) and designates persons or public utilities as beneficiaries of its yields."



Einige Definitionen für waqf finden sich in der Literatur, so die von Krcsmárik ("Das Wakfrecht", 517): "Waqf ist die von einer geeigneten Person, aus einer geeigneten Sache, auf Grund ausdrücklicher Willenserklärung für alle folgenden Zeiten festgesetzte fromme Zwecke errichtete und im Sinne der einschlägigen Bestimmungen zu verwaltende Stiftung."

Eine weitere Definition von Deguilhem (Le waaf dans lespace islamique, "Présentation", 15) legt einen Schwerpunkt auf die Rolle der Stiftungen: "L'objectif du waaf est de subventionner, "à perpétuité", un ou des bénéficiaires désignés par le fondateur (le wāqif) de l'institution afin de soutenir telle ou telle tendance politique, sociale ou religieuse, ou tout simplement de subvenir aux besoins de ses familiers, parents ou autres."

Eine spezielle Form des waqf hat in dieser Arbeit keine Berücksichtigung gefunden: es handelt sich um die sogenannten Stadtviertelstiftungen (waqf fuqarā' maḥallat ...), über deren Funktion und Verwaltung bislang noch wenig bekannt ist. <sup>14</sup> Ebenfalls wurden keine christlichen und jüdischen auqāf berücksichtigt, die in unserem Untersuchungszeitraum ohnehin nicht sehr zahlreich waren. Die rechtlichen Grundlagen des islamischen Stiftungswesens sind bereits mehrfach ausführlich dargestellt worden, so daß dies an dieser Stelle nicht wiederholt werden muß. <sup>15</sup> Seit einigen Jahren ist eine verstärkte Beschäftigung mit verschiedenen Aspekten der religiösen Stiftungen im Osmanischen Reich und darüber hinaus zu beobachten. In jedem Jahr kommen eine Vielzahl wichtiger Studien hinzu. Der Forschungsstand zu den verschiedenen Aspekten des Stiftungswesens wird an den relevanten Stellen innerhalb dieser Arbeit diskutiert.

#### Ouellen und Methode

Die Menge der für unseren Untersuchungszeitraum zur Verfügung stehenden Quellen machte eine Auswahl nötig. In einer Studie mit mikrohistorischem Charakter (uns interessieren hier alle lokalen Ausformungen des religiösen Raums) haben naturgemäß die Quellen mit einem starken lokalen Bezug Vorrang. Aus diesem Grund basiert diese Arbeit in erster Linie auf den Gerichtsakten Aleppos. Trotzdem wurden auch die imperialen Quellen nicht ignoriert, die auf mehreren Forschungsreisen nach Istanbul ausgewertet wurden. Da waqf-Dokumente in großer Zahl in syrischen und türkischen Archiven zur Verfügung stehen, wird der religiöse Raum in erster Linie anhand dieser Dokumente untersucht. Sie bilden damit die Hauptquelle dieser Studie.

Besonders wertvoll waren neben den Archiven vor allem die Werke von zwei Aleppiner Historikern, die vor allem für die osmanische Zeit wichtige Informationen liefern. Es handelt sich um das dreibändige Werk "Nahr aldahab fī tārīḥ Ḥalab' des Kāmil b. Muḥammad al-Ġazzī, das aus einer Geschichte und einer Beschreibung Aleppos und seiner Provinz besteht. Ġazzī (1270/1853-54 – 1351/1932-33) war unter anderem oberster Gerichtsschreiber (ra'īs al-kuttāb) im Aleppiner Maḥkama Šarʿīya. Durch diese Tätigkeit besaß er eine exzellente Kenntnis des Stiftungswesens in der Stadt. Für unsere Arbeit waren besonders die Exzerpte aus alten waqfīyāt, die er der Beschreibung vieler religiöser Monumente anfügt und eine Liste von etwa 1400 Stiftungen, deren Spur er in den siǧillāt gefunden hat, wichtig.¹6

Das siebenbändige Werk "I'lām al-nubalā" bi-tārīḥ Ḥalab al-Šahbā" des Muḥammad Rāġib al-Tabbāḥ (1293/1876-77 – 1370/1950-51) besteht aus



<sup>14</sup> Knost, "Stadtviertelstiftungen".

<sup>15</sup> Siehe vor allem: Krcsmárik, "Das Wakfrecht"; Yediyıldız, Institution; die beiden Artikel "Wakf" in der EI und EI².

<sup>16</sup> Seine Biographie findet sich in: Ġazzī, Nahr, I, 469f.

einer Geschichte Aleppos seit der islamischen Eroberung (Band I-III) und einem biographischen Lexikon (Band IV-VII, 1334 Biographien vom zweiten Jahrhundert der Ḥiǧra bis 1345/1926-27) von wichtigen Persönlichkeiten aus der Aleppiner Geschichte, unter denen die 'ulamā' besonders stark vertreten sind. Dieser zweite Teil benutzt in großem Maße andere relevante edierte biographische Lexika (Ibn al-Ḥanbalī, al-Murādī, al-Muḥibbī und al-Bīṭār)¹7, sowie auch bislang nicht edierte und teilweise verlorene lokale Quellen. Tabbāḫ studierte Sprachen (Persisch, Türkisch und Französisch) und religiöse Wissenschaften und arbeitete als Lehrer (u.a. in der Madrasa al-Ḥusruwīya). Er war auch aktiv in der Welt der Aleppiner Derwischorden und hatte unter anderem den Posten des Sängers (munšid) beim dikr in der Zāwiya al-Hilālīya inne (vgl. Kap. XII. 1.).¹8

Ein wichtiger Referenzrahmen für diese Studie war – naturgemäß – die zeitgenössische Rechtsliteratur. Die Auswahl der heranzuziehenden Werke fiel nicht sehr schwer, einige drängten sich auf durch ihre Bedeutung für rechtsgeschichtliche Studien im Osmanischen Reich im allgemeinen und weil dieselben Werke als Referenzen in den Dokumenten der Gerichtsakten genannt werden. Dies ist zunächst Burhan al-Din al-Tarabulusi, dessen Werk über das wagf-Recht (Kitāb al-is'āf fī ahkām al-augāf)19 während der gesamten osmanischen Zeit verwendet wurde. Muhammad b. 'Alī al-Haskafī (1025/1616-1088/1677) hat mit seinem ,Durr al-muhtar' ein Werk vorgelegt, das – unter anderem auch in Aleppo – zu vielen Kommentaren angeregt hat. Der Kommentar des Ibn 'Ābidīn ,Radd al-muḥtār 'alā al-durr al-muḥtār šarh tanwīr al-absār'20 wurde frühzeitig gedruckt und ist ein Standardwerk der späten hanafitischen Jurisprudenz, sowie auch Ibn 'Ābidīns Edition der fatāwā des Damaszener muftī Ḥāmid al-ʿImādī ,al-ʿUqūd al-durrīya fī tangīh al-fatāwā al-ḥāmidīya<sup>21</sup>. Die fatwā-Sammlung des Ḥair al-Dīn b. Aḥmad al-Ramlī (993/1575-1081/1671) ,al-Fatāwā al-hairīya li-naf<sup>c</sup> al-barrīya<sup>c22</sup> gehört ebenfalls zu den regelmässig in Gerichtsdokumenten zitierten Referenzen.

Aleppo gehört zu den Orten des Osmanischen Reiches, die schon früh das Interesse auf sich gezogen haben. Diese Forschungsgeschichte beginnt mit der thèse von Sauvaget, die die Grundlage für viele der späteren Studien gelegt hat. Fragen der Stadtgeschichte in osmanischer Zeit wurden von Raymond



<sup>17</sup> Ibn al-Ḥanbalī, Durr al-ḥabab; Murādī, Silk al-durar; Muḥibbī, Ḥulāsat al-atar; Bīṭār, Ḥilyat al-bašar.

<sup>18</sup> Zu seiner Biographie siehe: Ṭabbāḥ, I'lām, I, 10-13.

<sup>19</sup> Al-Ṭarābulusī, Burhān al-Dīn Ibrāhīm b. Mūsā: Kitāb al-Is'āf fī aḥkām al-auqāf. Kairo (Dār al-Ṭabbā'a al-Kubrā) 1292/1875-76.

<sup>20</sup> Ibn ʿĀbidīn, Muḥammad Amīn: Radd al-muḥtār ʿalā al-durr al-muḥtār šarḥ tanwir al-abṣār. 12 Bde, Beirut (Dār al-Kutub al-ʿIlmīya) 1994.

<sup>21</sup> Ibn 'Ābidīn, Muḥammad Amīn: Al-'Uqūd al-durriya fi tanqih al-fatāwā al-ḥāmidiya. 2 Teile in 1 Bd., Kairo (al-Maṭba'a al-Amīrīya) 1300/1882-83² (Nachdruck Dār al-Ma'rifa, Beirut, o.J.).

<sup>22</sup> Al-Ramlī, Ḥair al-Dīn: *Al-Fatāwā al-ḥairīya li-nafʿ al-barrīya*. 2 Teile in 1 Bd., Kairo (Maṭbaʿat Būlāq) 1273/1856-57.

und David am Beispiel des zentralen *sūq* und der nördlichen Vororte bearbeitet.<sup>23</sup> Gaube und Wirth haben eine Beschreibung der Stadtentwicklung bis ins 20. Jahrhundert vorgelegt, die europäische Beschreibungen ebenso verwendet, wie Aleppiner Quellen (Ibn Šaddād, Ibn al-Šiḥna bis hin zu Ġazzī) und vor allem durch die Pläne der Stadt und eine Liste von wichtigen Monumenten ein unersetzliches Arbeitsmittel darstellt.<sup>24</sup>

Eine umfassende Beschreibung verschiedener Aspekte der Gesellschaft Aleppos im 18. Jahrhundert hat die Studie von Marcus zum Thema, der sich vor allem auf die Gerichtsregister stützt.<sup>25</sup> Meriwether hat für den Zeitraum 1770 bis 1840 die Geschichte der Aleppiner Notablenfamilien geschrieben. Ihre Quellen sind ebenfalls in erster Linie die Gerichtsregister, in denen sie für Familiengeschichte wichtige Dokumente (darunter auch Stiftungsdokumente – waqfīyāt) untersucht hat.26 Meriwether hat für ihre Arbeit eine pragmatische Definition der Notabelnfamilien gewählt. Für sie gehören alle Familien zu dieser Gruppe, die in den Gerichtsdokumenten mit einem 'Familiennamen' gekennzeichnet sind. Dieser Familienname besteht aus einer nisba oder einem Namen mit dem Ausdruck ,zāda' (Sohn von). Die Verwendung dieser Familiennamen über mehrere Generationen zeige, daß sich diese Familien als eine Art sozialer Elite darstellten.<sup>27</sup> Ein Blick in die Dokumente zeigt allerdings, daß die Verwendung des Ausdrucks "zāda" nicht durchgängig ist. So wird ein *muftī* Aleppos einmal als 'Abdallāh al-Ğābirī bezeichnet,<sup>28</sup> ein anderes Mal trägt er den Namen 'Ğābirī Zāda'.<sup>29</sup> Es scheint also, daß die Verwendung des 'zāda' keine feste Praxis war, sondern in einem bestimmten Zusammenhang verwendet wurde und wohl auch innerhalb einer Familie unterschiedlich sein konnte.

In dieser Arbeit wird unter den 'Notabeln', ähnlich wie bei Meriwether, eine soziale Elite verstanden, die als Akteure in den Dokumenten erscheint. Es sind die Inhaber der wichtigen Positionen im religiösen Bereich, reiche



<sup>23</sup> Zu den zahlreichen Arbeiten von Raymond und David zu Aleppo, vgl. die Bibliographie am Ende dieser Arbeit.

<sup>24</sup> Gaube, Wirth, Aleppo.

<sup>25</sup> Marcus, *The Middle East*, sowie auch die Aufsätze "Men, Women and Property", "Privacy" und "Poverty and Poor Relief", die verschiedene Aspekte seines Buches vertiefen.

<sup>26</sup> Meriwether, The Notable Familes und The Kin Who Count, sowie "Urban Notables" und "Women and Economic Change".

<sup>27</sup> Meriwether, *The Kin Who Count*, 35. Die Gruppe der Notabeln sind von Historikern unterschiedlich definiert worden. Hourani sieht in ihren vor allem Mittler zwischen der zentralen Regierung und einer lokalen Bevölkerung (Hourani, "Politics of Notables", 48). Für Bodman sind es vor allem die Personen, die die Kontrolle über Steuerpachten (*iltizām* und *mālikānah*) erlangen und diese an ihre Nachkommen weiterreichen konnten. Diese Gruppe umfaßt ebenfalls die 'a'yān', die Sitz im dīwān der Provinz hatten (Bodman, *Political Factions*, 35).

<sup>28</sup> SMS, Register 145, Seite 95, Dokument 336 vom 15.10.1213/22.03.1799, in der Folge verkürzt (145/95/336).

<sup>29</sup> SMS, 164/185/386 vom 10.07.1223/01.09.1808. Die unterschiedliche Bezeichnung findet sich auch in demselben Dokument, so wird die Tochter von 'Abdallāh b. Ahmad al-Šahbandar als 'Afīfa b. 'Abdallāh Šahbandar Zāda bezeichnet (SMS, 152/68/262 vom 12.11.1217/06.03.1803).

Händler und hohe osmanische Funktionsträger. Die Bezeichnung  $,z\bar{a}da'$  ist eher ein Ausdruck von sozialem Prestige, als von Reichtum, wobei allerdings angenommen werden kann, daß die mit diesem Attribut Bezeichneten in der Regel auch zu den reichen Familien gehört haben.

Die Untersuchungsperiode für diese Studie wurde aus zwei Gründen gewählt. Zum einen bestand durch Vorarbeiten des Autors<sup>30</sup> und einige bereits publizierte Studien (s.o.) für die Jahrzehnte um das Jahr 1800 eine hohe Informationsdichte zu anderen Aspekten der Aleppiner Geschichte. Zudem sind die Gerichtsakten für diesen Zeitraum wohl praktisch vollständig erhalten (vgl. Kap. I.), was den Versuch quantitativer Aussagen erleichtert. Gleichzeitig liegt dieser Zeitraum kurz vor den Verwaltungsreformen des 19. Jahrhunderts (Tanzimat). Anstelle einer Untersuchung, die eine einzige Institution über einen langen Zeitraum betrachtet (,longue durée'), wie etwa McChesney im Fall des alidischen Schreins in Mazar-i Sharif<sup>31</sup> oder Hoexter anhand des Waqf al-Haramain in Algier<sup>32</sup>, wurde hier vorgezogen, eine möglichst kompakte Informationsdichte für einen überschaubaren kurzen Zeitraum zu gewinnen, um möglichst alle Aspekte des religiösen Raums abzudecken. Dies kann natürlich nur in dem Masse gelingen, in dem unsere Quellen auch aussagekräftig sind. Die große Anzahl an Dokumenten in den Gerichtsakten, in denen sich Informationen zum religiösen Raum finden, zeigen zunächst einmal, daß es sich um eine geeignete Quelle für unsere Untersuchung handelt.

Die Jahrzehnte um das Jahr 1800 waren eine unruhige Zeit in Aleppo und vor allem durch den Konflikt mehrerer Gruppen in der Stadt geprägt, darunter den Janitscharen und den Ašrāf. Während dieser Zeit verlor der aus Istanbul entsandte Gouverneur oft die Kontrolle über die Stadt und mußte vor ihren Mauern in der Takīyat al-Šaih Abū Bakr residieren. Dieser Konflikt eskalierte gelegentlich zu einem veritablen Bürgerkrieg, der mit Zerstörungen in der Stadt einherging.<sup>33</sup> Die als "Janitscharen" bezeichnete Gruppe hatte nicht viel mit dem Elitekorps der osmanischen Armee gemeinsam. In einem Prozess, der lange vor unserem Untersuchungszeitraum begann, haben sich viele osmanische Militärangehörige in den Wohnvierteln der Stadt niedergelassen, sich eine zivile Beschäftigung gesucht und in die Berufsverbände (Zünften, tāʾifa, Pl. ṭawāʾif) integiert. Einer der Gründe war sicherlich das reale Sinken ihrer Bezüge, das die Suche nach weiteren Einkommensquellen nötig machte.<sup>34</sup> Auf der anderen Seite war es für Aleppiner attraktiv und



<sup>30</sup> Es handelt sich um die Magisterarbeit des Autors (Fromme Stiftungen) und sein mémoire de DEA (Les espaces religieux).

<sup>31</sup> McChesney, Waqf in Central Asia.

<sup>32</sup> Hoexter, Endowments, Rulers and Community.

<sup>33</sup> Dieser Konflikt ist detailliert beschrieben worden von Bodman, Political Factions, vor allem Kap. V, 103-139.

<sup>34</sup> Wilkins, Social Solidarities, 324ff. zeigt am Beispiel der Garnison der Aleppiner Zitadelle, daß der Sold der Militärangehörigen im 17. Jahrhundert real gesunken ist.

durchaus möglich, den 'askarī-Status der Janitscharen und die damit verbundenen Privilegien (Befreiung von Abgaben) zu erwerben. In Aleppo sind sie um das Jahr 1800 als eine Gruppe faßbar, die im Kampf um die Kontrolle der Stadt und ihrer Ressourcen (vor allem die verschiedenen Arten von Abgaben) erscheint. Sie bleibt aber gleichzeitig noch eine bewaffnete militärische Einheit, die zum Beispiel an den Kriegen gegen Rußland 1769 und gegen die Armee Napoleons 1799 teilgenommen hat.<sup>35</sup>

Als 'Ašrāf' werden die Nachkommen des Propheten Muḥammad bezeichnet. In Aleppo waren sie eine fest organisierte Gruppe mit eigener Miliz, die von dem *naqīb al-ašrāf* geführt wurde. Sie nahmen ebenfalls an der Kampagne gegen die französische Armee teil. Die meisten der wichtigen '*ulamā*'-Familien gehörten in diese Gruppe, Bodman weist allerdings darauf hin, daß die Ašrāf in allen sozialen Schichten vertreten waren.³6

Diese beiden Gruppen stellen sich als Parteien im Kampf um die Kontrolle der städtischen Ressourcen dar, der teilweise (vor allem am Ende des 18. und am Beginn des 19. Jahrhunderts) auch mit militärischen Mitteln geführt wurde. Raymond konnte anhand einer Auswertung der Aleppiner Gerichtsakten der Jahre 1174/1760-61 bis 1183/1769-70 zeigen, daß die Ašrāf in allen Teilen Aleppos wohnten. Sie waren vor allem in der Stadt intra muros und in den nördlichen Vororten präsent, haben aber auch in den östlichen, südlichen und vor allem auch in den westlichen Vororten gewohnt.<sup>37</sup> Die östlichen Vororte von Bānqūsā bis zum Bāb al-Nairab waren die Hochburg der Janitscharen, deren Anführer sich im "Café des Āġā" (qahwat al-Āġā) in Bānqūsā trafen.<sup>38</sup> Die genaue Abfolge der Ereignisse zwischen 1205/1790-91 und 1225/1810-11 wird von Bodman in seinem 5. Kapitel rekapituliert. Das gravierendste Ereignis während dieses Zeitraums war die Belagerung der Ašrāf durch die Janitscharen in dem Čāmi<sup>c</sup> al-Utruš im Ramadan 1212/ Februar 1798, die zu einem Massaker an den Ašrāf führte und zu Auseinandersetzungen, die sich bis zum Mai hinzogen.<sup>39</sup> Es konnte erwartet werden, daß sich diese politische Unsicherheit auch auf den religiösen Raum ausgewirkt hat, etwa durch Konflikte über die Kontrolle von religiösen Institutionen oder eine gringere (oder größere) Stiftungsaktivität. Zudem mußten die Zerstörungen an wagf-Immobilien repariert werden, was ebenfalls eine Spur in den Quellen zurücklassen konnte.

Das Ende der untersuchten Periode liegt am Beginn der administrativen Veränderungen im Osmanischen Reich, die unter dem Namen 'Tanzimat' bekannt sind und die auch die Verwaltung der *auqāf* betrafen. Im Zusam-



<sup>35</sup> Bodman, *Political Factions*, 55ff. Die Zahl der Janitscharen, nach den Angaben der europäischen Reisenden und Konsuln, schwankt zwischen 3.000 und 15.000.

<sup>36</sup> Bodman, Political Factions, 97.

<sup>37</sup> Raymond, "La localisation des chérifs", 189ff.

<sup>38</sup> Bodman, Political Factions, 57, 63.

<sup>39</sup> Bodman, Political Factions, 118.

menhang mit dem Beginn der Reformen, dem Edikt von Gülhane im Jahr 1839, wurde auf Provinzebene ein neuer Posten eingeführt, der *muʿaǧǧalat nāẓırı*, der die Vergabe vakanter Posten des Waqf al-Ḥaramain und der imperialen Stiftungen (*evkāf-i humāyūn*) anstelle des *qāḍī* regeln sollte.<sup>40</sup> Im Jahr 1259/1843 wurde per imperialem Dekret dieser Posten auch in Damaskus geschaffen.<sup>41</sup> Diese administrativen Veränderungen haben in unseren Dokumenten noch keine Spuren hinterlassen, vor allem da in dieser Studie für die Zeit nach 1225/1810-11 nur noch Stiftungsabrechnungen verwendet wurden und keine Ernennungsdokumente. Insofern können auch in dieser Arbeit keine Aussagen gemacht werden, wann diese Reformen in Aleppo durchgesetzt wurden und ob sie tatsächlich zu einer veränderten Rolle der Gerichte geführt haben. Die Untersuchung der Umsetzung dieser ersten *waqf* Reformen des 19. Jahrhunderts bleibt einer zukünftigen Untersuchung überlassen.

Da die religiösen Institutionen, wie bereits erwähnt, den wagf-Status hatten und sie in der Regel durch diese Stiftungen finanziert wurden, bilden die waaf-Dokumente die wichtigste Quelle des religiösen Raums. Die tägliche Verwaltung der meisten Stiftungen findet sich in den Aleppiner Šarī<sup>c</sup>a-Gerichtsakten dokumentiert, die für den Zeitraum 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 komplett konsultiert wurden und damit die wichtigste Quelle für diese Arbeit darstellen. Zu diesen Registern gesellen sich einige weitere, die ausschließlich Stiftungsabrechnungen enthalten und den Zeitraum 1158/1745-46 bis 1258/1842-43 abdecken. Die Šarī<sup>c</sup>a-Gerichte haben nicht nur Klagen behandelt, sondern hatten im wesentlichen eine notarielle Funktion: verschiedene Arten von Verträgen (Kaufverträge, Mietverträge, Registrierung von Eheschließungen und Scheidungen, etc.) wurden vom Richter legalisiert und eine Kopie dieser Dokumente wurde in die Gerichtsregister eingetragen. Es wurde bewußt ein relativ kurzer Zeitraum gewählt, um der Komplexität des religiösen Raums Rechnung zu tragen. Für diesen Ansatz und gegen eine Untersuchung der ,longue durée' spricht vor allem die Beobachtung, daß sich Form und Art der Fälle, die an das Gericht herangetragen wurden mit der Zeit verändern. Die große Dichte an Informationen über kleine und mittlere Stiftungen, sowie die für unsere Zwecke sehr reichen Stiftungsabrechnungen des 18. und frühen 19. Jahrhunderts sind für das 16. und 17. Jahrhundert praktisch nicht verfügbar. Ein langer Untersuchungszeitraum wäre mit einer sich im Laufe der Zeit verändernden Informationslage und -dichte konfrontiert, die verläßliche Aussagen erschweren würden.

Die erhaltenen Informationen wurden mit den Methoden der Mikrogeschichte ausgewertet. Dies führt – besonders im dritten Teil in der Diskussion von Beispielen aus dem religiösen Raum – zu einer Reduktion des 'Beobachtungsmaßstabs' auf die unterste mögliche Ebene, quasi zu einer 'dichten Be-



<sup>40</sup> Barnes, Introduction, 102f.

<sup>41</sup> Barnes, Introduction, 106.

schreibung' im Sinne von Geertz, die alle relevanten Fakten aufnimmt und dann in ihren diskursiven Zusammenhang setzt.<sup>42</sup>

Die Register der osmanischen Šarī'a-Gerichte haben sich in den letzten Jahrzehnten zu einer der Hauptquellen verschiedener Aspekte der Geschichte des Osmanischen Reiches entwickelt. Ihre Benutzung wirft einige Fragen auf, die sich der Historiker stellen sollte, der diese Art von Quellen in seine Arbeit integrieren möchte. 43 Anders als ein Anthropologe, der über die Rolle von heutigen Šarī'a-Gerichten arbeitet und der die Möglichkeit hat, den schriftlichen Eintrag im Register mit den tatsächlichen Fakten des Falles zu vergleichen, bleibt dem Historiker diese Möglichkeit der Kontrolle verschlossen. Es kann in der Regel nicht überprüfen, ob zum Beispiel ein Mietvertrag die tatsächlichen Mietverhältnisse wiedergegeben hat, oder ob die Höhe einer Entlohnung in einem Ernennungsdokument dem tatsächlichen Gehalt entsprochen hat, außer wenn andere Quellen zusätzliche relevante Informationen liefern. Die Gerichtsregister repräsentieren die lokale Ebene. Die Fälle, die an den qādī herangetragen wurden, betreffen in erster Linie Personen, Fälle und Konflikte in seinem Gerichtsbezirk. Im Fall der konsultierten Register aus Aleppo läßt sich die Beobachtung formulieren, daß eine große Mehrheit aller Dokumente Objekte, Akteure und 'Beziehungen' auf lokalem Niveau, also in der Stadt Aleppo selbst, betreffen.

Im ,Zentrum für historische Dokumente' (*Markaz al-Watā'ig al-Tārīhīya*) in Damaskus wurden für diese Arbeit Register aus verschiedenen Serien konsultiert. Den größten Anteil machen die Register der Gerichtshöfe (mahākim šar<sup>c</sup>īya) aus, die heute in zwei Serien unterteilt sind, wobei die zweite Serie einige wenige Register umfaßt, die im Zuge der Veröffentlichung des Kataloges von Marino, Okawara katalogisiert wurden. Diese Gerichtsregister sind, bis auf wenige Dokumente in Osmanisch, in Arabisch abgefaßt. Eine dritte Serie besteht aus den Registern der awāmir sultānīya, die Reskripte der Firmane und anderer Korrespondenz enthalten, die von der Hohen Pforte an den gādī und andere Institutionen in Aleppo gerichtet waren. Sie sind durchgehend in Osmanisch niedergeschrieben. Da sie während des größten Teils des Forschungsaufenthaltes im Zentrum für historische Dokumente nicht einsehbar waren, wurden in dieser Serie lediglich Stichproben untersucht. Vor allem der Band 48 wurde konsultiert, der wagf-Abrechnungen enthält. In diesem Zusammenhang konnte auch ein neuer, bislang unbekannter, Band mit Gerichtsakten identifiziert werden: Der Band 26 dieser Serie hätte eigentlich unter die siğillāt eingeordnet werden müssen.



<sup>42</sup> Levi, "On Microhistory", 98 und Geertz, Dichte Beschreibung, 15.

<sup>43</sup> Ze'evi, "The Use of Ottoman Sharī'a Court Records". Ze'evi vergleicht die schriftlichen Einträge in Gerichtsregistern mit Beobachtungen über die Hintergünde der Fälle aus heutigen Šarī'a-Gerichten in Israel und konnte eine Diskrepanz zwischen den Informationen aus den Registern und den tatsächlichen Fakten beobachten. Er lädt zu einem vorsichtigen und kritischen Gebrauch dieser Quelle ein.

Zusätzlich konnten am BOA in Istanbul zwei Serien konsultiert werden, die die *auqāf* Aleppos betreffen. Es handelt sich um einzelne Dokumente (Petitionen, Firmane, *barāʿāt*, etc.), die in der Serie Cevdet Evkaf katalogisiert sind und um *waqf*-Abrechnungen in der Serie Evkaf Defterleri. Desweiteren konnte im 'Zentrum für Handschriften und Dokumente' der Jordanischen Universität, Amman eine Mikrofilmkopie des Aleppiner *waqf*-Registers (*vaquf tahrir defteri*) aus dem Jahr 992/1583-84 eingesehen werden.

Die "Liste der konsultierten Gerichtsregister" in der Bibliographie führt alle Registerbände auf, die für diese Studie systematisch ausgewertet wurden und die den Großteil des verwendeten Materials repräsentieren. Aus diesen Bänden wurden für den Zeitraum 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 (21 Hiğrī-Jahre) alle Dokumente aufgenommen, die eine Beziehung zum islamischen Stiftungswesen haben oder auf andere Weise relevant für unser Arbeit waren. Aus einigen weiteren Registern wurden lediglich Stichproben in genommen.

Die vielfältigen Informationen aus diesen Dokumenten wurden, um sie zugänglich zu machen, in einer Datenbank nach verschiedenen Schlüsseln aufgearbeitet. Nach diesem Muster wurden insgesamt etwa 1400 Dokumente mit einer Beziehung zum Stiftungswesen klassifiziert.

Die Abrechnungen der Stiftungen (muhāsabāt) repräsentieren eine weitere Gruppe von Dokumenten. Fünf Register mit diesen Abrechnungen (vgl. ,Liste der konsultierten Gerichtsregister' in der Bibliographie) sind für den Zeitraum von etwa einhundert Jahren (1158/1745-46-1258/1842-43) vorhanden, wobei lediglich das erste Register in der ersten Hälfte dieser Periode angesiedelt ist und die anderen vier Register den Zeitraum ab 1216/1801-02 abdecken. Das erste dieser Register (SMS 39) wurde bereits von Marcus verwendet<sup>44</sup>, die anderen sind bislang in der Forschung unbeachtet geblieben. Die aufgefundenen Dokumente und die Vielzahl von Informationen, die sie geliefert haben, aber auch die Informationen, die diese Dokumente nicht liefern konnten, haben die Form dieser Arbeit geprägt. Da die große Mehrheit der verwendeten Dokumente aus den Gerichtsregistern stammt, ist die Beschreibung des religiösen Raums in dieser Arbeit zwangsläufig von der Gerichtspraxis geprägt: Über Fragen, die von anderen Institutionen behandelt wurden, haben wir nur wenige Informationen. Die Gerichtsakten repräsentieren, wie bereits erwähnt, die lokale Ebene der Verwaltung der augaf. Stiftungen, deren Verwaltung außerhalb Aleppos angesiedelt war (zum Beispiel imperiale Stiftungen und der Waqf al-Haramain), sind nur selten Gegenstand der Dokumente in den Gerichtsakten.<sup>45</sup> Stiftungen, die ohne die Gerichte verwaltet wurden, fallen ebenfalls weitgehend aus dieser Untersuchung.



<sup>44</sup> Marcus, The Middle East, Kap. 5 und 8.

<sup>45</sup> Informationen zu diesen Stiftungen finden sich vor allem in den türkischen Archiven, was eine sehr zeitintensive Recherche erfordert. Bei meinen zwei Besuchen im Başbakanlık Arşivi in Istanbul war es mir nur möglich einige wenige Dokumente zu identifizieren, die diese Stiftungen betreffen.

#### Struktur der Arbeit

Der Charakter der Informationen aus den waqf-Dokumenten hat die Struktur der vorliegende Arbeit bestimmt. Dabei wurde versucht, möglichst ausführlich alle verfügbaren Informationen auszuwerten und – oft in Form von Tabellen – darzustellen. Die Arbeit wurde in die folgenden drei Teile unterteilt:

Teil A befaßt sich ganz mit der Verwaltung der religiösen Stiftungen (auqāf), die einerseits die wirtschaftliche Grundlage für den religiösen Raum bildeten und andererseits durch das waqf-Recht seinen normativen Rahmen. An dieser Stelle wird die Stiftungsaktivität der Aleppiner und die Verwaltung des Stiftungsbesitzes im Zeitraum von Anfang 1205/September 1790 bis Ende 1225/Januar 1811 untersucht. Die Dokumente, die hier analysiert werden, sind zum einen waqfīyāt, die die neuentstandenen Stiftungen dokumentieren. Zum anderen alle Dokumente, die die Verwaltung des Stiftungsbesitzes betreffen, wie Mietverträge, Anträge auf Kreditaufnahme und Dokumente über einen Immobilientausch. Aber auch Klagen über Stiftungsbesitz und die Verwaltung der Stiftungen wurden berücksichtigt. Die Praxis der Aleppiner Gerichte wird mit den rechtlichen Vorgaben, die Verwaltung der auqāf betreffend, verglichen. In diesem Teil werden quantitative Aussagen zu der Häufigkeit einzelner Verträge getroffen, die mit Ergebnissen aus anderen Untersuchungen verglichen werden.

Teil B befaßt sich mit den Beschäftigten des religiösen Raums, also mit Personen, die in den religiösen Institutionen in verschiedenen Funktionen gearbeitet haben, aus waqf-Einkünften dafür entlohnt wurden und auf diese Weise wenigstens einen Teil ihres Lebensunterhalts bestritten haben. Sie haben auf diese Weise zum Funktionieren der religiösen Institutionen beigetragen. Die einzelnen Kategorien dieser Beschäftigten, wie Verwalter, Imam, hatīb und Muezzin, bis hin zu den Personen, die die manuellen Arbeiten erledigt haben (Reinigen der Gebäude, etc.) werden in einzelnen Kapiteln behandelt. Die Frage, ob und inwieweit diese Posten kumuliert wurden und die Höhe und Art der Gehälter, mit denen diese Personen entlohnt wurden, werden ebenfalls in diesem Teil diskutiert.

Teil C schließlich befaßt sich mit den verschiedenen 'Orten' des religiösen Raums, die in Aleppo während unseres Untersuchungszeitraums eine Spur in unseren Quellen hinterlassen haben. Die verschiedenen religiösen Institutionen werden dabei nach ihren Funktionen eingeteilt in: Moscheen (ǧāmi', masǧid), Institutionen der Lehre (madrasa, maktab), der Derwischorden (takīya, zāwiya) und Orte der Heiligenverehrung. Aus jeder Gruppe werden einzelne Institutionen exemplarisch behandelt. Dabei wird versucht mit den verfügbaren Information aus den Dokumenten der Gerichtsakten ein möglichst komplettes Bild dieser Institutionen während unseres Untersuchungszeitraums zu zeichnen. Ihre Einbindung und ihre Rolle in die Sozialstruktur der Stadt, sowie ihre Verwaltung, sollen analysiert werden. Dabei



hat die Dichte und der unterschiedliche Charakter der Informationen aus den Dokumenten dazu geführt, daß nicht jede Institution in der gleichen Weise beschrieben werden konnte.

Diese drei Teile sollen zusammen ein Bild der inneren Organisation und der Rolle des religiösen Raums in der Gesellschaft Aleppos am Übergang vom 18. zum 19. Jahrhundert zeichnen, der letzten Jahrzehnte vor dem Reformzeitalter.



## Teil A: Die Verwaltung des religiösen Raums





### I. Das Gerichtswesen in Aleppo in osmanischer Zeit

In dem von mir gewählten Untersuchungszeitraums von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 existierten parallel fünf Gerichtshöfe in Aleppo, wobei die erhaltenen Registerbände den Eindruck erwecken, daß nicht alle fünf permanent in Funktion waren. Ob alle Gerichte allerdings bereits kurz nach der osmanischen Eroberung gegründet wurden, ist auf der Basis meiner Quellen nicht zu bestimmen. Die ältesten erhaltenen und von Marino, Okawara eindeutig identifizierten Registerbände sind deutlich später datiert.¹ Die Anzahl der Gerichte in Aleppo paßt gut zu einer Beobachtung von Hanna, die für Kairo am Ende des 18. Jahrhunderts 15 Gerichtshöfe identifiziert, was bei einer Bevölkerungszahl von 260.000 bis 300.000 ein Gerichtshof für etwa 20.000 Einwohner bedeutet.² Für Aleppo wird für diesen Zeitraum eine Bevölkerungszahl von etwa 100.000 geschätzt, bei fünf Gerichten ergibt dies etwa den gleichen Bevölkerungsschlüssel.

Der Sitz des aus Istanbul entsandten  $q\bar{a}d\bar{i}$ , des obersten Richters für die Provinz Aleppo, war die Maḥkama al-Kubrā, im Viertel Suwaiqat ʿAlī gegenüber dem Ğāmiʿ al-Mihmandār (aus diesem Grund auch Ğāmiʿ al-Qādī oder Ğāmiʿ al-Maḥkama genannt) und neben dem Ḥammām al-Qādī gelegen. Dieses mit seinen drei Innenhöfen sehr repräsentative Gebäude war ein ehemaliger mamlukischer Palast (erbaut von 'Ibn al-Mihmandār' "gegenüber seiner Moschee") und wurde etwa gleichzeitig mit der Moschee erbaut.³ Nach dem Baubestand zu urteilen wurde es in osmanischer Zeit umgebaut und ist bis heute noch teilweise erhalten.⁴ Das Gebäude war von seinem Erbauer je zur Hälfte für die gegenüberliegende Moschee und für die Ḥaramain gestiftet



Marino, Okawara, *Catalogue*, 158ff. Die ältesten erhaltenen Dokumente stammen aus dem Jahr 943/1536-37, die Registerteile, die eindeutig einem bestimmten Gericht zugeordnet werden konnten, sind deutlich später entstanden: Maḥkamat Ğabal Sim'ān (1002/1593-94), al-Maḥkama al-Šāfi'iya (1036/1626-27), al-Maḥkama al-Ṣalāḥiya (1040/1630-31), al-Maḥkama al-Kubrā (1050/1640-41) und al-Maḥkama al-Bānqūsīya (1076/1665-66).

<sup>2</sup> Hanna, "The Administration of Courts", 50.

<sup>3</sup> Die Moschee wurde im Jahr 702/1303 von einem der wichtigsten Emire Aleppos gegründet. David, Suwayqat, 30; Ġazzī, Nahr, II, 155.

David, Suwayqat, 81. Er beschreibt es folgendermaßen: "Cette maison à deux cours, située en face de la mosquee al-Mihmandār, a fait l'objet d'un relevé partiel avant restauration par la direction des antiquités. La partie nord, relevée, est un groupe de constructions trapues, sans décor, d'une architecture difficile à dater. Le plan est classique, organisée autour d'une grande cour en largeur: au sud un iwan entre entre deux alcôves, à l'est de petites pièces et à l'ouest un hammam et des pièces de service. Le caractère bas et épais du bâtiment suggère qu'il était fait pour porter un étage, des murabba'-s et peutêtre une qā'a au dessus de l'aile ouest.

La partie sud, actuellement occupée par un marchand de meubles, a été partiellement modifiée. La cour a été couverte, transformée en entrepôt. On reconnaît aisément au sud un iwan entre deux alcôves, mais les autres pièces n'ont pas été visitées. Cette partie, plus vaste et plus monumentale que la partie nord, peut avoir été l'espace de réception publique du qāḍī, la partie nord avec le hammam étant plutôt familiale, mais il s'agit seulement d'une hypothèse."

worden.<sup>5</sup> In osmanischer Zeit wurde es dann offensichtlich Teil eines anderen wagf,6 denn im Jahr 1218/1803-04 beantragt der Vertreter des Verwalters (qā'immaqām mutawallī) des Waqf Qarā Mustafā Bāšā<sup>7</sup> einen Kredit über 1.000 g, um die "dār, bekannt als Maḥkama al-Kubrā" zu renovieren. Die Dächer und Wände waren beschädigt, sowie der hammām im haram des Gebäudes.8 Dieses Dokument bestätigt die Beschreibung von David über die Aufteilung des Gebäudes in mehrere Höfe (Teile). Es ist sicherlich mit David anzunehmen, daß im repräsentativen südlichen Hof das Gericht untergebracht war. Nach Gazzī befand sich in einem Teil der dar die Wohnung des Richters mit seiner Familie, wohl im nördlichen Hof mit dem Bad. Ein dritter Teil – ebenfalls nach Gazzī – war den Gerichtsschreibern für ihre Arbeit vorbehalten.<sup>9</sup> Der englische Arzt Alexander Russell, der in der Mitte des 18. Jahrhundert mehrere Jahre in Aleppo verbracht hat, schreibt, daß im dritten äußeren Hof ein Vertreter des Richters (nā'ib) die gewöhnlichen Fälle entschied, während alle wichtigen an den Richter (qādī) weitergeleitet wurden.10

Ġazzī erwähnt, daß es in Aleppo – neben der hanafitischen Maḥkama al-Kubrā – vier weitere Gerichte für die Schafiiten gab, als ihre Orte gibt er an: die Madrasa al-Ṣalāḥīya, die Madrasa al-Nāranǧīya, die Madrasa al-Ğāyīya im Viertel Dāḥil Bāb al-Nairab und den Ḥān al-Sanūfī im Viertel al-Šumaiṣātīya.<sup>11</sup> Die beiden ersten sind mit Hilfe der Register problemlos zu identifizieren, bei den beiden letzten ist eine Identifikation nicht eindeutig möglich. Unsere Dokumente lassen leider keine eindeutigen Aussagen dar-über zu, ob in diesen Gerichten ausschließlich oder teilweise nach schafiitischem Recht geurteilt wurde. Dies ist aber zu bezweifeln, denn die dort regi-



<sup>5</sup> Ibn al-Šiḥna, Perles, 188; Ibn al-Šiḥna, Durr, 243.

Gazzī gibt uns einige Informationen zur Geschichte dieses Gebäudes, die sich aber ein wenig von denen von Ibn al-Šiḥna unterscheiden. Er sagt, die dār sei von Ibn al-Miḥmandār komplett zugunsten seiner Moschee gestiftet worden, dann in der Mitte des 10. Jh. H. eingetauscht worden (istabdalat) und von seinem neuen Besitzer zur Hälfte der erwähnten Moschee und zur Hälfte den Ḥaramain gestiftet worden. Dann wurde sie dem waqf des Marzīfūnī Qarā Muṣṭafā Bāšā hinzugefügt (uḍifat) (Ġazzī, Nahr, II, S. 155).

In diesem Fall ist die dār wahrscheinlich in Ruinen gefallen und als hikr-Vertrag an einen Investor vermietet worden, der das Haus als seinen Privatbesitz (milk) wiederaufgebaut hat. In den Besitz des Qarā Muṣṭafā Bāšā gekommen, wird es vom ihm erneut gestiftet (oder wird, wie Gazzī erwähnt, zu seinem waqf hinzugefügt). Denn in den Abrechnungen des Ğāmiʿ al-Miḥmandār (zum Beispiel SMS 177/59/168 von 1229/1813-14) taucht unter "Maḥkama al-Kubrā" die Zahlung eines hikr in Höhe von 8,5 g auf, den die Moschee erhält. Die Version von Gazzī kann nicht erklären, daß der waqf der Moschee noch diese Grundrente der dār erhält.

<sup>7</sup> Qarā Muṣṭafā Bāšā, 1044/1634-35 geboren, 1095/1683-84 exekutiert, seit 1087/1676-77 Großvezir und 1094/1683 vor Wien geschlagen (Heywood, "Ķarā Muṣṭafā Pasha").

<sup>8</sup> SMS, 152/257/700 vom 26.03.1218/16.07.1803. Der Betrag von 1000 g wird aufgeteilt in 500 g für die Reparatur der Dächer und Wände und 500 g für die Instandsetzung des hammām.

<sup>9</sup> Ġazzī, Nahr, II, 155.

<sup>10</sup> Russell, Natural History, I, 317.

<sup>11</sup> Ġazzī, Nahr, II, 155-156.

strierten *waqfīyāt* sind nach den hanafitischen Prinzipien mit der typischen 'Scheinverhandlung' (s.u.) abgefaßt.

Die Maḥkama al-Ṣalāḥīya lag in der gleichnamigen *madrasa* ebenfalls im Viertel Suwaiqat ʿAlī und ist seit 1040/1630-31 dokumentiert.¹² Nach Ġazzī wurde die *madrasa* 737/1336-37 vom Amīr Ṣalāḥ al-Dīn b. Yūsuf in seinem Wohnhaus gegründet und dann in osmanischer Zeit als Gericht für die "Šāfiʿīya" benutzt.¹³

Die Maḥkama al-Šāfiʿīya (dokumentiert seit 1036/1626-27)¹⁴ lag ebenfalls im Viertel Suwaiqat ʿAlī in dem heute verschwundenen Masǧid al-Nāranǧīya unweit des Ḥān al-Wazīr im Suq al-Sabbāġīn gegenüber dem Ḥān al-Kattān, wie zahlreiche in diesem Gericht registrierte Dokumente bestätigen.¹⁵ Ġazzī erwähnt, daß am Anfang der osmanischen Zeit eine "maḥkama li-l-Šāfiʿīya" in der erwähnten Moschee neben dem Ğāmiʿ al-Ḥaǧǧ Mūsā eingerichtet wurde und dort bestand bis zur Besetzung Aleppos durch die Truppen Ibrāhim Bāšās (ab 1832), durch den das Gebäude in ein Magazin für seine Armee umgewandelt wurde.¹⁶ In der waqfīya des Mūsā Āġā Amīr Zāda wird erwähnt, daß sich dieser masǧid neben dem – von Mūsā Āġā gegründeten – Ğāmiʿ al-Ḥair befand und daß in ihr die Maḥkama al-Šāfiʿīya eingerichtet war.¹⁷ Eine Lokalisierung dieses Gerichtes in einem Gebäude bekannt als Maṭbaḫ al-ʿAǧamī, vorschlagen von Gaube, Wirth,¹ⁿ überzeugt nicht.

Die Lage der Maḥkama al-Bānqūsīya, dokumentiert seit 1076/1665-65, 19 ist aufgrund einer Grenzangabe in der waqfīya des Mūsā Āġā Amīr Zāda annähernd zu identifizieren. Sie lag im Sūq al-Ṣaġīr südlich von zwei Färbereien des Waqf Mūsā Āġā wohl direkt an der Hauptverkehrsachse des nordöstlichen Vorortes Bānqūsā im Viertel al-Šumaiṣāṭīya. Diese Angaben stimmen mit Ġazzī überein, der erwähnt, daß sich eines der Gerichte für die Schafiiten in diesem Viertel befand. 20 An dieser Stelle befindet sich heute eine moderne Durchgangsstraße, die einen großen Teil der alten Bausubstanz zerstört und die Parzellierung verändert hat, so daß eine Identifizierung mit einem existierenden Gebäude nicht mehr möglich ist.



<sup>12</sup> Marino, Okawara, Catalogue, 163.

<sup>13</sup> Ġazzī, Nahr, II, 148.

<sup>14</sup> Marino, Okawara, Catalogue, 163.

Zum Beispiel der Mietvertrag des Waqf Šams al-Din b. Hidr al-Hamawi (SMS 156/24/89 vom 16.01.1220/16.04.1805), in dem ein Viertel des Han al-Kattan vermietet wird, vgl. auch David, Suwayqat, 154, Fn. 81.

<sup>16</sup> Ġazzī, Nahr, II, 145.

<sup>17</sup> Tate, Une waqfiyya, 149: "... al-ma'rūf bi-Ğāmi' al-Ḥair al-mulāṣiq li-Madrasat al-Nāranǧiya allatī hiya al-ān Maḥkamat al-Šāfi'iya...".

<sup>18</sup> Gaube, Wirth, Aleppo, 366.

<sup>19</sup> Marino, Okawara, Catalogue, 159.

Tate, *Une waqfiyya*, 48. Gazzī sagt (*Nahr*, II, 156), daß es im Viertel al-Šumaiṣāṭīya in einem Gebäude namens Ḥān al-Sanūfī gelegen hat. Nach der Beschreibung in der *waqfiya* ergibt sich als wahrscheinliche Lokalisierung das südliche der drei Gebäude, die von Gaube, Wirth als Getreide-Ḥāne vom Ende des 19. Jahrhunderts identifiziert worden sind.

Über die Lokalisierung der Maḥkamat Ğabal Simʿān, dokumentiert seit 1002/1593-94,²¹ konnten keine eindeutigen Informationen aufgefunden werden.²² Die konsultierten Dokumente aus diesem Gericht ähneln denen der anderen Aleppiner Gerichte, d.h. sie betreffen nicht überwiegend die Region des Ğabal Simʿān, sondern die Stadt Aleppo und Personen, die in Aleppo lebten. Fälle aus den östlichen und südlichen Vororten sind allerdings in den Registern dieses Gerichts überrepräsentiert, was auf eine Lokalisierung in der von Ġazzī erwähnten Madrasa al-Ğāyīya im Südosten der Stadt hindeutet.²³ Obwohl verwaltungstechnisch kein Teil von ihr, lag die Stadt Aleppo innerhalb des Territoriums der Nāḥiyat Ğabal Simʿān. Die Vermutung liegt nahe, daß dieses Gericht wegen seiner Lage in Aleppo von den Bewohnern wie die anderen Aleppiner Gerichte behandelt wurde, sich also deswegen die Fälle nicht signifikant unterschieden.

Wenigstens drei der Gerichte waren in religiösen Institutionen untergebracht, zwei in einer *madrasa* und eines in einem *masğid*.<sup>24</sup> Weiterhin fällt auf, daß die Gerichte nicht gleichmäßig über die Stadt verteilt waren, vielmehr liegen die drei wichtigsten (nur wenige Register stammen nicht aus Maḥkama al-Kubrā, Šāfiʿīya, Ṣalāḥīya) nur wenige Gehminuten voneinander entfernt in demselben Stadtviertel. Rufen wir uns kurz die Entwicklung der zentralen Bereiche Aleppos im ersten osmanischen Jahrhundert in Erinnerung: Von 1544 bis 1583 statten vier imperiale osmanische Stiftungen die Region südlich der Achse Bāb Anṭākiya – Zitadelle mit neuen Märkten, Khanen und Moscheen aus.<sup>25</sup> Im 17. Jahrhundert beginnen sich die nördlichen Vororte außerhalb des Bāb al-Naṣr zum zweiten ökonomischen Zentrum der Stadt (vor allem der Textilindustrie) zu entwickeln.<sup>26</sup> Damit wird die Achse vom Bāb al-Naṣr bis zum zentralen *sūq* zu einer wichtigen Passage zwischen diesen beiden Zentren. Diese Region, bereits in mamlukischer Zeit mit Khanen und reichen Wohnhäusern ausgestattet und oft der Ort der Residenzen



<sup>21</sup> Marino, Okawara, Catalogue, 162.

Auch Marino, Okawara haben keine Informationen über dieses Gericht (Catalogue, 18). Ġazzī erwähnt ein viertes Gericht für die Schafiiten im Viertel Dāḫil Bāb al-Nairab in einer Madrasa al-Ğāyīya (?) (Nahr, II, 156). Sollte dies identisch mit dem Maḥkamat Ğabal Simʿān sein, daß in der Zeit unserer Dokumente existiert hat?

<sup>23</sup> Die beiden Register, die eindeutig aus diesem Gericht stammen und die für diese Untersuchung konsultiert wurden, Nr. 135-I und 144-II, bestätigen diese Vermutung.

Die Verbindung von Rechtsprechung und Moschee war seit der Zeit des Propheten im Islam gegeben. Trotzdem zeigt sich in der adab al-qāḍi-Literatur eine gewisses Unbehagen gegen diesen Ort der Rechtsprechung, weil damit die Gefahr verbunden ist, in der Moschee unpassende Handlungen durchzuführen, die im Rahmen einer Gerichtssitzung an der Tagesordnung sind "denn die Anwesenheit von Prozeßgegnern bringt Lärm und Streit mit sich, der in Beleidigungen und Beschimpfungen ausarten kann". Ebenfalls kommen auf diese Art und Weise Personen in die Moschee, die nicht die Absicht haben, dort zu beten, was nach Šāfi'ī verwerflich ist (Schneider, Das Bild des Richters, 50ff.).

<sup>25</sup> Eine Diskussion dieser städtebaulichen Entwicklungen in: Raymond, "Les grands waqfs"; Watenpaugh, The Image.

<sup>26</sup> Gaube, Wirth, Aleppo, 118f.

der mamlukischen und osmanischen Gouverneure,<sup>27</sup> wird damit ein geeigneter Ort für die Gerichte, die hier für den wirtschaftlich aktiven Teil der Aleppiner einfach zugänglich sind.

Die verschiedenen Aleppiner Gerichtshöfe haben in unterschiedlichem Ausmaß Registerbände hinterlassen. Die Tabellen I, 1-3 zeigen, daß nicht jeder Registerband eindeutig von Marino, Okawara einem Gerichtshof zugeordnet wurde. Nicht in allen Registern finden sich auf der ersten Seite die "Eröffnungsdokumente", <sup>28</sup> in denen in der Regel der Name des Richters und des Gerichtshofes erwähnt sind.

Tabelle I, 1: Registerbände aus der Mahkama al-Kubrā

| Nr.   | Seiten | Dok.   | Datum (erstes und letz-<br>tes Dokument) | Identifikation<br>bei Marino/<br>Okawara | Anmerkungen                            |
|-------|--------|--------|------------------------------------------|------------------------------------------|----------------------------------------|
| 137   | 200    | 453    | 01.04.1204 - 28.03.1205                  |                                          | Schriftstil                            |
| 138   | 284    | 1513   | (27.01.1207 – 17.03.1207)                | al-Maḥkama al-<br>Šāfiʿīya               | S. 242-244 aus al-<br>Maḥkama al-Kubrā |
| 139   | 247    | 449    | 06.04.1205 - 28.03.1206                  |                                          | istibdāl                               |
| 141   | 180    | 375    | 08.05.1206 – 28.03.1209                  | al-Maḥkama al-<br>Kubrā                  |                                        |
| 141-I | (325)  |        | 13.04.1207 – 24.10.1208                  | al-Maḥkama al-<br>Kubrā                  | 1                                      |
| 143   | 139    | 1907 ? | 21.10.1208 – 15.04.1209                  | al-Maḥkama al-<br>Kubrā                  |                                        |
| 143-I | 177    | 523    | 05.08.1209 - 30.03.1210                  |                                          |                                        |
| 144-I | 202    | 513    | 14.04.1210 - 27.03.1211                  |                                          | al-Maḥkama al-Kubrā                    |
| AS 26 | 270    |        | 08.03.1211 - 12.10.1212                  |                                          | al-Maḥkama al-Kubrā                    |
| 145   | 152    | 558    | 03.11.1212 - 08.04.1214                  |                                          | Schriftstil                            |
| 148   | 196    | 669    | 06.04.1214 - 18.10.1215                  |                                          | Schriftstil                            |
| 149   | 186    | 518    | 19.10.1215 – 28.03.1217                  | al-Maḥkama al-<br>Kubrā                  |                                        |
| 151   | 194    | 505    | 01.04.1217 - 05.09.1217                  |                                          | Schriftstil                            |
| 152   | 288    | 752    | 02.10.1217 - 10.03.1218                  | al-Maḥkama al-<br>Kubrā                  | , v                                    |
| 153   | 202    | 635    | 18.03.1218 - 01.11.1218                  | al-Maḥkama al-<br>Kubrā                  |                                        |
| 154-I | 198    | 541    | 08.04.1219 – 11.09.1219                  | al-Maḥkama al-<br>Kubrā                  |                                        |
| 157   | 98     | 178    | 10.01.1219 - 01.06.1225                  |                                          | Schriftstil                            |

<sup>27</sup> Vgl. hierzu: David, Suwayqat, 13 ff.



<sup>28</sup> Bespiele von diesen Dokumenten sind reproduziert in: Marino, Okawara, Catalogue, 227f.

| Nr. | Seiten | Dok. | Datum (erstes und letz-<br>tes Dokument) | Identifikation<br>bei Marino/<br>Okawara | Anmerkungen                         |
|-----|--------|------|------------------------------------------|------------------------------------------|-------------------------------------|
| 158 | 282    | 1171 | 03.11.1219 – 27.11.1220                  | al-Maḥkama al-<br>Kubrā                  |                                     |
| 159 | 203    | 310  | 18.11.1220 - 10.05.1221                  |                                          | istibdāl                            |
| 161 | 139    | 328  | 12.05.1221 - 05.08.1221                  |                                          | Schriftstil                         |
| 162 | 330    | 684  | 30.07.1221 – 13.02.1222                  | al-Maḥkama al-<br>Kubrā                  |                                     |
| 163 | 190    | 219  | 05.06.1222 - 26.12.1222                  | 1222 – 26.12.1222                        |                                     |
| 164 | 228    | 465  | 13.12.1222 - 07.07.1223                  | al-Maḥkama al-<br>Kubrā                  |                                     |
| 165 | 197    | 420  | 14.08.1223 - 01.07.1224                  | al-Maḥkama al-<br>Kubrā                  |                                     |
| 168 | 232    | 463  | 12.07.1224 - 27.03.1225                  | al-Maḥkama al-<br>Kubrā                  |                                     |
| 169 | 184    | 320  | 27.02.1225 – 25.07.1225                  | al-Maḥkama al-<br>Kubrā                  |                                     |
| 170 | 171    | 445  | 07.10.1225 – 24.01.1226                  | al-Maḥkama al-<br>Kubrā                  |                                     |
| 171 | 221    | 553  | 28.12.1225 – 24.04.1226                  | al-Maḥkama al-<br>Kubrā                  |                                     |
| 174 | 111    | 285  | (18.08.1226 – 10.11.1226)                | al-Maḥkama al-<br>Šāfiʿīya               | S. 1-77 aus al-<br>Maḥkama al-Kubrā |

Tabelle I, 1 zeigt alle Registerbände, die mit großer Wahrscheinlichkeit der Maḥkama al-Kubrā zugeordnet werden konnten. Es fällt auf, daß die Bände im wesentlichen chronologisch aufeinanderfolgen, ohne große Lücken zu lassen. Die Bände 141 und 157 fallen ein wenig aus dem Rahmen, da sie einen relativ großen Zeitraum umfassen, der bereits durch andere Register abgedeckt ist. Ebenfalls scheint die Maḥkama al-Kubrā mit Abstand die meisten Register produziert zu haben. Einige Bände, bei denen Marino, Okawara die Herkunft offen lassen, sind von mir auf Grund des Schriftstils und der vorhandenen Dokumente<sup>29</sup> der Maḥkama al-Kubrā zugeordnet worden (vgl. Spalte 'Anmerkungen' in der Tabelle). Der Unterschied bezüglich der handschriftlichen Qualität ist frappierend zwischen den in der Regel gut lesbaren Registern aus dem Kubrā-Gericht und den anderen Gerichten, die oft nur mit Mühe zu entziffern sind. Das



<sup>29</sup> Fälle von besonderer Wichtigkeit sollten ausschließlich von der Mahkama al-Kubrā entschieden werden, wie bestimmte Dokumente (murāsalāt) zeigen, die vom Hauptrichter an seine Kollegen in den nachgeordneten Gerichten gerichtet wurden und die in die Register dieser Gerichte kopiert wurden. Zu diesen Fällen gehörten zum Beispiel der Immobilientausch (istibdāl, vgl. Kap. III. 3.), Klagen ab einem bestimmten Streitwert oder Fälle, die Ausländer betrafen. Zu den murāsalāt siehe Marino, "Les correspondances (murāsalāt)".

schlampige Führen der Register gehörte folglich auch zu den Beschwerden, die gegen die Richter ( $n\bar{a}$ 'ib, Pl.  $nuww\bar{a}b$ ) in nachgeordneten Gerichten regelmäßig bei der osmanischen Zentralverwaltung erhoben wurden.

Tabelle I, 2: Register aus der Mahkama al-Šāfi'īya

| Nr.         | Seiten | Dok. | Datum (erstes und letz-<br>tes Dokument) | Identifikation<br>bei Marino/<br>Okawara                | Anmerkungen                            |
|-------------|--------|------|------------------------------------------|---------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| 138         | 284    | 1513 | 25.01.1204 – 25.07.1207                  | al-Maḥkama al-<br>Šāfiʿīya                              | S. 242-244 aus al-<br>Maḥkama al-Kubrā |
| 142         | 274    | 1214 | 23.11.1207 – 05.02.1211                  | 07 – 05.02.1211 al-Maḥkama al-<br>Šāfi <sup>c</sup> īya |                                        |
| 144-<br>III | 280    | 862  | 08.02.1211 - 20.05.1213                  |                                                         | al-Maḥkama al-<br>Šāfiʿīya             |
| 146         | 204    | 557  | 17.06.1213 – 03.01.1215                  | al-Maḥkama al-<br>Šāfiʿīya                              |                                        |
| 150         | 270    | 947  | 25.03.1215 – 19.02.1219                  | 3.1215 – 19.02.1219 al-Maḥkama al-<br>Šāfiʿīya          |                                        |
| 155         | 156    | 598  | 13.04.1219 – 05.12.1220                  | al-Maḥkama al-<br>Šāfi'īya                              |                                        |
| 160         | 165    | 858  | 08.12.1220 - 11.01.1223                  | al-Maḥkama al-<br>Šāfiʻīya                              |                                        |
| 167         | 371    | 1368 | 12.01.1223 - 04.09.1225                  | al-Maḥkama al-<br>Šāfi <sup>c</sup> īya                 |                                        |
| 174         | 111    | 285  | 11.09.1225 – 28.07.1228                  | al-Maḥkama al-<br>Šāfi <sup>c</sup> īya                 | S. 1-77 aus al-<br>Maḥkama al-Kubrā    |

Die beiden in Tabelle I, 2 und I, 3 aufgeführten Gerichte sind ebenfalls – bis auf kurze Zeiträume – über den ganzen Untersuchungszeitraum vertreten. Alle diese Register sind durch Marino, Okawara eindeutig identifiziert worden. Der Abschnitt aus Band 136, der aus der Maḥkama al-Šāfiʿīya stammt liegt außerhalb unseres Untersuchungszeitraums (die Jahre 1199/1784-85 und 1200/1785-86). Es bleiben die beiden übrigen Gerichte, Maḥkamat Ğabal Simʿān und al-Maḥkama al-Bānqūsīya, die nur sehr spärlich vertreten sind. Die Maḥkamat Ğabal Simʿān ist durch Teile des Registers 135-I und das Register 144-II vertreten, al-Maḥkama al-Bānqūsīya lediglich durch Teile des Registers 136 (die Seiten 315-396 aus den Jahren 1214-1215). Dies sind gleichzeitig die letzten Hinweise auf eine Tätigkeit dieser beiden Gerichte



<sup>30</sup> Veinstein, "Sur les nâ'ib ottomans", 257.

(vgl. Liste in Marino, Okawara), wohingegen im 18. Jahrhundert vor allem Register aus al-Maḥkama al-Bānqūsīya noch häufiger sind.<sup>31</sup>

Tabelle I, 3: Register aus der Mahkama al-Salāhīya

| Nr. | Seiten | Dok. | Datum (erstes und letz-<br>tes Dokument) | Identifikation<br>bei Marino/<br>Okawara | Anmerkungen                                                                                 |
|-----|--------|------|------------------------------------------|------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| 128 | 650    | 2171 | 22.02.1198 – 25.02.1211                  | al-Maḥkama al-<br>Ṣalāḥīya               | S. 467-494 nicht<br>aus al-Maḥkama al-<br>Ṣalāḥīya                                          |
| 136 | 396    | 1283 | 29.10.1203 – 13.04.1215                  | al-Maḥkama al-<br>Ṣalāḥīya, u.a.         | S. 175-286 aus<br>al-Maḥkama al-<br>Ṣalāḥīya, S. 315-396<br>aus al-Maḥkama al-<br>Bānqūsīya |
| 140 | 360    | 1072 | 24.02.1206 – 17.01.1210                  | al-Maḥkama al-<br>Ṣalāḥīya               |                                                                                             |
| 144 | 183    | 646  | 27.01.1210 – 12.01.1213                  | al-Maḥkama al-<br>Ṣalāḥīya               |                                                                                             |
| 147 | 278    | 847  | 08.08.1213 – 13.06.1216                  | al-Maḥkama al-<br>Ṣalāḥīya               |                                                                                             |
| 154 | 136    | 390  | 18.04.1218 – 24.10.1219                  | al-Maḥkama al-<br>Ṣalāḥīya               | S. 126-127 (1225)<br>nicht identifiziert                                                    |
| 156 | 215    | 647  | 05.11.1219 – 25.07.1223                  | al-Maḥkama al-<br>Ṣalāḥīya               | S. 79-80 (1225)<br>nicht identifiziert                                                      |
| 166 | 156    | 559  | 05.08.1223 - 09.07.1225                  | al-Maḥkama al-<br>Ṣalāḥīya               | S. 155-156 (1225)<br>nicht identifiziert                                                    |

Aus den Tabellen I, 1 und I, 2 wird deutlich, daß – was die beiden Gerichte al-Maḥkama al-Kubrā und al-Maḥkama al-Šāfiʿīya angeht – die Register wohl vollständig erhalten sind, da es keine zeitlichen Lücken gibt. Im Fall der drei anderen Gerichte existieren zeitliche Lücken, es ist aber auf der Basis der vorhandenen Informationen nicht zu entscheiden, ob Registerbände zerstört wurden, oder ob die Gerichte nicht permanent in Funktion waren. Es kann also die Hypothese aufgestellt werden, daß die aufgefundenen Dokumente, auf denen diese Arbeit basiert, repräsentativ für die tatsächliche Gerichtspraxis sind, da offensichtlich die meisten Registerbände erhalten sind.



<sup>31</sup> Register aus der Maḥkamat al-Bānqūsīya: 83, 90, 91, 97, 99, 102, 104, 108, 110, 112, 115, 118, 120, 124, 125, 132, 133. Register aus der Maḥkamat Ğabal Simʿān: 44, Teile von 61, 66, Teile von 108, 144-II,

# II. Die Stiftungsaktivität in Aleppo von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11

# II. 1. Die von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 registrierten Stiftungen

Die waqfiya (oder kitāb al-waqf) dokumentiert den Stiftungsakt. Das Originaldokument verblieb normalerweise in der Hand des Stifters oder des Verwalters der Stiftung, eine Kopie wurde in der Regel in die Gerichtsregister (siǧillāt) eingetragen. Weder die Schriftform noch der Eintrag in die siǧillāt war für die Gültigkeit der Stiftung erforderlich, war aber wahrscheinlich die Regel. Da praktisch alle unsere Informationen aus diesen registrierten Texten stammen, ist es schwer zu beurteilen, in welchem Maße es nicht registrierte oder lediglich mündliche Stiftungen gab. Klagen, die bei Gericht vorgebracht wurden und die die Identität von waqf-Besitz betrafen, über den keine Urkunden vorlagen (vgl. Kap. III. 4. a.), zeigen aber, daß es sie gab. Da viele Verwaltungsakte den waqf betreffend vom qāḍī bestätigt werden mußten, konnte eine Registrierung der Stiftung bei Gericht ihre Verwaltung erleichtern und eine größere Rechtssicherheit im Streitfall gewährleisten.

Der Aufbau der waqfiya war stark formalisiert. Sie beginnt mit einem Einleitungsteil, der den religiösen Charakter der Stiftung betont und häufig Koranzitate enthält. Dieser Teil ist in den siğillat normalerweise stark gekürzt oder sogar weggelassen. Danach folgt die Nennung des Stifters und – gegebenfalls – seines Vertreters (wakil), Frauen erscheinen in der Regel mit einem solchen wakil und zwei Zeugen, die ihre Identität bestätigen. Falls ein wakil die Registrierung übernimmt, bestätigen ebenfalls zwei Zeugen, daß er dazu berechtigt ist. Anschließend wird das zu stiftende Gut möglichst genau beschrieben, bei Gebäuden werden die einzelnen Teile angegeben und die genauen Grenzen, um spätere Mißverständnisse über die Identität der Gebäude auszuschließen. Wenn die Beschreibung der zu stiftenden Güter abgeschlossen ist, bekräftigt der Stifter eindeutig seine Stiftungsabsicht (nīya). Anschließend folgt die Liste der Begünstigten. Sie beginnt in der Regel – vor allem bei Familienstiftungen - mit dem Stifter und ist ebenfalls sehr detailliert. Hier beginnt auch der Teil der waqfīya, der für unsere Arbeit interessant ist. Die Nutznießer sagen viel über die Intention des Stifters aus. Selbst wenn religiöse Institutionen erst am Ende der Liste erscheinen, wenn also nicht sicher ist, ob die Stiftung jemals diesen Zweck erreicht, lassen sich Aussagen über Präferenzen für und Beziehungen zu bestimmten religiösen Institutionen machen. Anschließend folgt die Liste der Verwalter der Stiftung, die ebenfalls sehr ausführlich ist und der Liste der Begünstigten insoweit entspricht, als es für jede Begünstigtenebene eine entsprechende Bestimmung bezüglich



der Verwaltung der Stiftung gibt. Am Ende jedes Dokuments stehen Zeugen, die seinen Inhalt bestätigen.

Tabelle II, 1: Stiftungsaktivität in Aleppo von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11

| Jahr | Anzahl | Jahr   | Anzahl |
|------|--------|--------|--------|
| 1205 | 6      | 1216   | 9      |
| 1206 | 15     | 1217   | 6      |
| 1207 | 10     | 1218   | 11     |
| 1208 | 8      | 1219   | 10     |
| 1209 | 6      | 1220   | 7      |
| 1210 | 9      | 1221   | 11     |
| 1211 | 6      | 1222   | 27     |
| 1212 | 11     | 1223   | 13     |
| 1213 | 2      | 1224   | 7      |
| 1214 | 5      | 1225   | 11     |
| 1215 | 6      | Gesamt | 197    |

(Quelle: SMS)

Die Gründung eines *waqf* war in unserem Untersuchungszeitraum ein von den Aleppinern in großem Maße genutztes Mittel, Verfügungen über ihren Besitz zu treffen. 197 neue Stiftungen kommen von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 zu der großen Zahl bereits existierender *auqāf* dazu. Die Stiftungsaktivität scheint in diesem Zeitraum deutlich höher gewesen zu sein, als zum Beispiel im 17. Jahrhundert.<sup>32</sup>

Sicherlich waren nicht alle Bewohner Aleppos willens oder in der Lage, Stiftungen zu errichten. Eine Grundvoraussetzung war Eigentum, über das der Stifter es sich leisten konnte, das Verfügungsrecht aufzugeben. Von einem gestifteten Haus hatte der Stifter unter Umständen noch das Nutzungsrecht, um zum Beispiel darin zu wohnen oder es zu vermieten, er konnte es aber nicht mehr veräußern, falls ein Bedarf an Barvermögen auftauchen sollte. Aus diesem Grund waren wohl alle unsere Stifter und Stifterinnen nicht den untersten sozialen Schichten zugehörig. Konkrete Angaben über ihre Einordnung im sozialen Spektrum sind leider, bis auf die wenigen bekannten Notabelnfamilien ('ayān), nicht zu machen, da uns die komplementären Informationen aus anderen Quellen fehlen. Die Angehörigen dieser Schichten



<sup>32</sup> Meriwether, *The Kin Who Count*, 23: Nach den *waaf*-Listen bei Ġazzī (*Nahr*, II, 428-501) zählt sie weniger als 100 Stiftungen im 17. Jahrhundert und etwa 500 im 18. Jahrhundert. Für unseren Untersuchungszeitraum von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 notiert Ġazzī die Entstehung von 159 neuen Stiftungen, etwas weniger als die 197, die in den *siğillāt* gefunden wurden.

tauchen nicht in den biographischen Werken auf, die sich traditionell auf die Notabeln und die 'ulamā' beschränken. Angehörige der Händlerschaft, die zahlreiche auqāf errichteten, sind dort unterrepräsentiert. Viele sind nicht einmal durch einen 'Familiennamen' eindeutig identifiziert und wiedererkennbar. Die Stifter lassen sich aber sicherlich alle der Gruppe von Personen zuordnen, die Faroqhi als 'men of modest substance' bezeichnet und die nach der Zahl der Immobilientransaktionen und der neuentstandenen auqāf (s.u.) in Aleppo zahlreich gewesen sein muss.<sup>33</sup>

Der Wohnort des Stifters ist nach den Informationen in der *waqfīya* nicht immer eindeutig zu bestimmen. Oft gibt aber die Lage der gestifteten Objekte einen Hinweis darauf. Bei einem Haus (*dār*), das ein Stifter als Familienstiftung zum Wohnen (*suknā*) für seine Nachkommen bestimmt hat, wird es sich mit einiger Wahrscheinlichkeit um das (oder ein) Wohnhaus des Stifters selbst handeln.

Die geographische Verteilung der gestifteten Objekte reflektiert auch die Verteilung von Reichtum in der Stadt. Um dies sichtbar zu machen, wurde Aleppo in vier Zonen eingeteilt: Zone I umfaßt mit der Stadt intra muros den größten Teil Aleppos. Zone II entspricht den nördlichen Vororten mit einem starken christlichen Bevölkerungsanteil, der während unseres Untersuchungszeitraum wirtschaftlich sehr aktiv war. In Zone III sind die östlichen Vororte von Bānqūsā im Norden bis zu den Vierteln außerhalb des Bāb al-Nairab im Süden zusammengefaßt. Die Zone IV schließlich besteht aus allen anderen Vierteln extra muros im Süden und Westen, darunter die Region um die ayyubidischen Denkmäler außerhalb des Bāb al-Magām, das Viertel al-Kallāsa und die Viertel westlich des Bāb Antākiya. Vor allem diese Stadtteile westlich des Flusses Quwaiq haben sich seit dem Ende des 19. Jahrhunderts stark verändert, so daß heute nur noch wenig über ihr ursprüngliches Aussehen gesagt werden kann. Marcus hat die Preise verglichen, die bei Hausverkäufen in den verschiedenen Teilen der Stadt in der Mitte des 18. Jahrhunderts erzielt wurden. Er unterscheidet drei Kategorien, hoch – mittel - niedrig. Die Stadt intra muros (Zone I) liegt im mittleren und einige Viertel (die beiden Suwaiqa, al-Farāfra, Dāhil Bāb al-Naṣr) im hohen Preisniveau. Die nördlichen Vororte (Zone II) liegen im mittleren Preisniveau, bis auf ihr westliches Ende, dem Viertel al-Ğudaida, das hohe Hauspreise hatte. Bāngūsā hat mittlere Preise und der Rest der östlichen Vororte (Zone III) niedrige Preise, so wie alle Vororte im Süden und Westen (Zone IV).34

Unter den 469 Objekten, die in Aleppo von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 gestiftet wurden, waren lediglich 27 Objekte landwirtschaftlicher Natur,



<sup>33</sup> Faroqhi benutzt den Ausdruck ,men of modest substance', um Hausbesitzer zu charakterisieren (vgl. Faroqhi, Men of Modest Substance). Meriwether wendet ihn auf die gleiche Schicht unter den Bewohnern Aleppos an, die sich in Immobilientransaktionen und dem Stiften neuer auqāf engagieren (Meriwether, The Kin Who Count, 23).

<sup>34</sup> Marcus, The Middle East, 319f.

vor allem Gärten (ğunaina, bustān) in unmittelbarer Nahe Aleppos am Fluß Quwaiq. Weitere 27 Objekte lagen außerhalb von Aleppo, einige davon im Dorf Bāb Allāh, das einige Kilometer im Nordosten der Stadt liegt. Bis auf eine Immobilie in Bāb Allāh waren alle diese Objekte ebenfalls landwirtschaftlicher Natur. Diese Dominanz der städtischen Immobilien zeigt sich nicht nur in den neuentstandenen Stiftungen, sondern ebenfalls im Stiftungsbesitz der bereits bestehenden auqāf. Marcus hat auf der Basis der Abrechnungen von 98 Stiftungen aus dem Register SMS 39 aus der Mitte des 18. Jahrhunderts errechnet, daß 90,7 % der Objekte in Aleppo lagen, lediglich 9,3 % lagen außerhalb der Stadt, davon waren 6,6 % landwirtschaftlicher Natur, die aber 21 % der Einnahmen erwirtschafteten. Der Rest waren hikr-Verträge.<sup>35</sup>

Die Zahl der gestifteten Immobilien wird in Tabelle II, 2 mit der Zahl der "Wohneinheiten" in den verschiedenen Zonen der Stadt verglichen. Die Zahlen in der Tabelle stammen aus der Aufzählung der Stadtviertel Aleppos im zweiten Band von Gazzī, wo er die Anzahl der "Haushalte" (buyūt) und die Anzahl der Einwohner in ihrer konfessionellen Zusammensetzung wiedergibt. Wahrscheinlich stammen diese Informationen von einem Zensus, der um die Wende zum 20. Jahrhundert stattgefunden haben muß. Raymond hat diese Zahlen mit den Informationen der tapu Register aus dem 16. Jahrhundert und den Informationen des Chevalier d'Arvieux, die auf Erhebungen aus dem 17. Jahrhunderts basieren, verglichen und konnte feststellen, dass sich die Zahl der Haushalte – was die Stadt intra muros betrifft – nicht wesentlich verändert hat. Mit aller Vorsicht können wir also vermuten, daß um das Jahr 1800 die Zahl und Verteilung der Haushalte nicht signifikant anders waren als in den Zensusinformationen von Gazzī.36 Eine Ausnahme könnten die Viertel extra muros im Süden und Westen sein. Die wenigen Informationen, die wir über diese Viertel haben, und die Tatsache, daß sich in ihnen (mit der Ausnahme des Viertels al-Maqāmāt) keine alten Moscheen erhalten haben, lassen vermuten, daß es sich im wesentlichen um Spontanansiedlungen gehandelt hat, die Ziel von Neueinwanderern waren.<sup>37</sup> Dem entspricht die Tatsache, daß in diesem ganzen Bereich von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 lediglich 13 Immobilien gestiftet wurden. Zwei Häuser ( $d\bar{a}r$ ) in der Zitadelle wurden ebenfalls gestiftet.



<sup>35</sup> Marcus, The Middle East, 306 (zu hikr, siehe Kap. III. 1. d. i.).

<sup>36</sup> Diese These stellt Raymond auf in: "The Population of Aleppo", 452ff. Er benutzt die Zensuszahlen von Ġazzī in Hinsicht auf die Haushalte in der Stadt intra muros, kommt in seiner Untersuchung aber auf die Zahl von 4.558 Haushalten.
Gaube, Wirth schätzen – aufgrund der Daten von Ġazzī – die Anzahl der Häuser in der Altstadt mit den alten Vororten um das Jahr 1900 auf ca. 10.000 und die Einwohnerzahl auf ca. 100.000

<sup>37</sup> Eine Analyse der Viertel extra muros findet sich bei Gaube, Wirth, Aleppo, 113ff.

Tabelle II, 2: Räumliche Verteilung der gestifteten Objekte aus 197 Stiftungen

| Region                               | Haus-<br>halte | %      | gest. Objekte | %      | Institu-<br>tionen* | %               |
|--------------------------------------|----------------|--------|---------------|--------|---------------------|-----------------|
| I: intra muros                       | 4510           | 39,3 % | 196           | 41,8 % | 84 (43)             | 47,2 % (49,4 %) |
| II: Norden                           | 2540           | 22,1 % | 129           | 27,5 % | 48 (17)             | 27,0 % (19,5 %) |
| III: Osten                           | 3007           | 26,2 % | 75            | 16,0 % | 39 (22)             | 21,9 % (25,3 %) |
| IV: andere Viertel                   | 1321           | 11,5 % | 13            | 2,8 %  | 7 (5)               | 3,9 % (5,7 %)   |
| Zitadelle                            | ca. 100        | 0,9 %  | 2             | 0,4 %  | -                   | -               |
| Gärten, etc. bei Aleppo              | -              | -      | 27            | 5,8 %  | -                   | -               |
| Gärten, etc. außerhalb<br>von Aleppo | -              | -      | 27            | 5,8 %  | -                   | -               |
| Gesamt                               | 11478          | 100 %  | 469           | 100 %  | 178 (87)            | 100 %           |

(Quelle: SMS und Ġazzī, II)

Wie die Tabelle II, 2 zeigt, lag der größte Teil (196 oder 41,8 %) der gestifteten Immobilien in der Stadt intra muros, gefolgt von den nördlichen Vororten mit 27,5 %. In diesen beiden Teilen der Stadt sind die gestifteten Objekte überdurchschnittlich repräsentiert, verglichen mit dem Anteil der Bevölkerung, die in diesen Teilen der Stadt lebte. Dies ist um so erstaunlicher im Fall der nördlichen Vororte, da dieser Teil der Stadt über eine christliche Bevölkerungsmehrheit verfügte, die nicht als Stifter muslimischer augāf in Erscheinung getreten ist (die christlichen augāf, ohnehin nicht sehr zahlreich während unseres Untersuchungszeitraums, sind nicht Gegenstand dieser Untersuchung). In den östlichen Stadtvierteln außerhalb des Bāb al-Hadīd im Norden bis zum Bāb al-Nairab im Süden ist dies anders, der Anteil an den gestifteten Objekten macht lediglich 16,0 % aus, es lebt aber etwa ein Viertel der Bevölkerung in diesem Bereich. Das Missverhältnis wird noch extremer, wenn wir die Verteilung innerhalb dieser Region betrachten: 55 der insgesamt 75 Immobilien, die in diesem Bereich gestiftet wurden, lagen in dem Stadtteil Bānqūsā, was fast drei Vierteln (73,3 %) entspricht. Bānqūsā wird auch von Marcus als Region mit mittlerem Preisniveau bezeichnet (s.o.), war also wohlhabender als die übrigen östlichen Vororte. Dies unterstützt die Bedeutung, die dieser Stadtteil während unseres Untersuchungszeitraums hatte (vgl. Kap. X. 2. d. über den Ğāmi<sup>c</sup> al-Mušātīya in diesem Teil der Stadt). Die Informationen aus Tabelle II, 2 korrespondieren mit den Informationen von Marcus (s.o.) zu dem Preisniveau der Häuser in den einzelnen Teilen der



<sup>\*</sup>Die erste Zahl entspricht den gesamten Nennungen einer Institution in den Dokumenten, die Zahl in Klammern entspricht der Anzahl der verschiedenen Institutionen.

Stadt. In den 'reicheren' Vierteln (*intra muros*, im Norden und in Bānqūsā) ist auch die Stiftungsaktivität überdurchschnittlich.

In den letzten beiden Spalten der Tabelle II, 2 sind die religiösen Institutionen aufgeführt, die als Begünstigte in den 197 waqfiyāt aufgeführt sind. Dabei wurde jede Nennung berücksichtigt, sowohl wenn die Institution am Ende der Kette – zum Beispiel nach dem Aussterben der Familie – auftaucht, als auch gleich zu Beginn der Stiftung, wenn – zum Beispiel für Rezitationen - Geldzahlungen an die Institution geleistet wurden. Auch in diesem Fall sind die Stadtviertel intra muros und die nördlichen Vororte überrepräsentiert. Im Fall der Stadt intra muros ist dies sicherlich in erster Linie auf die große Zahl der alten prestigeträchtigen Institutionen – wie die Umayyadenmoschee – zurückzuführen, die sich in diesem Teil der Stadt befinden. Im Fall der nördlichen Vororte ist dieser Befund nicht so offensichtlich. Es scheint aber, daß trotz – oder vielleicht gerade wegen – des demographischen Übergewichts der Christen, die islamischen Institutionen in diesem Bereich der Stadt als Begünstigte einer Stiftung besonders attraktiv schienen, denn auch viele muslimische Bewohner anderer Teile der Stadt haben sich in den nördlichen Vororten als Stifter engagiert.

Tabelle II, 3: Verteilung der augäf nach Gerichtshöfen

| Gesamt | Kubrā  | Šāfi <sup>c</sup> īya | Şalāḥīya | Bānqūsīya /<br>Ğabal Sim <sup>ç</sup> ān |
|--------|--------|-----------------------|----------|------------------------------------------|
| 197    | 119    | 51                    | 24       | 3                                        |
| 100 %  | 60,4 % | 25,9 %                | 12,2 %   | 1,5 %                                    |

(Quelle: SMS)

Tabelle II, 3 verdeutlicht die Verteilung der waqfīyāt in den Registern der verschiedenen Gerichte. Ein Großteil wurde in der Maḥkama al-Kubrā registriert (119 oder 60,4 %), die anderen maḥākim sind deutlich schwächer vertreten. Alle großen Stiftungen sind in der Maḥkama al-Kubrā registriert worden. Die größte in einem der anderen Gerichte registrierte Stiftung ist die des Sayyid Muṣṭafā Ğalabī b. Šaiḫ Yūsuf al-Zaitūnī und wurde bei Sayyid Aḥmad Afandī al-Asbīrī, dem 'ḥākim šar'î' in der Maḥkama al-Ṣalāḥīya im Jahr 1223/1808 eingetragen. Sie umfaßt insgesamt 12 Immobilien nördlich des Bāb al-Ḥadīd, darunter eine qāsārīya, einen dukkān und sechs dār im Viertel 'Antar, eine dār im Viertel al-Nūḥīya, eine dār im Viertel Aqyol, eine dār im Viertel Ḥarabḫān und die Hälfte einer dār im Viertel al-Šarī'atlī.³8 Weitere fünf Stiftungen, die nicht in der Maḥkama al-Kubrā registriert wurden, bestehen aus mehr als fünf Objekten. Der qāḍī hat in diesen Fällen ebenfalls sein Monopol auf alle 'wichtigen' Fälle dahingehend ausgeweitet, daß

<sup>38</sup> SMS, 166/17/62 vom 24.10.1223/12.12.1808.

alle großen Stiftungen in seinem Gericht registriert wurden, obwohl sich in den Registern keine *murāsala* (s.o.) findet, die eine derartige Bestimmung enthält.

#### II. 2. Verschiedene Stiftungstypen

Die Analyse der Stiftungsaktivität von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 zeigt einige interessante Präferenzen der Aleppiner Stifter und Stifterinnen. Ein Großteil der augāf war sehr klein und bestand nur aus einem Objekt, in vielen Fällen eine dar. Oft war es wohl das Haus in dem der/die Stifter/in selbst wohnte. Ein großer Anteil der Stiftungen wurde von Frauen gegründet: 106 (53,8 %), diese Zahl liegt höher als bei vergleichbaren Untersuchungen. Yediyıldız erwähnt in seiner Studie über waqf in der 'Türkei' im 18. Jahrhundert, daß etwa 17 % aller augāf von Frauen etabliert wurden.39 Nach einem tapu tahrīr defteri aus dem Jahr 953/1546 lag in Istanbul der Anteil der Stifterinnen bei 36 %.40 Denselben Anteil von 36 % errechnet Marcus auf der Basis der waqf-Listen von Gazzī von 1718 bis 1800 für Aleppo.41 In Nablus lag der Anteil der Frauen von 1800 bis 1860 lediglich bei 11,6 %, in Tripoli hingegen war er mit 47 % fast so hoch wie in Aleppo während des Zeitraums, den diese Studie abdeckt.<sup>42</sup> Eine Erklärung für den großen Unterschied zwischen Nablus und Tripoli wird von Doumani vorgeschlagen: Die Haupteinkommensquelle in Nablus war die landwirtschaftliche Produktion der umgebenden Dörfer (Olivenöl, Getreide, Baumwolle), die auf Staatsland (*mīrī*) erzeugt wurde, das nicht von den Bewohnern gekauft werden konnte. In Tripoli auf der anderen Seite waren die Gärten, die die Stadt umgaben, Privatbesitz ihrer Bewohner. Über das Erbrecht haben Frauen Zugang zu diesem Besitz, den sie dann unter anderem stiften.<sup>43</sup> In Aleppo war das Zentrum der wirtschaftlichen Aktivität bestimmt durch Produktion und Handel. Das in dieser Weise akkumulierte Kapital wurde zum großen Teil in den Kauf von Immobilien investiert, was die große Zahl von Kaufverträgen in den Gerichtsakten bestätigt. Diese Dokumente bestätigen ebenfalls, daß Frauen einen nicht unerheblichen Teil dieser Immobilien besaßen.

Tabelle II, 4 zeigt eine Aufschlüsselung der Stiftungen nach Größe und Geschlecht der Stifter. Bei der Aufteilung in <code>durri</code> und <code>hairi</code> Stiftungen kam die Definition zum Tragen, die die Intention der Stifter in den Vordergrund rückt. Als <code>hairi</code> werden alle <code>auqāf</code> bezeichnet, die unmittelbar oder nach einer absehbarer Zeit ihren 'frommen' Zweck erreichen, d.h. nach dem Tod des Stifters und maximal eines weiteren Begünstigten. Als <code>waqf durri</code> werden die



<sup>39</sup> Yediyıldız, Institution du vaqf, 133.

<sup>40</sup> Reinkowski, "Wesen und Unwesen", 277 und Fn. 57.

<sup>41</sup> Marcus, The Middle East, 304.

<sup>42</sup> Doumani, "Endowing Family", 19.

<sup>43</sup> Doumani, "Endowing Family", 34ff.

Stiftungen bezeichnet, die für die Nachkommen bis zum Aussterben der Familie bestimmt sind und erst danach an einen 'frommen' Zweck gehen. Nach dieser Definition sind etwa die Hälfte der Stiftungen (50,3 %) ,hairī'. Marcus identifiziert auf der Basis der wagf-Listen von Gazzī von 1718 bis 1800 einen ähnlichen Anteil (51 %) an öffentlichen Stiftungen.44 Die Kategorie "wagf muštarak' ist aus dieser Tabelle ausgeklammert worden, da der "hairī" Anteil in den augāf durrīya sich auf Rezitationen und andere wazā'if beschränkt, die in der Regel nur einen kleinen Teil der Stiftungseinnahmen betreffen. Ein großer Anteil der Familienstiftungen enthält diese Bestimmungen (šurūt), oft nur ein paar ġurūš pro Jahr für Rezitationen eines Teiles (ǧuz¹) des Koran. Alle diese Stiftungen in die Kategorie waqf muštarak aufzunehmen, würde das Bild zu stark verfälschen. Die Tabelle II, 4 geht - wie bereits erwähnt – von der Intention des Stifters aus, die bei diesen Stiftungen eindeutig darin besteht, den Stiftungsbesitz in den Händen seiner Nachkommen zu belassen. Yediyıldız definiert den waqf muštarak folgendermaßen: Ein Stifter gründet eine religiöse oder soziale Einrichtung und stiftet zu deren Nutzen eine Anzahl von Gütern. Er bestimmt sich selbst – und seine Nachkommen – zu den Verwaltern der Stiftung und zu den Nutznießern des Gewinns der Stiftung, nachdem die Kosten der religiösen oder sozialen Einrichtung gedeckt sind. 45 Eine derartige Stiftung wurde zwischen 1205/1790-91 und 1225/1810-11 in Aleppo nicht etabliert. Es gab jedoch derartige Stiftungen, die in dieser Zeit existiert haben und deren Verwaltung in den Registern ihre Spur hinterlassen hat (vgl. Kap. XIV. das Beispiel des Qasṭal Isma'īl Āġā).

Tabelle II, 4: Verteilung der auqāf nach Größe<sup>46</sup>

| 106    |       |        |       |       |       | 90     |                 |       |       |       |       |
|--------|-------|--------|-------|-------|-------|--------|-----------------|-------|-------|-------|-------|
| 1 Obje | kt    | 2 Obje | kte   | Mehr  |       | 1 Obje | ekt 2 Objekte M |       | Mehr  | Mehr  |       |
| durri  | hairi | durri  | hairī | durri | hairī | durri  | hairī           | durri | hairī | durrī | hairī |
| 32     | 46    | 8      | 5     | 8     | 6     | 27     | 30              | 3     | 3     | 19    | 7     |

(Quelle: SMS)

Tabelle II, 4 zeigt klar, daß die kleinen Stiftungen mit nur einem Objekt den Großteil der Stiftungsaktivität ausmachen. Unter der Kategorie ,1 Ob-



<sup>44</sup> Marcus, The Middle East, 304. Der Anteil der öffentlichen Stiftungen lag damit deutlich höher als in anderen Orten, Doumani konnte für Nablus und Tripoli von 1800 bis 1860 lediglich einen Anteil von 4 % bzw. 21 % an öffentlichen und gemischten Stiftungen identifizieren ("Endowing Family", 11f.).

<sup>45</sup> Yediyıldız, Institution du vaqf, 23.

<sup>46</sup> Drei Stiftungen sind in dieser Tabelle nicht aufgeführt worden: zwei bestehen lediglich aus Büchern und anderen Gegenständen, ein weiterer waqf wurde von einem Mann und einer Frau errichtet.

jekt' sind ebenfalls alle *auqāf* zusammengefaßt, die nur aus Teilen eines Objektes bestehen, normalerweise angegeben in '*qīrāṭ*', dem vierundzwanzigsten Anteil. Bäume eines Gartens fallen ebenfalls in diese Kategorie. Im Jahr 1206/1791-92 zum Beispiel stiftete Sayyid 'Abd al-Qādir Ğalabī b. Sayyid 'Abd al-Wahhāb Āġā 8q eines *dukkān* im *sūq* von Bānqūsā (im Nordosten der Stadt, außerhalb des Bāb al-Ḥadīd) für seine Nachkommen. Die jährliche Miete für ein Geschäft in diesem Teil der Stadt lag etwa bei 6 ġ bis 15 ġ,<sup>47</sup> ein Drittel dieser Miete – zusätzlich noch aufgeteilt auf mehrere Familienmitglieder – war nicht mehr in der Lage, den Lebensunterhalt zu sichern. In einigen Fällen wurde ein *ḫulū 'urfī* in einen *waqf* umgewandelt.<sup>48</sup>

Die Mehrzahl dieser kleinen Stiftungen waren *auqāf hairīya*, die meisten der größeren Stiftungen, vor allem die, die von Männern gegründet wurden, waren Familienstiftungen. Es hat in unserem Untersuchungszeitraum aber keine Stiftungen mehr zugunsten von religiösen Institutionen gegeben, die sich mit den großen Stiftungen des 16. Jahrhunderts vergleichen ließen.<sup>49</sup>

Die größten Stiftungen sind aber eindeutig von wohlhabenden Männern errichtet, vor allem aus Notabelnfamilien: Im Jahr 1220/1805-06 stiftet Sayyid Ḥāǧǧ Ḥasan Afandī b. Sayyid Aḥmad Kawākibī Zāda einen großen waqf aus 35 Objekten, darunter ein 'Buḫārī' in 30 Teilen, 20 dukkān, 2 dār, 1 maḥzan, Anteile von 2 ṭāḥūn, 1 Hammam, 2 dār, 1 madār, 3 bustān, 1 karm, 2 ǧunaina. Die Stiftung ist zum Nutzen seiner Nachkommen etabliert. Der 'Buḫārī' soll in die Madrasa al-Kawākibīya verbracht werden und es werden 15 ġ pro Monat an drei Personen der 'ahl al-ḥadīt' gezahlt, damit jeden Tag drei Teile in der erwähnten madrasa gelesen werden. In der erwähnten madrasa gelesen werden.

Die größte von einer Frau errichtete Stiftung wurde posthum bei Gericht registriert aus Anlass eines Rechtsstreits über den Besitzstatus einiger Immobilien. Die Stifterin Hāǧǧa Nafīsa bt. Muḥammad Ǧalabī al-Bannā hatte 1216/1801-02 sieben dār und 10 dukkān als Familienstiftung errichtet und war dann 1218/1803-04 auf der Pilgerfahrt gestorben. Dieser waqf wurde anscheinend bei Gründung nicht bei Gericht registriert, denn sonst wäre die waqfīya im Laufe des Verfahrens sicherlich erwähnt worden. Diese Stiftung enthält die Bestimmung, 312 ġ für Rezitationen in der Umayyadenmoschee



<sup>47</sup> Im Jahr 1217/1802-03 erzielten die Geschäfte im Besitz des waqf des Ğāmi<sup>c</sup> al-Mušāṭīya, die sich alle in diesem Teil der Stadt befinden, Mieteinnahmen in dieser Höhe (SMS, 152-I/2/4 von 1217/1802-03).

<sup>48</sup> Unter ħulū 'urfī versteht man ein Recht, eine waqf-Immobilie beruflich oder als Wohnung zu nutzen. Dieser ħulū 'urfī ist ein Besitztitel, der verkauft, vererbt, oder wieder in einen waqf verwandelt werden kann. Diese Veträge werden oft in Zusammenhang mit Restaurierungen an den waqf-Immobilien abgeschlossen, die der waqf nicht leisten kann und die deswegen vom Mieter durchgeführt werden (vgl. Kap. III. 1. d.).

<sup>49</sup> Darauf hat bereits Meriwether hingewiesen (The Kin Who Count, 184).

<sup>50</sup> Diese Beobachtung wird von Meriwether (*The Kin Who Count*, 200ff.) bestätigt und von Doumani für Tripoli und Nablus ebenfalls ("Endowing Family", 14).

<sup>51</sup> SMS, 158/239/1099 vom 17.10.1220/07.01.1806.

zu bezahlen. <sup>52</sup> Bevor sich ein Pilger auf den ḥaǧǧ begibt, sollte er seine finanziellen Angelegenheiten für den Fall regeln, daß er nicht von der Pilgerfahrt zurückkehrt. Die Stiftung von Ḥāǧǧa Nafīsa könnte in diesem Zusammenhang stehen. Eine weitere große von einer Frau errichtete Stiftung ist die der Šarīfa ʿAfīfa bt. Sayyid Ḥiǧāzī Ġannām, die sie 1207/1793 für die Nachkommen ihrer Tochter etabliert hat und die aus 11 dukkān, einem ḫulū ʿurfī und Anteilen von zwei dār, einem Café (qahwa) und einer qāsārīya besteht. <sup>53</sup> Als größte von Frauen errichtete Stiftungen sind diese beiden aber etwas kleiner als drei der 26 'großen' Stiftungen, die von Männern etabliert wurden. Die größten nicht in der Maḥkama al-Kubrā registrierten Stiftungen sind die der schon erwähnten Šarīfa ʿAfīfa und die des 'faḥr al-sadāt' Sayyid Muṣṭafā Ğalabī b. Yūsuf al-Zaitūnī, die eine qāsārīya, einen dukkān und neuneinhalb dār umfaßt. <sup>54</sup> Diese beiden Stiftungen wurden in der Maḥkama al-Ṣalāḥīya registriert.

Einige Charakteristika fallen bei diesen Stiftungen auf: Während der Anteil der kleinen Familienstiftungen (ein Objekt) bei Männern und Frauen fast identisch ist, so sind wesentlich mehr der kleinen öffentlichen Stiftungen von Frauen gegründet worden. Ein Blick auf diese 46 von Frauen gegründeten auqāf hairīya zeigt ein interessantes Stereotyp: 35 bestehen lediglich aus einer dar, einem Wohnhaus, wohl in vielen Fällen das Wohnhaus der Stifterin. Diese dar wird zunächst zum Nutzen der Stifterin gestiftet, geht nach deren Tod in einigen Fällen an einen nahen Verwandten (zum Beispiel: Ehemann, Mutter, Sohn, Tochter), um schließlich seinen ersten 'frommen' Zweck zu erreichen. Die Intention dieser Stifterinnen war also in erster Linie die Unterstützung dieses 'frommen' Zwecks' lediglich zu ihren Lebzeiten (beziehungsweise der eines nahen Verwandten) behält sie sich die Nutzung ihres Besitzes vor. Es ist eigentlich de facto ein waqf, der erst nach dem Tod wirksam wird, bei dem aber die Bedingung umgangen wird, daß dieser 'testamentarische' wagf ein Drittel des Besitzes nicht überschreiten darf. 55 Im Moment der Stiftung ändert sich für die Stifterin nicht viel, sie hat nach wie vor das uneingeschränkte Nutzungsrecht der Immobilie, sie darf sie lediglich nicht mehr veräußern. Haben diese Frauen, im Gegensatz zu den meisten männlichen Stiftern, kein großes Interesse, ihr Eigentum an ihre Nachkommen weiterzugeben? Unsere Dokumente deuten darauf hin, daß die ,women of modest substance' verstärkt ihren Besitz für soziale und religiöse Aufgaben eingesetzt haben. Leider fehlen biographische Informationen über diese Frauen, die über ihre individuellen Beweggründe Auskunft geben könnten.



<sup>52</sup> SMS, 153/26/73 vom 26.04.1218/14.08.1803.

<sup>53</sup> SMS, 140/204/602 vom 07.11.1207/16.06.1793.

<sup>54</sup> SMS, 166/17/62 vom 24.10.1223/12.12.1808.

<sup>55</sup> Țarābulusī, Is'āf, 30f.

### III. Die Verwaltung der Stiftungen

Die Gerichthöfe haben in der Verwaltung der Stiftungen eine wichtige Rolle gespielt. Viele Verträge benötigten die Zustimmung des  $q\bar{a}d\bar{i}$ , begründet durch ein starkes öffentliches Interesse an der Verwaltung der  $auq\bar{a}f$ . In diesem Kapitel sollen verschiedene Aspekte dieser Verwaltung untersucht werden.

#### III. 1. Vermietung von waqf-Besitz

Damit die Stiftung ihren Zweck – die Unterstützung von religiösen und sozialen Einrichtungen oder der Nachkommen des Stifters – erfüllen kann, müssen die gestifteten Immobilien einen Profit erwirtschaften. Zu diesem Zweck werden sie in der Regel vermietet. Um einen Mißbrauch des waqf-Besitzes auszuschließen, haben die Juristen dafür feste Regeln entwickelt. So können Immobilien nur für höchstens ein Jahr vermietet werden und landwirtschaftliche Nutzflächen und Gärten für höchstens drei Jahre. Ebenso ist die Umgehung dieser Bestimmung durch das Abschließen mehrerer aufeinanderfolgender einjähriger (bzw. dreijähriger) Verträge nicht gestattet. Lediglich für den Fall, daß niemand die Immobilie für nur ein Jahr mieten will, oder in einer längeren Mietdauer ein Nutzen für den waqf liegt, sind – nach Autorisierung des  $q\bar{a}d\bar{d}$  – längere Mietzeiten erlaubt. In der Praxis zeigen sich diese strengen Regeln als nicht praktikabel und sogar unvorteilhaft sowohl für den waqf, als auch für den Mieter, wie unter anderem Hoexter argumentiert.

#### III. 1. a. ,Legale' einjährige Mietverträge für städtische Immobilien

Vom größten Teil der Mietverträge, die nach 'legalen' (šarʿī) Bedingungen, also mit einjährigen beziehungsweise dreijährigen Verträgen, abgeschlossen wurden, findet sich in der Regel keine Spur in den Gerichtsregistern, da sie nicht die Zustimmung des qādī benötigten. Wir gehen mit Hoexter davon aus, daß der Mieter einer städtischen Immobilie im Normalfall davon ausgehen konnte, daß sein Mietvertrag nach Ablauf des 'legalen' Jahres automatisch verlängert wurde, da weder der Mieter noch der Verwalter des waqf ein Interesse an kurzen Mietzeiten hatte. 59 Die Abrechnungen der Moscheestiftungen bestätigen dies im Großen und Ganzen. In diesen Abrechnungen werden die Immobilien oft mit dem Namen ihrer Mieter bezeichnet (zum Bei-



<sup>56</sup> Ramlī, Fatāwā, I, 186.

<sup>57</sup> Țarābulusī, Is'āf, 53; Ibn 'Ābidīn, Radd, VI, 605f.

<sup>58</sup> Hoexter, Endowments, 100.

<sup>59</sup> Hoexter, Endowments, 102ff. Am Ende der osmanischen Zeit in Algier, was etwa mit dem Zeitraum unserer Untersuchung korrespondiert, haben 51 % der Immobilien des Waqf al-Haramain in elf Jahren nicht den Mieter gewechselt.

spiel: dār al-Ḥāǧǧ Ḥasan...). Diese Bezeichnungen bleiben zum Teil über Jahre konstant, woraus zu schließen ist, daß die Mieter nicht gewechselt haben. Da auf der anderen Seite diese Fälle nicht bei Gericht vorgebracht worden sind, um eine 'lange' Miete (iǧāra ṭawīla) zu genehmigen, hatten diese Mieter die Immobilien wohl mit 'legalen' einjährigen Mietverträgen gemietet.<sup>60</sup>

Die Juristen haben die Hauptgefahr von langen Mietzeiten erkannt: Nach einer gewissen Zeit betrachten sich die Mieter als Eigentümer, vor allem wenn die gemietete Immobilie in die nächsten Generationen weitergegeben wird und sich die Kenntnis um die genauen Sachverhalte der Mietsituation langsam verliert.61 Diese Problematik und die daraus resultierenden Streitfälle werden uns weiter unten beschäftigen. Ein Extremfall für ein langes Mietverhältnis ist sicherlich der folgende Fall: Im Jahr 1206/1791 vermietet der mutawallī des Waqf al-Hawāğa Šams al-Dīn al-Hamawī für sechs Jahre mit sechs einzelnen unabhängigen Verträgen' einen Teil des Hān al-Kattān im Viertel Suwaiqat 'Alī. Für diese sechs Jahre wird ein Mietzins von 300 g bestimmt, von denen 200 g im Voraus bezahlt werden und die restlichen 100 g in den Händen der Mieter für 'wichtige Ausgaben' verbleiben. Bei dieser Gelegenheit lassen sich die Mieter, Hāgg Darwīš 'Umar b. 'Alī Āgā Muzayyik Zāda, sein Sohn Ibrāhīm Ğalabī und sein Neffe 'Abbūd Āġā, die Geldbeträge bestätigen, die ihre Vorfahren seit 1031/1621-22 für die Instandsetzung des han aufgewendet haben und die als "raqaba"62 zu ihren Gunsten in der Schuld des waqf



<sup>60</sup> Der waqf des Masğid al-'Umarī im Viertel Ğisr al-Ka'ka in den nördlichen Vororten besaß lediglich eine dār. Die Abrechnungen dieser Stiftung, die von 1218/1803-04 bis 1254/1838-39 vorliegen, führen diese dār immer unter demselben Namen auf. Dies deutet darauf hin, daß der Mieter in diesem Zeitraum nicht gewechselt hat.

<sup>61</sup> Ibn 'Ābidīn, Radd, VI, 605.

Das Konzept ,raqaba' wird von Barthélemy folgendermaßen definiert: "immeuble waqf tombé en ruine puis réparé par un particulier qui acquiert de ce fait un droit de possession moyennant le paiement d'une redevance annuelle appelée raqabiye. Le mutawalli de ce waqf peut racheter ce droit par le remboursement des frais de construction s'ils ont été dûment constatés par acte passé par devant le cadi. Cet immeuble tient son nom du fait qu'il est pour ainsi dire «esclave»." (Barthélemy, Dictionnaire, 289).

Im islamischen Recht meint "raqaba" die Substanz eines Objektes, im Gegensatz zu "manfa'a', den Gewinn, den es erwirtschaften kann (Schacht, Introduction, 143).

Nach der Beschreibung von Barthélemy und nach dem Wortlaut der Dokumente ähnelt "raqaba' den Verträgen, die in Damaskus als "murṣad' bezeichnet werden. In den Dokumenten aus Aleppo taucht der Ausdruck "murṣad ' allerdings in der Regel nicht auf. Deguilhem definiert murṣad folgendermaßen: "Murṣad was a loan extended to a waqf administration to pay for necessary repair work on a damaged property in that waqf." Diese Kredite wurden in den meisten Fällen dadurch zurückgezahlt, daß bei langen Mietverträgen ein Teil der Miete für diesen Zweck reserviert war und in der Regel im Voraus bezahlt wurde (Deguilhem, "The Loan of Murṣad", 69). Durch den murṣad-Vetrag erwirbt der Schuldner/Mieter einen Anspruch gegen den waqf, den er verkaufen und vererben kann (ebd., 70). In einem von Deguilhem erwähnten Fall wird der murṣad vom Mieter der Immobilie im Rahmen eines iğāra ṭawīla Vertrages als Vorschuß auf die zukünftige Miete bezahlt (ebd., 71). Bei dieser Form des Vertrages entsteht aber kein Besitzanspruch gegen den waqf, sondern der Kredit ist durch den Mietvertrag abgegolten. Der Begriff raqaba hingegen bezeichnet in Aleppo ein Besitzrecht an einem Objekt, das vom waqf zurückgekauft werden muß, unabhängig von eventuellen Mietzahlungen.

verbleiben.  $^{63}$  Es bestand für diesen  $h\bar{a}n$  also ein fast zweihundertjähriges Mietverhältnis. Das Verbot der Juristen, mehrere aufeinanderfolgende Verträge abzuschließen, wurde in der Praxis – so zeigt dieser Fall – nicht konsequent angewendet.

Die einjährigen Mietverträge hinterlassen nur eine Spur in den Registern, wenn sie mit anderen Fällen gekoppelt werden, zum Beispiel wenn der waqf bei seinen Mietern verschuldet ist, wie das erwähnte Beispiel zeigt. Leider erlaubt die aktuelle Quellenlage nicht, die Länge der Mietverhältnisse konkret zu bestimmen. Dazu bedarf es einer minutiösen Auswertung der Gerichtsregister über einen langen Zeitraum. Wir können aber wohl davon ausgehen, daß viele Immobilien über lange Zeiträume (unter Umständen mehrere Generationen) an Mieter aus derselben Familie vermietet waren, was unsere Dokumente in einzelnen Fällen auch bestätigen.

#### III. 1. b. Lange Mieten: iğāra ṭawīla

Zwischen 1205/1790-91 und 1225/1810-11 wurde in 79 Fällen der  $q\bar{a}d\bar{\iota}$  gebeten, eine lange Mietdauer zu genehmigen. Auch unter der Hypothese, daß nicht alle Dokumente erhalten sind oder gefunden wurden, also die tatsächliche Zahl etwas höher liegen könnte, ist dies relativ wenig im Vergleich mit den 469 Objekten, die in diesem Zeitraum neu gestiftet wurden und die große Menge an waqf-Besitz in Aleppo vergrößert haben. Als Gründe für eine lange Miete wurden in den Dokumenten in der Regel der schlechte Zustand der Immobilien angeführt, der Investitionen erforderte, die der waqf nicht leisten konnte. Diese Investitionen sollten durch Vorschußzahlungen auf die zukünftige Miete erbracht werden. Der Hinweis auf die Baufälligkeit der Immobilien findet sich in fast allen Dokumenten.

In der zeitgenössischen Rechtsliteratur sind die Bestimmungen für diese Ausnahmen sehr detailliert dargelegt. Die Schlüsselstellung hat auch hier der  $q\bar{a}d\bar{i}$  inne. Der Verwalter der Stiftung kann einen solchen Mietvertrag nicht allein abschließen, sondern benötigt die Zustimmung des Richters. Lediglich wenn der Stifter in der  $waqf\bar{i}ya$  ausdrücklich eine längere Mietdauer autorisiert hat, kann der Verwalter der Stiftung eine 'lange Miete' in eigener Verantwortung entscheiden. Diese Bestimmung taucht allerdings in keiner der  $waqf\bar{i}y\bar{a}t$  auf, die während unseres Untersuchungszeitraums neu registriert wurden. Im Gegenteil wird von den Stiftern in einigen Fällen bereits bei Gründung des waqf festgelegt, daß die Mietdauer die 'legale' Dauer von einem Jahr in keinem Fall überschreiten darf. Die Juristen nennen den Hauptgrund für diese Bestimmung: "weil der Zeitraum [der Miete], wenn



 $<sup>\</sup>frac{63}{63}$  SMS,  $\frac{136}{160}$ /424 vom 12.01.1206/11.09.1791. Diese raqaba steigt mit dem vorliegenden Vertrag auf 1962  $\dot{g}$  an.

<sup>64</sup> Qadrī, Qānūn, 129 (§ 275).

<sup>65</sup> Zum Beispiel in der waqfiya des Mūsā Āġā Amīr Zāda aus dem Jahr 1177/1763-64 (Tate, Waqfiyya, 155).

er sich verlängert, zum Ungültigwerden des *waqf* führt. Wer jemanden über einen langen Zeitraum [den *waqf*] als Besitz behandeln sieht, denkt dann, es sei sein Besitz."<sup>66</sup> In Kap. III. 4. a. wird gezeigt, daß diese Angst der Juristen nicht unberechtigt war, denn Klagen zur Feststellung der Identität von *waqf*-Besitz wurden in der Tat bei Gericht vorgebracht.

Tabelle III, 1: *iǧāra ṭawīla*-Verträge von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11

| Jahr | Anzahl | Jahr   | Anzahl |
|------|--------|--------|--------|
| 1205 | 5      | 1216   | 5      |
| 1206 | 6      | 1217   | 2      |
| 1207 | 8      | 1218   | 3      |
| 1208 | 2      | 1219   | 7      |
| 1209 | 2      | 1220   | 7      |
| 1210 | 2      | 1221   | 2      |
| 1211 | 1      | 1222   | 2      |
| 1212 | 2      | 1223   | 4      |
| 1213 | 4      | 1224   | 5      |
| 1214 | 5      | 1225   | 3      |
| 1215 | 2      | Gesamt | 79     |

(Quelle: SMS)

Die Länge dieser Mietverträge liegt in den meisten Fällen bei drei bis neun Jahren (44 Fälle), nur selten sind deutlich längere Mietverträge abgeschlossen worden: 1209/1795 vermietete Sayyid Ḥāǧǧ Ḥasan Afandī Kawākibī Zāda, der mutawallī über den Waqf Abū al-Wafā al-Kawākibī ein freies Gelände (qiṭʿa samāwīya) neben einer dār des waqf im Viertel Ğallūm al-Ṣuġrā für den Zeitraum von 90 Jahren für die Miete von 180 ġ, zahlbar in jährlichen Raten zu 2 ġ. Der Mieter, Ṣāliḥ Āġā b. Ismaʿīl Āġā Labaq Zāda, hatte laut Vertrag das Recht, auf diesem Grundstück Gebäude als sein Eigentum zu errichten. Es handelt sich bei diesem Vertrag interessanterweise um einen Mietvertrag, wobei die speziellen Konditionen (die niedrige Miete von nur 2 ġ und die Tatsache, daß die auf dem Gelände errichteten Gebäude Eigentum des Mieters bleiben) eher einen ḥikr- oder ḥulū ʿurfī-Vertrag (s.u.) erwarten lassen würden. Es handelt sich in diesem Fall wohl um die Nutzbarmachung eines Geländes, das ansonsten für den waqf völlig unproduktiv geblieben wäre. Es ist also zu vermuten, daß die Entscheidung, waqf-Immobilien mit sehr langen Verträgen zu vermie-



<sup>66</sup> Țarābulusī, Is'āf, 53; Ibn 'Ābidīn, Radd, VI, 605: "... li-anna al-mudda idā ṭālat tu'addī ilā ibṭāl al-waqf, fa-inna man rā'ahu yataṣarrifu bi-hā taṣarruf al-mallāk 'alā ṭūl al-zamān yazunnuhu mālikan ...".

<sup>67</sup> SMS, 143/92/1698 vom 27.06.1209/19.01.1795. Die Größe dieses Grundstücks beträgt 11¾ x 9 d (63,6 m², bei 77,5 cm für 1 d, vgl. Kap. III. 1. d.).

ten, auf die individuellen Bedürfnisse einzelner Stiftungen abgestimmt war. Diese Verträge scheinen nur selten abgeschlossen worden zu sein (ein einziger Fall in der Zeit von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11).

Auch bei den iğāra-ṭawīla-Verträgen scheinen viele Immobilien über lange Zeiträume an dieselben Mieter gebunden gewesen zu sein, so daß die bereits erwähnten sehr langen Mietverhältnisse entstanden sind. Zwischen 1210/1795 und 1219/1804 betreffen drei Mietverträge den Hammam Raqban im sūq von Bānqūsā. Am Beginn des Jahres 1210/1795 vermietete der mutawallī Hāǧǧ 'Alī b. Ḥāǧǧ Aḥmad b. Šaiḥ Mustafā Hamdūn den erwähnten hammām an Hāǧǧ 'Umar b. 'Abd al-Rahmān Hamdūn für neun Jahre (mit drei einzelnen Verträgen zu je drei Jahren) für insgesamt 2864 g (jährliche Miete von 318 g). Der gesamte Betrag wurde im Voraus bezahlt.68 Genau vier Jahre später (1214/1799) erschienen derselbe mutawalli und derselbe Mieter wieder bei Gericht und schlossen einen Mietvertrag über sieben Jahre und sieben Monate über denselben hammam ab, weil "ein Kredit gebraucht wird und dies nicht anders möglich ist, als mit einer Vermietung der Immobilien des waaf als iǧāra tawila".69 Als Miete werden für den gesamten Zeitraum 2409 g vereinbart. Abgesehen von der sehr ungewöhnlichen Mietdauer von sieben Jahren und sieben Monaten war bei Abschluß dieses neuen Vertrages der vorherige noch nicht ausgelaufen, was ein Problem für den Mieter bedeutet haben müsste, da er den kompletten Mietzins aus dem ersten Vertrag - nach Wortlaut des Dokuments - bereits im Voraus beglichen hatte. Am Anfang des Jahres 1219/1804 schließlich, nur fünf Jahre nach dem Abschluss des letzten Mietvertrages (der erste Vertrag, abgeschlossen im Jahr 1210/1795, war jetzt abgelaufen), kamen beide wieder zu Gericht, um einen neuen Vertrag über dieselbe Immobilie über vier Jahre zu einer Miete von 1072 g abzuschließen, wieder mit der Begründung von 'dringenden Renovierungsarbeiten'.<sup>70</sup> Alle drei Dokumente sind von relativ vielen Zeugen bestätigt worden (fünf bis elf) und ausdrücklich von namentlich im Dokument genannten Nutznießern des wagf autorisiert worden. Die jährliche Miete des hammām bleibt im Untersuchungszeitraum konstant. Eine Abrechnung dieses waqf aus dem Jahr 1226/1811-12 informiert uns, daß die Miete in diesem Jahr ebenfalls noch 318 g betragen hat.71 Es ist kaum anzunehmen, daß diese vertraglichen Unregelmäßigkeiten lediglich eine Nachlässigkeit waren. Alle namentlich im Dokument aufgeführten Personen haben sicherlich die Überschneidung der einzelnen Verträge genau gekannt, zudem gehörten auch Vermieter und Mieter zu derselben Familie (Ḥamdūn). Jeder Vertrag für sich genommen entsprach den rechtlichen Anforderungen, so daß lediglich beim Nachprüfen in den alten Registern die Überschneidung bei Ge-



<sup>68</sup> SMS, 143-I/156/474 vom 01.01.1210/18.07.1795.

<sup>69</sup> SMS, 145/132/482 vom 01.01.1214/05.06.1799: "... wa iḥtāğa al-amr ilā al-istidāna wa lam yumkin dālika illā bi-iǧār ʿaqār al-waqf iǧāra ṭawīla ...".

<sup>70</sup> SMS, 157/4/13 vom 25.01.1219/06.05.1804.

<sup>71</sup> SMS, 177/8/25 von 1226/1811-12.

richt hätte auffallen können. Der Grund für den zweiten und dritten Vertrag ist nicht klar. Sie machen nur Sinn, wenn der vorherige Vertrag nicht vollständig umgesetzt wurde, also zum Beispiel die Miete nicht vollständig im Voraus gezahlt wurde. In diesem Fall würde der Mieter durch den Folgevertrag noch einmal eine größere Zahlung zu Vertragsbeginn akzeptieren. Im zweiten Vertrag (s.o.) wurde erwähnt, daß die einzige Möglichkeit einer Kreditaufnahme – und damit der Kapitalbeschaffung – ein *iğāra-ṭawīla*-Vertrag war. Die Frage, warum in diesem Fall kein Antrag auf eine legale Kreditaufnahme (*istidāna*) gestellt wurde, bleibt allerdings unbeantwortet.

Diese Dokumente zeigen uns, daß der waqf sich bei seinen Mietern verschuldet, indem der mutawalli dem Mieter erlaubt, auf eigene Kosten notwendige Renovierungen an den Immobilien durchzuführen. Diese Summe bleibt 'raqaba' (s.o.) des Mieters und ein Besitzanspruch gegen den waqf. Der waqf wird aber wohl nur selten in der Lage sein, die raqaba zurückzukaufen, da er nur in Ausnahmefällen seine Zahlungsschwierigkeiten überwinden wird. Diese Entwicklung ist unter Umständen sogar gewollt, da sie wenigstens am Anfang beiden Vertragsparteien nutzt, indem sie Planungssicherheit gewährt. Der Mietvertrag war für den waqf aber praktisch unkündbar, so daß auf diese Art und Weise jahrhundertelange Mietverhältnisse entstehen konnten, in denen der Mieter über die Immobilien praktisch wie über sein Eigentum verfügen konnte. Die Vorgabe des Rechts, am Ende des Vertrages einen Mieterwechsel herbeizuführen wird auf diese Weise praktisch unmöglich.

#### III. 1. c. Die Höhe der Miete: uğrat al-miţl

Die Miethöhe der waqf-Immobilien konnte nicht frei nach Gutdünken der Vertragsparteien bestimmt werden. Um den waqf vor Mißbrauch zu schützen, mußte sie mindestens einer 'Durchschnittsmiete' (uğrat al-mitl) entsprechen. Eine Vermietung unterhalb dieses Niveaus wird von den Juristen nur autorisiert, wenn die Notwendigkeit dazu besteht (darūra, etwa wenn sonst kein Mieter gefunden werden kann) und falls der Mieter die Immobilien auf eigene Kosten renoviert hat. In diesem Fall führt die Erhöhung der uğrat almitl, die sich aus der Wertsteigerung der Immobilie ergibt, nicht zu einer höheren Miete. In vielen waqfīyāt findet sich bereits die Bedingung, daß nur auf der Basis der Durchschnittsmiete vermietet werden darf.

Die Durchschnittsmiete wird in erster Linie durch die Nachfrage und das Angebot an vermietbarem Raum, also durch wirtschaftliche Faktoren, festgelegt. Eine stärker werdende Nachfrage führt zu einer Erhöhung der *uğrat almitl*. Im Streitfall sollte eine Änderung der Durchschnittsmiete durch Zeugen bestätigt werden.<sup>73</sup> Zu ihrer Festlegung werden die Miethöhen von vergleich-



<sup>72</sup> Ibn 'Ābidīn, Radd, VI, 608.

<sup>73</sup> Ibn 'Ābidīn, '*Ugūd*, I, 225; *Radd*, IX, 31.

baren Nachbargrundstücken herangezogen.<sup>74</sup> Wenn die Durchschnittsmiete sich zum Beispiel während der legalen Mietdauer bei landwirtschaftlichen Objekten (drei Jahre) am Ende des zweiten Jahres erhöht, macht diese Erhöhung den Vertrag nicht ungültig. Entscheidend ist in diesen Fällen, daß bei Vertragsabschluß die Durchschnittsmiete Grundlage des Vertrages war.<sup>75</sup>

Wann ein Mietvertrag aufgrund einer Erhöhung der Durchschnittsmiete aufgelöst werden kann, wird von den Juristen kontrovers diskutiert. Dabei wird unterschieden zwischen einer Erhöhung der Durchschnittsmiete aufgrund einer allgemeinen Mietpreisentwicklung (beispielsweise aufgrund von verstärkter Nachfrage nach zu mietenden Immobilien) und einem einzelnen Angebot, eine Immobilie für einen deutlich höheren Mietzins zu mieten, der nicht mehr marktgerecht wäre. Letzterer Fall führt nicht zu einer Auflösung des Vertrages, da keine allgemeine Erhöhung der *uğrat al-mitl* damit verbunden ist. Bei einer Erhöhung der Durschnittsmiete um mehr als 20 % kann der Mietvertrag, nach Meinung vieler Juristen, annuliert werden (andere schlagen vor, den Vertrag zu annulieren, wenn der vorgeschlagene Mietzins mehr als 50 % über der im Vertrag festgelegten Miete liegt). Bei einer Erhöhung bis 20 % wird diese Erhöhung erst nach Ende der Vertragsdauer bei dem Folgevertrag wirksam. <sup>76</sup> Nach einer anderen Ansicht muß nach einer Auflösung des Vertrages die höhere Durchschnittsmiete vom Mieter rückwirkend gezahlt werden. <sup>77</sup>

Eine Diskussion um die Höhe dieser uğrat al-miţl findet sich normalerweise nicht in unseren Dokumenten, da eine solche – sofern sie stattgefunden hat - sicherlich außerhalb des Gerichts geführt wurde. Aus diesem Grund ist schwer zu entscheiden, in welchem Ausmaß die oben erwähnten Vorgaben des Rechts eine Rolle gespielt haben und ob dieser Punkt zu Konflikten zwischen Mietern und Verwaltern geführt hat. Lediglich in einem Fall hat eine Annullierung eines Mietvertrages aufgrund einer Änderung der Durchschnittsmiete stattgefunden: Am Ende des Jahres 1207/1793 erscheint Šarīfa Sitt Hafsa Hānūm bt. Isma'īl Bāšā, die Verwalterin der Stiftung ihrer Mutter Hadīğa bt. 'Abdallāh, bei Gericht, um einen Mietvertrag über drei Gärten mit einer Laufzeit von fünf Jahren (1205/1790-91 bis 1210/1795-96) zwei Jahre vor Ablauf aufzulösen. Für die fünf Jahre wurde seinerzeit eine Gesamtmiete von 3500 g festgesetzt (58 1/3 g pro Monat) und im Voraus bezahlt, zusätzlich zu einer musāqāh-Vereinbarung (10 % des Ertrags der Gärten für den waqf, 90 % für den Mieter). Es wird im vorliegenden Dokument ausdrücklich noch einmal bestätigt, daß dieser Betrag seinerzeit ugrat al-mitl war. Die mutawalliya löst den Vertrag nun auf, vermietet die Gärten noch einmal für die ersten beiden Monate des Jahres 1208/1793 an denselben Mieter für

<sup>74</sup> Ibn 'Ābidīn, 'Uqūd, II, 104.

<sup>75</sup> Ibn 'Ābidīn, 'Uqūd, I, 225.

<sup>76</sup> Johansen, Land Tax and Rent, 113; Qadrī, Qānūn, 129 (§ 278); Ibn ʿĀbidīn, ʿUqūd, I, 225; Radd, VI, 609; Ramlī, Fatāwā, I, 195.

<sup>77</sup> Johansen, Land Tax and Rent, 112.

eine höhere Miete (145,75 g für die beiden Monate), die neue *uğrat al-mitl*, und zahlt dem Mieter die im Voraus gezahlte Miete für die verbleibende Zeit zurück. Die erneute Vermietung für den sehr kurzen Zeitraum von zwei Monaten macht bei den landwirtschaftlichen Objekten nur einen Sinn, wenn beispielsweise in dieser Zeit eine Ernte liegt (es handelt sich um die Monate August und September). So würde dem Mieter die Möglichkeit gegeben, diese Ernte – für die er bereits investiert hat – noch für sich einzubringen. <sup>78</sup> In diesem Fall führt eine Steigerung der Durchschnittsmiete von 24,9 % zu einer Auflösung des Vertrages. Der Vertrag wird zum frühestmöglichen Zeitpunkt aufgelöst, nachdem die 'legale' Dauer von drei Jahren abgelaufen war.

Ein anderer Fall erlaubt uns, den Prozess der Festlegung der Durchschnittsmiete nachzuvollziehen. Im Jahr 1215/1800-01 erscheint Sayyid Hāǧǧ Halīl Āġā b. Mūsā Āġā Amīr Zāda, der *mutawallī* über den *waqf* seiner Ehefrau Hāǧǧa Ḥadīǧa bt. Sayyid Yūsuf al-ʿUtmānī bei Gericht und klagt gegen die Ehefrau des verstorbenen 'Umar b. 'Abd al-Latīf al-Ğūrbāğī auf Zahlung der Miete für ein Haus aus dem erwähnten wagf, in dem diese wohnt. Ihr Ehemann hatte bis zu seinem Tod am 15.11.1214/10.04.1800 fünf Jahre in dem Haus gewohnt und seine Frau danach noch einmal siebeneinhalb Monate. Der mutawallī verlangt für die ersten fünf Jahre eine Mietzahlung von 740 g (148 g pro Jahr) und für die restlichen siebeneinhalb Monate noch einmal 110 g. Er erhöht also, nach dem Tod des Ehemanns, die Miete geringfügig um etwa 2,3 g pro Monat. Die Beklagte entgegnet, daß die Durchschnittsmiete für das Haus 120 g pro Jahr betrage. Daraufhin werden Zeugen gehört, die die Höhe der Durchschnittsmiete bestätigen sollen. Zwei Zeugen - Šaih Muhammad Afandī, der šaiḥ der Zāwiya al-ʿUqailīya, und ein Sayyid Aḥmad – erklären, daß die ugrat al-mitl in den ersten vier Jahren 10 g pro Monat betragen hat, im fünften Jahr 12 g pro Monat. Der Mieterwechsel ist für die Zeugen kein Grund zur Mieterhöhung, für die Zeit nach dem Tod des Ehemannes setzen sie die Miete ebenfalls auf 12 g pro Monat fest. Der Richter folgt den Zeugen und bestimmt die Mietnachzahlung entsprechend.<sup>79</sup> Die Steigerung der Durchschnittsmiete nach dem vierten Jahr beträgt 20 %, entspricht also der Steigerung, die nach Ansicht einiger Juristen (s.o.) den Mietvertrag auflösen würde. Welcher Art die fachliche Kompetenz der beiden Zeugen war, wird in dem Dokument nicht erwähnt. Über Sayyid Ahmad haben wir keine Informationen, Šaih Muḥammad Afandī war ein sūfī und 'ālim, der seine eigene zāwiya geleitet hat und in der Ğāmi' Šaraf Unterricht in figh erteilt hat (vgl. Kap. X. 2. c.). Gehören diese beiden Zeugen zu den 'ahl al-basar wa-l-amāna' (den Kenntnisreichen und Vertrauensvollen), die nach Meinung der Juristen die Durchschnittsmiete festsetzen sollen?80 Dies ist aufgrund der fehlenden

<sup>78</sup> SMS, 141-I/136 vom 16.12.1207/25.07.1793.

<sup>79</sup> SMS, 148/166/593 vom 28.06.1215/16.11.1800.

<sup>80</sup> Ibn 'Ābidīn, Radd, VI, 609.

Informationen über Sayyid Aḥmad nicht mit Sicherheit festzustellen, Šaiḥ Muḥammad Afandī war sicherlich eine respektierte Persönlichkeit, die einem Expertengutachten das nötige Gewicht geben konnte.

Die Einheitlichkeit der Mieteinnahmen aus Objekten ähnlicher Art, Größe und Lage (vgl. zum Beispiel Teil C, Kap. X) läßt vermuten, daß das Konzept der Duchschnittsmiete eine generelle Akzeptanz fand und angewendet wurde. Unsere zwei Beispiele zeigen, daß aus dem Korpus der verschiedenen Lehrmeinungen der hanafitischen Schule die Mehrheitsmeinung ausgewählt wurde, nach der bei einer Erhöhung um mehr als 20 % der Durchschnittmiete der Vertrag aufgekündigt werden kann.

# III. 1. d. Extrem langfristige und permanente Mietverträge: <code>hikr</code>, <code>hulū</code> ' $urf\bar{\imath}$ , <code>iǧāratain</code>

Hikr, hulū 'urfī und iğāratain sind Vertragsformen, die sich von 'gewöhnlichen' Mietverträgen durch ihre auf unbestimmte Zeit ausgerichtete Dauer und besondere Rechte, die der Vermieter (in der Regel ein waqf) aufgibt und die auf den Mieter übergehen, unterscheiden.

#### i. Hikr

Bei der Vertragsform des hikr wird ein Grundstück mit einem permanenten Vertrag vermietet. Der Mieter erwirbt das Recht, auf diesem Grundstück Gebäude zu errichten oder etwas anzupflanzen. Was er baut (und pflanzt) wird sein Eigentum, über das er frei verfügen kann: er kann es verkaufen. vermieten, vererben oder auch wieder in einen wagf verwandeln. Um diese Teilveräußerung rückgängig zu machen, müßte der waaf den Mieter – dessen Einverständnis vorausgesetzt – für seine Investitionen entschädigen. Das Vermieten eines Grundstückes in dieser Vertragsform ist nur zulässig, wenn die Gebäude darauf völlig zerstört sind und keine andere – für den wagf günstigere – Vertragsform, wie iğāra tawīla, iğāratain oder istibdāl mehr möglich sind. 81 Dies hat der qādī zu prüfen und nach dieser Prüfung zu autorisieren, der Verwalter der Stiftung alleine hat nicht das Recht dazu.82 Der Mieter bezahlt eine jährliche Miete, die sich nach der ortsüblichen Durchschnittsmiete richtet (uğrat al-mitl), aber im allgemeinen sehr niedrig ist. Diese im hikr-Vertrag festgelegte Miete sollte nicht auf diesem Niveau bleiben, sondern ist den Marktschwankungen unterworfen.83 Baer erwähnt, daß auch



<sup>81</sup> Qadrī, Qānūn, 145 (§ 332).

<sup>82</sup> Baer, "Ḥikr".

<sup>83</sup> Qadrī, Qānūn, 146f. (§ 336, 337). Keine nachträgliche Erhöhung eines hikr konnte identifiziert werden, allerdings mußte diese wohl auch nicht bei Gericht registriert werden und findet ihren Niederschlag in den siğillāt lediglich bei daraus resultierenden Rechtsstreiten. Generell wurde weiter oben dazu schon ausgeführt, daß Änderungen der Miethöhe oder Anpassungen an eine veränderte Durchschnittsmiete nur in wenigen Fällen bei Gericht dokumentiert wurden. Dies sollte nicht in die Schlußfolgerung münden, daß es diese Fälle nicht auch bei hikr-Verträgen gegeben haben kann.

Privatbesitz (*milk*) mit einem *ḥikr*-Vertrag vermietet werden konnte,<sup>84</sup> derartige Fälle finden sich jedoch nicht in den Dokumenten aus Aleppo.

Hoexter hat für die Stadt Algier in osmanischer Zeit einen Vertrag ('anā') untersucht, der Ähnlichkeiten mit <code>hikr</code> besitzt, da er ebenfalls eine Teilveräußerung des <code>waqf</code>-Besitzes involviert und dem Mieter gestattet wird, Gebäude zu errichten, die sein Eigentum werden. In den Beispielen aus Algier scheinen aber – im Unterschied zum <code>hikr</code> – Grundstücke mit diesem Vertrag vermietet worden zu sein, auf denen sich noch Gebäude befanden. <sup>85</sup> Sie konnte anhand ihrer Beispiele zeigen, daß die Teilveräußerung von <code>waqf</code>-Besitz nicht zwangsläufig zu einer Verringerung der Mieteinnahmen aus diesen Objekten geführt hat: 32,7 % der Objekte, die mit einem 'anā'-Vertrag vermietet wurden, erzielten danach genausoviel Miete, wie vor Abschluß dieses Vertrages, 37,5 % der Objekte erzielten danach sogar höhere Mieteinnahmen. <sup>86</sup> Dies ist bei den <code>hikr</code>-Verträgen in Aleppo nicht zu beobachten, die Mieteinnahmen waren sehr niedrig und stiegen im allgemeinen auch nicht mit der Marktentwicklung. Dies zeigen die Abrechnungen der Stiftungen, die in Teil C untersucht werden (Tabellen Kap. X).

Der *ḥikr*-Vertrag ist nur selten abgeschlossen worden, lediglich 12 Fälle wurden in unserem Untersuchungszeitraum in den Registern gefunden. Die Gründe dafür sind offensichtlich: neben den rechtlichen Hürden ist es vor allem die Tatsache, daß der *waqf* auf Dauer auf einen Teil seiner Besitzrechte an einer Immobilie verzichtet.

Tabelle III, 2: hikr-Verträge von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11

| Jahr | Anzahl | Jahr   | Anzahl |
|------|--------|--------|--------|
| 1205 | 1      | 1216   |        |
| 1206 |        | 1217   | 1      |
| 1207 |        | 1218   | 1      |
| 1208 |        | 1219   | 1      |
| 1209 |        | 1220   |        |
| 1210 |        | 1221   |        |
| 1211 |        | 1222   | 1      |
| 1212 | 2      | 1223   |        |
| 1213 |        | 1224   |        |
| 1214 |        | 1225   | 3      |
| 1215 | 2      | Gesamt | 12     |

(Quelle: SMS)



<sup>84</sup> Baer, "Hikr".

<sup>85</sup> Hoexter, "'Anā'", 247.

<sup>86</sup> Hoexter, "Adaptation to Changing Circumstances", 326.

Ein Blick auf die 12 Fälle macht deutlich, daß den Forderungen der Juristen offensichtlich Rechnung getragen wurde. In 11 Dokumenten (das zwölfte nimmt eine Sonderstellung ein, s.u.) wird explizit erwähnt, daß auf dem Grundstück keine Gebäude stehen.  $^{87}$  In sieben Fällen findet eine Inspektion (kašf) der Örtlichkeiten statt, ähnlich wie bei den Fällen von istidāna und istibdāl (vgl. Kap. III. 2. und 3.): Eine Delegation bestehend aus einem Vertreter des Richters (normalerweise der Gerichtsschreiber – kātib), notariellen Zeugen (umanā al-šar) und dem Bauinspektor (mi mar sultānī) begutachten die Örtlichkeiten und berichten anschließend dem qāḍī. In den anderen Fällen werden die Fakten lediglich durch Zeugen – wahrscheinlich aus dem Viertel beziehungsweise der Nachbarschaft – bestätigt. Offensichtlich reicht dem qāḍī deren Zeugnis aus, um eine Entscheidung zugunsten des hikr-Vertrages zu treffen.

Die Behauptung, daß diese Grundstücke tatsächlich völlig unbebaut sind, ist in einigen Fällen schwer nachzuvollziehen. Reste von ehemaligen Gebäuden werden gelegentlich in den Dokumengen erwähnt: Im Jahr 1217/1803 stellt der Verwalter des Waqf 'Abd al-Salām al-Bardāḫǧī den Antrag, ein Grundstück im dichtbesiedelten Viertel al-Baiyāḍa zu vermieten. Auf diesem Grundstück befindet sich ein Brunnen ( $\S ubb\ m\bar{a}^{2}$ ). Nach der Inspektion autorisiert der Richter, dieses Grundstück für 2  $\S j$ ährlich zu vermieten. Das Dokument erwähnt, daß dieser Brunnen früher zu einem Haus gehört hat.

In einem weiteren Fall aus dem Jahr 1225/1810 erscheint der *mutawallī* des Waqf Banū Ḥaṭab und möchte ein Grundstück im Sūq al-Ṣaġīr in Bānqūsā vermieten, das einmal das "Tor eines *ḥān* war mit dem, was es umgab". Heute sei dies ebenfalls "frei von Gebäuden", Sayyid Abū Bakr b. Ḥusain möchte es für 5 ġ pro Jahr mieten, die höchste Miete, die mit einem *ḥikr*-Vertrag in unseren Dokumenten erzielt wird. Nach der Inspektion und dem Beibringen von weiteren Zeugen erhält er die Genehmigung dazu.<sup>89</sup>

Gemeinsam ist allen diesen Dokumenten, daß – neben der genauen Lage des Grundstücks mit den Grenzangaben – die exakte Fläche angegeben wird. Es ist unter anderem eine der Aufgaben der Inspektion, diesen Wert zu bestimmen. Bei unserem letzten Beispiel beträgt diese Fläche 11½ x 7¼ dgo (50,1 m²). Zum Vergleich: Im Jahr 1215/1800 wurde ein ehemaliges Geschäft (dukkān) im Viertel al-Mawārdī aus dem Waqf Hasan al-Mamlūk, das ohne



<sup>87</sup> Dies wird in allen Beispielen durch den Ausdruck "ḫālīya ʿan al-binā" ausgedrückt.

<sup>88</sup> SMS, 152/107/348 vom 26.11.1217/20.03.1803.

<sup>89</sup> SMS, 168/202/393 vom 21.01.1225/25.02.1810.

<sup>90</sup> Die "Zimmermans-Elle" (al-dirā" al-naǧǧāri), um die es sich in den Dokumenten aus Aleppo handelt, maß in Ägypten durchschnittlich 77,5 cm (Hinz, Islamische Masse, 59). Da keine Informationen zur Länge dieser Elle in Aleppo gefunden werden konnten, wurde dieser Wert bei den Umrechnungen verwendet.

Bebauung war, mit der Fläche  $4\frac{3}{4}$  x  $3^2/3$  d (10,5 m<sup>2</sup>) vermietet. Die Miete wurde nach der Inspektion auf  $\frac{1}{2}$  g festgelegt.<sup>91</sup>

Das größte Grundstück, das in unserem Untersuchungszeitraum mit einem hikr-Vertrag vermietet wurde, befand sich in den nördlichen Vororten im Viertel Almāğī. Es bestand aus zwei Teilen, eine ehemalige dār (16,5 x 11 d) und ein dahliz (Korridor, 12 x 1,75 d), der den Zugang zu diesem Grundstück ermöglichte. Beide zusammen hatten eine Fläche von 121,6 m<sup>2</sup> und wurden für 5 g pro Jahr vermietet.92 Ein weiteres Grundstück neben dem Ğāmi' al-Firdaus im Süden außerhalb des Bāb al-Magām, eine – in unserem Untersuchungszeitraum - einfache Gegend mit lockerer Bebauung und niedrigen Grundstückspreisen, hatte ebenfalls eine relativ große Fläche. Šaih Muhammad al-Nahawī, Verwalter über den waqf seines Vorfahren al-Nahawi', erhielt im Jahr 1222/1807 die Erlaubnis ein freies Gelände von 15½ x 11 d (102 m<sup>2</sup>) zu vermieten, ohne daß eine Inspektion stattgefunden hatte, lediglich nach der Bestätigung von sieben Zeugen. Der Mietzins beträgt vier wāq (Plural von ,ūqiya') Öl.93 Nach einem Dokument aus dem Jahr 1232/1816 hätte diese Menge Öl einen Wert von 1,04 g gehabt. Im Jahr 1222/1807, in dem unser hikr-Vertrag registriert wurde, wird dieser Betrag etwas geringer gewesen sein, also wahrscheinlich etwa 1 g entsprochen haben. Es ist nicht ungewöhnlich, daß die hikr-Miete in Öl beglichen wird (vgl. in Kap. X. 2. d. die Abrechnungen des waqf des Ğāmi<sup>c</sup> al-Mušāṭīya).<sup>94</sup>

In unseren ersten Beispielen – dem Viertel al-Baiyāḍa *intra muros*, dem ökonomisch sehr aktiven Sūq al-Ṣaġīr in Bānqūsā und dem Viertel Almāǧī im Norden – waren die fraglichen Grundstücke zentral gelegen und von entsprechendem Wert, so daß anscheinend dem Buchstaben des Gesetzes Rechnung getragen werden mußte. Der Richter hatte den Zustand des Grundstücks zu verifizieren und schickte zu diesem Zweck eine Inspektion (*kašf*) dorthin. Nicht so in unserem letzten Beispiel, in dem sich das Grundstück in dem einfachen Viertel außerhalb des Bāb al-Maqām befand, gelegen inmitten einer Region, die seit dem Mittelalter als Friedhof diente (davon zeugen einige ayyubidische und mamlukische Baudenkmäler) und – noch heute und sicherlich wohl schon um das Jahr 1800 – den Charakter einer Spontanansiedlung hatte. Der Richter ordnete keine Inspektion an, sondern gibt sich mit der Bestätigung der sieben Zeugen zufrieden. Abgesehen von der Tatsache, daß ein Antragsteller aus dieser Region sicherlich gerne die Gerichtsgebühren für



<sup>91</sup> SMS, 148/155/653 vom 16.05.1215/05.10.1800. Das Geschäft "... huribat wataʻaṭṭalat wa tahaddamat ǧudrānuhā wa baqiyat ʻarḍan ḫāliya ʻan al-binā'...".

<sup>92</sup> AS, 26/219 vom 18.06.1212/07.12.1797.

<sup>93</sup> SMS, 156/170/493 vom 09.01.1222/19.03.1807. Eine  $\bar{u}qiya$  wog in Aleppo etwa 190 Gramm (Hinz, Islamische Masse, 35).

<sup>94</sup> SMS, 1/5 (2. Serie) vom 01.01.1232/21.11.1816. In dieser Abrechnung des Ğāmi<sup>c</sup> al-Mušāṭīya tauchen Einnahmen aus *ḥikr*-Verträgen in Höhe von 153 *ūqiya* Olivenöl auf, die mit einem Geldbetrag von 40 g abgerechnet werden. Daraus ergibt sich der Betrag von 0,26 g für eine *ūqiya*.

die Inspektion sparen wollte, kam es wohl auch der mehrköpfigen Inspektionsgruppe nicht ungelegen, sich den Weg auf die staubigen Friedhöfe sparen zu können.

Ein Fall fällt aus dem Rahmen dieser hikr-Dokumente, die – abgesehen von der Tatsache, ob eine Inspektion stattfand oder nicht – sehr homogen sind. Im Jahr 1219/1805 mietet Sayyid 'Utmān b. Sayyid Ḥiǧāzī vom mutawallī Muḥammad b. Sayyid ʿAbd al-Raḥmān Āġā Yaḥyā Bek Zāda (leider ist der Name des waqf unlesbar) ein Stück Land, über das der Zugang zu seinem Haus läuft. Leider ist ebenfalls nicht lesbar, in welchem Stadtviertel sich dieses Grundstück befindet. Er erhält die Genehmigung dazu und eine Miete von 60 u wird vereinbart. Es fand keine Inspektion statt und auch der in allen anderen Dokumenten auftauchende Hinweis, daß der Mieter auf dem Gelände Gebäude als sein Eigentum errichten kann, ist nicht erwähnt. Falls der Mieter das Gelände nur als Zugang zu seinem Haus benutzt, wird er wahrscheinlich auch gar nicht planen, Gebäude darauf zu errichten. Es stellt sich aber eine andere Problematik: Wenn der Mieter das Gelände nur als Zugang nutzt, kann der waqf jederzeit den Mietvertrag kündigen, da er den Mieter nicht für die Baumaßnahmen auszahlen muß.

Baer sieht in der Vertragsform des hikr vor allem ein Werkzeug, um den Stiftungsbesitz zu manipulieren: "Moreover, in all periods hikr and similar practices have been used by dishonest nāzirs as a convenient means of fraud."96 Für ihn ist der Mißbrauch dieses Vertrages eine Form, waqf-Vermögen wieder in private Hand zurückzuführen und den waqf damit finanziell zu schädigen. Er begründet dies unter anderem mit dem hohen Prozentsatz an Grundstükken, die in hikr-Verträgen (seine Beispiele sind Ägypten und Palästina am Ende des 19. Jahrhunderts) festgelegt waren und die nur sehr geringe Einkünfte für die vermietenden auqāf erzielt haben.

Die für unsere Studie konsultierten waqf-Abrechnungen bestätigen im allgemeinen die Einschätzung von Baer in Hinblick auf die geringe wirtschaftliche Bedeutung für die auqāf. Dies scheint im Fall von Algier anders gewesen zu sein (s.o.). In Teil C dieser Arbeit werden wir darauf zurückkommen, wenn wir uns mit den Abrechnungen der Stiftungen beschäftigen. Trotzdem gab es auch Moscheestiftungen, die ausschließlich aus hikr-Verträgen bestanden und die wenigstens eine gewisse Zeit als wirtschaftlich gesund anzusehen sind (s.u.). Die Ansicht, mit hikr sei in erster Linie Missbrauch getrieben worden, können sie für Aleppo während unseres Untersuchungszeitraums aber nicht bestätigen. Die geringe Zahl von 12 neuen Verträgen in 21 Jahren spricht dagegen. Wie kommt es aber zu einem derartig hohen Anteil an hikr-Grundstücken bei einer so niedrigen Zahl von Neuverträgen? Die Lösung kann nur in der Kumulierung über einen langen Zeitraum liegen. Baer



<sup>95</sup> SMS, 156/3/9 vom 04.12.1219/06.03.1805.

<sup>96</sup> Baer, "Hikr", 369.

weist auch darauf hin, daß besonders nach Zeiten großer Zerstörungen, die auch den Stiftungsbesitz in Mitleidenschaft gezogen haben, viele Immobilien an kapitalkräftige Mieter gegeben wurden, die diese mit hikr-Verträgen mieteten und wieder aufbauten. Dies wird bestätigt durch einen Blick auf die Abrechnungen relativ alter Stiftungen, zum Beispiel die religiösen Institutionen aus ayyubidischer oder mamlukischer Zeit. Ein Großteil ihres ursprünglichen waqf-Besitzes ist mittlerweile in hikr-Verträgen festgelegt. Da diese Institutionen aber immer wieder in neuen Stiftungen bedacht werden, können sie weiterhin funktionieren. Ein Beispiel ist die Umayyadenmoschee: Von Nūr al-Dīn al-Zangī wurde sie im 12. Jahrhundert u. Z. restauriert, vergrößert und mit einem großen waqf versehen, der unter anderem aus den Märkten (aswāq) bestand, die den ǧāmiʿ umgeben. Am Ende des 19. Jahrhundert waren, nach Ġazzī, davon nur noch die hikr-Verträge übrig. Bestand versehen, der unter anderem aus den Märkten (aswāq) bestand, die den ǧāmiʿ umgeben. Am Ende des 19. Jahrhundert waren, nach Ġazzī, davon nur noch die hikr-Verträge übrig.

Die graduelle Umwandlung des waqf-Besitzes zu hikr muß aber nicht zwangsläufig die Institution selbst in Existenznöte bringen. Der waaf des Masğid al-Yašbakīya, an der Hauptachse des sūq gelegen, bestand lediglich aus den hikr-Verträgen von 52 Geschäften, die zwischen 1,5 g und 12 g pro Jahr an Miete erzielen. Die gesamten Einnahmen von 159,25 g 8 u, die diese Moschee im Jahr 1217/1802-03 erzielt, reichen aus, um die gesamten Ausgaben von 148,5 g zu bestreiten und diese kleine Moschee voll funktionstüchtig zu erhalten.99 Das Beispiel dieser Institution zeigt aber gleichzeitig auch die Problematik der hikr-Verträge: Die Einnahmen steigen nur noch unwesentlich. Im Jahr 1217/1802-03 noch wirtschaftlich gesund, ist der masğid im Jahre 1250/1834-35 in einer prekären Lage. Die Einnahmen sind nur auf 173,5 g gestiegen, die Ausgaben haben sich natürlich der allgemeinen Preisentwicklung angepaßt. Der waqf muß nun in jedem Jahr einen erheblichen Teil der Einnahmen für Instandhaltungsarbeiten an dem masğid aufwenden (zum Beispiel 116,5 g im Jahr 1250/1834-35, vgl. Tabelle XV, 1). Damit ein ausgeglichener Saldo erreicht werden kann, mußten vier wichtige Aufgaben (der Muezzin, wā'iz, mutawallī und qanawī) durch Spenden finanziert werden (vgl. Kap. XV).100

Hikr-Verträge fanden aber auch eine ganz andere Verwendung, dies zeigt das Beispiel des Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf im Viertel ʿAbd al-Ḥayy im Nordwesten der nördlichen Vororte. Der waqf dieser Moschee besaß Land, das im Nordosten an

<sup>97</sup> In Aleppo nehmen nach dem Erdbeben von 1822 die hikr-Verträge signifikant zu, vgl.: Knost, "The 1822 Earthquake".

<sup>98</sup> Ġazzī, Nahr, II, 199.

<sup>99</sup> SMS, 152-I/57/110 von 1217/1802-03. Diese Institution wurde 824/1421-22 als Madrasa al-Yašbakīya vom Emir Yašbak b. 'Abd al-Malik gegründet und mit einem – gleichfalls von ihm erbauten – sūq als waqf versehen (Ġazzī, Nahr, II, 63). In unseren Texten taucht sie lediglich als masǧid auf und Ġazzī erwähnt ebenfalls, daß in seiner Zeit die madrasa nicht mehr in Gebrauch war (mu'aṭṭal), aber die Gebete und die Freitagspredigt noch stattfanden.

<sup>100</sup> AS, 48/4/6 vom 01.07.1250/03.11.1834.

die Stadt grenzte.<sup>101</sup> Dieses Gelände wurde den vier christlichen Gemeinden Aleppos (der maronitischen, der syrisch-orthodoxen, der griechisch-orthodoxen und der armenischen Gemeinde) zur Nutzung als Friedhof in Form eines *ḥikr*-Vertrages überlassen. Im Jahr 1218/1803-04 zum Beispiel erbrachte dieses Gelände insgesamt 15 g an Einnahmen für die Moschee (zu dieser Problematik, vgl. Kap. X. 2. c.).<sup>102</sup>

In diesem Sinne zeigt sich der *ḥikr*-Vertrag als ein sehr pragmatisches, dem Wirtschaftskreislauf gut angepassten Instrument, brachliegendes Kapital (denn der *waqf* hat in der Regel nicht die Möglichkeit, selbst zu investieren) wieder in den Wirtschaftskreislauf zurückzuführen. Die so neu entstandenen Immobilien wurden dann sehr oft wieder in Stiftungen eingebracht. Ein prominentes Beispiel aus Aleppo ist der *waqf* des Ibšīr Muṣṭafā Bāšā aus dem Jahr 1654 u.Z., der im wesentlichen aus einem *ḥān*, mehreren *qāsārīyāt*, einem Café und einer Moschee besteht. Dieses Bauensemble wurde auf einem freien Gelände errichtet, das als Getreidemarkt (*arṣa*) verwendet wurde und Teil des *waqf* der Madrasa al-Ḥalawīya war.<sup>103</sup> Der Bauherr hatte dieses Gelände in Form eines *ḥikr*-Vertrages gemietet. Im Jahr 1222/1807-08 zahlte der *waqf ḥikr*-Mieten an die Madrasa al-Ḥalawīya von insgesamt 6 ġ, während er Einnahmen von 2.737 ġ erzielte.<sup>104</sup>

Die relativ unbedeutenden Summen, die als Miete in einem hikr-Vertrag anfallen, mögen verursacht haben, daß Verwalter die Einziehung dieser Mieten in einzelnen Fällen vernachlässigt haben und damit der Stiftung Schaden zugefügt haben. Außerdem kann durch jahrelange Vernachlässigung das Wissen um die Existenz eines hikr-Vertrages allmählich verlorengehen und der Mieter beginnt, sich nicht nur als Besitzer des Gebäudes, sondern auch des Grundstücks zu sehen. Die folgende Klage zeigt, daß diese Fälle existierten: Sayyid Muhammad Ğalabī b. Sayyid 'Abd al-Latīf Ğalabī al-'Aintābī, Verwalter über die Stiftungen des Ğāmi<sup>c</sup> al-Tauba verlangt im Jahr 1205/1790 von Muhammad b. Muhammad Ğalabī die hikr-Miete für zwei Speicherräume (mahzan) im Viertel al-'Ağām, die der erwähnte Muhammad von seiner Cousine Rahma bt. Hāǧǧ Ahmad al-Sammān geerbt hat, rückwirkend für den Zeitraum von zehn Jahren. Der hikr von 1,5 g pro Jahr summiert sich auf eine Nachzahlung von 15 g. Der mutawalli kann für diese Behauptung keine Zeugen beibringen und verliert folglich die Klage. 105 Derartige Klagen waren aber wohl nicht häufig, denn lediglich dieses eine Beispiel konnte in 21 Jahren in den Dokumenten gefunden werden.



<sup>101</sup> In der waqf-Liste aus dem Jahr 992/1584-85 tauchen zwei Stücke Land im Besitz des ğāmi<sup>c</sup> auf, die sich in seiner Nähe befanden und die womöglich identisch mit den späteren christlichen Friedhöfen sind (TK, KKA, 556, f. 48v.).

<sup>102</sup> SMS, 152-I/37/69 von 1218/1803-04.

<sup>103</sup> Zu diesem waqf siehe vor allem: David, Le waqf d'Ipšir Pāšā und Raymond, "Les grands waqfs".

<sup>104</sup> SMS, 152-I/154/292 von 1222/1807-08.

<sup>105</sup> SMS, 135-I/169/576 vom 21.04.1205/28.12.1790.

Nicht verschwiegen werden soll, daß dieses Mittel zur Manipulation von waqf-Besitz dienen kann, eine "Komplizenschaft" aller Beteiligten an diesem Verfahren vorausgesetzt (darauf haben Hoexter und Baer hingewiesen). Um diesem vorzubeugen, haben die Juristen die oben erwähnten Hürden vor diese spezielle Form des Mietvertrages gesetzt, die in Aleppo – angesichts der geringen Zahl der Fälle – im Großen und Ganzen wohl effizient waren.

#### ii. Ḥulū ʿurfī

Bei dem als *ḫulū 'urfī* bezeichneten Vertrag handelt es sich strenggenommen um keinen Mietvertrag, sondern um eine Form von Eigentumsrechten an *waqf*-Immobilien. Durch diesen Vertrag entsteht allerdings ein unbefristetes Mietverhältnis und der Besitzer eines *ḫulū 'urfī* zahlt eine Miete an den *waqf*, deshalb ist es gerechtfertigt, ihn an dieser Stelle zu diskutieren. In der Forschungsliteratur finden sich verwirrende und teilweise sogar widersprechende Definitionen dieses Vertrages, die in erster Linie auf großen regionalen Unterschieden beruhen. <sup>106</sup> Sein Ursprung, berichten die Juristen allerdings übereinstimmend, sei in Kairo zur Zeit des mamlukischen Sultans Qansūh al-Ġūrī, der Händlern in dem von ihm erbauten *sūq* die Geschäfte (*ḥānūt*) mit einem *ḫulū*-Vertrag überlassen hat. <sup>107</sup> Baer beschreibt am Beispiel von Jerusalem am Anfang des 19. Jahrhunderts einen *ḫulū šar'ī* genannten Vertrag als ein übertragbares Mietvorrecht gegen Investitionen in die Instandsetzung der Immobilien. <sup>108</sup> Für Aleppo gibt Marcus eine Definition des *ḫulū 'urfī* in der Mitte des 18. Jahrhunderts, die sehr an den *ḥikr*-Vertrag erinnert. <sup>109</sup>

In den waqfiyat Aleppos erscheint  $hul\bar{u}$  'urfi als Eigentumstitel, der gelegentlich auch in neuen  $auq\bar{a}f$  gestiftet wird. Zwischen 1205/1790-91 und 1225/1810-11 gehen 21  $hul\bar{u}$  'urfi in waqf-Besitz über, alle sind an kommer-



<sup>106</sup> Der Autor bereitet eine umfassende Studie zu diesem Vertragstyp vor, in der Fälle aus Aleppo, Damaskus und Jerusalem miteinander verglichen werden.

<sup>107</sup> Ibn 'Ābidīn, Radd, VII, 37; Ramlī, Fatāwā, I, 164. Der Ausdruck ħulū kann mit 'Leere' übersetzt werden und bedeutet nach einer Erklärung: "der leere Raum zwischen den Wänden und dem Dach, der dem Mieter gehört" (Baer, "Dismemberment", 222). Das Adjektiv 'urfī deutet an, daß es sich um einen Vertrag aus dem Bereich des Gewohnheitsrechts ('urf) handelt. Im heutigen Syrien bezeichnet 'ħulū' die Ablösesumme, die Mietern bezahlt wird, damit sie eine gemietete Immobilie räumen.

<sup>108</sup> Baer, "Dismemberment", 223, nach Qadrī, Qānūn, 97 (§ 360): "It is defined as the transferable right of priority of lease and occupancy in return for expenditure by the tenant on repairs or restoration and a variable (or fixed) annual rent." Diese hulū-šar'ī-Verträge bezeichnen nach Baer verschiedene Formen einer Teilveräußerung von waqf-Besitz, die auch murṣad-Vereinbarungen (s.o.) mit einschließen können. Nach diesem Verständnis unterscheiden sich diese Fälle von denen, die Marcus für Aleppo beschreibt und die von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 Eingang in einige waqfīyāt gefunden haben.

<sup>109</sup> Marcus, The Middle East, 363, Fn. 54: "The term indicated those ownership rights in a shop which applied to the structure but not to the land. This type of ownership existed in cases in which private property was built on endowed land with the permission of the charitable foundation. The use of the building in return for an annual ground rent (hikr). In this sense, the owner was a tenant. The shop itself, however, was considered the private property (mulk) of the owner, who was free to sell, rent and even endow it."

zielle Einrichtungen gebunden, die meisten an Geschäfte oder Werkstätten (dukkān).

Im Jahr 1225/1810 fand die Entstehung eines neuen ħulū 'urfī Eingang in die Register: Amina bt. Ibrāhīm, die mutawallīya über den waqf ihres Vaters, läßt bei Gericht bestätigen, daß sie Ḥasan Beše b. Ḥāǧǧ 'Īsā und Ḥāǧǧ Aḥmad b. Ḥāǧǧ Aḥmad al-Daqqāq die Erlaubnis gegeben hat, in einem dukkān des waqf einen Ofen zu installieren, um Brot zu backen und es dort zu verkaufen. Was die beiden in dem dukkān eingebaut haben, wird ihr Eigentum (milk) als ḥulū 'urfī', sie bezahlen aber weiterhin die Miete für den dukkān an den waqf (es heißt in dem Dokument 'uǧra' nicht 'ħikr').¹¹¹¹ Eigentum der Mieter werden in diesem Fall nur die Einbauten in das Geschäft, nicht das Gebäude selbst.

Von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 tauchen *ḫulū-ʿurfī*-Dokumente in Aleppo nur in Zusammenhang mit gewerblichen Immobilien auf, so wie Ibn ʿĀbidīn und Ramlī dies für Kairo beschreiben,<sup>111</sup> anders als in Jerusalem, wo am Anfang des 19. Jahrhunderts die meisten dieser Verträge Wohngebäude betrafen.<sup>112</sup>

#### iii. Iğāratain

Ein weiterer langfristiger Mietertrag ist unter dem Namen iğāratain bekannt. Yediyıldız definiert ihn folgendermaßen: "... le locataire payait, une fois pour toute, au moment de la conclusion du contrat, à l'administrateur du vakf, une somme fixe (iğāre-i mu'ağğele ou loyer anticipé) qui équivalait, en général, à la moitié de la valeur réelle du bien-fonds, somme qui devait être destinée à la réparation de ces derniers et une rente annuelle non-modifiable (iğare-i müeğğele ou loyer à échéance) qui était trés inférieure au prix de la location normale."<sup>113</sup>

Dieser Vertrag soll hier der Vollständigkeit halber erwähnt werden, lediglich ein einziges Beispiel wurde zwischen 1205/1790-91 und 1225/1810-11 in den Gerichtsakten gefunden. Es handelte sich dabei nicht um einen neuen iğāratain-Vertrag, sondern um ein Dokument, daß ein bereits bestehendes Mietverhältnis betrifft: Der Stifter Qūğa Muḥammad Bāšā hatte in seiner waqfīya festgelegt, daß der waqf für 90 Jahre in dieser speziellen Vertragsform vermietet werden soll. Diese Verträge konnten die Mieter an ihre Nachkommen vererben, was der Stifter Qūğa Muḥammad Bāšā in seiner Stiftung auch explizit bestätigt hat. In unserem Dokument erscheint der Enkel des ursprünglichen Mieters bei Gericht, um ein Geschäft (dukkān) in Aleppo für 16 Jahre und 6 Monate zu mieten. Der neue Mieter bezahlt dafür eine jährliche Miete von 2 ġ 16 m und eine Vorauszahlung (iğāra muʻağğala) von 16 ġ. 114



<sup>110</sup> SMS, 168/209/411 vom 03.02.1225/09.03.1810.

<sup>111</sup> Dies ändert sich in Aleppo nach dem Erdbeben von 1237/1822, das mit schweren Zerstörungen in der Stadt einherging. Um die waqf-Immobilien zu restaurieren erscheinen hulū-'urfī-Dokumente auch in Zusammenhang mit Wohnhäusern, vgl. Knost, "The 1822 Earthquake".

<sup>112</sup> Baer, "Dismemberment", 226.

<sup>113</sup> Yediyıldız, Institution du vakf, 115.

<sup>114</sup> SMS, 128/500/1678 vom 24.02.1210/08.11.1795.

Die Stiftung des Qūǧa Muḥammad Bāšā war – nach den Informationen des Dokuments – auf Rumelien, Anatolien und die arabischen Provinzen verteilt. Die spezielle Form des *iǧāratain*-Vertrages mit den sehr lange Mietzeiten war für diese Stiftungen, deren Güter geographisch weit verstreut lagen, besonders günstig, da dies mit weniger Verwaltungsaufwand verbunden war. Es war nicht notwendig, daß ein Verwalter vor Ort sich permanent um diesen waqf kümmerte. Diese Verträge scheinen aber in Aleppo kaum eine Rolle gespielt zu haben, denn das einzige aufgefundene Beispiel betrifft eine Stiftung, die nicht in Aleppo gegründet wurde.

#### III. 2. Verschuldung des waqf: istidāna

Im Fall von dringenden Renovierungen hat der *mutawallī* die Möglichkeit, einen Kredit aufzunehmen, um die Immobilien des *waqf* instandzusetzen. Die Juristen autorisieren dies aber nur, wenn es keine andere Möglichkeit gibt, die Arbeiten zu finanzieren, wie zum Beispiel durch einen *iğāra-ṭawīla-*Vertrag mit einer Vorschusszahlung auf die zukünftige Miete. Der Antragsteller – in der Regel der *mutawallī* des *waqf* – muß die Erlaubnis (*idn*) des *qādī* einholen, sonst kann der Gläubiger, in der Regel der Mieter der Immobilie oder der *mutawallī* selbst, das Geld später nicht vom *waqf* zurückfordern. <sup>115</sup> Eine derartige Kreditaufnahme ist nur zulässig, um an den *waqf*-Immobilien die notwendigen Arbeiten durchzuführen und nicht, um den Betrag an die Nutznießer des *waqf* zu verteilen. Es muß "zum Nutzen des *masğid*" aufgewendet werden. Hierzu gehört, nach den Juristen, neben den notwendigen Renovierungen, auch das Bezahlen der Gehälter für Imam, *ḫaṭīb*, Muezzin und für Matten und Lampenöl, da dies für das Funktionieren der Moschee ebenfalls notwendig ist. <sup>116</sup>

Ibn ʿĀbidīn nennt zwei Voraussetzungen für die Genehmigung einer *istidāna*: die Kreditaufnahme muß von einem Richter genehmigt werden, falls der Stifter sie nicht ausdrücklich in der *waqfīya* autorisiert hat, und die Immobilien müssen in einem Zustand sein, in dem sie nicht ohne weiteres vermietbar sind. Dies wird in Aleppo durch eine Inspektion der Örtlichkeiten, ähnlich wie bei den *ḥikr*-Verträgen, verifiziert. Ibn ʿĀbidīn erwartet vom *wāqif* und vom *mutawallī*, falls sie finanziell dazu in der Lage sind, aus eigenen Mitteln dem *waqf* Geld zu leihen. Diese Fälle sind allerdings auch von der Erlaubnis des *qāḍī* abhängig. Falls diese nicht vorliegt, wird das in die Renovierungen investierte Kapitel als zum *waqf* gehörend betrachtet, also quasi als eine neue Stiftung, und der Geldgeber (*wāqif* oder *mutawallī*) hat nicht mehr die Möglichkeit, sich seinen Kredit aus den Einkünften der Stiftung zu-



<sup>115</sup> Ibn 'Ābidīn, 'Uqūd, I, 221; Ramlī, Fatāwā, I, 191.

<sup>116</sup> Ibn 'Ābidīn, Radd, VI, 657, 'Uqūd, I, 222; Ramlī, Fatāwā, I, 175. Ein derartiger Fall wurde aber in den Dokumenten nicht gefunden.

<sup>117</sup> Ibn 'Ābidīn, Radd, VI, 657.

rückzahlen zu lassen. Leider schweigen unsere Dokumente zu der Frage, wer dem waqf Geld geliehen hat und wir sind weitgehend auf Spekulationen angewiesen, lediglich in einem Fall (s.u.) erwähnt das Dokument den Namen des Gläubigers und diese Person mietet dann auch prompt die Immobilie. Da der Mieter natürlich ein Interesse an den Renovierungen hat, wird er wohl sehr häufig dem waqf Geld leihen und dann unter Umständen die Rückzahlung des Kredits mit seinen Mietzahlungen verrechnen. In anderen Fällen ist es tatsächlich der mutawallī, der sich – konform mit der Erwartung der Juristen – finanziell engagiert und dem waqf das Geld zur Verfügung stellt, so im Fall des Ğāmic al-Ibn, der sich laut einer Abrechnung aus dem Jahr 1167/1753-54, mit 677 g beim mutawallī wegen Restaurierungen (tacmīrāt) an dem ǧāmic und anderen Immobilien der Stiftung verschuldet hat.

Unsere Dokumente geben aber keinen Aufschluß über die Rückzahlungsmodalitäten des Kredits und über die Frage, ob und in welcher Höhe Zinsen angefallen sein könnten. Nach Deguilhem wurden in Damaskus Kredite an den waqf ebenfalls in der Form eines "murṣad" genannten Vertrages gegeben. In Aleppo konnte eine ähnliche Verbindung (etwa in Zusammenhang mit der "raqaba" genannten Vereinbarung, s.o.) nicht festgestellt werden, denn durch den murṣad-Vertrag wird ein Besitzanspruch gegen den waqf kreiert, der durch einen Kredit alleine noch nicht gegeben ist.

Unsere Dokumente zeigen, daß die Möglichkeit, einen Kredit aufzunehmen, relativ selten von den Verwaltern wahrgenommen wurde. In unserem Untersuchungszeitraum wurden 37 Fälle registriert. Kredite wurden in fünf Fällen aufgenommen, um die religiösen Institutionen zu restaurieren, zu deren Nutzen die auqāf etabliert waren. Falls dringende Reparaturen an einem religiösen Gebäude erforderlich sind und die gewinnerwirtschaftenden Immobilien des waqf nicht genug Miete erzielen können, ist ein Kredit die einzige Möglichkeit, für die Reparaturen das nötige Kapital zu beschaffen, da es nicht möglich ist, die religiöse Institution selbst zu vermieten (zu Ausnahmen, vgl. Kap. XV. 2.).



<sup>118</sup> Ibn 'Ābidīn, Radd, VI, 657-658.

<sup>119</sup> SMS, 39/178/767 von 1167/1753-54.

<sup>120</sup> Trotz eines bereits im Koran formulierten Verbots von ribā (Zinsen, Wucher), waren Kredite und andere Geschäfte, die Zinsen involvieren, wohl zu allen Zeiten weit verbreitet. Das islamische Recht hat spezielle Umgehungen (ħila, Pl. ħiyal) entwickelt, die unter anderem unter dem Namen baiʿal-ʿina (Kreditverkauf) bekannt sind und die wie folgt konstruiert sein können: A verkauft an B (den Kreditnehmer) ein bestimmtes Objekt für die gesamte Kreditsumme inklusive der vereinbarten Zinsen und datiert diesen Verkauf auf einen späteren Zeitpunkt (das beabsichtigte Ende der Laufzeit des Kredits). Gleichzeitig kauft das Objekt von B zurück für die Kreditsumme, die sofort ausgezahlt wird. B muß nun am Ende der Laufzeit des Kredits die Kreditsumme plus Zinsen an A zurückzahlen (Schacht, "Ribā"). In den Dokumenten aus Aleppo wird die Vereinbarung muʿāmala šarʿīya (legale Transaktion) genannt, was ihren rechtmäßigen Charakter noch einmal hervorhebt.

<sup>121</sup> Deguilhem, "The Loan of Mursad", 69: "Mursad was a loan extended to a waqf administration to pay for necessary repair work on a damaged property in that waqf." Sie erwähnt nicht, ob der qādī diesen Verträgen zustimmen mußte und ob einen Inspektion der Örtlichkeiten stattgefunden hat.

Der wohl aufwendigste bauliche Eingriff, der während unseres Untersuchungszeitraums durch eine Kreditaufnahme finanziert wurde, war der Neubau des Minaretts des Ğāmi<sup>c</sup> al-Zainabīya im Viertel al-Farāfra, der 1216/1801 beantragt wurde. Der Verwalter der Stiftung der Moschee, Sayyid Husain Afandī Ġūrī Zāda, erklärt vor Gericht, daß das Minarett der Moschee mit der Zeit baufällig geworden ist in einem Ausmaß, daß es niemand mehr besteigen kann und die Bewohner des Viertels und die Betenden in der Moschee Angst haben, es würde einstürzen. Eine Inspektion wurde angeordnet, um den Zustand des Minaretts zu untersuchen. Anschließend wurde entschieden, das Minarett einzureißen und völlig neu – aber in seiner alten Form und Höhe – wieder aufzubauen. Damit wird der Forderung der Juristen Rechnung getragen, daß bei Restaurierungen an waaf-Immobilien der Zustand zur Zeit des Stifters wiederhergestellt werden muß. 122 Der städtische Bauinspektor (mi<sup>c</sup>mār sultānī)<sup>123</sup> veranschlagte für diese Baumaßnahmen einen Betrag von 5.400g, der – nachdem Zeugen bestätigt haben, daß der wagf nicht über ausreichende Einkünfte verfügt – vom Richter als Kredit genehmigt wurde. 124

Tabelle III, 3: Verteilung der *istidāna-*Dokumente von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11

| Jahr | Anzahl | Jahr   | Anzahl |
|------|--------|--------|--------|
| 1205 | 4      | 1216   | 1      |
| 1206 | 1      | 1217   | 1      |
| 1207 | 5      | 1218   | 1      |
| 1208 | 3      | 1219   |        |
| 1209 |        | 1220   | 3      |
| 1210 | 1      | 1221   | 1      |
| 1211 | 1      | 1222   |        |
| 1212 | 1      | 1223   | 4      |
| 1213 | 4      | 1224   | 1      |
| 1214 | 2      | 1225   | 3      |
| 1215 |        | Gesamt | 37     |

(Quelle: SMS)



<sup>122</sup> Ibn 'Ābidīn, 'Uqūd, I, 190.

<sup>123</sup> Der mi'mār sulṭānī war ein städtischer Funktionsträger, der zu den Baumeistern der Stadt gehörte und seine Ernennung auf diesen Posten gegen die Zahlung einer Geldsumme erhielt. Er hat – gegen eine Gebühr – Baugenehmigungen erteilt und Gutachten zu Restaurierungskosten, Miethöhen und zu der Art und Weise, wie Häuser aufgeteilt werden können erstellt. In dieser Funktion war er Teil der Expertengruppe, die vom qāḍī zur Inspektion der Örtlichkeiten geschickt wurde (Marcus, The Middle East, 295). Wie diese Position vergeben wurde, sagen die Aleppiner Dokumente nicht. In einem Fall aus dem Jahr 1076/1665-66 wurde der mi'mār sulṭānī von Damaskus, nach dem Tod seines Vorgängers, aus der Zunft der Zimmerleute ("Şam neccar taifesi") durch ein offizielles Dokument aus Istanbul ernannt (Afyoncu, Hassa mimarları, 34). Von wo die Initiative zu dieser Ernennung ausgegangen ist, sagt offensichtlich auch dieses Dokument nicht.

<sup>124</sup> SMS, 149/52/147 vom 20.01.1216/02.06.1801.

Im Jahr 1207/1793 erbeten die beiden Verwalter des Ğāmi' Isma'īl Bāšā im Viertel Sāḥat Biza einen Kredit, um an der Moschee dringende Renovierungen durchzuführen. Sie begründen ihren Antrag mit einer detaillierten Beschreibung des Bauzustandes der Moschee: "die große Kuppel des ǧāmi' ist eingestürzt, die vier Kuppeln, die gegenüber der erwähnten großen Kuppel seitens der qibla liegen, die sieben Kuppeln, die in Richtung des Eingangs der qiblīya liegen, die Kuppeln, die auf der östlichen, westlichen und nördlichen Seite des ǧāmi' liegen und die Kuppel des Wasserbassin im Hof des ǧāmi' sind baufällig. Es ist erforderlich, die große Kuppel neu zu errichten und die anderen Kuppeln außen und innen zu verputzen."125 Darüber hinaus wird erwähnt, daß die 'große' Kuppel der Moschee aus Holz erneuert werden soll. Nach einer Inspektion wird die Kreditsumme vom Richter auf 5.000 g festgelegt.

Anders als im Fall des kompletten Neubaus des Minaretts des Ğāmi<sup>c</sup> al-Zainabīya handelt es sich hier um eine Kombination aus Restaurierungen (ta<sup>c</sup>mīr, die eingestürzte Kuppel) und eher regelmäßig auftretende Instandsetzungsarbeiten (tarmīm), wie das Verputzen der anderen Kuppeln. Der waqf war anscheinend nicht in der Lage, selbst die Instandhaltung des Gebäudes zu finanzieren.

Einige Stiftungen erscheinen in unserem Untersuchungszeitraum mehrmals als Antragsteller in den Dokumenten. Der wagf der Taifa Hātūn (sic!, sie ist wohl zu identifizieren mit Daifa Hātūn der Tochter des ayyubidischen Sultans von Ägypten und Damaskus al-Malik al-ʿĀdil und Ehefrau von al-Zāhir Ġāzī, Herrscher von Aleppo und Sohn Saladins) ist zweimal das Objekt eines Antrags. In diesem Fall war es allerdings nicht der Verwalter der Stiftung, sondern es waren die Mieter, die in Abwesenheit des mutawalli mit einem Antrag auf istidana an den gādī herangetraten. Der mutawallī befand sich in Damaskus und hatte keinen Vertreter (wakil) ernannt, um die Geschäfte in Aleppo zu führen. Im Jahr 1208/1793 erschienen die drei Brüder "mafāḥir al-tuǧǧār al-muʿtabarīn' (die ehrenwerten respektierten Händler) Hāǧǧ Abū Bakr Āġā, Ahmad Āġā und Muhammad Āġā bei Gericht und bitten um die Autorisierung zur Renovierung einer Mühle im Dorf Šaih Sa'īd, deren Gebäude durch heftige Regenfälle in Mitleidenschaft gezogen wurden. Zwei Dokumente, die kurz nacheinander in die Register eingetragen wurden, machen die Vorgehensweise bei derartigen Kreditaufnahmen deutlich. Am 1. Rabīc I 1208 (07.10.1793) beantragen die oben genannten Mieter eine Inspektion über die zu erwartenden Kosten der erforderlichen Baumaßnahmen. Nach der Inspektion wurde eine Kreditaufnahme von 440 g autorisiert, die die Mieter dann von der Miete abziehen konnten. 126 Am



<sup>125</sup> SMS, 141-I/133 vom 28.10.1207/08.06.1793. Die Beschreibung des Gebäudes in dem Dokument vermittelt das Bild einer repräsentativen osmanischen Moschee. Leider gibt es kaum Informationen zu diesem Gebäude, Gazzī erwähnt lediglich, daß die Moschee, nachdem sie in einem baufälligen Zustand war, im Jahr 1311/1893-94 auf Initiative des Šaiḫ Ḥusām al-Dīn al-Ṣīnī grundlegend restauriert wurde, nachdem dieser zu diesem Zweck Geld gesammelt hatte (Gazzī, Nahr, II, 104).

<sup>126</sup> SMS, 141-I/74b vom 01.03.1208/07.10.1793.

13. Ramaḍān desselben Jahres (14.04.1794) wenden sich die Mieter erneut ans Gericht und geben Rechenschaft ab über die Reparatur der Mühle. Sie haben 315¾ ġ ausgegeben und verlangen erneut eine Inspektion, die bestätigen soll, daß die erledigten Arbeiten mit diesem Betrag korrespondieren.<sup>127</sup>

Diese Vorgehensweise zeigt uns, daß die Gerichte die *istidāna*-Vorgänge sehr genau verfolgten und sich auch nach abgeschlossenen Renovierungsarbeiten Rechenschaft geben ließen. Leider können wir aufgrund unserer Quellen nicht mit Bestimmtheit sagen, ob dieses immer eingehalten wurde, da nicht von allen *istidāna*-Vorgängen diese beiden Dokumente in den Registern vorhanden sind, unter Umständen wurde nicht in allen Fällen ein derartiges Dokument erstellt. In der Tabelle III, 3 wurde lediglich der erste Antrag auf eine Kreditaufnahme aufgenommen, alle weiteren Dokumente, die im Zusammenhang mit der Gerichtsprozedur erstellt wurden, blieben unberücksichtigt.

Dieselbe Mühle im Dorf Šaiḫ Saʿīd ist dann zehn Jahre später erneut das Objekt eines *istidāna*-Antrags. Am 25. Šaʿbān des Jahres 1220 (17.11.1805) erscheinen die Mieter – es sind mittlerweile nur noch zwei Brüder – Ḥāǧǧ Abū Bakr Āġā und Aḥmad Āġā bei Gericht und lassen sich rückwirkend die Genehmigung ausstellen, die Kosten für eine weitere aufwendige Renovierung der Mühle im Dorf Šaiḫ Saʿīd von der Miete einzubehalten. Zwei Jahre zuvor hatten sie die notwendigen Arbeiten evaluieren lassen und hatten die Genehmigung über 1.600 ġ erhalten. Eine neue Inspektion wird nun beantragt, die bestätigen soll, daß 2.075 ġ für Renovierungen ausgegeben wurden und die Mieter diesen Betrag von der Miete abziehen dürfen. Der *mutawallī* befand sich immer noch in Damaskus und hatte immer noch keinen *wakīl* in Aleppo ernannt.<sup>128</sup>

Die Beträge, die für Renovierungsarbeiten geliehen wurden, schwanken zwischen 150 g und 7.000 g.<sup>129</sup> In den meisten Fällen handelt es sich aber um die Aufnahme von relativ großen Summen, die in einigen Fällen vielleicht sogar ausreichen würden, die entsprechende Immobilie zu kaufen. In einigen Fällen können wir einen Vergleich anstellen zwischen den Renovierungskosten und den jährlichen Mieteinnahmen einer Immobilie: Am 10. Šaʻbān 1220 (02.11.1805) beantragt der *mutawallī* des Waqf ʿAlī Bek einen Kredit für die 'dringenden' Restaurierungen (ta mir) an einer dar im Viertel Aqyol. Die Inspektion stellt fest, daß dieses Haus umfangreiche Rekonstruktionsarbeiten benötigt und setzt den Kredit auf 2.500 g fest. Neun Tage später erscheint der Verwalter erneut vor Gericht und beantragt eine zweite Inspektion, um die bei den Arbeiten tatsächlich ausgegebenen 2.700 g zu genehmigen. Die



<sup>127</sup> SMS, 141-I/73b vom 13.09.1208/14.04.1794.

<sup>128</sup> SMS, 158/191/1013 vom 25.08.1220/17.11.1805. Diese lange Abwesenheit des *mutawalli* wirft natürlich die Frage auf, in welchem Mietverhältnis diese Mühle stand und auf welche Art und Weise die Miete eingezogen wurde.

<sup>129</sup> SMS, 141-I/26b vom 07.04.1208/11.11.1793 und 148/5/18 vom 20.04.1214/20.09.1799.

<sup>130</sup> SMS, 158/206/1035 vom 10.08.1220/02.11.1805.

Inspektion der Örtlichkeiten stellt zunächst fest, daß "Gebautes ist, wo vorher Zerstörtes war", und bestätigt den Betrag.131 Ein drittes Dokument, eingetragen unter dem Datum 25. Šawwāl 1220 (15.01.1806), bringt nun einige neue Informationen: der mutawalli der Stiftung 'Ali Bek gibt in diesem Dokument an, daß er für die Renovierung der dar von Ḥāǧǧ ʿAlī b. Ḥāǧǧ ʿUmar 2.700 <br/>ġ geliehen hat. Anschließend vermietet er ihm die betreffend<br/>e $d\bar{a}r$ im Viertel Aqyol für den Zeitraum von 20 Jahren für eine Miete von insgesamt 3.000 g. Von diesem Betrag werden 300 g für die "awārid sultānīya" abgezogen. Der verbleibende Betrag entspricht genau den Kosten für die Renovierung des Hauses. Zeugen bestätigen, daß diese iğāra tawīla nutzbringend für den waqf ist und daß die Miete der Durchschnittsmiete (uğrat al-mitl) entspricht.<sup>132</sup> Das Viertel Aqyol am östlichen Rand der nördlichen Vororte nahm, was die Bebauungsdichte, Einwohnerdichte und die Bewohnerzahl pro Haus anging, eine mittlere Position im Aleppo des 18. Jahrhunderts ein. Eine jährliche Miete von 135 g bedeutete in diesem Viertel sicherlich schon. ein Haus zu bewohnen, das überdurchschnittlichen Standard bot (zum Beispiel Wasseranschluss). Da es derartige Häuser aber in diesem Teil von Aleppo gab, gibt es keinen Grund, die Bestätigung der Zeugen anzuzweifeln, daß die erwähnte Miete tatsächlich "durchschnittlich" war.

Was hat den Verwalter dieser Stiftung bewogen, auf diese Konditionen einzugehen, die ihm zwar die Immobilie instand gesetzt, aber auch für die nächsten 20 Jahre der Einnahmen beraubt haben? Er befand sich wohl in einer Zwangslage, in der ihm alle anderen Möglichkeiten (istibdāl oder hikr) noch unvorteilhafter erschienen mußten, und er in den sauren Apfel biß und für einen langen Zeitraum auf Einnahmen verzichtete, um dafür aber eine – wahrscheinlich – fast neuwertige Immobilie im Stiftungsbesitz zu haben.

Im Fall des Waqf Sīhǧān wurde für eine *dār* des *waqf* 200 ġ an Renovierungskosten veranschlagt. Die drei Häuser dieser Stiftung brachten im Jahr 1217/1802-03 Mieteinnahmen zwischen 60 ġ und 72 ġ, die Restaurierungskosten liegen also bei etwa drei Jahresmieten. Dieselbe Abrechnung zeigt auch, daß dieser *waqf* nicht an akutem Geldmangel litt, die Jahresbilanz von 1217/1802-03 zeigt am Ende einen positiven Saldo von 182 ġ. Trotzdem hätten die Restaurierungen in der beantragten Höhe die Stiftung wohl in unangemessener Höhe belastet (oder die Begünstigten der Stiftung ihrer Einkünfte beraubt!).<sup>133</sup>

Wie schon weiter oben angedeutet, sind alle beantragten Summen relativ hoch, normalerweise mindestens im Umfang mehrerer Jahresmieten der Immobilie (bis zu 20 wie wir gesehen haben). Zusätzlich zu den hohen Sum-



Vorausgesetzt, die Datierung dieser beiden Dokumente ist korrekt, dann hat der Neubau dieser  $d\bar{a}r$  lediglich neun Tage gedauert. Diese Tatsache wirft erneut die Frage auf, wie 'wörtlich' die einzelnen Informationen aus den siǧillāt zu verstehen sind!

<sup>132</sup> SMS, 158/257/1128 vom 25.10.1220/15.01.1806.

<sup>133</sup> SMS, 152-I/6/13 von 1217/1802-03.

men bestätigt auch die relativ geringe Zahl der *istidāna*-Anträge, daß diese Möglichkeit der Verschuldung des *waqf* wohl oft der letzte Ausweg war. Erschwert wurde diese Möglichkeit nicht unwesentlich durch das vorgeschriebene und sicher gebührenträchtige Verfahren. Die Erlaubnis wurde erst nach Inspektion der Örtlichkeiten und Bestätigung von Zeugen erteilt. Wir können wohl auch davon ausgehen, daß der  $q\bar{a}d\bar{t}$  diese Erlaubnis nicht leichtfertig erteilt hat, denn ein Verfahren mit derartig vielen Beteiligten erschwert Absprachen und bietet automatisch eine gewisse Kontrolle.

Das angewendete Verfahren zeigt auch, daß die Vorgaben der Juristen eingehalten wurden, was die Erteilung der Erlaubnis für eine *istidāna* angeht. Wurde das Nichtbeachten dieser Normen aber auch sanktioniert? Die Klage des Sohnes eines ehemaligen und zum Zeitpunkt der Klage bereits verstorbenen Verwalters des Ğāmiʿ al-Mihmandār gegen den aktuellen Verwalter zeigt, daß auch diesem anscheinend Rechnung getragen wurde: Er klagt auf Rückzahlung von 420 ġ, die sein Vater 25 Jahre (!) zuvor für die Restaurierung des ǧāmiʿ aufgewendet hat. Das Dokument beschreibt detailliert alle Schritte des Verfahrens: Auf eine erste Klage des Sohnes reagiert der *mutawallī* nicht, auf eine zweite reagiert er mit der Ablehnung des Anspruches, unterstützt von zwei *fatwā*. Der *qāḍī* folgt der Ansicht des *mutawallī*, lehnt die Klage ab und resümiert: "...da sein Vater den Betrag ohne Erlaubnis und ohne Zeugenbeweis ausgegeben hat, stellt dies keinen Anspruch gegen den *waqf* dar...".134

Ein Blick auf die  $auq\bar{a}f$ , die im Zusammenhang mit einem Antrag auf  $istid\bar{a}na$  in den Dokumenten erscheinen, erlaubt die Feststellung, daß es sich überwiegend um mittlere bis große öffentliche<sup>135</sup> Stiftungen handelt. Einige tauchen sogar mehrmals als Antragsteller in diesem Zeitraum auf. Kleine private Stiftungen sind jedoch sehr selten. Bei diesen kleinen Familienstiftungen waren die Immobilien oft von den Nutznießern bewohnt. Das Recht verlangt von Begünstigten einer Stiftung, die waqf-Immobilien in dieser Eigenschaft bewohnen  $(sukn\bar{a})$ , alle notwendigen Instandhaltungsarbeiten selbst zu tragen.  $^{136}$ 

### III. 3. Der Tausch von waqf-Immobilien: istibdāl

Die einzige Möglichkeit, eine waqf-Immobilie vollständig und legal wieder in Privateigentum (milk) zurückzuführen, ist der Tausch (istibdāl). Der Tausch von waqf-Immobilien wurde, verglichen mit der langen Miete (iǧāra ṭawīla) oder Kreditaufnahmen (istidāna), wesentlich vorsichtiger verwendet. Ledig-

<sup>134</sup> SMS, 144-I/162/401 vom 04.02.1211/08.08.1796: "... inna ṣarf abīhi al-mablaģ bidūn idn wa lā išhād lā yakūnu dainan ʿalā al-waqf ...".

Einige dieser auqāf sind Moscheestiftungen, andere sind auqāf muštaraka mit einem öffentlichen und privaten Teil. Es gibt natürlich darunter auch private Stiftungen, alle diese sind aber wohl relativ alt (aufgrund der Namen der Stifter lassen sie einen mamlukischen Ursprung vermuten) und relativ groß, was ihnen einen quasi 'öffentlichen' Charakter gibt, da ihre Nutznießer oft keine engen Familienbande mehr umschließt aufgrund der zeitlichen Entfernung zum Stifter.

<sup>136</sup> Ibn 'Ābidīn, 'Uqūd, I, 180.

lich 19 Fälle wurden in unserem Untersuchungszeitraum von 21 Jahren registriert.

Wegen der offensichtlichen Möglichkeit zu Manipulationen, haben die Juristen auch vor den Tausch von waqf-Immobilien hohe Barrieren aufgebaut. Ein Blick in die Werke des Juristen Ibn 'Ābidīn zeigt, daß istibdāl ihm viel Kopfzerbrechen bereitet hat. Ibn 'Ābidīn bevorzugt zum Beispiel die lange Miete (iğāra tawīla) vor dem Tausch. 137 Istibdāl wird unter zwei Voraussetzungen von den Juristen akzeptiert, dies ist zum einen seine explizite Autorisierung in der waqfiya (der šart), oder zum anderen die darūra, die Notwendigkeit.138 Diese Notwendigkeit zu bestimmen liegt nicht im Ermessen des Verwalters – es sei denn, daß der Stifter den Tausch ausdrücklich für Verwalter der Stiftung autorisiert hätte –, sondern des Richters. Der Richter hat sogar das Recht, gegen den expliziten Willen des Stifters – geäußert in der wagfiya - den Tausch zu genehmigen, wenn der Zustand der Immobilien eine andere Inwertsetzung nicht mehr erlaubt. 139 Bei einem Tausch gegen einen Geldbetrag, also praktisch bei einem Verkauf der wagf-Immobilie, muß von dem erzielten Kaufpreis eine neue Immobilie gekauft werden, das Geld darf nicht für Renovierungen an anderen wagf-Immobilien verwendet werden, selbst wenn diese Renovierungen dringend erforderlich sind. Ebenfalls darf es, im Fall einer Familienstiftung, nicht an die Begünstigten ausgezahlt werden. 140 Dies reflektiert die Prämisse, daß die Substanz der Stiftung nicht konsumiert werden darf: ein Tausch gegen ein höherwertiges anderes Objekt ist legal, jedoch nicht die finanzielle Gesundung durch Schrumpfung der Stiftung im Wege der Veräußerung ihrer Substanz. Nach einer Minderheitsmeinung in der hanafitischen Schule können von dem eingetauschten Geld notwendige Renovierungen an den wagf-Immobilien finanziert werden, allerdings müssen dann später von den Mieteinnahmen dieser Immobilien neue Objekte für die Stiftung gekauft werden.141

Alle Dokumente, die einen *istibdāl* betreffen, sind am Sitz des *qādī* in der Maḥkama al-Kubrā registriert worden. Ein Richter mußte ohnehin einem *istibdāl* zustimmen, aber die Wichtigkeit einer derartigen Transaktion haben offensichtlich eine Registrierung am Sitz des aus Istanbul entsandten Hauptrichters nötig gemacht. Die *istibdāl* Dokumente sind, wie auch die Fällen von *iğāra ṭawīla*, *ḥikr* oder *istidāna*, ausführliche und sorgfältig abgefaßte Protokolle des prozeduralen Ablaufs. Jedes Dokument beginnt mit der Vorstellung der Akteure und der zu tauschenden Immobilien, die – wie in den



<sup>137</sup> Ibn 'Ābidīn, Radd, VI, 584.

<sup>138</sup> Qadrī, Qānūn, 61 (§ 129).

<sup>139</sup> Qadrī, Qānūn, 63 (§ 133).

<sup>140</sup> Qadrī, Qānūn, 67 (§ 142, 143).

<sup>141</sup> Ibn 'Ābidīn, 'Uqūd, I, 115.

<sup>142</sup> Ibn 'Ābidīn, Radd, VI, 636. Er erwähnt, daß immer wenn die Zustimmung des qādī erforderlich ist, damit der qādī al-qudāt gemeint ist, die Zustimmung eines nā'ib reicht nicht aus.

waqfīyāt und den Mietverträgen – genau in ihren verschiedene Teilen und mit ihren Grenzen beschrieben werden. Ein istibdāl erfordert in jedem Fall die Inspektion der Örtlichkeiten (kašf) durch eine Delegation des Gerichts, bestehend aus dem Schreiber (kātib) des Gerichts (auch kātib al-kašf), dem Bauinspektor (miʿmār sulṭānī), Bevollmächtigten des Gerichts (umanāʾ al-šarʿ) und Spezialisten (ahl al-ḥibra wa al-wuqūf), sowie aus Zeugen, die in der Regel dann auch das Dokument unterzeichnen. Nach ihrem Bericht, der den baulichen Zustand der Immobilien beschreibt und die Mietbeträge auflistet, die die Immobilien erzielen, entscheidet der qāḍī – in allen unseren Fällen positiv – über die Zulässigkeit des istibdāl. Dieses bereits aufwendige Verfahren wird noch einmal dadurch erschwert, daß ein herrscherlicher Firman (amr sulṭānī) ausgestellt werden mußte. Die Prozedur besteht also aus mehreren Etappen: zunächst werden die Voraussetzungen für den istibdāl geprüft, dann wird der Firman beantragt und sobald dieser ausgestellt wurde, konnte der Tausch durchgeführt werden.

Deutlicher als in unseren Dokumenten sind diese Schritte in einigen Tauschdokumenten aus dem osmanischen Algier dokumentiert, die Shuval untersucht hat. Allerdings wird in diesen Fällen der Tausch nicht durch einen amr sultānī autorisiert, sondern vom hanafitischen  $q\bar{a}d\bar{i}$  von Algier, beziehungsweise vom maglis 'ilmī der Stadt, der aus dem hanafitischen und malikitischen  $muft\bar{i}$ , sowie dem hanafitischen und malikitischen  $q\bar{a}d\bar{i}$ , bestand. 144

Eine entscheidende Rolle spielt im Bericht der Expertenkommission der Beleg, daß der Tausch vorteilhaft für den *waqf* ist. Die Mieteinnahmen des zu tauschenden Objektes müssen höher sein als die des (oder der) Objekts/e im *waqf*-Besitz. Zu diesem Zweck werden die Miethöhen miteinander verglichen. Eventuelle Manipulationen müssen also vorbereitet werden, indem im Vorhinein die entsprechenden Mieten festgelegt werden.

Einzelne *istibdāl*-Transaktionen sollen im folgenden im Detail untersucht werden: Das erste in unserem Untersuchungszeitraum registrierte Dokument betrifft einen Tausch, der schon am 17. Dū al-Ḥiǧǧa des Jahres 1203 (07.09.1789) abgewickelt wurde und in dem der Ḫān Uǧḫān gegen eine *dār* im Viertel Aqyol getauscht wurde. Etwa zweieinhalb Jahre später jedoch kommt dieser Fall erneut zu Gericht, weil die vier Verwalter des betroffenen Waqf Ḥairī Bek<sup>145</sup> versuchen, den Tausch rückgängig zu machen. Ihre Klage wird abgelehnt, nachdem der jetzige Besitzer des Uǧḫān einen Firman (*amr* 



<sup>143</sup> Diese Verfahrensweise geht auf den osmanischen Šaiḥ al-Islām Abū al-Suʿūd Afandī zurück, der im Jahr 951/1544-45 eingeführt hat, *istibdāl* nur nach vorheriger Ausstellung eines *amr sulṭānī* zuzulassen (Ibn ʿĀbidīn, '*Uqūd*, I, 115).

<sup>144</sup> Shuval, "La pratique de la muʿāwaḍa", 59f. Einige Unterschiede bezüglich des prozeduralen Ablaufs lassen sich zwischen Aleppo und Algier feststellen, so wurde in Algier in der Regel eine fatwā in den Antrag aufgenommen, die den Tausch befürwortet. Andere Schritte der Prozedur sind vergleichbar, so wird auch in Algier eine Inspektion der zu tauschenden Objekte vorgenommen.

<sup>145</sup> Diese Stiftung wurde vom letzten mamlukische Gouverneur der Stadt Hā'ir Bek errichtet, er renovierte im Jahr 1515 den Hān Uğhān (Meinecke, Mamlukische Architektur, II, 454-455).

sultānī) vorweist, der diesen Tausch autorisiert und nachdem Zeugen bestätigen, daß der han seit über 50 Jahren in ruinösem Zustand war. 146 Über die Motive der Kläger können wir nur spekulieren. Ihr vor Gericht vorgebrachtes Argument war, daß der Stifter den istibdal in seinem Stiftungsdokument ausdrücklich ausgeschlossen hatte. Es war jedoch allgemeine Rechtspraxis, die von anderen Dokumenten auch bestätigt wird, daß der qādī an derartige Bestimmungen in der waqfiya nicht gebunden ist, sondern in seiner Beurteilung lediglich den Vorteil der Stiftung betrachtet. Es stellt sich die Frage nach dem Sinn einer derartigen Initiative der Verwalter, die von Anfang an wenig Aussicht auf Erfolg hatte. Eine mögliche Antwort könnte darin bestehen, daß dieses Verfahren dazu diente, ein weiteres Mal einen Tausch zu bestätigen und juristisch unangreifbar zu machen, der auf den ersten Blick Zweifel hervorrufen könnte. Der Uğhan liegt unweit des Bab al-Nasr in einer der ökonomisch aktivsten Regionen des Stadt und war selbst in ruinösem Zustand allein durch die große Grundfläche wohl wesentlich mehr wert als eine einzige dār im Viertel Aqyol. Möglicherweise ist dieser Tausch im Nachhinein auf die Kritik anderer Begünstigter des waqf gestoßen und hat diese nochmalige rechtliche Bestätigung notwendig gemacht.

Der erste istibdal in unserem Untersuchungszeitraum findet im Jahr 1206/1792 statt. Der Verwalter des Ğāmi' al-Alağa im Viertel Aqyol erscheint bei Gericht, um 2q eines Hauses gegen ein Geschäft im Besitz der Christin Ḥātūn bt. Dāwud al-Dayic zu tauschen. Beide Immobilien befinden sich ebenfalls im Viertel Aqyol. Aus dem Dokument geht hervor, daß die restlichen 22q des Hauses Privatbesitz (milk) sind. In dem Dokument wird nicht erwähnt, ob die dar baufällig war, also wird der Beweis geliefert, daß der Tausch vorteilhaft für den wagf ist. Die Miete für 2q des Hauses würde 6 g betragen, deutlich weniger als die Miete des eingetauschten dukkan. Der Grund für den Tausch lag vielleicht für Hatun darin, ihren Besitzanteil an diesem Haus zu vergrößern. 147 Leider geben unsere Dokumente keine Auskunft, von wem die Initiative für diesen istibdal ausging. In diesem Fall wird aber die Möglichkeit deutlich, dieses Instrument zur "Flurbereinigung" zu nutzen. Ein Hausbesitzer, der seinen Besitz mit einem wagf teilen muß, kann auf diese Weise die anderen Teile eintauschen und Eigentümer der ganzen Immobilie werden.

Ein Dokument stellt einen Sonderfall dar, weil eine Immobilie – in diesem Fall ein hammām – gegen einen Geldbetrag (istibdāl bi-l-darāhim) getauscht wurde. Es handelt sich zunächst also um einen Verkauf von waqf-Besitz, was das Recht in diesem Fall auch akzeptiert. Allerdings nur als Zwischenschritt, von dem erzielten Kaufpreis muß eine neue Immobilie gekauft werden. Eine Umwandlung in eine 'Geldstiftung' (waqf al-nuqūd) ist – wenigstens theore-

<sup>146</sup> SMS, 139/211/394 vom 17.02.1206/15.10.1791.

<sup>147</sup> SMS, 141/88/160 vom 14.09.1206/06.05.1792.

tisch – nicht möglich.<sup>148</sup> Im Jahr 1223/1808 tauscht Sayyid Muḥammad Afandī Ḥasbī Zāda, der *mutawallī* des Waqf al-Šaibānī, den zur Stiftung gehörenden ḥammām im Viertel al-Ğallūm gegen den Betrag von 2.600 ġ. Nach Aussage des Dokuments war der ḥammām in ruinösem Zustand, so daß ihn seit 25 Jahren niemand mehr mieten wollte.<sup>149</sup> Leider gibt es keine Informationen, was mit diesem Geldbetrag geschehen ist. Es konnte auch kein Kaufvertrag gefunden werden, in dem dieser *waqf* eine neue Immobilie gekauft hätte.

In drei weiteren Fällen besteht ein Teil der eingetauschten Objekte aus Bargeld. In den Dokumenten wird sogar der Zinssatz festgelegt, für den der Betrag verliehen werden soll. Letztendlich sollen mit diesem Kapital dem wagf neue Immobilien hinzugefügt werden. 150 Die Geldbeträge (50 bis 250 g) würden aber nur ausreichen, um sehr bescheidene Gebäude zu kaufen. Aus diesem Grund ist es nötig, den Betrag über einige Jahre zu investieren, um ihn derart zu vergrößern, daß eine neue Immobilie für den wagf erworben werden kann. In zwei Dokumenten wird der Zinssatz mit 10 % festgelegt. Im dritten Tausch, bei dem Geld involviert ist, sollen die 250 g für 30 g Zinsen im Jahr verliehen werden, ein Zinssatz von 12 %.151 Diese drei Dokumente sind interessant, da sie Geldstiftungen (waqf al-nuqūd) betreffen, die im osmanischen Bilād al-Šām in der Regel kaum eine Bedeutung hatten. So ist bei keiner der von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 entstandenen neuen augāf ein Geldbetrag involviert.152 Die drei Fälle lassen leider keine Aussagen über die Beweggründe der Verwalter zu, im Tausch gegen die Immobilien des wagf teilweise einen Geldbetrag zu akzeptieren. In anderen Teilen der arabischen Provinzen



<sup>148</sup> Qadrī, Qānūn, 61 (§ 129); Ibn 'Ābidīn, 'Uqūd, I, 115; Ramlī, Fatāwā, I, 200.

<sup>149</sup> SMS, 164/182/383 vom 25.06.1223/18.08.1808.

<sup>150</sup> SMS, 141-I/82 vom 27.08.1207/09.04.1793: "... wa qabada al-mutawallī min yad al-mu'tarif lahu al-marqūm mablagan qadruhu wa ğumlatuhu mi'at girš nuqūdan hattā yurābihu bi-hā fī kull sana al-'ašra bi-aḥad 'ašar giršan bi-l-mu'āqada al-šar'īya ilā an yatayassara lahu 'aqār wa yaštarīhu bi-l-mablag al-mazbūr wa yadīfuhu li-gihat al-waqf al-mazbūr haitu lam yatayasar al-ān ...".

<sup>151</sup> Zur Entwicklung des waqf al-nuqūd (Geldstiftungen) und der Kontroverse darum siehe vor allem: Mandaville, "Usurious Piety"; Bilici, "Les waqfs monétaires" und Özcan, Osmanlı Para Vakıfları. Zur wirtschaftliche Rolle dieser Stiftungen in einer Fallstudie: Çizakça, "Cash Waqfs of Bursa".

Es gibt bislang nur wenige Studien über Geldstiftungen im Bilād al-Šām. Mandaville, "Usurious Piety", 308 erwähnt in einem postscript ihres Aufsatzes die waqf-Liste des Aleppiner Historikers Gazzī, in der für Aleppo nur insgesamt vier Geldstiftungen aufgelistet werden, davon zwei aus der Mitte des 17. Jahrhundert und die anderen zwei vom Ende des 19. Jahrhunderts. Muḥammad al-Arnā'ūṭ erwähnt einige Beispiele von Geldstiftungen in Aleppo im 16. Jahrhundert, darunter eine große Stiftung des Gouverneurs Muḥammad Bāšā Dūkākin Zāda aus dem Jahr 961/1554, die neben zahlreichen Immobilien auch aus 30.000 dīnār bestand (Arnā'ūṭ, "Dalālāt zuhūr waqf alnuqūd," 38f.).

Bemerkenswert ist aber in jedem Fall, daß diese Sonderform bis in das späte 19. Jahrhundert wohl nur wenige Nachahmer in Aleppo gefunden hat. Die einzigen Formen, in denen während unseres Untersuchungszeitraums Geld im Stiftungsbesitz auftaucht, sind die erwähnten Fälle von istibdāl und einige Stadtviertelstiftungen (waaf al-maḥalla).

Der Damaszener Jurist Ibn 'Abidīn (Radd, VI, 555f.) erwähnt in seiner Diskussion der Geldstiftungen, daß ihre Zulässigkeit auf einer fest etablierten Praxis (ta'āmul) in den diyār alrūmīya beruht. In Regionen, in denen es diese Praxis nicht gibt, sieht er die Zulässigkeit kritisch (Radd, VI, 556).

des Osmanischen Reiches, in denen die Geldstiftungen ebenfalls selten waren, tauchen sie gelegentlich in Zusammenhang mit osmanischen Funktionsträgern und Militärs auf, die aus Teilen des Reiches stammten (zum Beispiel vom Balkan oder aus Westanatolien), in denen die Geldstiftungen verbreitet waren. Anders als in Aleppo, hatte der Tausch von Immobilien gegen Geldbeträge in Algier im 17. und 18. Jahrhundert, nach den von Hoexter untersuchten Beispielen, keine Bedeutung. 154

Bei einer näheren Betrachtung der Art der Immobilien, die getauscht werden, zeigt sich ein interessantes Stereotyp in diesen 19 Tauschvorgängen: in elf Fällen werden Wohnhäuser (dar), oder Teile davon, gegen gewerbliche Gebäude (dukkān) getauscht, d.h. Wohnhäuser verlassen den waqf und Geschäfte oder Werkstätten werden in den waqf-Besitz aufgenommen. In drei Fällen wird eine dar oder ein Teil davon gegen zwei dukkan getauscht, in anderen Fällen gegen einen dukkan. Es gab also die eindeutige Tendenz der Verwalter, sich von Wohngebäuden zu trennen und gewerbliche Gebäude zu erwerben. Dies kann nicht primär an den Miethöhen gelegen haben. Unsere waqf-Abrechnungen zeigen, daß die Mieten für Wohngebäude in der Regel wesentlich höher waren, als für Geschäfte. Dies sicherlich schon, weil sie in der Regel über eine wesentlich größere Grundfläche verfügten. Dies bedeutet natürlich auch, daß ein Wohnhaus höhere Unterhaltskosten verursacht, vor allem wenn es bereits in einem schlechten Zustand ist, was von den getauschten Häusern ja eigentlich vorausgesetzt werden muß. Der wagf ist also überfordert, die Instandhaltung zu gewährleisten und zieht es vor, sich von diesen Objekten zu trennen. 155 In lediglich zwei Fällen werden gleichartige Objekte (Häuser) getauscht. Die geringe Zahl derartiger Tauschvorgänge könnte daraufhin deuten, daß der Tausch einer Immobilie gegen eine gleichartige keine bevorzugte Option war. In diesem Fall war der "Wert' der beiden Immobilien leichter zu vergleichen als zum Beispiel bei dem Tausch einer dar gegen einen dukkān.

In nur einem Tausch ist ein landwirtschaftliches Objekt involviert, was noch einmal unsere bereits erwähnte Feststellung bestätigt, daß im Untersu-



<sup>153</sup> Arnā'ūt, "Taṭawwur waqf al-nuqūd (1)", 80. Er zeigt dies am Beispiel von Jerusalem, wo er immerhin etwa 100 Dokumente aus dem ersten osmanischen Jahrhundert (1516-1616) aufgefunden hat, die eine Beziehung zu Geldstiftungen haben. Die Stifter waren überwiegend osmanische Beamte und Militärs, die nach der Eroberung in die Stadt gekommen waren und die Form der Geldstiftung in ihrer Heimat oder früheren Wirkungsstätte kennengelernt haben können.

<sup>154</sup> Hoexter, Endowments, 115.

Hoexter konnte am Beispiel des Waqf al-Ḥaramain in Algier die folgende Beobachtung machen: Der waqf trennt sich in erster Linie von ländlichem Besitz (30,5 % der Objekte, die den waqf verlassen gegenüber 3,4 % die in waqf-Besitz kommen) zugunsten von Objekten in der Stadt. Wohngebäude bilden den größten Anteil der Objekte, die den waqf verlassen (52,5 %), als auch der Objekte, die eingetauscht werden (64,0 %). Gewerbliche Immobilien verlassen zu 17,0 % den waqf und bilden 32,6 % der Immobilien, die eingetauscht werden (Hoexter, Endowments, 109). Obwohl weniger deutlich als in Aleppo, ist auch in Algier die Tendenz abzulesen, verstärkt gewerbliche Immobilien einzutauschen.

chungszeitraum in Aleppo landwirtschaftliche Flächen außerhalb der Stadt für die Stiftungen kaum eine Rolle gespielt haben. Ein Blick auf die Lage der Immobilien zeigt deutlich, daß eine Tendenz bestand, Immobilien in derselben Region der Stadt miteinander zu tauschen. So betreffen sechs Tauschvorgänge ausschließlich die nördlichen Vororte außerhalb des Bāb al-Naṣr, sechs weitere betreffen Immobilien die alle intra muros liegen. Ein Fall betrifft ein Stück Land und ein Geschäft in den östlichen Vororten. In einem Fall liegen die Immobilien des Tausches weit auseinander, zwischen dem Bāb al-Ğinān im Westen und dem Viertel Safsāfa im Osten liegt fast die gesamte Westostausdehnung der Stadt. Die östlichen und südlichen Vororte sind deutlich unterrepräsentiert, lediglich in zwei Tauschvorgängen sind Immobilien aus diesem Bereich der Stadt involviert. Die Tatsache, daß in den meisten Fällen Immobilien aus demselben Teil der Stadt getauscht wurden, ist wohl dadurch zu erklären, daß durch die räumliche Nähe die Akteure des zukünftigen Tausches die fraglichen Immobilien mit ihren Vor- und Nachteilen gut kannten.

Einige Dokumente unterscheiden sich durch eine besondere juristische Form. Zum Beispiel wurde in einem Fall der Eintrag in die Register im Jahr 1206/1791-92 erstellt, der Tauschvorgang fand aber bereits 1203/1788-89 statt (wir wissen leider nicht, ob zum Zeitpunkt des istibdāl ebenfalls ein Dokument erstellt wurde). 156 In diesen Fällen wird eine "Scheinverhandlung' in das Dokument integriert. Diese 'Scheinverhandlung', ähnlich der in unseren wagfīyāt, ist ein fiktiver Rechtsstreit, der notwendig wird, weil das hanafitische wagf-Recht im Fall des istibdal mehrere Lehrmeinungen kennt. Nachdem der Tausch abgeschlossen ist, nimmt der mutawalli seine Tauschabsicht zurück und klagt darauf, den Tausch rückgängig zu machen. Er bringt das Argument vor, daß der wāqif in seinem Stiftungsdokument den istibdāl nicht autorisiert oder sogar explizit untersagt hat. Es kommt zum Rechtsstreit zwischen den beiden Parteien, den der qādī unter Berufung auf die Lehrmeinung des Abū Yūsuf, daß ein istibdāl trotzdem legitim ist, wenn ein eindeutiger Vorteil für die Stiftung besteht, zugunsten des Tausches entscheidet.<sup>157</sup> Durch dieses Verfahren wurde der Tausch für die Zukunft rechtlich unanfechtbar.

Fünf der an *istibdāl* beteiligten Stiftungen waren eindeutig öffentliche Stiftungen, identifiziert durch den Namen der Institution zu deren Gunsten die Stiftung etabliert war. Die anderen Stiftungen tragen den Namen des Stifters, so daß keine Aussagen über die Nutznießer getroffen werden können. Erst nach einer Abgleichung mit Informationen aus anderen Dokumenten, die dieselben Stiftungen betreffen, ließen sich diese Aussagen machen.

<sup>156</sup> SMS, 139/211/394 vom 17.02.1206/15.10.1791.

<sup>157</sup> SMS, 161/38/93 vom 02.06.1221/17.08.1806 und SMS, 164/125/255 vom 06.03.1223/02.05. 1808.

Tabelle III, 4: *istibdāl-*Transaktionen von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 in Aleppo

| Jahr | Anzahl | Jahr   | Anzahl |
|------|--------|--------|--------|
| 1205 |        | 1216   |        |
| 1206 | 1      | 1217   |        |
| 1207 | 2      | 1218   | 1      |
| 1208 | 2      | 1219   |        |
| 1209 |        | 1220   | 1      |
| 1210 |        | 1221   | 4      |
| 1211 |        | 1222   | 1      |
| 1212 |        | 1223   | 2      |
| 1213 |        | 1224   | 2      |
| 1214 |        | 1225   |        |
| 1215 | 3      | Gesamt | 19     |

(Quelle: SMS)

Eine interessante Frage ist in diesem Zusammenhang, ob sich zwischen den beiden Parteien des *istibdāl* eine Beziehung herstellen läßt. Lediglich in einem unserer Fälle scheint dies möglich: Der *mutawallī* des Ğāmi' Šaraf tauschte eine Ruine (*hirba*, eine ehemalige *dār*) neben der Moschee gegen einen Teil (14q) einer *dār* im Viertel Zuqāq al-Arba'īn. Der Besitzer dieses Teiles Ilyāṣ w. Mīḥā'īl , der es gegen die *hirba* tauschen möchte, hat dieses Haus zusammen mit dem *mutawallī* der Moschee, Muḥammad Šarīf al-Ḥarīrī, besessen, bevor dieser zwei Tage zuvor die restlichen 10q für die erwähnte Moschee gestiftet hatte. <sup>158</sup> Nun ist die ganze *dār* im *waqf* der Moschee und Ilyās w. Mīḥā'īl besitzt eine komplett neue Immobilie.

Aus der Tabelle III, 4 ergibt sich ein Mittelwert von 0,9 Tauschvorgängen pro Jahr. Dieser Wert ist deutlich niedriger als zum Beispiel der, den Hoexter zur selben Zeit in Algier beobachtet hat (3,46 Fälle pro Jahr von 1201/1786-87 bis 1224/1809-10). Dies ist um so bemerkenswerter, da Aleppo deutlich größer war als Algier. In Algier liegt dieser Wert in der Zeit von 1201/1786-87 bis 1224/1809-10 deutlich höher als vor und nach dieser Periode. Hoexter erklärt dies mit einer weniger strengen Anwendung der juristischen Prinzipien für istibdāl, mit anderen Worten: es wurden Immobilien getauscht, deren baulicher Zustand eigentlich keinen istibdāl erlaubt hätte. <sup>159</sup> Für Aleppo fehlt leider im Moment die Möglichkeit mit anderen Perioden zu vergleichen, also kann keine



<sup>158</sup> SMS, 168/227/452 vom 25.12.1224/31.01.1810 und 168/168/315 vom 27.12.1224/02.02.1810. Dieser Tausch wird uns noch in Kap. X. 2. c. über die Verwaltung des Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf beschäftigen.

<sup>159</sup> Hoexter, Endowments, 110f.

Einschätzung getroffen werden, ob *istibdāl* in unserem Untersuchungszeitraum häufiger oder seltener als zu anderen Zeiten durchgeführt wurde. Unsere Fälle zeigen aber, daß das Recht im Großen und Ganzen angewendet wurde. Die zeitliche Verteilung der Tauschvorgänge in unserem Untersuchungszeitraum ist nicht gleichmäßig. Die Tauschaktionen konzentrieren sich auf zwei Perioden. Die erste am Anfang unseres Untersuchungszeitraums von 1206/1791-92 bis 1208/1793-94, in diesem Zeitraum fanden sechs Tauschvorgänge statt, zehn weitere gegen Ende des Untersuchungszeitraums von 1220/1805-06 bis 1224/1809-10. Dazwischen (1215/1800-01 und 1218/1803-04) gab es lediglich vier *istibdāl*-Fälle. Wenn wir von der Arbeitshypothese ausgehen, daß unsere Quellen im wesentlichen vollständig sind, dann würden auch einzelne verlorengegangene Dokumente das Bild wohl nicht groß verändert haben.

Für die Häufung am Beginn unserer Periode (1206/1791-92 bis 1208/1793-94) findet sich in den Dokumenten selbst keine Erklärung. Es wird lediglich die im Laufe der Zeit eingetretene Baufälligkeit erwähnt. Am Ende unserer Untersuchungsperiode geben zwei Dokumente vielleicht eine Antwort auf die Frage nach der Häufung der istibdāl-Aktionen nach 1220/1805-06, denn in ihnen wird der Grund für die Baufälligkeit der Immobilien erwähnt: die Häuser, beide im Viertel al-Farāfra gelegen, waren während der Unruhen (fitna) im vorherigen Jahr ausgebrannt.<sup>160</sup> Diese spezielle fitna hatte in den ersten Monaten des Jahres 1220/April bis Juni 1805 ihren Höhepunkt. Im Jahr 1219/1804-05 wurde – nachdem der Gouverneur Ibrāhīm Bāšā Aleppo in Richtung Damaskus verlassen hatte, um dort seinen neuen Posten anzutreten – sein Sohn Muḥammad Bāšā von den Aleppinern aus den Stadt vertrieben. Anschließend begannen Auseinandersetzungen zwischen den Janitscharen und den Ašrāf, wobei letztere die Zitadelle hielten und die Janitscharen sie darin belagerten.161 Die Zerstörungen im Viertel al-Farafra, das in der Nähe der Zitadelle liegt, könnten auf diese Feindseligkeiten zurückzuführen sein. Gazzī erwähnt ansonsten, daß es in dieser Zeit (1217/1802-03 bis 1221/1806-07) viele Unruhen (fitan) in Aleppo gegeben hat, ohne aber auf die genauen Ereignisse einzugehen.<sup>162</sup>

Ein *istibdāl* konnte einen Rechtsstreit nach sich ziehen, wenn einige Zeit danach der Tausch in Vergessenheit geraten war. So klagt im Jahr 1214/1799 Āmina bt. Ḥalīl Āġā, *mutawallīya* über den *waqf* ihres Großvaters Muḥammad Āġā, gegen den Besitzer eines *karm* (Garten) außerhalb Aleppos. Dieser kann aber nachweisen, dass der *karm* bereits im Jahr 1184/1770-71 gegen einen anderen *karm* im Dorf Bāb Allāh im Nordosten der Stadt getauscht wurde. <sup>163</sup>



<sup>160</sup> SMS, 158/85/189 vom 03.02.1220/03.05.1805 und SMS, 159/89/140 vom 07.02.1221/26.04.1806.

<sup>161</sup> Bodman, Political Factions, 124f.

<sup>162</sup> Ġazzī, III, 246: "... wa-l-fitan qā'ima fīha 'alā sāg wa gadam ...".

<sup>163</sup> SMS, 145/139/510 vom 07.03.1214/09.08.1799. Der kleine Ort B\u00e4b All\u00e4h befindet sich einige Kilometer nord\u00f6stlich von Aleppo. Es handelt sich hierbei um den einzigen Fall eines istibd\u00e4l,

Wahrscheinlich ist es kein Zufall, daß diese Klage genau 30 Jahre nach diesem *istibdāl* eingereicht wurde, denn 30 Jahre ist in etwa die Frist, nach der der Anspruch des *waqf* erlischt, seinen Besitzanspruch geltend zu machen.<sup>164</sup>

#### III. 3. a. Motivationen für istibdāl

In der juristischen Theorie darf der  $q\bar{a}d\bar{i}$  einem  $istibd\bar{a}l$  nur zustimmen, wenn Mietertrag und Wert der eingetauschten deutlich über der in waqf-Besitz befindlichen Immobilie liegen. Nach den Informationen aus unseren Dokumenten wurde dieses Prinzip offensichtlich befolgt: In allen Fällen liegen die Mieten der eingetauschten Objekte über denen des waqf, in den meisten Fällen deutlich darüber. Die Dokumente erfüllen damit erwartungsgemäß die rechtlichen Vorgaben. Über den aktuellen Verkaufswert der Objekte geben die Dokumente keine Auskunft, eine Immobilie kann durchaus aufgrund ihres Zustandes wenig Miete erwirtschaften, aber potentiell wesentlich wertvoller sein als die getauschte Immobilie. Die zahlreichen Fälle, in denen Häuser  $(d\bar{a}r)$  gegen Geschäfte  $(dukk\bar{a}n)$  getauscht werden (s.o.), scheinen dies zu bestätigen, denn eine  $d\bar{a}r$  erbringt durchschnittlich mehr Miete als ein – in der Regel – kleines Geschäft.  $^{165}$ 

Eine Analyse der Motivationen der an diesen Tauschaktionen Beteiligten kann wichtige Auskünfte über die rechtlichen Normen hinaus geben. Die Motivation des *mutawalli*, einem Tausch zuzustimmen, scheint eindeutig zu sein: er bekommt eine Immobilie, die in der Lage ist, mehr Profit zu erwirtschaften, als die, die der *waqf* besitzt. Da die Dokumente sehr stark standardisiert sind, jeder einzelne Fall folgt demselben Muster, ist nicht festzustellen, von welcher Partei die Initiative zu der Transaktion ausgegangen ist. In Dokumenten, die einen Tausch im osmanischen Algier betreffen, wird dies hingegen erwähnt: Bei insgesamt sechs Beispielen ging in vier Fällen die Initiative vom Verwalter des *waqf* aus. 166

Im Folgenden werde ich trotzdem versuchen, in einigen Fällen die Motivationen der beteiligten Parteien aus den verfügbaren Informationen zu rekonstruieren. Der Fall des Ḥammām al-Šaibānī ist der einzige, in dem eine Immobilie ausschließlich gegen einen Geldbetrag getauscht wurde. Im Dokument, das den Tausch dokumentiert, wird ausgeführt, daß diesen ḥammām



der während unseres Untersuchungszeitraums eine Spur in den Registern hinterlassen hat, wobei Besitz involviert war, der außerhalb Aleppos lag.

In einem anderen Fall aus dem Jahr 1206 (SMS, 141/56/113 vom 20.07.1206/14.03.1792) werden zwei fatwā beigebracht, die diesen Zeitraum (einmal 30 Jahre, einmal 33 Jahre) bestätigen, nach dessen Ablauf kein Besitzanspruch mehr geltend gemacht werden kann. Vgl. Kap. III. 4. a. Dies wird auch von Ibn 'Ābidīn bestätigt ('Uqūd, II, 3).

<sup>165</sup> Aus den Informationen der waaf-Abrechnungen läßt sich diese eher allgemeine Aussage bestätigen, Häuser bringen – im Vergleich zu Geschäften in demselben Stadtviertel – eine deutlich höhere Miete. Dies liegt sicherlich vor allem an der größeren Grundfläche, die eine solches dar im Vergleich zu den – in der Regel – nur wenige Quadratmeter großen dukkan hat.

<sup>166</sup> Shuval, "La pratique de la mu'āwaḍa", 62.

"seit über 25 Jahren niemand mehr mieten will".¹67 Das Objekt ist also bereits seit einiger Zeit nicht mehr profitabel für den waqf. Aus einem anderen Dokument erfahren wir einen der Gründe für den schlechten Bauzustand des Bades. Im Jahr 1208/1793-94, 15 Jahre vor dem Tausch, erscheint der mutawallī bei Gericht, um einen seltenen Antrag an den qāḍī zu richten: er möchte den Heizkessel (dast) des – damals schon nicht mehr benutzten – Ḥammām al-Šaibānī in ein weiteres Bad des waqf im Viertel Sāḥat Biza bringen, um den dortigen nicht mehr funktionstüchtigen Heizkessel zu ersetzen. Weiterhin möchte er den beschädigten Heizkessel verkaufen, um damit den Hammam in Sāḥat Biza zu renovieren. Nachdem die Inspektion der Örtlichkeiten die Schäden am Kessel des Ḥammām al-Šaibānī und am Bad im Viertel Sāḥat Biza festgestellt hat, genehmigt der Richter der Verkauf.¹68

In diesem Fall ist also nachzuweisen, daß die Immobilie (der Ḥammām al-Šaibānī) tatsächlich seit geraumer Zeit für den waqf keinen Profit mehr erwirtschaftet hat. Ḥāǧǧ Yaḥyā b. Muḥammad Ibn Abī al-Lūz, der den Ḥammām al-Šaibānī erworben hat, hätte dieses Bad nur mit großen Investitionen wieder in Betrieb setzen können. Interessanter war für ihn aber wahrscheinlich, daß er ein großes Grundstück in unmittelbarer Nähe des wirtschaftlichen Zentrums Aleppos erworben hatte, das in vieler Weise nutzbar war. Leider sagen die Quellen nicht, in welcher Weise der ḥammām dann genutzt wurde. Am Ende des 19. Jahrhunderts existiert noch das Toponym, das Gebäude war aber schon verschwunden, des halb ist durchaus möglich, daß der Ḥammām al-Šaibānī nach dem Tausch nie wieder seine ursprüngliche Funktion erfüllt hat.

Ein weiteres *istibdāl*-Dokument zeigt die 'Flurbereinigung' von Besitzverhältnissen. Der *mutawallī* des Ğāmi' Šaraf tauscht die Ruine einer *dār* im Viertel 'Abd al-Raḥīm mit dem Christen Iliyāṣ w. Mīḫā'īl gegen die 14q einer *dār* im Viertel Zuqāq al-Arba'īn.<sup>170</sup> Zwei Tage vor diesem Tauschvorgang hatte er selbst die restlichen 10q dieser Immobilie zugunsten der Moschee gestiftet.<sup>171</sup> Die *dār* in Zuqāq al-Arba'īn ist nun vollständig im Besitz des *waqf* der Moschee. Iliyāṣ w. Mīḫā'īl hat die Ruine einer *dār* im angrenzenden Viertel 'Abd al-Raḥīm erhalten, die für den *waqf* laut *istibdāl* -Dokument keinen Profit mehr erzeugt hat (es wird in dem Dokument keine konkrete Summe mehr als potentielle Miete genannt). Die Inspektion im Zusammenhang mit dem *istibdāl* hat ergeben, daß die 14q der getauschten *dār* eine Nettomiete von 25 ġ erzielen, hochgerechnet auf die ganze *dār* ergibt sich daraus eine jährliche



<sup>167</sup> SMS, 164/182/383 vom 25.06.1223/18.08.1808.

<sup>168</sup> SMS, 141-I/83b vom 26.08.1208/28.03.1794.

<sup>169</sup> Ġazzī, Nahr, II, 95; Gaube, Wirth, Aleppo, 132. Im Jahr 1890 geht das Grundstück, auf dem der Ḥammām al-Šaibānī stand, zusammen mit den Resten des mittelalterlichen Justizpalast (dār al-ʿadl), in den Neubau eines Krankenhauses ein.

<sup>170</sup> SMS, 168/168/315 vom 27.12.1224/02.02.1810.

<sup>171</sup> SMS, 168/227/452 vom 25.12.1224/31.01.1810.

Miete von etwa 43 g. Im Jahr 1226-27/1811-12 erzielt diese *dār* eine Miete von 78 g und benötigt lediglich Instandsetzungsarbeiten von etwas mehr als 4 g, es blieben also als Nettomiete für den *waqf* 74 g. 172 In den Jahren 1228/1813 und 1229/1813-14 bleibt diese Miete konstant, ohne daß aufgeschlüsselt wird, wieviel Unterhaltskosten dieses Haus verursacht. 173 Dieser Tausch war also für den *waqf* der Moschee in höchstem Maße vorteilhaft, dieses allerdings in erster Linie, weil der *mutawallī* vorher bereits einen Teil des Hauses zugunsten der Moschee gestiftet hatte, also unter Einsetzung seines Eigentums den *waqf* vergrößert hatte.

### III. 3. b. Der Bauzustand der getauschten Immobilien

Die Juristen (s.o.) lassen einen Tausch nur zu, wenn die Immobilie in ruinösem Zustand ist und eine Inwertsetzung für den wagf auf andere Weise nicht mehr möglich ist. Nicht alle involvierten Immobilien waren offensichtlich in diesem Zustand. Die Dokumente erwähnen, daß viele von ihnen noch Mieterträge erwirtschaftet haben, oder zumindest noch in einem Zustand waren. der dies erlaubte. Lediglich in zwei Fällen haben andere Dokumente bestätigt, daß die Immobilien tatsächlich seit geraumer Zeit keinen Profit mehr für den wagf erzielen konnten. In wieder anderen Fällen (dem Tausch von 2q eines Hauses im Viertel Aqyol im Besitz des waqf des Ğāmi' al-Alağa), ist im Dokument selber nicht erwähnt, daß die Immobilie baufällig war, sie produzierte also offensichtlich noch Einnahmen. Der Grund für den Tausch war in diesem Fall, wie schon erwähnt, eine "Flurbereinigung": der waqf besaß lediglich 2q des Hauses, die restlichen 22q waren in Privatbesitz (s.o.). In diesem Fall kann angenommen werden - obwohl dies aus dem Dokument nicht hervorgeht –, daß der Tausch auf Initiative der Besitzerin des Geschäfts erfolgte und der Bauzustand der Immobilie in waqf-Besitz zweitrangig war.<sup>174</sup> Dies entspricht einer Beobachtung von Hoexter, die für Algier feststellen konnte, daß nicht alle wagf-Immobilien, die getauscht wurden, so stark zerstört waren, wie die Regeln des Rechts es vorschreiben.<sup>175</sup>

Der Zustand der Immobilien wird, im Gegensatz zu den Anträgen auf Kreditaufnahme (*istidāna*), in unseren Dokumenten nicht sehr konkret beschrieben. Es findet sich lediglich ein fast formelhafter allgemeiner Hinweis auf den schlechten Bauzustand, manchmal ergänzt durch die Ursache dieses schlechten Zustandes, wie die bereits erwähnte *fitna*.<sup>176</sup>



<sup>172</sup> SMS, 177/17/58 vom 01.07.1227/10.07.1812.

<sup>173</sup> SMS, 177/50/144 vom 01.07.1228/30.06.1813, 177/67/191 vom 01.07.1229/19.06.1814. Diese beiden Abrechnungen betreffen jeweils den Zeitraum vom ersten Rağab bis zum letzten Ğumādā al-Āḫira des folgenden Jahres.

<sup>174</sup> SMS, 141/88/160 vom 14.09.1206/06.05.1792.

<sup>175</sup> Hoexter, Endowments, 113.

<sup>176</sup> SMS, 159/85/189 vom 03.02.1220/03.05.1805: "... wa-annahā bi-marqad al-layāli wa-l-ayām wa karra (sic!) al-šuhūr wa-l-ʿawām qad wahya bināʾuhā wa-tahaddamat ǧudrānuhā lā siyyamā wa-qad ihtaraqat bi-sabab al-fitna al-wāqiʿa fī al-ʿāmm al-māḍī bi-haḍihi al-balda wa-law turikat ʿalā ḥālihā

### III. 4. Klagen, da'āwā, die waqf-Besitz zum Gegenstand haben

Ein so großer Bereich wie das Stiftungswesen konnte natürlich nicht ohne Konflikte funktionieren. Einige dieser Konflikte wurden in Form von Klagen bei Gericht ausgetragen und haben aus diesem Grund ihre Spur in den siğillāt hinterlassen. Sie können uns sehr interessante Einblicke in das Stiftungswesens geben. Die Klagen, die wir gefunden haben, lassen sich grob in drei Themenbereichen unterteilen, die den drei folgenden Unterkapiteln entsprechen. Dies sind zum einen Klagen, die um die Identität von waqf-Besitz geführt wurden. Der zweite große Komplex sind Klagen, die um Rechte aus dem waqf geführt wurden, sei es um die Verteilung des Ertrages (ġalla) oder auf die Verwaltung (tauliya) der Stiftung. Der dritte Punkt betrifft vor allem Klagen, die sich aus der Vermietung von waqf-Immobilien ergeben haben, zum Beispiel um die Zahlung der Miete oder um die Miethöhe.

In Anbetracht der großen Zahl der Stiftungen und der großen Menge an Stiftungsbesitz, sind Klagen, die Stiftungen betreffen, erstaunlich selten. Es ist daher anzunehmen, daß ein Großteil der Konflikte, die aus der Verwaltung der Stiftungen resultierten, nie die Gerichte erreicht hat, sondern auf andere Weise beigelegt wurde.

### III. 4. a. Klagen, die über die Identität von waqf-Besitz geführt wurden

Obwohl in Fällen von langen Mieten (*iǧāra ṭawīla*), *ḥikr*-Verträgen und *istibdāl* bei Gericht ein schriftliches Dokument ausgestellt wurde und ein Eintrag in die Gerichtsakten vorgenommen wurde, kommt es aufgrund dieser Verträge gelegentlich zu Rechtsstreiten. Die Gründe dafür sind oft das Alter der Verträge, deren genauer Inhalt mittlerweile in Vergessenheit geraten war, oder unklare Besitzverhältnisse in Zusammenhang mit dem Fehlen von Dokumenten. In unserem Untersuchungszeitraum wurden 41 derartige Fälle gezählt.

Ein typischer Rechtsstreit ist der folgende: Im Jahr 1223/1808 erschien Sayyid Muṣṭafā Ğalabī b. Sayyid ʿAbd al-Laṭīf ǧābī al-ḥaramain (vgl. Kap. V.4.), der Vertreter (qāʾimmaqām) des mutawallī des Waqf al-Ḥaramain in Aleppo vor Gericht und klagt ein Geschäft im Sūq Bānqūsā ein, das sich im Besitz von Sayyid Aḥmad b. Sayyid Yūsuf al-ʿAzāzī befindet. Letzterer behauptet, er besitze dieses Geschäft bereits seit 40 Jahren und habe es von seinem Vater – und dieser wiederum von seinem Vater – geerbt. Da der Kläger nicht nachweisen kann, wer dieses Geschäft gestiftet hat, wann und mit welchen Ausführungsbestimmungen (šurūṭ) es in den Waqf al-Ḥaramain gelangt ist, wird die Klage abgewiesen.<sup>177</sup>

In einigen Fällen geben Klagen den Anlass, einen waqf verspätet bei Gericht zu registrieren. Ebenfalls im Jahr 1223/1808 entsteht ein Rechtsstreit



 $<sup>\</sup>dots$  `alaihā al-indirās bi-l-kullīya wa-taḍarrara al-waqf al-marqūm bi-sabab dalika ḍarraran kullīyan

<sup>177</sup> SMS, 164/154/304 vom 14.04.1223/09.06.1808.

unter den Nachkommen der kurz vorher verstorbenen Šarīfa Ḥāǧǧa Fātima bt. Sayyid 'Umar Ğalabī Ihlās Zāda. Der Bruder der Verstorbenen, Sayyid Sālih Āgā, klagt ein Haus ein, das sich im Besitz von Sayyid 'Abd al-Wahhāb Ğalabī b. Sayyid Ḥusain Āgā Iḫlāṣ Zāda befindet und das er behauptet von seiner verstorbenen Schwester geerbt zu haben. Der Beklagte, Sayyid Abd al-Wahhāb, erwidert, daß das entsprechende Haus von der Verstorbenen im Ğumādā al-Ūlā des vorherigen Jahres 1222/1807 gestiftet wurde, zunächst für sie selbst und nach ihrem Tod für die Ehefrau von Sayyid 'Abd al-Wahhāb. Der Beklagte kann seine Behauptung beweisen und der Richter entscheidet anschließend für die Gültigkeit des wagf. Das vorliegende Dokument ist gleichzeitig eine nachträgliche Registrierung dieser Stiftung mit der Spezifizierung der Konditionen (Liste der Nutznießer, Liste der Verwalter) und der Scheinverhandlung, die ein späteres Annullieren der Stiftung aufgrund einer anderen Lehrmeinung ausschließt.<sup>178</sup> Derartige Klagen sind praktisch die einzige Möglichkeit für uns, Aussagen über die Existenz von nicht registrierten Stiftungen zu treffen, die es - wie dieses Beispiel zeigt - gegeben hat.

Eine Gruppe von Klagen betrifft tatsächlich die Vernachlässigung von waqf-Besitz durch seine Verwalter. Der folgende – recht komplizierte – Fall wurde 1206/1791-92 vor Gericht gebracht: Die Frau Saruhan stiftete im Jahr 1032/1622-23 zwei Häuser im Viertel al-Farāfra zugunsten ihrer weiblichen Freigelassenen und deren Nachkommen gemäß einer wagfiya, die bei Gericht vorgelegt wurde. Im Jahr 1143/1730-31 tauschte Sayyid 'Alī Afandī b. Sayyid Šaih 'Abd al-Ğawwād Afandī al-Kayyālī (der Beklagte in diesem Fall), der zu jenem Zeitpunkt nach dem Tod der Freigelassenen mutawalli der Stiftung war, die beiden Häuser im Viertel al-Farafra gegen ein Haus im Viertel Suwaiqat Ḥātum, dokumentiert von einer ḥuǧǧa. Jetzt verlangt der - für die Klage bestellte – mutawallī ("al-mansūb mutawallīyan li-ağl al-da'wā") Šaih Mustafā Ğalabī b. Hāǧǧ Amīn al-Kurdī (die Stifterin Ṣārūḥān gehört zu seinen Vorfahren) von Sayyid 'Alī die Herausgabe des Hauses im Viertel Suwaiqat Hātum. Der Beklagte behauptet, daß "dieses Haus, zusammen mit fünf anderen, zum Erbe seines Vaters (und eines gewissen Hāǧǧ Abū Bakr) gehörte und ihm als Anteil zugefallen ist. Er ist damit wie mit seinem Eigentum umgegangen<sup>179</sup> unter den Augen des Vaters des jetzigen mutawalli und seiner Kinder. Er hat es sogar mehrmals - unter ihren Augen und ohne daß sie etwas eingewendet hätten – zum Kauf angeboten. Insgesamt behandelten sie dieses Haus seit 56 Jahren in dieser Weise als ihr Eigentum (milk)." Der Beklagte bringt noch zwei fatwā bei, die bestätigen, daß der Anspruch einer Person, die eine Immobilie mehr als 33 Jahre als ihr Eigentum behandelt, nicht mehr anfechtbar



<sup>178</sup> SMS, 164/73/151 vom 29.05.1223/23.07.1808. Die Nutznießer der Stiftung sind nach der ʿĀʾiša bt. ʿAbdallāh deren Nachkommen und nach deren Aussterben, der Ğāmiʿ Bānqūsā. Leider wird aus unseren Dokument nicht klar, ob es eine Verwandtschaftsbeziehung zwischen der verstorbenen Stifterin Šarīfa Fāṭima und ʿĀʾiša gibt.

<sup>179 &</sup>quot;wa-taşarrafa fiha taşarruf milk".

ist. 180 Der Richter bestätigt die Verjährung des Anspruchs und weist die Klage ab. Die beiden bei Gericht vorgelegten Dokumente (die *waqfīya* und die *ḥuǧða*, die den *istibdāl* bestätigt) spielen für den Ausgang des Verfahrens keine Rolle.

## III. 4. b. Klagen, die wegen der Verteilung des Ertrages (galla) oder des Rechtes auf die tauliya geführt wurden

Das Verteilen des Ertrages (*ġalla*) eines *waqf* unter die Nutznießer, ebenso wie die Verwaltung der Stiftung (*tauliya*), lief nicht immer ohne Konflikte ab. In unserem Untersuchungszeitraum fanden 35 derartige Klagen ihren Eingang in die Register.

Im Jahr 1205/1790 erschienen elf Kläger bei Gericht, alle Nachbarn des Oastal al-'Umarī im Sūq al-Saġīr im Stadtteil Bānqūsā. Sie klagen gegen den mutawalli des Waqf Qutlū Bek al-Hazīnahdār, er solle den oben erwähnten gastal instand setzen. Die Kläger argumentieren, daß der Stifter seinen wagf zunächst für die Instandhaltung des gastal etabliert hat und erst anschließend zum Nutzen seiner Nachkommen. Die Kläger beschwerten sich, daß der jetzige mutawalli diese Pflicht vernachlässige und der gastal aus diesem Grund nicht mehr funktionsfähig sei. 181 Der mutawalli streitet dieses nicht ab und wird vom Richter angewiesen, den gastal instand zu setzen. Zusätzlich sind sechs Begünstigte aus der Familie des Stifters anwesend, die diese Verpflichtung des waaf bestätigen. 182 Diese Entscheidung hatte für die sechs Begünstigten der Stiftung weitere Folgen: Einige Tage später kehren sie mit dem *mutawallī* der Stiftung zu Gericht zurück, um nochmals den Vorrang des gastal bei den Ausgaben der Stiftung anzuerkennen und um einen Streit zu schlichten, der um die weitere Verteilung der galla entstanden war. 183 Eine Abrechnung dieses waqf aus dem Jahr 1217/1802-03 macht leider nicht deutlich, wieviel von den Einkünften der Stiftung konkret für den gastal aufgewendet wurde, denn alle Ausgaben für Renovierungen – in diesem Jahr 105 g – wurden unter einem Posten tarmīm al-musagafāt (Renovierung der Immobilien) zusammengefaßt. Der wagf kann zu diesem Zeitraum als finanziell durchaus gesund gelten, Einnahmen von 415,5 g stehen Ausgaben von 228,5 g gegenüber, so daß 187 g unter die anderen Begünstigten verteilt werden konnten. 184

Auch Streitfälle um das Recht auf die Position des *mutawallī* konnten weitergehende Folgen haben: Im Jahr 1222/1807 klagt Asiya bt. Isma<sup>c</sup>īl Āġā, vertreten durch ihren *wakīl*, das Recht der Verwaltung des *waqf* der Masǧid Qarā Bāšī im Viertel al-Farāfra ein. Sie behauptet zu den Nachkommen des



<sup>180</sup> SMS, 141/56/113 vom 20.07.1206/14.03.1792.

<sup>181 &</sup>quot;... hakadā taʿāmala quwwām hadā al-waqf al-māḍiyin qabluhu wa-anna hadā al-mutawalli imtanaʿa ʿan ʿaml ṭariq māʾ al-qasṭal al-mazbūr wa-taʿaṭṭala al-qasṭal ...".

<sup>182</sup> SMS, 137/130/329 vom 22.01.1205/01.10.1790.

<sup>183</sup> SMS, 137/148/374 vom 01.02.1205/10.10.1790.

<sup>184</sup> SMS, 152-I/9/19 von 1217/1802-03.

erwähnten Qarā Bāšī zu gehören, der den Ertrag der Stiftung für seine Nachkommen bestimmt hatte. Der jetzige mutawalli, Halil b. 'Abdallāh ,mu'taq' Sayyid Ahmad Āġā al-'Azāzī, behauptet, er habe die tauliva vor sieben Jahren von Sayyid Ahmad Āgā al-ʿAzāzī (er selbst ist ein Freigelassener ,muʿtagʻ von Sayyid Ahmad Āgā) übernommen. Da die Klägerin ihren Anspruch nicht beweisen kann, wird die Klage abgelehnt. 185 Dieser Fall findet eine interessante Fortsetzung: Am letzten Tag desselben Monats verlangen drei 'udūl (professionelle Zeugen, ,Notare') bei Gericht die Entlassung des oben erwähnten mutawalli, weil "er den Ertrag des waaf des masgid für seinen eigenen Nutzen verwendet und den masgid seit mehr als sieben Jahren verschlossen und [deshalb] unbenutzbar (mu'attal) hält, so daß aus diesem Grund keine Gebete mehr darin stattfinden. Er ist ungeeignet für die tauliya". 186 Der Richter entläßt ihn daraufhin aus diesem Amt und setzt den wakil der Klägerin des vorherigen Dokuments als neuen mutawalli ein. Leider läßt sich über die Hintergründe dieses Falles nur spekulieren, da wir aus den Dokumenten nur ungenügend über die Verwandschaftsbeziehungen der beteiligten Personen unterrichtet sind. So bleibt auch die Frage offen, warum der Richter nicht Asiya mit der tauliya betraut, sondern ihren wakīl.

Bei älteren Stiftungen sind oft die Ausführungsbestimmungen (šurūt) die Ursache für Konflikte, da sie mit der Zeit in Vergessenheit geraten sind oder sich Gewohnheiten etabliert haben, die den ursprünglichen Bestimmungen widersprechen. Der folgende Rechtsstreit entzündete sich an der Frage, ob eine bestimmte Aufgabe (wazīfa) Teil des ursprünglichen waqf war oder nicht: Im Muharram des Jahres 1221/1806 klagt Sayyid Abū al-Fath Afandī Ţarābulusī Zāda in Vertretung seines Bruders Sayyid Abū al-Yaman Afandī gegen den mutawallī des Ğāmi' Bahrām Bāšā auf Zahlung der Entlohnung für den Posten der Lehre in der Madrasa al-'Ağamīya, den er laut einer barā'a sultānīya von 1208/1793-94 ausführte und den sein Vater vorher über 60 Jahre lang innehatte. Nach seinen Ausführungen haben die vorherigen Verwalter des waaf diese Summe immer bezahlt. Er verlangt 100 g, die sich zusammensetzen aus der gesamten Entlohnung für das Jahr 1220/1805-06 (75 g) und eine Restzahlung von 25 g für das Jahr 1219/1804-05. Der mutawalli der Stiftung lehnt diese Zahlung ab mit der Begründung, daß der Stifter Bahrām Bāšā diese wazīfa nicht in der wagfīya aufgeführt hat und sie also eine Neuerung darstellt. 187 Der Richter verlangt vom Kläger den Beweis, daß Bahrām Bāšā diese Bestimmung in seiner Stiftung vorgesehen und dafür eine Entlohnung (ma'lūm) festgelegt hatte. Der Kläger ist dazu nicht in der Lage und der Richter gibt folglich dem mutawalli Recht und führt aus, daß die barā'a aus



<sup>185</sup> SMS, 163/77/116 vom 02.08.1222/04.10.1807.

<sup>186</sup> SMS, 163/84/129 vom 29.08.1222/31.10.1807: "... aṣrafa gallat waqf al-masǧid al-mazbūr fī maṣāliḥ nafsihi wa-taraka al-masǧid al-marqūm muqfalan muʿaṭṭalan mudda tazīdu ʿalā sabʿa sinīn mādīya fa-taʿaddamat al-ṣalawāt fīhi bi-sabab dalika wa-innahu laysa ahlan li-l-tauliya al-marqūma ...".

<sup>187</sup> In der Tat taucht diese wazīfa in der originalen waqfiya nicht auf, vgl. Gazzī, Nahr, II, 43-44.

Istanbul und die Tatsache, daß er und sein Vater eine Zeitlang diese *wazīfa* ausgeführt haben, ihnen kein Recht auf eine Entlohnung aus dem *waqf* einräumen. Die durch den ursprünglichen Stiftungsakt festgelegten Ausführungsbestimmungen haben in jedem Fall Vorrang.<sup>188</sup> Der Richter akzeptiert in diesem Fall die *barā'a* nicht als Beweis, sondern verlangt die Bestätigung des Inhalts durch Zeugen, obwohl dieser Dokumententyp nach Meinung einiger hanafitischer Juristen als Beweis akzeptiert werden könnte.<sup>189</sup>

### III. 4. c. Andere Klagen

Die weiteren Klagen, die wir gefunden haben, betreffen in erster Linie Mietzahlungen, die von den Verwaltern eingefordert werden oder die Miethöhe. Lediglich sechs derartige Fälle wurden während unseres Untersuchungszeitraums in die Register eingetragen.

Im Jahr 1206/1792 beispielsweise erscheint der *mutawallī* des Ğāmiʿ al-Šaiḥ ʿAbd ar-Raḥmān al-Maṣrī bei Gericht um den Mietzins für den *ḥikr*-Vertrag eines Hauses im Viertel al-Kallāsa einzufordern, den die Mieterin seit zwei Jahren (1204/1789-90 und 1205/1790-91) nicht bezahlt hatte. Er verlangt insgesamt 7 ġ (3,5 ġ pro Jahr), die ihm vom Richter auch zugesprochen werden.<sup>190</sup> Diese Klage könnte verschiedene Gründe haben, zum Beispiel könnte ein neuer Verwalter nach seiner Übernahme diese Tatsache in seinen Büchern entdeckt haben, oder die Nichtzahlung dieser relativ geringen Summe des *ḥikr* während der zwei Jahre wurde einfach übersehen. Dieser Fall macht aber deutlich, daß viele Verwalter der Stiftungen nicht nachlässig waren, sondern selbst kleine Beträge zugunsten des *waqf* einfordern.

Zusammenfassend kann festgestellt werden, daß die Gerichte sicherlich eine wichtige Rolle bei der Lösung von Konflikten gespielt haben, die im Zusammenhang mit der Verwaltung der *auqāf* entstanden sind. Die Zahl von insgesamt 82 Klagen allerdings, die von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 in die Gerichtsregister eingetragen wurden, erscheint niedrig im Vergleich zu der großen Zahl von Immobilien, die in *waqf*-Besitz waren und die potentiell das Objekt solcher Streitigkeiten werden konnten. Dies deutet darauf hin, daß das Gericht nicht die einzige Institution war, die derartige Konflikte gelöst hat. Andere außergerichtliche Möglichkeiten der Konfliktlösung, mit Hilfe lokaler Notabeln oder anderer Institutionen, hat hier sicherlich eine Rolle gespielt, über die unsere Dokument leider in der Regel schweigen. <sup>191</sup>



<sup>188</sup> SMS, 159/55/90 vom 26.01.1221/16.04.1806.

<sup>189</sup> Ibn 'Ābidīn, Radd, VI, 623.

<sup>190</sup> SMS, 138/219/1132 vom 07.09.1206/29.04.1792.

<sup>191</sup> Ergene, Local Courts, 170ff. erwähnt verschiedene Möglichkeiten außergerichtlicher Lösungen am Beispiel der beiden anatolischen Städte Çankırı und Kastamonu (z.B. der Divan des Gouverneurs, die Einbeziehung imperialer Institutionen, Schiedrichter), allerdings sind seine Dokumente offensichtlich auch nicht sehr reich an Informationen über diese Wege der Konfliktlösung.

# III. 5. Die nachträgliche Veränderung der Ausführungsbestimmungen der Stiftung: *Idhāl - Ihrāğ*

Nach der Gründung eines waqf waren in der Regel die Ausführungsbestimmungen festgelegt und nicht mehr veränderbar. Einige Ausnahmen gab es aber auch von dieser Regel. Der Richter konnte in bestimmten Fällen von den Bestimmungen der waqfīya abweichen. Zwei derartige Ausnahmen wurden bereits erwähnt: iğāra ṭawīla und istibdāl. Andere wurden ausführlich von den Juristen diskutiert. Inwieweit einige dieser Möglichkeiten, die nur temporär Auswirkungen auf die Verteilung des Ertrages hatten, in der Praxis von den Verwaltern (oder Stiftern) angewendet wurden, ist aufgrund unserer Dokumente schwer nachzuvollziehen, denn falls in der waqfīya autorisiert, waren sie auch ohne Zustimmung des Richters legal und haben keine Spur in den Registern hinterlassen. Die erwähnten Beispiele illustrieren aber, daß das praktizierte Stiftungsrecht den Stiftern (und in einzelnen Fällen auch den Verwaltern nach dem Tod der ursprünglichen Stifter) weitreichende Möglichkeiten in die Hand gegeben hat, nachträglich ihre Stiftungen noch zu verändern.

Im Aleppo unseres Untersuchungszeitraums sind diese Möglichkeiten nur sehr selten angewendet worden und im alltäglichen Geschäft der Stiftungen haben sie deshalb wohl nur eine geringe Rolle gespielt.<sup>193</sup> Zum einen hat ein

Eine Aufzählung dieser Bestimmungen findet sich bei Qadrī (Qānūn, 54-60) und wird ausführlich von Deguilhem in ihrer Doktorarbeit (History of Waqf and Case Studies, 60-65) diskutiert. Sie betreffen alle die Verwaltung und Verteilung des waqf-Ertrages. Der Term ziyāda wa-nuqṣān bezeichnet die Erhöhung beziehungsweise Verminderung der Anteils einzelner Nutznießer, beispielsweise nach dem Tod eines Nutznießern und der Umverteilung seines Anteils. Ein Austausch von Nutznießern ist durch idħāl wa-iḥrāǧ möglich, tafāil wa-taḥṣīṣ meint die Aufwendung von Erträgen für eine bauliche Verbesserung der Stiftungsimmobilien. Iṭāʾ wa-ḥirmān schließlich beschreibt die Möglichkeit des mutawallī zusätzlichen Ertrag an einen Nutznießer seiner Wahl zu verteilen. Einige dieser Regeln muten ein wenig theoretisch an und sind vor allem geeignet, die Kontrolle des Stifters (bzw. nach dessen Tod des Verwalters) über die Stiftung zu vergrößern. Viele Stifter haben in der ursprünglichen waqfiya diese Möglichkeiten explizit für ihre Stiftung ausgeschlossen, andere für sich selbst reserviert. Qadrī weist darauf hin (Qānūn, 60, § 127), daß den Bestimmungen des Stifters in der waqfiya in jedem Fall zu folgen ist. Dies unterscheidet die oben erwähnten Bestimmungen von iǧāra ṭawīla und istibdāl, die – selbst wenn der Stifter sie ausdrücklich ausgeschlossen hat – im Falle eines Nutzens für den waqf vom Richter autorisiert werden konnten.

Ibn 'Ābidīn (Radd, VI, 587f.) erwähnt sieben Fälle, in denen von den Bestimmungen der waqfiya abgewichen werden darf. Neben iǧāra ṭawīla und istibdāl sind dies:

- die Absetzung eines inkompetenten Verwalters durch den qāḍī,
- das Verbot von Rezitationen an Gräbern,
- die Verteilung von überschüssigem Profit der Stiftung an Empfänger aus dem religiösen und sozialen Bereich nach Wahl des Verwalters,
- die Umwandlung der Zuteilungen der Nutznießer von Naturalien in Geldbeträge,
- die Erhöhung der Entlohnungen für Beschäftigte der Stiftung, wenn diese nicht ausreichen, durch den  $q\bar{a}d\bar{i}$ .

Einige dieser Fälle tauchen nicht in unseren Dokumenten auf, da sie nicht vom Richter entschieden werden mußten, andere, wie die Absetzung von inkompetenten Verwaltern und die Erhöhung der Enlohnung von Beschäftigten der Stiftung, fanden ihren Weg in die Gerichtsregister und werden in Teil B diskutiert.

193 Deguilhem vertritt eine gegenteilige Meinung: "Ces clauses, couramment exploitées, représentaient des enjeux importants pour les administrateurs des waqfs et introduisaient une réelle flexibilité dans



Teil der Stifter in ihren waqfīyāt diese Möglichkeiten explizit ausgeschlossen, zum anderen hätte die Bevorzugung einzelner Nutznießer oder die willkürliche Verteilung zusätzlichen Stiftungsertrages seitens des mutawallī eine Welle von Klagen der anderen Nutznießer ausgelöst, die eine Spur in den Registern hinterlassen hätten. Es konnte aber während unseres Untersuchungszeitraums nicht eine einzelne Klage identifiziert werden, die eindeutig auf einem solchen Streitfall basiert hätte.

Lediglich fünf Fälle von *idḥāl wa-iḥrāğ* tauchen auf, wobei nicht verwunderlich ist, daß diese Fälle ihren Weg zu Gericht gefunden haben, da es sich hierbei um eine Veränderung der ursprünglichen *waqfīya* handelte (Nutznießer werden ausgetauscht), die nicht temporär war, sondern Auswirkungen auf die gesamte zukünftige Verwaltung der Stiftung hatte.

Diese Fälle haben alle einen ähnlichen Charakter: Stifter scheinen ihre Meinung über die Verteilung des Ertrages ihrer Stiftung geändert zu haben. So erscheint zum Beispiel im Jahr 1210/1795 Sayyid Aḥmad Āġā b. Sayyid ʿUtmān bei Gericht und bestimmt als zusätzliche Nutznießer seine freigelassenen (männlichen und weiblichen) Sklaven. Sie sollen zusammen mit seiner Ehefrau, solange diese nach seinem Tod ledig bleibt, das Nutzungsrecht eines Hauses im Viertel al-Farāfra haben. 194

Im Jahr 1216/1801 erscheint er erneut bei Gericht, um eine weitere Änderung der Ausführungsbestimmungen seiner Stiftung zu registrieren. Einer der Nutznießer der Stiftung, Ḥalīl Āġā Ḥānkarlī Zāda, war unterdessen gestorben und der Stifter bestimmt dessen Anteil zugunsten seines Freigelassenen Ḥalīl b. 'Abdallāh al-Kūrǧī (der 'Georgier').¹95 Dieses zweite Dokument gibt uns auch einige Informationen zu den weiteren Nutznießern der Stiftung. Nach dem Tod – beziehungsweise der Heirat – der Ehefrau und dem Aussterben der Nachkommen der Freigelassenen, geht eine Hälfte der Stiftung an die Zāwiyat al-Nasīmī und die zweite Hälfte an den amīn al-fatwā (Sekretär des muftī) in Aleppo und seinen kātib, damit jeder dieser beiden jeden Tag ein Stück Koran rezitiert. Er bestimmt den damaligen muftī von Aleppo zum nāzir über den waqf und gibt ihm (und seinen Nachfolgern) das Recht, weitere Änderungen in den Bestimmungen der Stiftung vorzunehmen.¹96

Dieses Dokument gibt auch ein paar Informationen über die Art und Weise, wie diese Fälle verwaltungstechnisch abgewickelt wurden: In zwei Zeilen über dem oben erwähnten Dokument steht der Hinweis, daß diese Änderung



la gestion de ces fondations." Sie bezieht allerdings den istibdāl ebenfalls in diese Aussage mit ein (Deguilhem, Le waqf dans l'espace, 18).

<sup>194</sup> SMS, 143-I/162/491 vom 23.03.1210/07.10.1795.

<sup>195</sup> Dieser Ḥalīl b. 'Abdallāh taucht bereits in einem Streitfall um die tauliya des Masğid Qarā Bāšī im Viertel al-Farāfra auf, vgl. Kap. III. 4. b.

<sup>196</sup> SMS, 149/98/247 vom 23.03.1216/03.08.1801: "... wa-aṭlaqtu lahu al-taġyir wa-l-tabdil fi al-šurūṭ wa-l-ǧihāt wa-l-ḥaǧab wa-l-ḥirmān maʻ murāʻāh al-maṣlaḥa wa-l-nafʻ li-l-waqf yurākibu fi dalika almilk al-rakīb wa-yakūnu mustagillan wa-mustabiddan fi dalika baʻdī ...".

auf dem Rand der ursprünglichen *waafīya* vermerkt wurde.<sup>197</sup> Auf diese Weise konnte die originale *waafīya* auch weiterhin als Dokument herangezogen werden und neben dem Eintrag der Änderung in den *siğillāt* stand eine weitere Möglichkeit zu Verfügung, diese Änderungen im Nachhinein zu belegen. Ein dritter Fall ist ähnlich: Sayyid Ḥāǧǧ Muṣṭafā Afandī ǧābirī Zāda änderte im Jahr 1212/1797 seine Stiftung von 1199/1784-85 indem er seiner ehemaligen Sklavin und späteren Ehefrau Sitt ʿĀʾiša nach seinem Tod eine Pension von 60ġ einräumt.<sup>198</sup>

Eine einzelne Person hat die beiden übrigen Fälle zu verantworten und einen dritten Fall außerhalb unseres Untersuchungszeitraums aus dem Jahr 1204/1789. 199 Sayyid Yūsuf Āġā 'Arabī Kātibī hat regelmäßig die Begünstigten seiner Stiftungen nachträglich verändert. Er erscheint als ein Unterstützer der Sufiorden in Aleppo, besonders der Zāwiya al-'Uqailīya und der Zāwiya al-Hilālīya, für deren Nutzen er mehrere augāf stiftete. Im ersten Dokument aus dem Jahr 1204/1789 ändert er einen waqf aus dem Jahr 1198/1783-84, der aus drei Häusern im Viertel al-Gallūm al-Kubrā bestand. Er ersetzt drei zawāyā, die in der Reihe der Nutznießer nach seinen Nachkommen, seiner Ehefrau und einer Nichte stehen durch eine weitere Nichte. Sie nimmt den Platz der drei zawāyā ein, d.h. sie käme in den Genuß der Stiftung erst nach dem Tod der Ehefrau und der ersten Nichte, die gleichzeitig und zu gleichen Teilen an der Stiftung partizipieren. Der Stifter ändert in einem zweiten Schritt auch dies, indem er der zweiten Nichte bereits den Anteil seiner Ehefrau nach deren Tod zuspricht, die beiden Nichten partizipieren dann zu gleichen Teilen an der Stiftung und können diese Teile auch an ihre Nachkommen weitergeben. Über die Gründe dieser Änderung kann nur spekuliert werden, vielleicht hat die Geburt einer zweiten Nichte dies aus Gründen der Gleichbehandlung nötig gemacht. Eine Formulierung im Dokument<sup>200</sup> und die Tatsache, daß keine eigenen Nachkommen erwähnt werden, läßt vermuten, daß der Stifter Sayyid Yūsuf Āgā zum Zeitpunkt dieser Änderung keine eigenen Kinder hatte.201

Im Jahr 1208/1794 ändert derselbe Stifter zum ersten Mal eine größere Stiftung, die er im Jahr 1204/1789-90 gegründet hat. Diese Stiftung umfaßt eine Färberei, eine weitere Färberei mit einliegender Mühle, eine *qāsārīya*, zweieinhalb *dār* und ein halber *ḥammām*. Die Nutznießer sind der Stifter selbst, danach seine Nachkommen und falls er keine hat, bzw. wenn die-



<sup>197</sup> ebd.: "... hadihi al-ḥuǧǧa muḥarrara fi hāmiš ḥuǧǧat al-waqfiya allati kāna waqafahā al-Sayyid Ahmad Āġā al-A'zāzi...".

<sup>198</sup> AS, 26/151 vom 01.02.1212/25.07.1797.

<sup>199</sup> Das Dokument, das diesen dritten idhāl wa-ihrāğ bestrifft wurde im Archiv der Mudīrīyat al-Auqāf in Aleppo gefunden und im Rahmen meiner Magisterarbeit untersucht. (Knost, Fromme Stiftungen, 39ff.)

<sup>200 &</sup>quot;... mā sa-yuḥadditu Allāh lī min al-aulād ...".

<sup>201</sup> MAH, 5/52 vom 01.02.1204/20.10.1789.

se ausgestorben sind, seine Ehefrau. Anschließend gelangt die Stiftung an Sayyid Šaih 'Abdallāh Afandī b. Muhammad Afandī al-'Aqqād, danach an Šaih 'Abd al-Rahmān b. 'Utmān al-'Uqailī und anschließend an dessen Nachfolger als šuyūḥ der Zāwiya al-ʿUqailīya. Am Ende der Liste der Nutznießer stehen die Haramain und anschließend die Armen des Viertels al-Gallum al-Kubrā. Daneben hat der Stifter eine Reihe von Geldbeträgen bestimmt, die für einzelne wazā'if, vor allem Koranlesungen, ausgegeben werden sollen. Im vorliegenden Dokument ersetzt er nun den Nutznießer 'Abdallāh Afandī b. Muhammad Afandī al-ʿAqqād durch Šaih Ibrāhīm al-Hilālī. Einige der wazā'if werden ebenfalls entfernt (Koranrezitationen, kleinere Beträge für zwei Moscheen im Viertel al-Ğallūm al-Kubrā) und dafür wird die Zāwiya al-Hilālīya bedacht (für die Ausgaben während der halwa und die Ausstattung der zāwiya). 202 Drei Jahre später im Jahr 1211/1796 läßt Sayyid Yūsuf Āġā eine weitere Änderung an derselben Stiftung registrieren. In der Liste der Verwalter ersetzt er Šaih 'Abd al-Rahmān b. 'Utmān al-'Ugailī durch die Nachfolger des Šaih Ibrāhīm al-Hilālī, den er in diese Liste durch seine Änderung von 1208/1794 gebracht hatte. Der Posten des mutawalli brachte bei dieser Stiftung – neben der Entlohnung – eine Reihe von weiteren Vorteilen mit sich. Die Koranrezitationen werden – wenn die Verwaltung an Ibrāhīm al-Hilālī geht – in seiner zāwiya stattfinden mit der Möglichkeit für Anhänger der zāwiya, dadurch ein kleines Einkommen zu beziehen.<sup>203</sup>

Diese beiden *idḥāl-wa-iḥrāğ-*Dokumente von Sayyid Yūsuf Āġā scheinen der Ausdruck seiner Neuorientierung in der Welt der Sufiorden Aleppos zu sein. Die Zāwiya al-ʿUqailīya, zu Beginn einer der Hauptnutznießer dieser Stiftung, wurde völlig daraus entfernt zugunsten einer anderen *zāwiya* von vergleichbarer Größe und Bedeutung, der Zāwiya al-Hilālīya, die in dem Viertel liegt, wo er wahrscheinlich wohnte. Der *šaiḥ* in der Zāwiya al-Hilālīya zu dieser Zeit war Ibrāhīm al-Hilālī, der erst 1198/1783-84 nach einem 21-jährigen Aufenthalt an der al-Azhar-Hochschule in Kairo nach Aleppo zurückgekehrt war. <sup>204</sup> Er war bereits in der ursprünglichen *waqfīya* von 1204/1789-90 mit einem Posten bedacht worden, der sicherlich eines der Ergebnisse seines Studiums in Kairo war: er sollte an fünf Tagen in der Woche in der Umayyadenmoschee eine Lektion in *fiqh* lesen. In der Zwischenzeit scheint sich aber sein Prestige in Aleppo derart vergrößert zu haben, daß Sayyid Yūsuf Āġā ihm (beziehungsweise seiner *zāwiya*) den ganzen *waqf* widmet. <sup>205</sup>



<sup>202</sup> SMS, 142/78/397 vom 25.10.1208/25.05.1794.

 $<sup>203 \ \</sup> SMS, 144\text{-}I/198/509 \ vom \ 28.03.1211/30.09.1796.$ 

<sup>204</sup> Țabbāh, I'lām, VII, 221-226.

<sup>205</sup> İbrāhīm al-Hilālī übernimmt 1204/1789-90 nach dem Tod seines Onkels Muḥammad Hilāl die Position als šaih in der Zāwiya al-Hilālīya und behält sie bis zu seinem eigenen Tod im Jahr 1238/1822-23. In dieser Zeit entwickelt sich diese zāwiya zu einer der bedeutendsten in Aleppo, die zahlreiche Stiftungen an sich ziehen kann. Nach den waaf-Listen von Gazzī erhielt die zāwiya in dieser Zeit 11 Stiftungen (darunter eine von Ibrāhīm al-Hilālī selbst, vgl. Kap. XIII.).

Im Jahr 1205/1790-91 bereits wurde auf seine Initiative die *zāwiya* erweitert, indem er ein benachbartes Haus kaufte und mit diesem Gelände den Hof und den Betsaal vergrößerte. Nachdem er 1213/1798-99 gestorben war – seine Ehefrau starb bereits 1208/1793-94, dem Jahr der ersten Änderung der Stiftung –, brachte ihm diese Unterstützung der *zāwiya* das Privileg ein, neben seiner Ehefrau im Hof der *zāwiya* begraben zu werden, ein Privileg, das ansonsten nur den *šuyūḥ* der *zāwiya* zugestanden wurde. Es bleibt zu vermuten, daß der Tod der Ehefrau und die Suche nach einer prominenten Grabstelle für sie, die entscheidende Motivation für die Änderungen aus dem Jahr 1208/1794 war.

<sup>206</sup> Țabbāh, I'lām, VII, 127.

<sup>207</sup> Nach den Inschriften der Grabstelen im Hof der Zāwiya al-Hilālīya. Alle anderen Gräber gehören zu Mitgliedern der Familie al-Hilālī.



### IV. Resümee

Die Menge an Dokumenten, die sich in den Gerichtsregistern zu den verschiedenen Aspekten des Stiftungswesen finden, machen die Bedeutung des religiösen Raums im alltäglichen Geschäft der Gerichte, und damit auch für die Bevölkerung der Stadt deutlich.

Die große Zahl der während unseres Untersuchungszeitraum registrierten neuen Stiftungen (197 zwischen 1205/1790-91 und 1225/1810-11) zeigt, daß die Möglichkeit, einen wagf zu gründen, um das Jahr 1800 in Aleppo von einem nicht unerheblichen Teil der Bevölkerung benutzt wurde, um Verfügungen über ihren Besitz zu treffen. Praktisch alle größeren Stiftungen in diesem Zeitraum waren Familienstiftungen. Die Intention dieser Stifter lag eindeutig darin, ihr Eigentum in dieser Form an ihre Nachkommen weiterzugeben. Mehr als die Hälfte aller Stiftungen waren aber augāf hairīya, die in der Mehrzahl aus einem oder wenigen Objekten bestanden und überwiegend zum Nutzen der Einrichtungen auf der Ebene der Stadtviertel etabliert waren. Dies zeigt, daß ein nicht unwesentlicher Teil der Aleppiner Bevölkerung bereit war, sich für die Institutionen in ihren Wohnvierteln (Moschee, sabīl, oder zāwiya) zu engagieren und ihr Eigentum dafür einzusetzen. Erwähnenswert ist in diesem Zusammenhang der hohe Anteil an Stifterinnen, der höher ist als bei vergleichbaren Untersuchungen und zeigt, daß Frauen ebenfalls in erheblichem Maße über Immobilienbesitz verfügten und durch ihre Stiftungstätigkeit aktiv am öffentlichen Leben teilnahmen.

Die Stifter/innen – auch die, die lediglich kleine Beträge für Koranlesungen oder ähnliches in ihre Stiftungen aufnehmen – tragen zur Verortung der Akteure im religiösen Raum bei. Diese Orte sind Zentren sozialer Prozesse, womit der religiöse Raum zu einem wichtigen Aspekt des städtischen Raums im allgemeinen wird. Die Stiftungsaktivität betrifft aber nicht alle Teile der Stadt in gleichem Maße. Die wohlhabenden Viertel *intra muros* und in den nördlichen und nordöstlichen Vororten sind deutlich überrepräsentiert. Im Fall der nördlichen Vororte ist dies bemerkenswert, da während unseres Untersuchungszeitraums in diesem Teil der Stadt die Muslime in der Minderheit waren. Die Dokumente zeigen, daß sich Muslime aus anderen Teilen der Stadt für religiöse Institutionen im Norden engagierten, wo sie unter Umständen wirtschaftliche Interessen hatten. Dieser Teil der Stadt war ein Zentrum der Textilproduktion.

Die Vororte im Osten, Süden und Westen der Stadt sind stark unterrepräsentiert, in diesem Bereich werden weniger auqāf gegründet und die religiösen Institutionen in diesen Teilen der Stadt erscheinen auch weniger oft in den Registern. Dies liegt zum einen daran, daß die Bevölkerung in diesen Vierteln zu den unteren sozialen Schichten gehörte, zum anderen aber wohl auch daran, daß sie offenbar weniger oft die Hilfe der Gerichte in Anspruch



genommen haben, um ihre Stiftungen und Verträge registrieren zu lassen. Denn auch in diesem Bereich gab es in unserem Untersuchungszeitraum gut funktionierende religiöse Institutionen.

Die Gerichte Aleppos haben eine wichtige Rolle bei der Verwaltung der Stiftungen gespielt, da bei vielen Verträgen, die waqf-Besitz betreffen, die Zustimmung des Richters notwendig war. Trotzdem bleiben Erkenntnislücken, die mit dieser Quellengattung nicht geschloßen werden können: Die Mietverhältnisse der meisten waqf-Immobilien, die mit Verträgen vermietet waren, die nicht zustimmungspflichtig waren, bleiben uns verborgen, sowie der Teil der Verwaltung der Stiftungen, die ohne die Hilfe der Gerichte auskamen.

Die Verwaltung der Stiftungen in Aleppo am Ende des 18. und Beginn des 19. Jahrhunderts bestätigt nicht den Vorwurf, daß bestimmte Verträge, die mit einer Teilveräußerung von Stiftungsbesitz einhergehen, in großer Zahl zum Schaden der Stiftungen angewendet wurden. Istibdal, hikr und ähnliche Verträge sind, angesichts der großen Zahl von Immobilien, die in Aleppo in diesem Zeitraum in den wagf-Besitz eingegangen waren, selten abgeschlossen worden. Deutlich mehr Objekte gehen in den waqf-Besitz über, als, nachweisbar durch die Gerichtsakten, von waqf teilweise zurück in Privateigentum. Auch unter dem Vorbehalt, mit dem quantitative Aussagen immer getroffen werden müssen, scheint es so zu sein, daß diese Verträge in Aleppo weniger häufig verwendet wurden, als in anderen Orten. In Algier zum Beispiel konnte Hoexter deutlich mehr istibdal Fälle registrieren (83 Fälle von 1201/1786-87 bis 1224/1809-10). Auch der hikr-Vertrag ('anā' in Algier) scheint öfter abgeschlossen worden zu sein, 165 derartige Verträge wurden in 188 Jahren (von 1058/1648-49 bis 1245/1829-30) allein vom Wagf al-Haramain in dieser Stadt abgeschlossen.<sup>208</sup> Dabei darf nicht vergessen werden, daß Algier wesentlich kleiner war als Aleppo und die Zahlen von Hoexter nur den Wagf al-Haramain betreffen. Die Fälle aus Aleppo zeigen, daß die Flexibilität der Verwaltung der Stiftungen durch istibdāl, idhāl-ihrāğ und andere Verträge gewährleistet war, ohne daß diese Möglichkeiten zu einem klar sichtbaren Mißbrauch geführt hätten.

Ein Vergleich der in den Dokumenten aus Aleppo verwendeten juristischen Terminologie mit anderen Orten (zum Beispiel Damaskus und Jerusalem) zeigt, daß es am Übergang vom 18. zum 19. Jahrhundert selbst innerhalb des Bilād al-Šām Unterschiede in der Rechtspraxis gab, Begriffe wie ħulū, raqaba oder murṣad werden in einer unterschiedlichen Weise verstanden. Eine vergleichende Untersuchung der Terminologie und der Rechtspraxis der großen Städte des Bilād al-Šām würde sicherlich unser Verständnis dieser Konzepte verbessern.

Hat der Janitscharen-Ašrāf-Konflikt in Aleppo am Ende des 18. und am Beginn des 19. Jahrhunderts eine Auswirkung auf die Verwaltung der Stif-



<sup>208</sup> Hoexter, Endowments, 104-111.

tungen gehabt? Die Dokumente erwähnen diese Unruhen (*fitan*) gelegenlich als Grund für den schlechten baulichen Zustand einiger Immobilien, sie sind wohl mitverantwortlich für eine geringfügige Häufung von Fällen von *iğāra tawīla*, *ḥikr*, *istidāna* und *istibdāl* am Anfang unseres Untersuchungszeitraums (1205/1790-91-1207/1792-93) und um das Jahr 1220/1805-06. Diese Zahlen sind aber nicht signifikant genug, um daraus einen Einfluß auf die Verwaltung der Stiftungen ableiten zu können.<sup>209</sup>



Nach dem schweren Erdbeben von 1237/1822 gab es in Aleppo eine deutliche Steigerung derartiger Fälle, vor allem von hikr und iğāra ṭawila (vgl. Knost, "The 1822 Earthquake").



### Teil B: Die Beschäftigten des religiösen Raums





Die Aufgaben im Bereich der religiösen Stiftungen, die in den Dokumenten der Gerichtsregister erwähnt werden, waren in der Regel mit einem regelmäßigen Einkommen versehen. Es war nicht unumstritten, Tätigkeiten, die mit der Durchführung der Gebete und mit dem Unterrichten des Koran zusammenhängen, zu entlohnen. Die Motivation dazu sollte die Tätigkeit selbst darstellen und nicht die Möglichkeit, den Lebensunterhalt damit zu verdienen. In der Idealvorstellung der Juristen sollte der Staat (bait al-māl) und die spontane Spendenbereitschaft der Gemeinde die Inhaber dieser Positionen ausreichend unterstützen. Nachdem dies aber nicht (oder nicht mehr?) der Fall war, bestand die Notwendigkeit (darūra), die Beschäftigten in den Moscheen für ihre Arbeit zu entlohnen: "Wenn die Lehrer für ihren Lebensunterhalt arbeiten müssen und niemanden unterrichten, verliert sich die Kenntnis des Koran."

Wie die Art dieser Bezahlung auszusehen hat, wurde von den Juristen kontrovers diskutiert. Unzufrieden damit, dem Moscheepersonal für seine Dienste eine "uğra", eine vertraglich festgelegte Entlohnung für eine fest definierte Arbeitsleistung, zu zahlen, kombinierten sie die Eigenschaften von "uǧra" mit denen von "sila", eine einer Pension ähnlichen Zuwendung, die den Empfänger zu keiner Gegenleistung verpflichtet, ihm auf der anderen Seite aber auch keinen starken Rechtsanspruch auf die Zahlung einräumt. Diese Zuwendungen werden in den Rechtstexten murattabāt, zawā'id oder ğāmakīya genannt. Es sind – normalerweise monatliche – Zahlungen für die Erfüllung einer bestimmten Aufgabe, zum Beispiel der des Imam in einer Moschee. Der Inhaber eines solchen Postens muß aber in der Regel bei Verlassen oder Aufgabe seiner Arbeit die bereits erhaltene Entlohnung nicht zurückerstatten. Ebenfalls erlischt sein Anspruch auf den Posten und die Entlohnung nicht bei einer Abwesenheit von - je nach Lehrmeinung - 15 Tagen bis zu drei Monaten. Aus diesen Gründen haben die nachklassischen Juristen wie zum Beispiel Ibn 'Ābidīn die Ähnlichkeiten mit ,sila' – und weniger mit ,uǧra' - hervorgehoben.<sup>2</sup> Er führt aus, daß alle Inhaber von Posten der augāf (aṣḥāb al-wazā'if) nach diesem Prinzip entlohnt werden sollen.3

Innerhalb der Aufgaben (wazāʾif), die in den Stiftungen vorgesehen sind, werden einige als 'šaʿāʾir' (Sing. šaʿīra, etwa mit 'religiösen Zeremonien, rituelle Praktiken' zu übersetzen) hervorgehoben. Sie haben bei finanziellen Schwierigkeiten der Stiftung einen Vorrang vor den anderen Aufgaben, weil sie für das gute Funktionieren der Institution notwendig sind.<sup>4</sup> Sie bilden das "geistige Gebäude" der Institution.<sup>5</sup> Dies sind zum Beispiel der Imam, der

<sup>1</sup> Ibn 'Ābidīn, 'Uqūd, II, 126.

<sup>2</sup> Johansen, "Servants", 123ff.; Ibn ʿĀbidīn, Radd, VI, 651.

<sup>3</sup> Ibn 'Ābidīn, Radd, VI, 651.

<sup>4</sup> Johansen, "Servants", 127; Ibn ʿĀbidīn, 'Uqūd, I, 190.

<sup>5</sup> Johansen, "Servants", 127; Ibn ʿĀbidīn, Radd, VI, 560: "... wa-huwa ʿimāratuhu al-maʿnawiya allatī hiya qiyyām šaʿāʾirihi ...".

Muezzin und der hatib, aber auch der farraš, der die notwendigen manuellen Arbeiten in der Moschee erledigt und ebenfalls der Verwalter (mutawalli) der Stiftung.<sup>6</sup>

Die Informationen über die Beschäftigten der religiösen Institutionen finden sich vor allem in drei Typen von Dokumenten, den waqfīyāt, den Ernennungen (ḥuǧaǧ al-taqrīr) und den Moscheeabrechnungen (muḥāsabāt). Die Beschäftigten des religiösen Raums sollen in diesem Teil der Arbeit in drei Gruppen eingeteilt werden, nach den Funktionen, die sie für die Stiftung erfüllen: 1. die Aufgaben der Verwaltung, 2. die religiösen Funktionen und 3. Aufgaben der Stiftung, die mit manueller Arbeit einhergehen.<sup>7</sup>

Die Dokumente geben uns in der Regel nicht sehr viele biographische Informationen über die Beschäftigten des religiösen Raums. In den meisten Fällen haben wir lediglich die Namen, die unter anderem aus dem eigentlichen Namen des Betreffenden (z.B. 'Muḥammad') bestehen, dem seines Vaters und gegebenenfalls seines Großvaters, sowie Ehrentiteln, die Aussagen über die soziale Stellung zulassen. Eine angehängte *nisba* kann eine Berufsoder Herkunftsbezeichnung sein und hat sich in wenigen Fällen zu einem Familiennamen entwickelt, der von Generation zu Generation weitergegeben werden konnte. Es ist – bis auf die wenigen Notablenfamilien – in unserem Untersuchungszeitraum nur schwer festzumachen, ob eine *nisba* bereits ein Familienname geworden ist oder noch eine Berufs- oder Herkunftsbezeichnung darstellt.

Die Beschäftigten der Stiftungen waren in der Regel für ihre Tätigkeiten besonders legitimiert und wurden durch ein offizielles Dokument ernannt. Diese Legitimationen hingen von der Art und dem Status der Institution ab, in der sie angesiedelt waren. Drei verschiedene Ebenen von Autoritäten können festgemacht werden:

- 1. Sultan,
- 2. gādī,
- 3. Stifter, *mutawallī* und Moscheegemeinde.

Die ersten beiden Ebenen repräsentieren die staatliche Autorität. Der Sultan kontrolliert traditionell die Freitagsmoscheen (ǧawāmi<sup>c</sup>), er ernennt ihren haṭīb und Imam durch eine barāʾa sulṭānīya. Ob der qāḍī im Rahmen seiner Amtsführung ebenfalls das Personal der Freitagsmoscheen bestimmen darf,



<sup>6</sup> Ibn 'Ābidīn, Radd, VI, 217.

Johansen, "Servants", 113ff. Er teilt die 'Diener der Moschee' in vier Kategorien ein. I Durchführung der rituellen Pflichten: Muezzin, Imam und hatib. II manuelle Arbeiten in der Moschee: ausfegen, Teppiche/Matten ausbreiten, Lampen anzünden,

III Verwaltungsaufgaben: Schreiber, Verwalter, etc.,

IV andere Aufgaben, die nicht als religiöse Pflichten gelten: Lehre, Rezitationen.

Die erste Gruppe ist zahlenmäßig nicht sehr stark, da es in der Regel nur einen Imam und einen hatib pro Moschee gibt. Die dritte Gruppe ebenfalls, viele Stiftungen besitzen nur einen Verwalter. Die zahlenmäßig stärkste Gruppe ist in der Regel die vierte.

wird von den Juristen seit der mamlukischen Zeit diskutiert.8 Die Frage, ob die Stadtviertelmoscheen (masāğid) unter die Autorität des gādī, des Stifters oder der Moscheegemeinde fallen, wird von den Juristen in osmanischer Zeit eher zugunsten der beiden letzteren entschieden. Die Stifter einer religiösen Institution haben das Recht, das Moscheepersonal zu ernennen, beschränkt nur durch die Interessen der Moscheegemeinde selbst.9 Die Dokumente aus Aleppo zeigen, inwieweit diese drei Bereiche voneinander abzugrenzen waren. Die Inhaber vieler Posten wurden in Aleppo mit Hilfe einer barā'a sultānīya ernannt, fielen also nominell unter die Autorität des Sultans. Von einigen dieser Ernennungen konnte eine Spur in den Archiven (BOA) gefunden werden. Es handelte sich dabei um die verschiedensten Aufgaben: hatīb, Imam, mutawallī, aber auch Unterricht (tadris) und die Verantwortung für Mausoleen und Gräber (turbadārīya). Die betroffenen Institutionen sind Freitagsmoscheen (zum Beispiel: Umayyadenmoschee, Ğāmic Husrū Bāšā, Ğāmic Burdbak, Ğāmic al-Zainabīya, Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf) unterschiedlicher Größe und Bedeutung, Institutionen der Lehre (zum Beispiel: Madrasa al-Ridā<sup>,</sup>īya, Madrasa al-Ša<sup>,</sup>bānīya) und Orte der Heiligenverehrung (zum Beispiel: Marqad Sayyidinā Ġaut, Marqad Sayyıdınā Balūqīya).<sup>10</sup> Die Dokumente geben einigen Aufschluß über die Verwaltungsschritte, die zur Ausstellung einer barā'a geführt haben. Bei der Vakanz eines Posten wurde vom Richter Aleppos (in einigen Fällen auch vom Stifter oder vom *mutawallī*) eine Petition (*ma<sup>c</sup>rūd*) an die imperiale Verwaltung gestellt, einen bestimmten Posten an eine bestimmte Person zu vergeben. Anschließend wurde die verlangte barā'a ausgestellt. Inwieweit die Richtigkeit der Anfrage tatsächlich überprüft wurde, ist auf der Basis unserer Dokumente nicht zu sagen. Der Fall des Sayyid Abū al-Fath Afandī Tarābulusī Zāda, der seinen Anspruch auf den Posten der Lehre in der Madrasa al-'Ağamīya trotz barā'a nicht durchsetzen kann (vgl. Kap. III. 4. b.), unterstützt die Vermutung, daß es sich um einen reinen Verwaltungsvorgang gehandelt hat und nicht überprüft wurde, ob der fragliche Posten tatsächlich existiert. Aufgrund der Ernennungsdokumente aus den Gerichtsregistern kann auch nicht immer bestimmt werden, ob eine barā'a tatsächlich ausgestellt wurde, denn dies wurde nicht in jedem Fall erwähnt.11 Die Initiative zu diesen Ernennungen geht in den aufgefundenen Beispielen nicht vom Souverän ("Sultan") aus, sondern in allen Fällen von den Betroffenen selbst. Deguilhem weist darauf hin, daß die Legitimität, die die barā'a ausdrückte, trotzdem wichtig war, da sie in vom



<sup>8</sup> Johansen, "Servants", 121.

<sup>9</sup> Johansen, "Servants", 120f.

<sup>10</sup> BOA, Cevdet Evkaf, 2645, 4485, 14861, 17067, 27071, 27162, 27468, 29722. Zu den erwähnten Institutionen vgl. Teil C.

<sup>11</sup> In der Abrechnung des Ğāmi<sup>c</sup> al-Qarmānīya im Viertel Baḥsītā aus dem Jahr 1217/1802-03 zum Beispiel wurde erwähnt, daß der *mutawallī* Sayyid Muḥammad Ğalabi seine Funktion auf der Basis einer *barā'a sulṭānīya* ausübte (SMS, 152-I/54/104 von 1217/1802-03). In einer Abrechnung aus dem Jahr 1219/1804-05, es handelt sich immer noch um denselben *mutawallī*, wird die *barā'a* nicht erwähnt (SMS, 152-I/61/118 von 1219/1804-05).

 $q\bar{a}d\bar{i}$  ausgestellten  $hu\check{g}a\check{g}$  erwähnt wurde. <sup>12</sup> Nach Lane läßt sich vermuten, daß die Verwalter der Stiftungen bei der Ernennung von Moscheepersonal einen größeren Entscheidungsspielraum hatten, als ihnen die Juristen in der Regel zugestehen. <sup>13</sup>

Unsere Dokumente, die praktisch ausschließlich aus den Gerichtsregistern stammen, also Ernennungen darstellen, die vom  $q\bar{a}d\bar{i}$  mittels eines legalen Dokuments (bi-huǧǧa šarʿīya) erfolgt sind, lassen die Frage weitgehend offen, inwieweit tatsächlich die private Autorität (etwa in Form des Stifterwillens) bei den Ernennungen zum Zuge kam. Gelegentlich wird allerdings in den Dokumenten erwähnt, daß die Ernennung im Einklang mit den Bestimmungen des Stifters (bi-l-mašrūtiya) erfolgt ist.

Die Beschäftigten der Stiftungen sind in ihrer Anzahl und ihrem Tätigkeitsfeld nicht beliebig veränderbar. Die Aufgaben, die in der *waqfīya* vorgesehen sind, können nach Ansicht der Juristen nur verändert werden, wenn sich eine Notwendigkeit (*ḍarūra*) dazu ergibt, oder das Gemeinwohl (*maṣlaḥa*) betroffen ist.<sup>14</sup>

Im osmanischen Aleppo gab es eine Reihe von Stiftungen, die den Neubau einer religiösen Institution eingeschlossen haben und für diese Institution (eine Moschee oder madrasa zum Beispiel) neue Posten vorgesehen haben. Beispiele für diese großen augāf sind die drei Moscheestiftungen der Gouverneure Husrū Bāšā, Muhammad Bāšā und Bahrām Bāšā im 16. Jahrhundert und die des Ibšīr Mustafā Bāšā aus dem 17. Jahrhundert. Zeitlich näher an unserem Untersuchungszeitraum sind die großen Stiftungen des 18. Jahrhunderts: die Madrasa al-'Utmānīya, die Madrasa al-Ahmadīya und der Ğāmi<sup>c</sup> al-Hāǧǧ Mūsā. 15 Der Zeitraum von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 kennt nur noch wenige große Stiftungen (vgl. Kap. II.). Die größte Stiftung, die in diesem Zeitraum entstanden ist, ist die von Hasan Afandī Kawākibī Zāda, die zum Nutzen der Nachkommen des Stifters etabliert ist. Sie weist lediglich einige Zahlungen für wazā'if im religiösen Komplex der Familie im Viertel al-Ğallūm al-Şuġrā auf. 16 Wie bereits im Kap. II. erwähnt, sind die meisten der öffentlichen Stiftungen (auqāf hairīya) in diesem Zeitraum sehr klein und bestehen oft nur aus einem einzigen Objekt (vgl. Tabelle II, 4).



<sup>12</sup> Deguilhem, "Centralised Authority", 223.

<sup>13</sup> Lane, Manners, 82: "For a man who has acted as the Imám of a mosque may be displaced by the warden of that mosque, and, with his employment and salary, loses (sic!) the title of Imám, and has no better chance of being again chosen for a religious minister than any other person competent to perform the office."

<sup>14</sup> Qadrī, Qānūn, 93 (§199): Der mutawallī hat selbst nur das Recht neue Posten einzuführen, wenn der wāqif ihm dies ausdrücklich gestattet hat, da dem Inhaber dieses Postens ein Recht auf den waqf einräumt würde (...tu'ğal li-ṣāḥibihā ḥaqqan fī al-waqf...). Im Fall einer Notwendigkeit muß er sich an den Richter wenden, der dieses Recht in den beiden Fällen von "Notwendigkeit" und "Gemeinwohl" besitzt.

Diese Gründungen werden ausführlich diskutiert in: Watenpaugh, The Image; Raymond, "Les grands waqfs", "Alep à l'époque ottomane", vgl. auch Kap. X. b.

<sup>16</sup> SMS, 158/239/1099 vom 17.10.1220/07.01.1806.

### V. Die Verwaltung der Stiftungen: mutawallī, nāzir, ǧābī, u. a.

### V. 1. Der Verwalter der Stiftungen: Der mutawallī

Der Verwalter der Stiftungen trägt in unseren Dokumenten die Bezeichnung "mutawallī". Er wurde vom "nāẓir" (Inspektor) beaufsichtigt. Beide müssen die Verwaltung in Übereinstimmung gemeinsam ausüben, keiner von beiden darf ohne Wissen des anderen Entscheidungen treffen (s.u.). Der mutawallī ist beauftragt mit der wilāya (rechtliche Gewalt, Vormundschaft) über die Stiftung. An ihn werden bestimmte Anforderungen gestellt, so muß er nach Meinung der Juristen rechtschaffen und kompetent sein. Da die Qualifikation der wichtigste Punkt ist, spielt das Geschlecht keine Rolle, und die Verwaltung kann auch Sklaven und "Schutzbefohlenen" (dimmī) anvertraut werden. Minderjährige können die Verwaltung nicht ausüben. Der mutawallī gehört zu den Posten, die für das Funktionieren der Stiftung notwendig sind, also zu den "arbāb al-ša'ā'ir'. 19

Das Stiftungsdokument (*waqfīya*) trifft in der Regel Vorkehrungen für die Verwaltung. Wer den Posten des *mutawallī* innehaben soll, ist normalerweise bereits hier detailliert festgelegt. Viele Stifter bestimmen sich selbst zum ersten Verwalter, was nach der Mehrheitsmeinung der hanafitischen Schule legitim ist.<sup>20</sup> Der Stifter selbst bestimmt dann in der Regel, wer ihm nach seinem Tod in diesem Amt nachfolgt, so zum Beispiel der qualifizierteste seiner Nachkommen oder der *mutawallī* der Institution, an die die Stiftung danach fällt. Falls die Liste dieser Verwalter erloschen ist oder der Stifter dies vorgesehen hat, kann der Richter den Verwalter bestimmen.

Die Aufgaben des *mutawallī* bestanden in allen Aspekten der Verwaltung der Stiftung, einzelne Tätigkeiten konnten aber auch an andere Beschäftigte (z.B. *ǧābī* oder *kātib*) delegiert werden. Der *mutawallī* war für seine Verwaltung, besonders der Buchhaltung, dem Richter Rechenschaft schuldig. Auch war für verschiedene Verträge (zum Beispiel lange Mietverträge und Tausch von *waqf*-Immobilien, vgl. Kap. III. 1. b., d. und 3.) die Zustimmung des Richters notwendig.<sup>21</sup> Er wurde für seine Dienste mit einem Betrag entlohnt, der manchmal schon in der *waqfīya* festgelegt war und der bei etwa zehn Prozent des Ertrages der Stiftung liegen kann, aber eine durchschnittliche Entlohnung (*uǧrat al-mitl*) nicht überschreiten sollte. Nach Ibn ʿĀbidīn sind diese



<sup>17</sup> Ibn 'Ābidīn, Radd, VI, 683.

<sup>18</sup> Ibn 'Ābidīn, Radd, VI, 578f. nach Ṭarābulusī, Is'āf.

<sup>19</sup> Johansen, "Servants", 127; Ibn ʿĀbidīn, 'Uqūd, I, 217.

<sup>20</sup> Ibn 'Ābidin, Radd, VI, 577. Nach einer Minderheitsmeinung in der hanafitischen Schule und nach den Malekiten macht diese Bestimmung den waqf ungültig.

<sup>21</sup> Qadrī, Qānūn, 103 (§ 217).

zehn Prozent die *uğrat al-mi<u>t</u>l.*<sup>22</sup> Der Stifter ist aber im Prinzip frei, die Höhe des Gehaltes des Verwalters zu bestimmen und ihm eine höhere Zuwendung als die *uğrat al-mi<u>t</u>l* zu gewähren.<sup>23</sup>

Informationen über die Verwalter der Stiftungen finden sich in verschiedenen Typen von Dokumenten: den *waqfiyāt*, den Ernennungen (*ḥuǧaǧ taqrīr*) und den Abrechnungen der Stiftungen, in denen alle Beschäftigte der Stiftung mit ihren Gehältern aufgeführt sind.

### V. 1. a. Die Stiftungsdokumente: waqfīyāt

In den 197 neuen Stiftungen, die in unserem Untersuchungszeitraum entstanden sind, wurden von den Stiftern in allen Fällen Ausführungsbestimmungen eingefügt, die die Verwaltung der Stiftung betreffen. In lediglich 32 Stiftungsdokumenten ist allerdings die Höhe des Gehalts des mutawallī festgelegt. Die Beträge schwanken deutlich. Sie sind einerseits abhängig von der Größe und Bedeutung der Stiftung - und dem Prestige, mit dem dieser Posten dann verbunden ist - und andererseits ob es sich um eine öffentliche oder private Stiftung handelt. Angegeben wird das Gehalt in der wagfiya in monatlichen oder jährlichen Beträgen. Das niedrigste aufgeführte Gehalt liegt bei nur 3 g jährlich in den Stiftungen von Muhammad b. Hamdan b. Ğa'far von 1218/1803-04<sup>24</sup> und Mardūm Qādīn bt. 'Umar Taha Zāda von 1221/1806-07<sup>25</sup>. Für diese Verwalter waren die 3 g jedoch nicht das einzige Einkommen, da diese beiden Stiftungen nach dem Tod der Stifter in zwei andere Stiftungen (waqf eines sabīl bzw. waqf des Vaters der Stifterin) übergehen, die ihrerseits bereits Gehälter für die Verwalter vorgesehen haben. Die Verwalter können also mehrere Gehälter aus den einzelnen Stiftungen kumulieren, ein Phänomen, das bei fast allen Posten im Bereich der augāf zu beobachten ist.

Die höchsten in einer waqfīya festgelegten Gehälter für den mutawallī waren 120 ġ pro Jahr in der Stiftung des Šaiḫ Manṣūr b. Muṣṭafā al-Sarmīnī<sup>26</sup> und 180 ġ pro Jahr in der Stiftung des ʿAtāʾ Allāh b. Muḥammad b. ʿAtāʾ



<sup>22</sup> Ibn 'Ābidīn, Radd, VI, 653; Krcsmárik, "Das Wakfrecht", 559. Der mutawalli hat nach Krcsmárik ein Recht auf 10% des Teiles der Einnahmen, an denen er selbst beteiligt war. Eine Problematik ergibt sich, wenn das Gehalt des mutawalli bereits in der waqfiya festgelegt ist. Der rechtlich bindende Status des Dokuments (naṣṣ šarʿi) erfordert dann bei einer Änderung des Gehalts – etwa in Zeiten starker Inflation – ein Eingreifen des Richters. Dieser kann aber das Gehalt auf den 'Durchschnittslohn' nachträglich anheben (Qadrī, Qānūn, 83, §177)

<sup>23</sup> Qadrī, Qānūn, 80 (§ 169); Ibn 'Ābidīn, Radd, VI, 653.

<sup>24</sup> SMS, 153/93/282 von 1218/1803-04. Die Stiftung besteht aus einem dukkan, der für den waqif und anschließend zugunsten eines sabil neben diesem dukkan und Rezitationen gestiftet ist.

<sup>25</sup> SMS, 159/84/132 von 1221/1806-07. Sie stiftet Teile der Qāsārīyat al-Šaiḥ Ṭaha im Viertel al-Ğudaida zunächst für sich selbst und dann als "waqf mulḥaq" zur Stiftung ihres Vaters 'Umar.

<sup>26</sup> SMS, 141/134/274 von 1206/1791-92. Šaih Mustafā, der Gründer der Madrasa al-Mansūrīya, stiftet zahlreiche Immobilien für seine madrasa.

Allāh<sup>27</sup>. In der Stiftung des Šaiḫ Manṣūr akkumuliert der Verwalter damit ein ansehnliches Einkommen, da die Verwaltung – laut den Ausführungsbestimmungen – dem *mudarris* der *madrasa* des Stifters zukommt, der auch in dieser Position ein Gehalt bezieht. Im zweiten Fall handelt es sich um eine reiche Familienstiftung, in der der Stifter seinem Nachfolger im Amt des Verwalters ein gutes Gehalt gesichert hat.

Aus allen Verfügungen der Stifter in den *waqfīyāt* ergibt sich ein Mittelwert von 28,7 g. Die Höhe täuscht ein wenig darüber hinweg, daß in diesen 32 Dokumente in 19 Fällen eine Entlohnung zwischen 3 g und 12 g festgelegt wurde. Wir können also wohl (s.u.) von einem – je nach Größe der Stiftung variierenden – Durchschnittsgehalt (*ugrat al-mitl*) reden.

#### V. 1. b. Die Ernennungsurkunden

Ein weiterer Dokumententyp kann uns ebenfalls Auskunft über die Verwalter der Stiftungen geben: die Ernennungsurkunden. In diesen Dokumenten ist das Gehalt – im Gegensatz zu den waqfīyāt – in der Regel in Tagessätzen angegeben. In 228 Fällen wurde von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 die Ernennung eines neuen mutawalli in den Registern dokumentiert. In lediglich einem kleinen Teil dieser Fälle (33) wurde die Entlohnung angegeben. Dies liegt sicherlich in der Tatsache begründet, daß diese Entlohnung an anderer Stelle festgelegt (z.B. in der waqfīya) oder die Höhe allgemein bekannt war.<sup>28</sup> Falls Gehälter angegeben sind, liegen sie meist zwischen 2 u und 4 u täglich, was einem jährlichen Gehalt von 6 g bis 12 g entspricht. In zwei Fällen erhalten die Verwalter lediglich 3 g pro Jahr. Im Großen und Ganzen bestätigen die Beträge aus den Ernennungsurkunden die Summen, die in den neuen Stiftungen für die Entlohnung der Verwalter festgelegt sind, denn auch dort konnten wir feststellen, daß der Großteil der Beträge zwischen 6 g und 12 g liegt. Lediglich im Fall des Waqf Isma'īl Bāšā wurde ein wesentlich höherer Betrag gezahlt, und zwar 1 g pro Tag. Die Verwaltung dieser Stiftung lag in den Händen der Nachkommen von Isma'īl Bāšā.29 In einem weiteren Fall findet sich eine Entlohnung von 36 g, die Verwaltung ist hier mit der Lesung von vier Teilen Koran gekoppelt, die aus den Einkünften desselben waqf bezahlt werden. Beide Posten werden, nachdem der ursprüngliche Inhaber im Jahr 1209/1795 verstorben war, zusammen an zwei seiner Söhne vergeben,



<sup>27</sup> SMS, 143-I/142/436 von 1210/1795-96. 'Aţā' Allāh stiftet zahlreiche Immobilien und Gärten für seine Nachkommen. Dieser waaf ist eine der größten privaten Stiftungen, die im Zeitraum unserer Untersuchung neu errichtet wurden.

In Damaskus haben Verwalter von kleineren Institutionen ihre Arbeit gratis verrichtet (hisāban lillāh) (Hinweis von A. Meier, Zürich). In Dokumenten aus Aleppo taucht dieser Ausdruck nicht auf. Die Abrechnungen kleinerer Institutionen, die keine Ausgaben für den mutawallī aufführen (vgl. Kap. X. 3. b. der Masǧid al-'Umarī), lassen aber vermuten, daß dies in Aleppo ebenfalls verbreitet war.

<sup>29</sup> SMS, 141-I/34 vom 27.05.1207/10.01.1793: "... wa-ʿazala nafsuhu ʿanhā li-ʿadam qudratihi ʿalā al-qiyām bi-umūrihā ...".

konform mit den '*šurūṭ* der *wāqifa*'. Es werden also durch das 'Vererben' an die Söhne die beiden Aufgaben nicht getrennt, sondern bleiben verbunden. Es entstehen so aus den zwei Posten (die *tauliya* und die Rezitationen) vier halbe Posten.<sup>30</sup>

Unter insgesamt 228 Ernennungsurkunden betreffen 121 öffentliche und 107 private Stiftungen. Nicht in jedem Dokument werden die Umstände des Verwalterwechsels spezifiziert, in 89 Fällen allerdings wird sein Tod als Grund erwähnt. 38 Verwalter haben ihren Posten aufgeben. Die Hintergründe dafür sind aus den Dokumenten nicht ersichtlich (bis auf die weiter unten erwähnten Amtsenthebungen), einer der Hauptgründe dürfte sicherlich das fortgeschrittene Alter gewesen sein, das den Inhaber bewogen hat, seinen Platz einem Jüngeren zu räumen. Die in den Dokumenten verwendeten Ausdrücke sind 'azala nafsuhu 'an' und 'farraġa 'an'. In den übrigen Dokumenten ist lediglich die Ernennung des neuen mutawallī bestätigt, ohne daß beschrieben wird, auf welche Art und Weise sein Vorgänger das Amt aufgegeben hat.

### V. 1. c. Die waaf-Abrechnungen

Die dritte Art von Dokumenten, aus denen wir Informationen über die Verwalter der Stiftungen ziehen können, sind die Abrechnungen der *auqāf*. Sie liegen für eine Anzahl überwiegend öffentlicher Stiftungen in Aleppo vor, und in ihnen ist der *mutawallī*, neben den anderen Beschäftigten der Stiftung, mit seinem jährlichen Gehalt aufgeführt. Auch diese Dokumente bestätigen die Angaben in unseren beiden anderen Quellen: es gab einen Durchschnittslohn (*uğrat al-mitl*) für den *mutawallī*, der in vielen Stiftungen zur Anwendung kam. Er lag im Zeitraum 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 für die in den *waqf*-Abrechnungen erwähnten Stiftungen – überwiegend Moscheestiftungen – bei etwa 12 ġ.

### V. 1. d. Die Nachfolgeregelung bei der Verwaltung der Stiftungen: Das Konzept der 'aršadīya'

Die waqfīya legt in der Regel bereits die Abfolge der Verwalter fest, oft beginnend mit dem Stifter selbst. Vorausgesetzt, die Bestimmungen waren eindeutig und keine undurchsichtigen Familienverhältnisse komplizierten die Nachfolge, ging der Verwalterwechsel wohl reibungslos vonstatten. Wenn allerdings – vor allem bei älteren Familienstiftungen – keine Dokumente mehr vorhanden waren oder sich das Wissen um den genauen Inhalt der Bestimmungen verloren hat, tauchen Klagen bei Gericht um die Nachfolge im Amt des mutawallī auf (s.u.).

In der Regel wurde in den Ernennungsdokumenten die Legitimation angegeben, auf deren Basis der Inhaber die Aufgabe ausgeführt hat. Wenn der



<sup>30</sup> SMS, 143/80/1640 vom 20.06.1209/12.01.1795.

mutawallī seine Aufgabe aufgrund der Bestimmungen (šurūṭ) der waqfīya innehatte, so wurde im Dokument in der Regel der Ausdruck 'bi-l-mašrūṭīya' gebraucht. Als Zusatz zur vorherigen Formel taucht ebenfalls 'bi-ḥuǧǧa šar'īya', gemäß eines 'legalen (vom Gericht ausgestellten) Dokuments', auf.

Bei Aufgaben, die auf der Grundlage einer "barā'a sulṭānīya' ausgeübt wurden, scheint nicht bei jedem Wechsel des Inhabers eine neue barā'a beantragt worden zu sein. In einigen Dokumenten wird erwähnt, daß die fragliche barā'a an den neuen Inhaber weitergegeben wurde, für den dann lediglich eine huǧǧa šar'īya ausgestellt wurde. So zum Beispiel, als im Jahr 1207/1793 Šaiḫ Muḥammad Ṣādiq Afandī b. Sayyid Šaiḫ 'Abd al-Raḥmān Baḫšī Zāda wegen seines fortgeschrittenen Alters die Positionen des šaiḫ und des mutawallī in der Takīya al-Iḫlāṣīya im Viertel al-Baiyāḍa aufgibt und die entsprechende barā'a an seinen Nachfolger Sayyid 'Alī Afandī b. Sayyid Šaiḫ Muḥammad Šarīf Afandī al-'Aṭṭār weitergibt.³¹ In welchem Ausmaß tatsächlich für jeden neuernannten Inhaber eines Postens eine barā'a in Istanbul ausgestellt oder überhaupt beantragt wurde, ist auf der Basis der Gerichtsregister nicht zu beantworten, da dies nicht zwangsläufig eine Spur in den Registern hinterlassen hat. Der erwähnte Fall bestätigt aber, daß dies in einigen Fällen offensichtlich nicht getan wurde.

Im Rahmen der Bestimmungen der Nachfolge wird in der waqfīya oft erwähnt, daß diese nach dem Prinzip der 'aršadīya' geregelt werden soll: die Person, die 'aršad' in jeder Generation ist, soll mit der Verwaltung betraut werden.³² Die Juristen geben wenig konkrete Anweisungen, wie dieses Prinzip in die Praxis umzusetzen ist. Bei Qadrī ist zu lesen, daß 'rušd' in diesem Zusammenhang die Fähigkeit darstellt, verantwortungsbewußt mit Geld umgehen zu können. Falls es mehrere Anwärter gibt, die gleich befähigt sind, so ist der ältere vorzuziehen. Der, der gewandter in den Angelegenheiten des waqf ist, ist geeigneter als jemand, der frommer ist.³³

Wie wurden diese Prinzipien im alltäglichen Geschäft der Stiftungen umgesetzt? Sie lagen den Stiftern offensichtlich am Herzen, denn das Prinzip der 'aršadīya' wird in praktisch allen waqfīyāt erwähnt, in denen der Posten des Verwalters in der Familie des Stifters weitergegeben wird. In der Realität sind sicherlich bei der Wahl eines neuen mutawallī auch andere Faktoren, wie Einfluß und Status, mit eingeflossen.

Unsere Dokumente zeigen aber, daß dieses Prinzip bei der Vergabe der Posten in der Tat eine Rolle gespielt hat. Eine Klage aus dem Jahr 1209/1795 macht dies deutlich: Sayyid Šarīf b. Ḥāǧǧ Ḥasan al-Bābī klagt gegen seinen Bruder Sayyid Muḥammad Salīm b. Ḥasan al-Bābī, den mutawallī über den waqf ihres Großvaters Ḥusain Beše al-Bābī, auf Übergabe der tauliya. Der

<sup>31</sup> SMS, 141-I/35 vom 15.06.1207/28.01.1793.

<sup>32</sup> Der Elativ ,aršad' ist vom Adjektiv ,rašīd' abgeleitet, was mit ,vernünftig, geeignet oder auch volljährig' zu übersetzen ist. In einigen Dokumenten werden weitere Elative mit ähnlicher Bedeutung danebengesetzt, wie ,afḍal', ,aṣlaḥ', etc.

<sup>33</sup> Qadrī, Qānūn, 72 (§ 154); Ibn 'Ābidīn, 'Uqūd, I, 213; Radd, VI, 682.

Kläger führt aus, daß sein Großvater die Verwaltung der Stiftung zunächst für sich selbst bestimmt hat, nach seinem Tod für seine Kinder. Anschließend für den "aršad" der männlichen Nachkommen der folgenden Generationen. Er und sein Bruder seien Enkel des Stifters und Nutznießer gleichen Grades. Der Kläger führt aus, daß er eine zeitlang die Stiftung verwaltet habe, während sein Bruder nāzir gewesen sei, dann habe er eingestanden, daß sein Bruder aršad' als er für die Verwaltung sei, und dieser habe sie dann innegehabt. Mittlerweile aber sei er wieder ,aršad' geworden und kompetenter in den Angelegenheiten des waaf und verlangt deshalb, daß sein Bruder die tauliya zu seinen Gunsten aufgibt. 34 Sein Bruder, der Beklagte Sayyid Muhammad Salīm, bestätigt, daß beide Brüder Nutznießer gleichen Grades sind, verneint aber, daß sein Bruder ,aršad' geworden ist. Vom Kläger wird nun der Zeugenbeweis verlangt, den dieser auch erbringen kann: Fünf Zeugen bestätigen, daß der Kläger ,aršad' und kompetenter in den Angelegenheiten des waaf ist.35 Der Richter folgt dieser Aussage und entscheidet, daß Sayyid Muḥammad Salīm die Verwaltung der Stiftung aufgeben muß. Dieses Urteil steht in Einklang mit einer Empfehlung von Qadrī, die besagt, daß wenn sich nach einiger Zeit zeigt, daß ein Anwärter auf die tauliya kompetenter geworden ist und dies durch einen Zeugenbeweis bestätigt wird, einer diesbezüglichen Klage stattzugeben sei.36

Dieses Dokument wirft natürlich die Frage nach der Nachvollziehbarkeit und Objektivität des Verfahrens auf. Handelt es sich womöglich lediglich um ein Zerwürfnis unter Brüdern, das auf diese Weise eine Fortsetzung vor Gericht gefunden hat? In einem anderen Fall wird nachvollziehbarer argumentiert. Ebenfalls im Jahr 1209/1794 klagt der *wakil* von Nafīsa bt. Mumiš (?) Āģā b. Ḥasan Āģā al-Yakin auf die Übergabe der *tauliya* über die Stiftungen des Ğāmiʿ al-Riḍāʾīya gegen ihren Halbbruder ʿAlī Āġā b. Abū Bakr Āġā, den aktuellen *mutawallī*. Die Verwaltung über die insgesamt 16 Stiftungen, die ʿUtmān Bāšā zwischen 1142/1729-30 und 1152/1739-40 gegründet hatte, ging – laut dem vorliegenden Dokument – nach seinem Tod an seine Ehefrau, danach an seine Nachkommen, dann an seine Schwester Rāḍīya Ḥānum und anschließend an deren Nachkommen.<sup>37</sup> Die Klägerin und der Beklagte



<sup>34</sup> SMS, 143-I/66/225 vom 23.10.1209/13.05.1795: "... wa-annanī kuntu taṣaraftu fī al-tauliya bi-muqtaḍā al-šarṭ mudda tumma i'taraftu anna aḥī al-Sayyid Salīm al-marqūm al-mutaṣarrif fī al-nazāra 'alā al-waqf aršad minī fī al-tauliya bi-muqtaḍā dalika bi-muǧib ḥuǧǧa šar'īya wa-taṣarrafa fīhā ilā al-ān wa-l-ḥāl fa-qad ṣurtu aršad min aḥī al-marqūm wa-a'raf bi-umūr al-waqf wa-aḥaqq bi-al-tauliya idā al-rušd amr muktassab ...[sic!]".

<sup>35</sup> ebd. "... fa-šahidū ģibba al-ištihād al-šar'ī bi-muwāğahat al-mudda'ā 'alaīhi al-marqūm qā'ilīn našhadu anna haḍā al-Sayyid Šarīf al-marqūm aršad min aḥihi al-Sayyid Salīm al-mazbūr a'lam biumūr al-waqf wa-aḥaqq bi-l-tauliya minhu na'limu ḍalika wa-našhudu bihi ka-ḍalika...".

<sup>36</sup> Qadrī, Qānūn, 73 (§ 155).

<sup>37</sup> SMS, 143/34/136 vom 05.01.1209/01.08.1794. Diese Bedingungen sind identisch mit den Informationen, die Gazzī aus der waqfīya gibt. Dort lesen wir, daß nach dem Aussterben der Nachkommen der Schwester die tauliya an die Nachkommen der Freigelassenen des Stifters gehen und danach an die Freigelassenen seiner Schwester Rāḍīya Ḥānum. Unter ihnen – was auch in

sind die Enkel der Schwester des Stifters, anscheinend die Einzigen, denn es werden keine weiteren Personen erwähnt, die Anspruch auf die Stiftung erheben. Sechs Jahre zuvor war die Verwaltung an 'Alī Āgā gefallen, ohne daß die Klägerin ihren Anspruch angemeldet hatte, was sie aber nun mit dem vorliegenden Dokument tut. Beide sind – in der Argumentation der Klägerin – gleichwertig bezüglich des "rušd", sie sei aber älter. Der Beklagte gesteht ein, daß Nafīsa Qādin älter ist, bestreitet aber, daß sie bezüglich des rušd gleichwertig sei. Der Richter verlangt von der Klägerin den Zeugenbeweis, den diese antreten kann: Vier Personen bestätigen, daß sie gleichwertig mit dem Beklagten ist und in der Lage die Verwaltung auszuüben. 38 Da der Punkt der aršadīya' mit dem Zeugenbeweis geklärt wurde, bleibt nun noch die Frage, ob sie nicht ihr Recht auf die tauliya verloren hat, weil sie sechs Jahre zuvor darauf verzichtet hatte. Zu diesem Zweck legt ihr wakīl zwei fatwā des damaligen Aleppiner muftī Mustafā Ğābirī Zāda vor, die diese Frage betreffen. Die erste fatwā bestätigt, daß bei Gleichwertigkeit in Bezug auf "rušd" der (oder die) Ältere den Vorrang hat, falls der Stifter dies bestimmt hat. Die zweite betrifft die Verzögerung mit der die Klägerin die tauliya fordert und bestätigt, daß sie zu jedem Zeitpunkt dazu das Recht hat und ihr Anspruch lediglich aus diesem Grund nicht erloschen ist. Der Richter entscheidet zugunsten der Klägerin Nafīsa Qādin und folgt damit den beiden fatwā. Das Dokument ist insgesamt von sieben Zeugen unterzeichnet worden, allesamt Mitglieder von Notablenfamilien, was die Bedeutung dieses Falles unterstreicht. Es handelt sich immerhin um die Verwaltung einer der bedeutendsten religiösen Institutionen Aleppos, die neben dem Prestige auch die stattliche Entlohnung von - laut wagfīya - 900 ġ (deutlich mehr als die durchschnittlichen 12ġ der meisten anderen Moscheestiftungen) einbrachte.39

Bei den Ernennungsurkunden ist zwischen den Familienstiftungen und öffentlichen Stiftungen (zum Beispiel zugunsten einer Moschee) zu unterscheiden. Bei den Familienstiftungen können wir wenig aus diesen Dokumenten über die Art und Weise der Nachfolgerwahl sagen, da ja (s.o.) die Bedingungen der waqfiya befolgt werden müssen. Der im Dokument gewählte Ausdruck, um die Legitimität des mutawallī zu bestätigen ist 'bi-l-mašrūṭīya', also gemäß den Bestimmungen der Stiftung.

In 28 unserer 228 Ernennungsurkunden folgt der Sohn des alten *mutawalli* seinem Vater im Amt nach. In 14 dieser 28 Fälle – also exakt der Hälfte – handelt es sich dabei immerhin um öffentliche Stiftungen, was bedeutet, daß

unserem Dokument erwähnt wird – geht die tauliya an den, der aršad und älter (asann) ist (Ġazzī, Nahr, II, 127).

<sup>38</sup> SMS, 143/34/136 vom 05.01.1209/01.08.1794. Die Klägerin ist "... rašīda amīna qādira ʿalā qiyām al-tauliya dāt idārat umūr al-waqf ...".

<sup>39</sup> Ġazzī, Nahr, II, 123ff. Das Gehalt bleibt auf diesem sehr hohen Niveau allerdings lediglich solange die vom Stifter festgelegte Reihe von Verwaltern im Amt ist, wenn nach dem Aussterben all dieser der Richter einen mutawalli ernennt, der keine Beziehung mehr zu der Familie des Stifters hat, reduziert es sich auf 180 g.

auch bei den religiösen Institutionen die Nachfolger eines verstorbenen oder abgelösten Verwalters häufig unter den Verwandten des vorherigen Verwalters gesucht wurden. Auf die Verflechtungen bestimmter Familien mit einigen Moscheestiftungen werden wir in Teil C zurückkommen. Das Vorrecht des Sohnes auf die Posten seines Vaters, falls er die Eignung besitzt, wird auch von den Juristen bestätigt. In zwei Fällen, beides Familienstiftungen, wurde die Tochter des vorherigen Verwalters mit der Aufgabe betraut. Andere Verwandte wurden seltener ernannt: in vier Fällen die Schwester und in fünf Fällen der Bruder des alten Verwalters. In zwei Fällen ging der Posten an andere weibliche und in sechs Fällen an weitere männliche Verwandte.

Bei öffentlichen Stiftungen geben die Register oft einen Hinweis auf die Prozeduren, die zur Nachfolgeregelung gefunden wurden, da – zum Beispiel im Falle einer Moscheestiftung - keine mit dem Prinzip der 'aršadīya' vergleichbare Regel vorgesehen war. Nachdem im Jahr 1205/1790 der mutawallī des Ğāmi<sup>c</sup> al-Sulaimānī, Muḥammad b. Ḥāǧǧ Abū Bakr, verstarb, erschienen drei Personen bei Gericht und bestimmten Hāgg 'Abd al-Latīf b. Šaih Muhammad als neuen mutawalli.41 Es wird aus der Wortwahl des Dokuments deutlich, daß die Initiative in diesem Fall von den drei Personen ausging, die bei Gericht vorsprechen und die sicherlich die Moscheegemeinde vertreten. Der Richter legalisiert hier lediglich eine Entscheidung, die an anderer Stelle getroffen wurde (zur Moscheegemeinde vgl. Kap. X. 5.). In einem anderen Fall fungiert die Delegation aus dem Stadtviertel lediglich als Zeugen, wobei auch in diesem Fall vermutet werden kann, daß die Initiative eigentlich von ihnen ausging: Nachdem Darwīš Sālih al-Maulawī, der Verwalter des Ğāmi<sup>c</sup> al-Qasr im Viertel Dāḥil Bāb al-Ğinān, gestorben war, wird ein Bewohner dieses Viertels, Sayyid Muhammad b. Sayyid 'Alī, als neuer Verwalter eingesetzt, nachdem drei Zeugen aus dem erwähnten Viertel seine Eignung bestätigt haben. 42 Der verstorbene Darwiš Sālih ist wahrscheinlich identisch mit Muhammad Şālih al-Maulawī, dem šaih der Takīya al-Maulawīya, dem es gegen Ende seines Lebens gelang, die Kontrolle über die Stiftungen einiger kleinerer Moscheen in diesem Teil Aleppos zu erlangen. Die Tatsache, daß der Šāmi<sup>c</sup> al-Qașr nur etwa einhundert Meter von der Takīya al-Maulawīya entfernt lag und diese ein wichtiges spirituelles Zentrum in Aleppo darstellte, könnte diese Tatsache unterstützt haben. Allerdings kann die Maulawīya ihre Kontrolle nicht behaupten, nach dem Tod von Darwiš Sālih wird der erwähnte Sayyid Muhammad zum neuen Verwalter ernannt.<sup>43</sup> In einer anderen kleinen Mo-



<sup>40</sup> Johansen, "Servants", 126; Ibn 'Ābidīn, 'Uqūd, I, 210.

<sup>41</sup> SMS, 137/175/427 vom 17.03.1205/24.11.1790: "... wa-ḫtārū al-Ḥāǧǧ ʿAbd al-Laṭif b. al-Šaiḫ Muḥammad wa-aḥbarū bi-an yakūna mutawalliyan ḥasbiyan ʿalā al-waqf al-marqūm li-kaunihi amīnan qādiran li-umūr al-waqf ...".

<sup>42</sup> SMS, 168/55/124 vom 04.09.1224/14.10.1809. Die Formulierung, die hier gewählt wurde ist: "ba'da iḥbār min …".

<sup>43</sup> Zu einer kurzen Diskussion der Rolle der Maulawīya in Aleppo vgl. Kap. XII.

schee, dem Masğid Maqarr al-Anbiyā' in den östlichen Vororten, wurde im Jahr 1213/1799 Ḥalīl b. Ḥāǧǧ 'Abd al-Qādir als *mutawallī* ebenfalls auf Vorschlag einer Gruppe von Bewohnern des Viertels eingesetzt, in dem sich die Moschee befindet.<sup>44</sup> Im Jahr 1225/1810 erscheint der Verwalter Ḥalīl b. Ḥāǧǧ 'Abd al-Qādir erneut bei Gericht, um die *tauliya* des – mittlerweile – Ġāmi' Maqarr al-Anbiyā' aufzugeben. Sein Nachfolger Aḥmad b. Ḥāǧǧ Muṣṭafā wird ebenfalls von einer Delegation aus dem Viertel vorgeschlagen.<sup>45</sup>

Die Ernennung eines neuen *mutawallī* ist gelegentlich mit anderen Fällen gekoppelt, die zeigen, daß der Entscheidungsprozeß bereits vor dem Erscheinen der Parteien bei Gericht stattgefunden hat. Interessant ist der Fall einer *madrasa* im Viertel al-Ğallūm: Im Jahr 1205/1790 erschienen vier Nachkommen des Stifters dieser *madrasa* bei Gericht und schlagen einen neuen *mutawallī* vor, der kein Mitglied der Familie, sondern einer 'der Nachbarn' (ǧīrān) der *madrasa* ist. Der Grund für diese Initiative: einige Nachkommen des Stifters wohnten seit mehr als 50 Jahren in dem Gebäude und "haben gegeneinander den Anspruch erhoben, es sei ihr ererbtes Eigentum".<sup>46</sup> Auf Vorschlag der Nachkommen des Stifters wurde dieser Nachbar, Sayyid Yaḥyā Ğalabī b. Ḥāǧǧ 'Aṭā' Allāh al-Ṣaffāf, zum neuen Verwalter bestimmt und bei dieser Gelegenheit die religiöse Identität des Gebäudes betont, weil er dafür sorgen sollte, daß die *madrasa* restauriert wird, damit in ihr die Gebete und der *dikr* stattfinden.<sup>47</sup>

### V. 1. e. Ernennungen der Verwalter durch den Richter

In einigen Fällen sind neue Verwalter vom Richter ernannt worden, weil die in der *waqfīya* festgelegte Reihe geendet hatte und das Dokument für diese Fälle vorsah, daß der neue Verwalter vom Richter bestimmt werden sollte. Im Jahr 1187/1773-74 hatte Ḥāǧǧ ʿUmar b. Ḥāǧǧ Muḥammad einige Immobilien zugunsten des *sabīl* am Ġāmiʿ al-Bakrahǧī gestiftet. Im Jahr 1205/1790 waren die im Stiftungsdokument vorgesehenen Verwalter (Stifter, dann seine Ehefrau, sein Schwager und danach die Nachkommen des Schwagers) bereits verstorben. Der Richter legte fest, daß der Neffe des Stifters, Ḥāǧǧ Saʿīd, der neue *mutawallī* werden soll, nachdem seine Eignung von Zeugen bestätigt worden war.<sup>48</sup>



<sup>44</sup> SMS, 145/96/341 vom 20.10.1213/27.03.1799.

<sup>45</sup> SMS, 169/112/200 vom 29.06.1225/31.07.1810. Eine interessante Detailinformation geben uns diese beiden Dokumente: Irgendwann zwischen 1213 und 1225 muß die Umwandlung dieser Moschee von einer *masǧid* in eine *ǧāmi* 'geschehen sein (vgl. Kap. X. 3. c.).

<sup>46</sup> SMS, 137/170/417 vom 13.03.1205/20.11.1790: "... wa-bi-sabab dalika qad taṣaddā baʿḍihā bi-baʿḍihā muddaʿiyan annahā milk maurūt lahu wa-annanā al-ān qad taḥaqqaqnā annahā madrasa

<sup>47</sup> Ebd. "li-ağl ta'mirihā wa-iqāmat al-ṣalāt wa-l-dikr fīhā".

<sup>48</sup> SMS, 137/140/354 vom 08.02.1205/17.10.1790: "... anna al-mašrūṭ lahum al-tauliya inqaraḍū ǧamʿiyan wa-nḥallat al-tauliya ...".

Die Hilfe des Gerichts wird ebenfalls in Anspruch genommen, um die Bestimmungen im Stiftungsdokument durchzusetzen und die Ernennung des neuen Verwalters rechtsgültig zu bestätigen. Im Jahr 1212/1798 wurde Fāṭima bt. Muḥammad, die Verwalterin über den Waqf Bakrī Ğalabī Sīhǧān, abgelöst, weil der Stifter bestimmt hatte, daß die Verwaltung ausschließlich bei den männlichen Nachkommen liegen sollte. 49 In diesem Fall wird über das Gericht versucht, eine nicht mit den Bestimmungen der waqfīya konforme Verwaltung zu korrigieren. Der Auslöser für das Verfahren war die Klage eines männlichen Verwandten, Muḥammad ʿAlī Ğalabī b. Ḥāǧǧ ʿAbd al-Qādir Sīhǧān, der dann auch vom Richter als Verwalter eingesetzt wurde.

# V. 1. f. Verwalter, die ohne gerichtliche Autorisierung ihrer Funktion nachgingen

Gab es Verwalter von Stiftungen, die ohne legales Dokument (huǧǧa) in den Händen ihren Aufgaben nachkamen und auf diese Weise auch der gerichtlichen Aufsicht entgingen? Nach Meinung der nachklassischen hanafitischen Juristen (*muta*<sup>2</sup>*ahhirūn*), zum Beispiel Ibn <sup>4</sup>Abidīn, sollte sich sogar ,in unserer Zeit' (fī zamāninā) die Moscheegemeinde (ahl al-masǧid) auf einen mutawallī für die Moschee einigen und dies nicht dem Richter mitteilen, da die Gier (tamā') der Richter auf das Vermögen der augāf bekannt sei. 50 Ähnlich wie bei der Frage, in welchem Ausmaß es nicht registrierte Stiftungen gab, sind wir ein wenig auf den Zufall angewiesen, der diese Fälle auf Umwegen – zum Beispiel in Form von Klagen - vor Gericht und damit in die Gerichtsakten gebracht hat. In einem solchen Fall wurde im Jahr 1225/1810 eine hugga für den mutawallī eines waqf für Koranrezitationen am Grab des Ḥāmid Afandī Tāšköbrü Zāda ausgestellt, nachdem der letzte mutawallī mit einer huǧǧa, Sayyid Hasan b. Sayyid Muḥammad Mirzā'alī, 25 Jahre vorher gestorben war. Das Dokument führt aus, daß danach "ohne legales Dokument und ohne Ernennung des Richters"51 zunächst Sayyid 'Alī b. Sayyid Muhammad Mirzā'alī den Posten ausgeübt hat, danach Sayyid Sālih b. Sayyid Ahmad Mirzā'alī ihm nachgefolgt war, immer noch ohne Autorisierung des Richters. In unserem Dokument wurde Sayyid Yasīn b. Sayyid 'Abd al-Wahhāb Mirzāʿalī vom Richter zum mutawallī ernannt.52 Leider sind die Beziehungen dieser Personen untereinander nicht eindeutig zu bestimmen, sie stammen aber wohl aus derselben Familie. Es handelt sich vielleicht um Nachkommen des Stifters, in diesem Fall wurde die Verwaltung der Stiftung während der 25 Jahre als 'Familiensache' behandelt, ohne das Gericht zu konsultieren. Es



<sup>49</sup> SMS, 145/23/98 vom 27.11.1212/14.05.1798.

<sup>50</sup> Ibn 'Ābidīn, *Radd*, VI, 634. Ṭarābulusī (*Is*'āf, 44) bestand weiterhin darauf, daß eine Ernennung des Verwalters durch die Moscheegemeinde alleine nicht rechtens ist.

<sup>51</sup> SMS, 169/119/212 vom 15.07.1225/16.08.1810: "bidūn sanad šar'ī wa-tauǧīh min hākim al-šarī'a".

<sup>52</sup> Ebd.

bleibt unklar, warum nach 25 Jahren wieder der Richter um die Ausstellung der hugga gebeten wurde. Dieses Beispiel zeigt, daß es auqāf gab, die über lange Zeiträume ohne richterliche Ermächtigung verwaltet wurden. Leider ist es auf der Basis unserer Quellen – es sind schließlich die Gerichtsakten – unmöglich abzuschätzen, in welchem Maße es Verwalter gab, die ihre Arbeit ohne richterliche Ernennung ausführten oder die nicht registrierte Stiftungen verwalteten.

Verwalter, die weder vom Gericht eingesetzt wurden noch auf der Basis der Bestimmungen (*šurūt*) der *waqfīya* ihre Tätigkeit ausübten, haben sich unter Umständen in einer rechtlichen Grauzone bewegt. Aus diesem Grund konnte die oben erwähnte Empfehlung der hanafitischen Juristen zu Konflikten führen. In einem Fall aus dem Jahr 1215/1801 klagt ein vom Gericht eingesetzter (manṣūb) mutawallī, Sayyid Isma'īl b. 'Abdallāh, über den waaf des ,sabīl bekannt als sātūra', der die Zitadelle mit Wasser versorgt hat, gegen Ḥusain b. 'Abdallāh, den Kommandanten (dizdār) der Zitadelle. Dieser hatte seit sieben Jahren die Einnahmen des wagf aus dem Dorf al-Atārib (südwestlich von Aleppo) eingesammelt und – nach seinen Angaben – für den sabīl aufgewendet. Da der Beklagte zugibt, daß er keinerlei Autorisierung (lā wilāya wa-lā tauliya) dazu hatte, verurteilt ihn der Richter, die Einnahmen aus den sieben Jahren an den wagf zu zahlen. Der Betrag, den er für den sabīl aufgewendet hat, wird als Schenkung (mutabarru'an bihi) betrachtet. Die Gründe für die Handlungen des Ḥusain Āgā sind nicht klar, er wird aber wenigstens von den Bewohnern von al-Atārib als der rechtmäßige mutawallī betrachtet worden sein, denn sie haben ihm die fälligen Abgaben in Naturalien (Gerste) und Bargeld übergeben.<sup>53</sup> Am selben Tag noch wird Sayyid Isma<sup>c</sup>īl, der in dem vorherigen Dokument noch als speziell für die Klage eingesetzter mutawallī fungiert hat, vom Richter als rechtmäßiger mutawalli über den sabil eingesetzt.<sup>54</sup> Die Bedingungen (*šurūt*) dieses waaf bezüglich der Verwaltung werden aus den beiden Dokumenten nicht klar. Ġazzī informiert uns, daß Sultan Salīm I. der sātūra der Zitadelle einen wagf gestiftet haben soll (vgl. Kap. XIV). Entscheidend für die Niederlage von Husain Agā war, daß er keinerlei Legitimation (eine huǧǧa oder eine barāʾa) hat vorweisen können.

### V. 1. g. Festsetzung des Gehalts der tauliya durch den Richter

Der Richter konnte die Entlohnung des *mutawallī* festsetzen, falls diese vom Stifter in der *waqfīya* nicht bestimmt wurde. Sie sollte der 'durchschnittlichen



<sup>53</sup> SMS, 148/188/649 vom 09.10.1215/23.02.1801.

<sup>54</sup> SMS, 148/188/650 vom 09.10.1215/23.02.1801. Dieses Dokument erscheint lediglich als eine Klage gegen einen unrechtmäßigen mutawallī. Angesichts des Konfliktes zwischen Janitscharen und Ašrāf, der Aleppo in dieser Zeit bewegt hat (vgl. Bodman, Political Factions), läßt sich ein anderer Hintergrund vermuten: Der dizdār war der Kommandant über die Garnison der Janitscharen der Zitadelle. Der Kläger, der schließlich zum mutawallī des sabīl ernannt wird, wird in dem Dokument als "sayyid" bezeichnet. Die Vermutung drängt sich auf, daß dieser Fall eine Episode im Konflikt über die Kontrolle der Zitadelle reflektiert.

Entlohnung' (*uğrat al-mitl*) entsprechen.<sup>55</sup> 1213/1798-99 wurde der Richter von Sitt 'Afīfa bt. 'Abd al-Qādir, der *mutawallīya* der Stiftung des Ğāmi' Baḥsītā,<sup>56</sup> gebeten, für ihre Tätigkeit eine Entlohnung festzusetzen, da "der Stifter in seinem Stiftungsdokument nichts vom Ertrag für den *mutawallī* der Stiftung festgesetzt hatte und es niemanden gibt, der die Angelegenheiten der Verwaltung umsonst ohne eine Entlohnung aus dem Ertrag der Stiftung erledigt". Nachdem zwei Zeugen bestätigt haben, daß 12 ġ der Durchschnittslohn (*uğrat al-mitl*) für diese Aufgabe darstellen, gibt der Richter ihrem Ersuchen nach.<sup>57</sup> Es findet sich in dem Dokument leider kein Hinweis, warum diese Angelegenheit erst im Jahr 1213/1799 bei Gericht vorgebracht wurde, denn die Moschee stammt aus mamlukischer Zeit und hatte sicherlich schon vor Sitt 'Afīfa einen *mutawallī* gehabt. Allerdings könnte sich die Klage auf die Bestimmungen zweier kleinerer Stiftungen beziehen, die 1175/1761-62 und 1201/1786-87 in den *waqf* der Moschee eingingen.<sup>58</sup>

In einem weiteren Fall aus dem Jahr 1214/1799 handelt es sich wahrscheinlich um eine Erhöhung der Entlohnung des *mutawallī*, obwohl dies nicht eindeutig aus dem Wortlaut des Dokuments hervorgeht. Der Richter setzt für den *mutawallī* der Moschee des Viertels al-Qawāniṣa in den westlichen Vororten ein Gehalt von 36 ġ fest, mit der Begründung, daß der *waqf* über ausreichende Mittel verfügt. Das Dokument ist von sieben Zeugen unterzeichnet, darunter Ṣāliḥ b. Muḥammad Dede al-Maulawī, der ebenfalls im vorherigen Dokument die Durchschnittsmiete bestätigt hat. <sup>59</sup> Diese 36 ġ sind jedoch dreimal so hoch wie die im oberen Fall festgelegte 'Durchschnittsentlohnung' von 12 ġ, wobei die Aufgaben in diesen beiden Fällen sicherlich vergleichbar waren. Der Ğāmi' Baḥsītā war eine der mamlukischen Stadtteilmoscheen, der ǧāmi' des Viertels al-Qawāniṣa war in seiner Größe und Bedeutung in etwa vergleichbar. Diese Tatsache zeigt, daß die 'uǧrat al-mitl' für vergleichbare Aufgaben durchaus variabel sein konnte.



Krcsmárik, "Das Waķfrecht", 559; Qadrī, Qānūn, 80 (§ 169); Ṭarābulusī, Isʿāf, 45; Ibn ʿĀbidīn, ʿUqūd, I, 207.

Gazzī, Nahr, II, 161f. Die Moschee ist bei Gazzī lediglich ein masğid, er erwähnt, daß sie im Jahr 751/1350-51 erbaut wurde und in den Jahren 1175/1761-62 und 1201/1786-87 einige Häuser (dar) in demselben Viertel als waqf erhielt. (Gaube, Wirth Nr. 239, bezeichnen sie als die Hauptmoschee des gleichnamigen Viertels).

<sup>57</sup> SMS, 145/95/336 vom 15.09.1213/20.02.1799: "... wa-lam yuʻayin al-wāqif fī kitāb waqfihi li-mutawallī al-waqf šaiʾan min ġallat al-waqf wa-lam yuǧad aḥad yaqūmu fī umūr al-tauliya al-mazbūra maǧǧānan min ġair uǧra min ġallat al-waqf ...". Die Entlohnung des mutawallī wird in dem Dokument als 'uǧra' bezeichnet.

<sup>58</sup> Ġazzī, Nahr, II, 162.

<sup>59</sup> SMS, 145/98/355 vom 01.03.1214/03.08.1799: "... wa-lā wazīfa lahu wa-fī al-waqf ģalla tazīdu ba'da al-qiyām bi-l-wazā'if wa-l-mawāğib 'alā al-mašrūṭ 'ayyana maulānā ... li-l-mutawallī fī kull yaum iṭnā 'ašara 'uṭmāniyāt bi-muqābalat tauliyatihi ...".

#### V. 1. h. Absetzungen von Verwaltern

Der Richter besaß ausdrücklich die Autorität – im Rahmen seiner Aufsichtspflicht über die Stiftungen – Verwalter bei Pflichtverletzungen abzusetzen.60 Im Jahr 1222/1807 erscheinen drei Zeugen ('udūl) bei Gericht und berichten. daß der mutawallī des Masǧid Qarā Bāšī im Viertel al-Farāfra, der Freigelassene Halil b. 'Abdallah, den Ertrag der Stiftung veruntreut hat und aus diesem Grund die Moschee seit mehr als sieben Jahren verschlossen und unbenutzt war. Der Richter entläßt den Verwalter und ernennt an seiner Stelle den von den drei Zeugen vorgeschlagenen, Halīl Āgā b. Bakr Āgā.<sup>61</sup> Ein zweiter Fall betrifft eine wesentlich bedeutendere Moschee im Viertel al-Baiyāḍa: Im Jahr 1225/1810 erscheinen 16 Bewohner dieses Viertels und berichten, daß Sayyid Muḥammad 'Abbās Afandī Taha Zāda, der mutawallī des Ğāmi' al-Sarawī Geld aus der Stiftung veruntreut und die Restaurierung des ǧāmi<sup>c</sup> vernachlässigt hat. Sie verlangen eine Inspektion über den Bauzustand der Moschee und die Enthebung des Verwalters von seinem Amt. Die Inspektion<sup>62</sup> ergibt, daß Renovierungen in Höhe von immerhin 6.400g notwendig sind. Nachdem eine fatwā die Position der Kläger bestätigt hat, entläßt der Richter den Verwalter Sayyid Muḥammad 'Abbās Afandī. 63 Ein dritter Fall betrifft ebenfalls eine öffentliche Stiftung: Im Jahr 1209/1795 wird der mutawalli des Gāmi<sup>c</sup> al-Ballāt vom Richter seines Amtes enthoben, weil er eine dār aus dem waqf als seinen Privatbesitz (milk) eingeklagt hatte. Der neue Verwalter wird auch hier nach Bestätigung von Zeugen aus dem Viertel bestimmt.64

Date Hage verwalter ging and zweet fag described mounts from the Hage verwalter fag described from the Hage verwalter der Masgid Qarā Bāšī voraus, in der er für Asiya die Verwaltung und den Ertrag der Stiftung einklagt mit dem Argument, daß sie in vierter Generation vom Stifter abstammt. Sie gibt in dem Dokument zwar ihre Genealogie an, kann aber für ihren Anspruch keine Zeugen bringen, weshalb ihre Klage abgewiesen wird (SMS, 163/77/116 vom 02.08.1222/04.10.1807).

Das kurz darauf beantragte Absetzungsverfahren, in dem der Kläger dann als neuer Verwalter der Moschee vorgeschlagen wird, steht sicherlich in Zusammenhang mit dem Konflikt um die Kontrolle der Stiftung der Moschee, die offensichtlich keine reine öffentliche Stiftung war, sondern einen Teil des Erlöses für die Nachkommen des Stifters bestimmte, denn dies wird in der Klage vom 02.08. ausdrücklich erwähnt.

62 Über die Modalitäten dieser Inspektionen (kašf) siehe Kap. III, 2. und 3.

63 SMS, 168/211/416 vom 13.02.1225/19.03.1810. Der mutawalli "... yaqbidu gallat al-waqf wa-yaşrifuhā fī maşāliḥ nasfihi wa-taraka ta'mīr al-ǧāmi' al-marqūm wa-tarmīmahu al-ḍarūrīyain ma' tamakkunihi minhā wa-difā' gallatihi bihā wa-anna al-ǧāmi' al-ān qad iḥtāǧa li-ḍalika iḥtiyāǧan ḍarūriyan wa-lau turika 'alā ḥālihi mudda uḥra wa-ḍmaḥalla bi-l-kullīya wa-ltamasa al-kašf wa-l-wuqūf 'an dalika ...".

64 SMS, 143-I/110/355 vom 03.12.1209/20.06.1795: "... lamma zahara li-maulānā ... al-šaiḫ ... b. al-šaiḫ ʿUmar al-mutawalli ʿalā waqf Ğāmiʿ al-Balāṭ bi-inkārihi dār al-waqf wa-idʿāʾihi mulkīyatahu wa-kāna dalika mūǧiban li-ʿazlihi šarʿan ...".



<sup>60</sup> Qadrī, Qānūn, 117 (§248); Ibn ʿĀbidīn, Radd, VI, 587, 656. Die Absetzung eines inkompetenten Verwalters wurde bereits in Kap. III. 5. als einer der Fälle erwähnt, bei denen der Richter gegen die Bestimmungen des Stifters, geäußert in der waqfīya, entscheiden kann.

<sup>61</sup> SMS, 163/84/129 vom 29.08.1222/31.10.1807. Der Verwalter "... aṣrafa ġallat waqf al-masǧid al-mazbūr fī maṣāliḥ nafsihi wa-taraka al-masǧid al-marqūm muqfalan muʿaṭṭalan mudda tazīdu ʿalā sabʿa sinīn mādīya fa-taʿaddamat al-ṣalawāt fihi bi-sabab dalika ...".

Dieser Absetzung des Verwalters ging am zweiten Tag desselben Monats eine Klage von Ḥalīl Āġā

Lediglich ein Fall betrifft die Absetzung des Verwalters einer Familienstiftung. Im Jahr 1210/1796 wird Sayyid Isma'īl b. Šaiḫ Yūsuf al-'Attār, der Verwalter über den waqf seines Vaters, abgesetzt, weil er die Anteile der einzelnen Nutznießer der Stiftung nicht korrekt an sie ausgezahlt hat. An seiner Stelle wird – nach Zeugenaussage von einigen Nutznießern der Stiftung – die Enkelin des Stifters Šarīfa Ṣāliḥa eingesetzt. Dieses Dokument gibt uns leider wenig Informationen über die Verfahrensweise dieser Enthebung, es scheint aber hier die Initiative von den Nutznießern der Stiftung ausgegangen zu sein. In anderen Fällen (vgl. Kap. III. 4. b.) haben derartige Verfehlungen des mutawallī nicht zu seiner Absetzung geführt.

War ein mutawalli bei Mißwirtschaft mit seinem eigenen Vermögen für den Schaden am wagf haftbar, wie Krcsmárik betont?66 Eine derartige Klage hat das Gericht während unseres Untersuchungszeitraums erreicht: im Jahr 1209/1795 wird die mutawalliya des waaf ihres Großvaters Hāgg 'Abd al-Qādir al-Ḥaramī vom nāzir und von vier anderen Nutznießern der Stiftung – alle Schwestern des nāzir, vertreten durch ihre Ehemänner – beschuldigt, sie hätte im vorangegangenen Jahr 500 g an unnötigen Ausgaben getätigt (maṣārīf gair lāzima). Sie verlangen ihren Anteil von diesen 500 g und die Ablösung der Verwalterin. Diese erwidert, daß ihre Abrechnung korrekt sei und daß jeder Nutznießer seinen Anteil erhalten habe. Nachdem sie ihre Buchführung offengelegt hat und die Nutznießer zugeben, daß sie ihren Anteil erhalten haben, wird die Klage abgelehnt.<sup>67</sup> Die Juristen diskutieren die Frage, wann ein Verwalter von den Nutznießern einer Stiftung gezwungen werden darf, seine Rechnungsführung offen zu legen. Ein "vertrauenswürdiger" Verwalter (nāzir tiqa) kann eine derartige Anschuldigung durch seinen Eid entkräften. Lediglich ein korrupter und verschwenderischer Verwalter (mufsid, mubaddir) kann vor Gericht gezwungen werden, seine Buchführung offenzulegen.68

Die Aufsicht des Richters über die Verwaltung der *auqāf* macht, wie oben erwähnt, sein Eingreifen in Fällen von deutlicher Pflichtverletzung der Verwalter notwendig. Dies schien aber vor allem öffentliche Stiftungen zu betreffen (in drei von vier Fällen). Diese Dokumente sind formell betrachtet keine Klagen der Betroffenen – man vergleiche vor allem die ersten beiden Beispiele – sondern lediglich 'Benachrichtigungen' (*aḥbarū*...) über die Verfehlungen des *mutawallī*, die aber den Richter veranlassen, die Fälle weiterzuverfolgen. Die geringe Zahl von lediglich vier Enthebungen in unserem Untersuchungszeitraum von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 deutet daraufhin, daß die Ver-



<sup>65</sup> SMS, 144-I/143/349 vom 05.12.1210/11.06.1796.

<sup>•66</sup> Krcsmárik, "Das Wakfrecht", 560f.

<sup>67</sup> SMS, 143/87/1675 vom 22.06.1209/14.01.1795. Der Hintergrund dieser Klage könnte ebenfalls ein Konflikt unter verschiedenen Zweigen der Nachkommen des Stifters sein. Alle auftretenden Personen sind Enkel des Stifters, allerdings hat die *mutawalliya* einen anderen Vater als die Kläger, sie sieht sich also wahrscheinlich durch ihren Cousin und ihre Cousinen angeklagt.

<sup>68</sup> Qadrī, Qānūn, 104f. (§ 219, 220); Ibn 'Ābidīn, 'Uqūd, I, 201; Radd, VI, 669f.

walter offensichtlich in einer starken Position waren und kaum von Versuchen betroffen waren, ihre Autorität in Frage zu stellen. Viele Konflikte sind aber womöglich nicht vor Gericht, sondern auf anderen Wegen gelöst worden.

Neben den Verwaltern, die wegen Unfähigkeit oder offensichtlicher Mißwirtschaft vom Richter ihres Amtes enthoben wurden, gab es auch Beispiele von Verwaltern, deren Amtsführung als vorbildlich gelten kann in dem Bemühen, die Interessen ihrer Stiftungen zu vertreten. Im Jahr 1215/1800-01 zum Beispiel erscheint der *mutawallī* und *šaiḥ* der Zāwiya al-ʿUqailīya, Muḥammad Afandī, bei Gericht, um eine *dār* einzuklagen, die sich im Besitz von Sitt Ḥādīğa bt. Ḥiḍr Āġā befindet. Muṣṭafā Āġā ,*al-tarğumān*' hatte die *dār* zugunsten seiner Nachkommen gestiftet. Nach der Aussterben der Familie sollte der *waqf* an die Zāwiya al-ʿUqailīya gehen, deren *šaiḥ* Muḥammad Afandī vom Stifter als *mutawallī* nach seinem eigenen Tod bestimmt wurde. Wie die erwähnte Sitt Ḥādīğa in den Besitz des Hauses gekommen war, wird in dem Dokument nicht erwähnt. Sie muß es an Šaiḥ Muḥammad Afandī übergeben. 69

### V. 2. Der Inspektor der Stiftungen: Der nāzir

Die Verwalter der Stiftungen waren in ihrer Arbeit und Rechnungsführung einer Kontrolle unterworfen, die ihre Rechtfertigung aus einem gewissen öffentlichen Interesse an einer guten Verwaltung der  $auq\bar{a}f$  zog. Für diese Aufgabe konnte der Stifter bestimmte Personen bestimmen, die in unseren Dokumenten den Titel  $n\bar{a}zir$  tragen. Falls er dies nicht getan hatte, kam diese Aufgabe automatisch dem  $q\bar{a}d\bar{i}$  zu, der – wie bereits erwähnt – eine wichtige Rolle bei der Verwaltung der  $auq\bar{a}f$  spielte.

Da die Ernennung eines *nāzir* nicht zwangsläufig erforderlich für die rechtliche Gültigkeit oder das Funktionieren einer neuen Stiftung war, findet sich die Erwähnung eines *nāzir* nur in einem kleinen Teil der *waqfīyāt*, die von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 bei Gericht registriert wurde. In lediglich neun Fällen (von 197) wird in der *waqfīya* diese Position bestimmt, in allen Fällen zusätzlich zu der des *mutawallī*. In jedem dieser Fälle wird der erste Inhaber dieses Posten mit Namen spezifiziert. In drei Fällen wird zudem die Entlohnung für diese Aufgabe festgesetzt. Es handelt sich in allen drei Fällen um mittlere bis große *auqāf* von Stiftern, die zu den Notabelnfamilien gezählt werden können. Die erste Stiftung wurde von Ḥasan b. Aḥmad



<sup>69</sup> SMS, 148/164/588 vom 26.06.1215/14.11.1800.

Die Bezeichnungen für diese Positionen können je nach Quellen und Region variieren. In unseren Dokumenten aus Aleppo wird der Verwalter der Stiftungen ohne Ausnahme mutawalli genannt und der Inspektor, der ihn kontrolliert, nāzir. Bei den Juristen ist eine gewisse Uneinheitlichkeit festzustellen: Qadrī verwendet sowohl "wilāya" (tauliya) als auch "nazr" im Zusammenhang mit der Verwaltung der Stiftung (ab S. 68, besonders S. 71, § 153). Der Inspektor erhält bei ihm die Bezeichnung "mušrif" (S. 74, § 158). Ebenso Ibn 'Abidīn, der an einigen Stellen nicht zwischen den Aufgaben von mutawallī und nāzir unterscheidet (z.B. Radd, VI, 578), an anderen aber dem nāzir klar die Aufsicht über den mutawallī zuweist (Radd, VI, 683).

Kawākibī Zāda im Jahr 1206/1792 aus 19 Objekten (Häuser, Teile von Gärten) und einer Anzahl von Büchern als Familienstiftung errichtet. Neben dieser profitieren ebenfalls eine Anzahl von Institutionen, vor allem die Moschee und die madrasa der Kawākibī-Familie, die unter anderem die Bücher erhält. In der wagfiya wird festgelegt, daß der Posten des nāzir, wie der des mutawalli, von Familienangehörigen zu besetzen und mit 10 g zu entlohnen ist (der mutawalli erhält 15 g).71 Das zweite Beispiel ist eine Stiftung, die von zwei Personen gemeinsam gegründet wurde. Im Jahr 1219/1804 ergänzen Sayyid Ṭaha Ğalabī al-ʿAqqād b. Ḥāǧǧ ʿUtmān und seine Ehefrau Šarīfa Hāǧǧa Fātima bt. Hāǧǧ 'Alī al-Batranī eine bereits 1212/1797-98 etablierte umfangreiche Stiftung (20 Objekte, überwiegend Geschäfte)<sup>72</sup> um eine dar im Viertel al-Masābin. Es handelt sich ebenfalls um eine Familienstiftung mit einigen Zahlungen für fromme Zwecke. Darunter sind Koranrezitationen und die Verköstigung der Teilnehmer der halwa in der Zāwiya al-Hilālīya des Šaih Ibrāhīm al-Hilālī, der in diesem Dokument als erster nāzir bestimmt wird. Offensichtlich gab es eine Bindung des Stifters Taha al-ʿAqqād an diese zāwiya, denn Ibrāhīm al-Hilālī wird in dem Dokument als ,sein' šaiḥ (šaiḥuhu) bezeichnet. Die Entlohnung für diese Tätigkeit beträgt 12 g. Die tauliya, die mit Familienangehörigen zu besetzen ist, wird mit 60 g entlohnt.<sup>73</sup> Der nāzir soll neben seiner eigentlichen Aufgabe in jeder Nacht die fatiha rezitieren. Nachfolger von Ibrāhīm al-Hilālī in dieser Position sollte ein anderer religiöser Würdenträger der Stadt werden: Šaiḥ Ahmad Afandī al-Hibrāwī,<sup>74</sup> bevor die *šuyūh* der Zāwiya al-Hilālīya und Nachfolger von Šaih Ibrāhīm wieder in den Genuß dieser Aufgabe kommen. Die Verwaltung der Stiftung bleibt bei den Nachkommen des Stifters, also in seiner Familiengenealogie, die nizāra hingegen geht an seinen ,šaih' und dessen Nachfolger und bleibt damit in einer "spirituellen" Genealogie. Eine deutlich höhere Entlohnung von 60 g erhält der nāzir in der Stiftung von Šaih Mansūr al-Sarmīnī, die im Jahr 1215/1800



<sup>71</sup> SMS, 141/67/72 vom 06.08.1206/29.03.1792.

<sup>72</sup> Der Stifter Ṭaha al-ʿAqqād (1159/1746-47 – 1229/1813-14) war schafiitischer *muftī* Aleppos. (Ṭabbāḥ, *I*ʿlām, VII, 185). Von der ursprünglichen *waqfīya* aus dem Jahr 1212/1797-98 wurde in den Registern der Mudīrīyat al-Auqāf in Aleppo ein Resümee gefunden (MAH, 1/20), das untersucht wurde in: Knost, *Les espaces religieux*, 20.

<sup>73</sup> SMS, 157/50/130 vom 21.03.1219/29.06.1804.

Šaiḥ Aḥmad al-Hibrāwī war ein Schüler von Ibrāhīm al-Hilālī und wurde von ihm in die beiden Orden der Qādirīya und der Ḥalwatīya eingeführt. Er lehrte in der Umayyadenmoschee und in dem Ğāmi' Bāb al-Aḥmar. (Ṭabbāḥ, I'lām, VII, 176f.) Im Jahr 1274/1857-58 kaufte Ḥair al-Dīn al-Hibrāwī ein Haus neben der Moschee und vergrößerte mit einem Teil des Grundstücks den Hof der Moschee. Im Rest des Hauses gründete er eine takīya für den dikr der Nachfolger der Hibrāwī-Familie, die außerdem für die Verwaltung der Moschee verantwortlich ist (Gazzī, Nahr, II, 208-209). Der Šaiḥ Aḥmad al-Hibrāwī taucht von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 vierzehn Mal in unseren Dokumenten auf. Er hatte seinen beruflichen Schwerpunkt wohl im Viertel al-Kallāsa, wo er unter anderem die Funktion des mutawallī über den waqf des Ḥāǧǧ Muḥammad b. Ibrāhīm Beše aus demselben Viertel, des Imam und hatīb des Ğāmi' 'Abd al-Ġanī und des mutawallī des Ğāmi'Abd al-Raḥīm (beide im Viertel al-Kallāsa) ausübte (SMS, 170/8/22, 170/9/25, 170/11/29 vom 10.10.1215/24.02.1801). Diese Posten gingen nach seinem Tod alle an seinen Sohn Muḥammad über.

post mortem registriert wurde und aus einem Drittel seines Besitzes bestand. Sein Nachfolger (ħilāfa) in der madrasa, die er gegründet hatte (vgl. Kap. XI. 3.), wird als nāẓir bestimmt (der mutawallī erhält in diesem Fall 12 ġ). 75 Zu diesem Zeitpunkt war der šaiħ aber bereits acht Jahre tot (er starb im Jahr 1207/1792-93). Diese späte Registrierung der Stiftung könnte in Zusammenhang mit dem Aufteilen seines Erbes stehen, das vielleicht erst zu diesem Zeitpunkt vorgenommen wurde. 76 In weiteren sechs waqfīyāt ist die Funktion des nāẓir erwähnt, ohne jedoch seine Entlohnung festzulegen.

Ansonsten finden sich insgesamt 25 Ernennungen eines  $n\bar{a}zir$  in den Registern. In zwölf Fällen handelt es sich eindeutig um den waqf einer Institution des religiösen Raums, darunter sieben Freitagsmoscheen, zwei  $mas\bar{a}\check{g}id$  und der waqf des Bustān al-Wazīr zugunsten des Čāmi Abd al-Raḥmān al-Maṣrī im Viertel al-Kallāsa und der Turbat Lālā im Osten außerhalb der Stadt. Die anderen Stiftungen sind Familienstiftungen oder  $auq\bar{a}f$   $mu\check{s}taraka$ . Anders als bei den Verwaltern der Stiftung scheint bei der Ernennung des  $n\bar{a}zir$  die Zugehörigkeit zur Familie des Stifters keine große Rolle zu spielen. Da der Anteil der öffentlichen Stiftungen relativ hoch ist, ist dies auch nicht verwunderlich. Wichtiger ist eine Beziehung zum Viertel in dem sich die Institution befindet, wie im Fall von Hālid b. Hāǧǧ Sulaimān, der im Jahr 1225/1810 als  $n\bar{a}zir$  des Šāmi al-Sulaimānī eingesetzt wird.

Die meisten Dokumente geben aber keine Hinweise darauf, in welcher Beziehung der ernannte  $n\bar{a}zir$  zu seinem Vorgänger oder zum Stifter des waqf steht. Lediglich in zwei Fällen wird der Bruder des vorherigen Inhabers ernannt, in drei Fällen der Sohn, jeweils nach dem Tod des Vaters. In drei weiteren Fällen wird ein entferntes Familienmitglied ernannt. Die Entlohnungen in diesen Dokumenten schwanken zwischen 6  $\dot{g}$  und 30  $\dot{g}$ , ihre Höhe ist aber nur in neun Fällen angegeben.

Da der *nāzir* den *mutawallī* beaufsichtigen soll, werden an ihn ähnliche Anforderungen gestellt. Da bei Familienstiftungen aber der 'kompetenteste' (*aršad*) Kandidat der *mutawallī* sein sollte, bleibt für den Posten des *nāzir* nur ein weniger geeigneter übrig, wie in einem Dokument erklärt wird: Im



<sup>75</sup> SMS, 148/174/610 vom 08.06.1215/27.10.1800. In diesem Fall ist eine ähnliche Regelung getroffen wie im vorhergehenden Fall. Der Posten des *nāzir* ist an den Posten in der *madrasa* gebunden, die *tauliya* bleibt in der Familie des Stifters und geht zunächst an einen Neffen (Sohn seiner Schwester) und seine Nachkommen, danach an die Nachkommen seiner beiden Brüder (vgl. auch Ṭabbāḫ, *Iʿlām*, VII, 141).

<sup>76</sup> Meriwether (*The Kin Who Count*, 163ff.) weist darauf hin, daß in einigen Fällen das tatsächliche Aufteilen des Erbes lange nach dem Tod des Erblassers erfolgt ist.

<sup>77</sup> Es handelt sich um den Ğāmi' al-Ḥāǧǧ Ḥasan im Viertel al-Baiyāḍa, den Ğāmi' al-Muṣallā in Bānqūsā, den Ğāmi' al-Qarmānīya im Viertel Baḥsīta, den Ğāmi' Ṣafī al-Dīn außerhalb der Altstadt (die Lokalisierung ist nicht klar), den Ğāmi' al-Sulaimānī in den östlichen Vororten, den Ğāmi' Utruš unterhalb der Zitadelle und den Ğāmi' al-Zainabīya im Viertel al-Farāfra.

<sup>78</sup> Der Masğid Qunbur im Viertel al-Basātina und der Masğid al-Šaih 'Abdallāh im Viertel al-Hazzāza.

<sup>79</sup> SMS, 169/10/22 vom 10.03.1225/14.04.1810.

Jahr 1221/1806 wird Sayyid Ḥusain b. Sayyid Šarīf als *nāzir* des *waqf* seines Urgroßvaters Ḥusain Beše al-Bābī eingesetzt, weil Zeugen bestätigt haben, daß er in Bezug auf '*rušd*' dem Verwalter, seinem Cousin (*ibn ʿammihi*) Sayyid Aḥmad b. Sayyid Muḥammad, nachfolgt.<sup>80</sup>

# V. 3. Kompetenzstreitigkeiten? Die verschiedenen Posten der Verwaltung

Die Arbeit des *mutawallī* der Stiftung wurde durch einen Inspektor (*nāẓir*) überwacht, zusätzlich konnte der *mutawallī* einen Vertreter (*wakīl*) ernennen, der in seinem Auftrag die Verwaltung der Stiftung führte und dieselben Rechte und Pflichten hatte wie der *mutawallī* selbst.<sup>81</sup> Hat diese Konstellation zu Konflikten geführt?

In einigen Fällen scheint das Verhältnis zwischen dem *mutawallī* und dem *nāẓir* nicht unproblematisch gewesen zu sein. In einem Dokument aus dem Jahr 1206/1792 verlangt Sayyid Ḥasan Afandī Kawākibī Zāda, der *nāẓir* der Stiftung des Šaiḫ Abū Bakr al-Dalīwātī, vom *mutawallī* Sayyid Muḥammad Ğalabī b. Ḥāǧǧ ʿAlī, über alle Angelegenheiten der Stiftung – insbesondere bezüglich der Restaurierung und Vermietung von Stiftungsbesitz – unterrichtet zu werden.<sup>82</sup>

Die Verwaltung eines waaf konnte auch in einigen Fällen ohne mutawalli oder Stellvertreter geregelt werden. In diesem Fall kam automatisch dem Richter eine besonders wichtige Rolle zu: Im Jahr 1208/1794 erscheinen die Mieter einer Mühle (tāhūn) im Dorf Šaih Sa<sup>c</sup>īd al-Ansārī, die drei Brüder Abū Bakr, Ahmad und Muhammad b. 'Abdallāh Āġā Mīrī Zāda bei Gericht, um beim Richter selbst die Erlaubnis zu einer Kreditaufnahme (istidana) wegen dringender Restaurierungsarbeiten an der Mühle zu erwirken. Der mutawalli des Wagf Taifa Hātūn, zu dem die Mühle gehört, befand sich in Damaskus ist und hatte in Aleppo keinen wakil ernannt, um die Verwaltung zu führen.<sup>83</sup> Im Jahr 1220/1805 kehren die Mieter – es sind mittlerweile nur noch die Brüder Abū Bakr und Ahmad - zu Gericht zurück, um wieder Kredit zu beantragen, die Mühle hatte durch starken Regen im vorangegangenen Jahr gelitten und mußte erneut restauriert werden. Der mutawalli war immer noch in Damaskus und hatte immer noch keinen wakil ernannt (vgl. Kap. III. 2.).84 Die Aufgaben des *mutawallī* werden in diesem Fall gemeinsam von den Mietern und dem Richter wahrgenommen. Die Mieter erledigen aus eigenem Interesse die notwendigen Arbeiten, und der Richter besitzt die nötige Kompetenz, um alle wichtigen Entscheidungen rechtlich abzudecken.



<sup>80</sup> SMS, 161/52/126 vom 19.06.1221/03.09.1806.

<sup>81</sup> Krcsmárik, "Das Wakfrecht", 560.

<sup>82</sup> SMS, 141/53/106 vom 22.07.1206/16.03.1792.

<sup>83</sup> SMS, 141-I/73b vom 13.09.1208/14.04.1794.

<sup>84</sup> SMS, 158/191/1013 vom 24.08.1220/16.11.1805.

Im Falle von mehreren Verwaltern – der Stifter konnte durchaus mehrere *mutawallī* bestimmen – konnte ihre tägliche Arbeit erschwert werden, da ein Verwalter keine Entscheidungen ohne Wissen und Zustimmung der anderen fällen konnte.<sup>85</sup> Im Fall des Waqf Manǧak Muḥammad Bāšā existierten im Jahr 1224/1809 sieben Verwalter, die die Wahrung ihrer Interessen, in unserem Fall das Einklagen einer Mietzahlung, einem Vertreter (*wakīl*) anvertraut hatten.<sup>86</sup>

### V. 4. Das Einsammeln der Mieten: Der Posten des ǧābī

Ein Posten, der in einigen größeren Stiftungen vorgesehen war, ist der des ,ǧābī'. Er handelt im Auftrag des Verwalters und sammelt die Mieten der einzelnen Objekte des waqf ein. Falls er vertrauenswürdig (amīn) ist, soll ihm bei Streitfällen, ähnlich wie dem Verwalter der Stiftung, geglaubt werden, wenn er den Eid leistet.<sup>87</sup> Während unseres Untersuchungszeitraums wurde dieser Posten in 12 waqfīyāt vorgesehen. Die Gehälter variieren von 3 g bis 60 g.

In großen und räumlich weit verteilten Stiftungen war diese Aufgabe oft mehrfach besetzt. So sieht die Stiftung von Husrū Bāšā aus dem 16. Jahrhundert vier ǧābī vor, die die Mieteinnahmen aus Aleppo und anderen Orten der Umgebung einsammelten.

In der täglichen Arbeit der Gerichte sind die Dokumente mit Informationen über den  $\S ab i$  sehr selten. Es wurden allerdings zwei Absetzungen in die Register eingetragen: Im Jahr 1209/1795 wurde Sayyid Muḥammad b. Ḥāšš Muḥammad, der  $\S ab i$  der Madrasa al-Riḍāʾīya, wegen Abwesenheit von seinem Posten entbunden. Ein weiterer  $\S ab i$  ist vom Richter entlassen worden, weil er in einem Haus des waqf gewohnt hat, ohne die Miete zu bezahlen. In lediglich einem Fall ist eine Ernennung in einem Dokument erwähnt, wahrscheinlich, weil dies zusammen mit anderen Posten geschehen ist. Im Jahr 1206/1791 erscheint Sayyid Muḥammad Ṣāliḥ b. Sayyid Muḥammad Afandī Nasīmī Zāda als wakīl seines Vaters bei Gericht, um einen Vertreter für dessen verschiedene Positionen zu bestimmen, unter diesen befindet sich auch die des  $\S ab i$  des Waqf Ūkūz Muḥammad Bāšā.



<sup>85</sup> Qadrī, Qānūn, 74 (§ 158).

<sup>86</sup> SMS, 167/225/821 vom 13.05.1224/27.06.1809. Die Verwalter wohnen allesamt in Damaskus und haben Šaiḫ Yaḥyā Afandī b. Šaiḫ Muḥammad Afandī al-Nābulusī als Vertreter ernannt.

<sup>87</sup> Qadrī, Qānūn, 107 (§ 224); Ibn 'Ābidīn, 'Uqūd, I, 228.

<sup>88</sup> SMS, 143/97/1725 vom 14.07.1209/04.02.1795.

<sup>89</sup> SMS, 139/161/302 vom 24.01.1206/23.09.1791. Ḥāǧǧ Bakrī b. Ḥāǧǧ Muḥammad, der ǧābī des Waqf Muḥammad Afandī wa Fatḥ Allāh al-Marʿašī wird abgesetzt, und an seiner Stelle wird Sayyid ʿUmar b. Zain eingesetzt.

<sup>90</sup> SMS, 139/159/298 vom 20.01.1206/19.09.1791. Die drei Posten sind die *kitāba* und die *ģibāya* des Waqf Ūkūz Muḥammad Bāšā und die *kitāba* über den *waqf* eines Getreidemarkt ('arṣa') außerhalb des Bāb al-Maqām. Dieses Dokument gibt uns ebenfalls Informationen über einen anderen Posten, der mit der Verwaltung der Stiftungen zusammenhängt, des ,Schreibers' der Stiftung.

In zwei Fällen wird diese Funktion ein Bestandteil des Namens. Zwei Institutionen waren offensichtlich so prestigeträchtig, daß ihr ǧābī dies als lagab zu seinem Namen hinzugefügt hat und diesen lagab auch in Dokumenten verwendet hat, die mit seiner Aufgabe als ǧābī in keinem Zusammenhang standen. Zum einen war dies der Waqf al-Haramain zugunsten der beiden heiligen Orte Mekka und Medina. In einem Dokument aus dem Jahr 1211/1796 bestätigt Sayyid Muḥammad Ṭālib Afandī b. ʿAlī Ğalabī ,Ğābī Auqāf al-Ḥaramain' den Erhalt von 186 g aus den Einnahmen eines Dorfes im Gerichtsbezirk Arīḥā.91 Der ǧābī des Waqf al-Ḥaramain handelte in Aleppo als Vertreter (wakil) des mutawalli, der die Geschäfte selbstständig führte mit Aufgaben, die über das Einziehen der Mieten hinausgingen, und hatte so sicherlich eine wichtige und repräsentative Stellung inne. Unter anderem erstellte er die Abrechnungen über die Einnahmen des waaf in der Provinz Aleppo und schickte dieses Dokument nach Istanbul.92 Der zweite Fall betrifft den ǧābī einer der wichtigsten religiösen Institutionen der Stadt, der Madrasa al-Ridā'īya. Sayyid Muhammad Afandī b. Hāǧǧ Muhammad ,Ġābī al-Ridāʾīya' taucht in verschiedenen Dokumenten mit diesem lagab auf. In zwei Fällen handelt er als wakīl einer Stifterin. In einem dieser beiden Fälle, der Stiftung der Sitt Zubaida Ḥānum bt. Ḥāǧǧ Abū Bakr Āġā al-Yakin, taucht die Riḍāʾīya zusätzlich als Nutznießerin auf.93 In einem weiteren Fall bestätigt Sayyid Muḥammad die Identität der Verkäuferin in einem Kaufvertrag.94 Alle drei Fälle betreffen Immobilien, die im östlichen Teil der nördlichen Vororte "hāriğ Bāb al-Nasr' liegen, nicht weit entfernt von der Madrasa al-Ridā'īya, die innerhalb des Bāb al-Nasr zu finden ist und sind nach 1220/1805-06 registriert worden. Weiter oben haben wir gesehen, daß Sayyid Muhammad bereits 1209/1795 als ǧābī wegen Abwesenheit abgesetzt wurde. Entweder ist er kurz danach wieder in sein Amt eingesetzt worden, etwa nach seiner Rückkehr nach Aleppo, oder er hat den lagab weiter in seinem Namen geführt, obwohl er nicht mehr , Ğābī al-Ridā 'īya' war.



<sup>91</sup> SMS, 144/14/38 vom 07.04.1211/08.10.1796.

<sup>92</sup> BOA, EV.HMH 6718 aus dem Jahr 1204/1789-90. Während unseres Untersuchungszeitraums lag die Verwaltung der Stiftungen für die Ḥaramain noch in den Händen des Oberhauptes der schwarzen Eunuchen im Harem des Palastes in Istanbul. Für die Verwaltung dieser auqāf in Anatolien und den arabischen Provinzen war die 'Ḥaramain muqāṭaʿası qalemi' zuständig (Lewis, "Al-Ḥaramayn").

<sup>93</sup> SMS, 164/181/381 vom 27.07.1223/18.09.1808. Unter den Zeugen der *waqfiya* taucht zusätzlich noch ein Sayyid Muḥammad 'Imam al-Riḍā'īya' auf. Die andere *waqfiya*, in der Sayyid Muḥammad 'Ğābī al-Riḍā'īya' als *wakīl* erscheint, hat die Referenz: SMS, 161/40/96 vom 02.06.1221/17.08.1806.

<sup>94</sup> SMS, 155/144/556 vom 08.11.1220/28.01.1806. Dieser Kaufvertrag ist gekoppelt mit einer Stiftungsurkunde. Šaiḫ Ḥusain Dede kauft drei Geschäfte von Fāṭima und stiftet sie anschließend der Takīyat Bābā Bairam.

### VI. Die religiösen Beschäftigten der Stiftungen: Imam, Muezzin, Prediger, Lehrer, Koranleser, u. a.

# VI. 1. Die Beschäftigten, die zur Durchführung der vorgeschriebenen Rituale (Gebete) notwendig sind

Die elementaren kultischen Verpflichtungen, die fünf täglichen Gebete und das gemeinschaftliche Freitagsgebet, setzen gleichzeitig eine Basisanforderung für den Stellenplan in den religiösen Institutionen. Ein masğid benötigt wenigstens einen Imam und einen Muezzin, ein ğāmi' benötigt zusätzlich einen haṭīb, der die Freitagspredigt (huṭbat al-ğum'a) hält. Lane beschreibt diese Posten in Kairo in den 1820er Jahren folgendermaßen:

"Two Imāms are employed to officiate in each of the larger mosques: one of them, called the "Khateeb," preaches and prays before the congregation on the Friday: the other is an "Imām Rātib," an ordinary Imām, who recites the five prayers of every day in the mosque, ... but in most of the smaller mosques both these offices are performed by one Imām. ... The Imāms, and those persons who perform the lower offices, are all paid from the funds of the mosque, and not by any contribution from the people. ... The Imāms obtain their livelihood chiefly by other means than the service in the mosque, as their salaries are very small: that of a "Khateeb" being generally about a piaster per month; and that of an ordinary Imām, about five piasters. Some of them engage in trade; several of them are "cattars" (or drugists and perfumers), and many of them are schoolmasters: those who have no regular occupation of these kind often recite the Kur-ān for hire in private houses. They are mostly chosen from among the poor students of the great mosque El-Azhar."95

#### VI. 1. a. Der Imam

Wenn mindestens zwei Personen zusammen beten, kommt einer dieser beiden Personen die Funktion des Imam zu.  $^{96}$  Er ist also entscheidend für die Organisation des gemeinschaftlichen Gebets und damit der wichtigsten Aufgabe der Moschee. Folglich gehört er zu den privilegierten Positionen, den sogenannten  $,\check{s}a'\bar{a}'ir',$  die bei der Verwendung der waqf-Mittel Vorrang vor anderen Aufgaben haben. Sie kommen direkt nach der baulichen Instandhaltung der waqf-Immobilien, da ohne sie das Funktionieren der Institution nicht mehr gewährleistet ist. Um diese Aufgaben zu bezahlen, hat der Ver-



<sup>95</sup> Lane, Manners and Customs, 82f.

<sup>96</sup> Monnot, "Şalāt".

walter die Möglichkeit, Geld zu leihen und lange Mietverträge mit Vorauszahlungen abzuschließen.<sup>97</sup> Dieser Bedeutung Rechnung tragend, ist der erste Eintrag in den Abrechnungen der Moscheestiftungen normalerweise die Entlohnung des Imam.

Große Stiftungen, die mit der Gründung einer neuen Institution (Moschee oder madrasa zum Beispiel) einhergingen, legen in der wagfiya die Anzahl und die Bezahlung der Imame fest. Die waqfīya von Ḥusrū Bāšā aus dem Jahr 974/1566-67 bestimmt zwei Imame, einen für das zuhr- und 'asr-Gebet (Mittags- und Nachmittagsgebet), einen weiteren für die drei übrigen Gebete. In einigen weiteren größeren Moscheen wurden zwei Imame beschäftigt. Es ist anzunehmen, daß es dann eine ähnliche Arbeitsaufteilung gab. Die zuhr- und 'asr-Gebete werden auch als ,al-augāt al-sirrīya' bezeichnet, weil die Gebete mit leiser Stimme gesprochen werden, im Gegensatz zu dem subh-, magribund 'išā'-Gebet (Morgen-, Sonnenuntergangs- und Abendgebet), bezeichnet als ,al-auqāt al-ğahrīya', die mit lauter Stimme gehalten werden.98 In der waqfīya des Ğāmi<sup>c</sup> al-ʿĀdilīya aus dem Jahr 963/1555-56 sind ebenfalls zwei Imame vorgesehen, ebenso wie in der waqfīya der Moschee des Bahrām Bāšā aus dem Jahr 991/1583-84. In der letzteren ist zudem spezifiziert, daß ein Imam zum hanafitischen madhab gehören soll und der zweite zum schafiitischen. In der Abrechnung des Wagf Bahrām Bāšā aus dem Jahr 1230/1814-15 wird zunächst deutlich, daß weiterhin zwei Imame beschäftigt sind, allerdings gehören beide nun dem schafiitischen madhab an und einer ist lediglich für das Freitagsgebet zuständig. Der Čāmic al-ʿĀdilīya kann ebenfalls zwei Imame behalten, wie die Abrechnung aus dem Jahr 1257-58/1841-42 zeigt, jedoch sind die Positionen mit anderen Aufgaben gekoppelt. Die Moschee des Husrū Bāšā hat sich am schlechtesten ins 19. Jahrhundert gerettet und hat im Jahr 1230/1814-15 nur noch einen Imam, der gleichzeitig zweiter Schreiber (kātib tānī) war.

Informationen über den Imam finden sich in in vier waqfīyāt, die in unserem Untersuchungszeitraum registriert wurden. Allerdings wird in keinem dieser Dokumente ein neuer Posten geschaffen, sondern bestehende werden mit einem zusätzlichen Einkommen versehen. So stiftet im Jahr 1206/1792 Fāṭima al-Bāzarbāšī einen Geldbetrag für das Morgengebet im Ramadan in dem Masǧid Ḥair Allāh und bestimmt in diesem Zusammenhang auch 2 ġ für den Imam des masǧid.99 In einer weiteren Stiftung von Amīn Āġā aus dem Jahr 1210/1795 erhält der Imam des Ğāmic Nūrī (nach seinem Stifter auch als Ğāmic Ḥasan al-Ḥamawī bezeichnet) 3 ġ "als Erhöhung seiner Entlohnung aufgrund der tarāwīḥ-Gebete" im Ramadan, die er offensichtlich auch leiten



<sup>97</sup> Nach Ibn 'Ābidīn, 'Uqūd, I, 223 und Radd, VI, 657.

<sup>98</sup> Monnot, "Şalāt". Vgl. Kap. X. 3.

<sup>99</sup> SMS, 141/114/227 vom 28.08.1206/20.04.1792.

sollte.<sup>100</sup> Interessant ist, daß die Entlohnung des Imam in diesem Dokument als "uǧra" bezeichnet wird (s.o.).<sup>101</sup>

In 13 Fällen wurde ein Imam während unseres Untersuchungszeitraums durch ein Gerichtsdokument ernannt. Davon war in acht Fällen der Tod des vorherigen Inhabers der Grund, fünfmal wurde der Sohn des ehemaligen Inhabers eingesetzt. Die meisten dieser Ernennungen sind nicht auf den Posten des Imam beschränkt, sondern betreffen gleich mehrere wazā'if. Sie illustrieren dadurch sehr gut die Akkumulationen von Posten. Oft sind die beiden Aufgaben von imāma und ḫiṭāba miteinander gekoppelt, so wird zum Beispiel im Jahr 1223/1808 Muḥammad al-Qabṭalī als Imam und ḫaṭīb des Ğāmi' Qāḍī'askar durch Yasīn al-Rāğiḥ ersetzt.<sup>102</sup> In zwei Fällen wird lediglich eine Nominierung für die Gebete des maġrib und 'išā' bestimmt und in einem Fall die Bestellung eines Imam für die 'auqāt al-ǧahrīya' (also für die ṣubḥ-, maġrib- und 'išā'-Gebete) in dem ǧāmi' al-Maidānī.<sup>103</sup>

Die Entlohnung für den Imam in diesen Dokumenten schwankt von 9 g (Imam der *magrib* und '*išā*'-Gebete), <sup>104</sup> bis hin zu 45 g für den Imam des Ğāmi' al-Mihmandār. <sup>105</sup> Die Beträge, die an den Imam gezahlt werden, sind – bis auf wenige Ausnahmen – relativ niedrig und ermöglichten ihm sicherlich nicht, davon seinen Lebensunterhalt zu bestreiten. Also mußten diese Imame versuchen, andere Aufgaben zu finden, oder mehrere Posten zu bündeln. Dies entspricht, bis hin zur Höhe der Gehälter, genau der Beobachtung, die Lane in den 1820er Jahren in den Moscheen von Kairo gemacht hat (s.o.). Das Bündeln von mehreren Posten war rechtlich ohne weiteres möglich, so konnte eine Person zum Beispiel die Aufgaben von Imam, *ḫaṭīb* und *mutawallī* ausüben. <sup>106</sup> Zur Akkumulation von Posten aus verschiedenen Bereichen des religiösen Raums, vgl. weiter unten Kap. VI. 4.

Für den Imam gilt ebenfalls, was für den ǧābī festgestellt werden konnte. Falls die Position ein gewissen Prestige beinhaltet hat, zum Beispiel als Imam der Umayyadenmoschee, hat der Inhaber einen laqab zu seinem Namen hinzugefügt, der auch in Dokumenten erwähnt wird, die nicht in Zusammenhang mit dieser Funktion stehen: Im Jahr 1220/1805 wurde Sayyid



Die tarāwih-Gebete sind zusätzliche Gebete, die im Ramadan nach dem 'išā'-Gebet stattfinden. Der Name kommt von der Tatsache, daß die Betenden nach jedem Teil der tarāwih eine Pause machen. Jeder dieser Teile besteht aus vier rak'āt. Das gesamte Ritual dauert etwa eine Stunde, kann sich aber – je nach dem Imam, der es leitet – auf zehn bis zwanzig Minuten reduzieren (Grunebaum, Muhammedan Festivals, 61).

<sup>101</sup> SMS, 128/513/1717 vom 28.03.1210/12.10.1795: "ziyādatan fī uğratihi li-ağl şalāt al-tarāwiḥ".

<sup>102</sup> SMS, 164/152/319 vom 12.04.1223/07.06.1808.

<sup>103</sup> SMS, 162/331/681 vom 20.02.1222/28.04.1807.

<sup>104</sup> SMS, 141-I/20 vom 26.05.1207/09.01.1793 und SMS, 143/29/112 vom 25.01.1209/21.08.1794.

<sup>105</sup> SMS, 143-I/84/283 vom 20.10.1209/10.05.1795.

<sup>106</sup> Johansen, "Servants", 125; Ibn 'Ābidīn, 'Uqūd, I, 207.

Muḥammad Afandī b. Sayyid Muṣṭafā Afandī ,Imām Umawī' als *mutawallī* des Masǧid Ḥaqān im Viertel al-ʿAqaba eingesetzt.<sup>107</sup>

In einem anderen Fall aus dem Jahr 1207/1793 findet sich Sayyid Ḥasan Ğalabī 'Imam Ğāmiʿ Šarafʿ unter den Zeugen eines Antrags auf Kreditaufnahme (*istidāna*) für den Masǧid al-Šaiḫ ʿAbdallāh im Viertel al-Hazzāza. <sup>108</sup> Der Ğāmiʿ Šaraf liegt unweit des Viertels al-Hazzāza, und Beziehungen zwischen diesen beiden Institutionen sind folglich nicht verwunderlich (vgl. Kap. X. 2. c.).

In einigen Fällen lassen sich Unterschiede festmachen zwischen den Beträgen, die an die Inhaber der Posten – laut Abrechnungen – gezahlt wurden, und den Summen, die in den Ernennungsdokumenten erwähnt werden. So erhält zum Beispiel der Imam des Čāmiʿ Burdbak laut Abrechnung aus dem Jahr 1219/1804-05 60 g ausgezahlt, der ħaṭīb erhält in demselben Jahr 24 g. 109 Im Jahr 1217/1802 wird Sayyid Šaiḥ Muḥammad al-Armanāzī als Imam in dieser Moschee mit einer Entlohnung von 24 g ernannt, 110 der ħaṭīb erhielt im Jahr 1208/1794 6 g. 111 Diese großen Schwankungen der Entlohnung innerhalb eines kurzen Zeitraums lassen sich nur mit einer gewissen Freiheit des mutawallī erklären, die Höhe der Gehälter der finanziellen Lage der Stiftung anzupassen oder eventuell die Zahlungen zu verzögern. Dies widerspricht allerdings den Vorgaben der Juristen, die festlegen, daß eine Änderung der Höhe der Bezüge für die Beschäftigten der Stiftung vom Richter autorisiert werden muß (vgl. Kap. III. 5.). 112

## VI. 1. b. Die Freitagspredigt und die darin involvierten Personen: haṭīb, muraqqī, wāʾiẓ

Die Aufgabe des ħaṭīb steht in engem Zusammenhang mit dem gemeinschaftlichen Freitagsgebet. Er hält die Freitagspredigt im ǧāmiʿ und leitet normalerweise auch als Imam das Freitagsgebet. Nach Abū Ḥanīfa muß er letzteres tun, es sei denn, es sprechen besondere Gründe dagegen. Deshalb werden diese beiden Aufgaben oft von einer Person wahrgenommen, wie aus Ernennungsdokumenten und den waqf-Abrechnungen hervorgeht. Der ħaṭīb gehört ebenfalls zu den šaʿāʾir Posten, weil ohne ihn das Freitagsgebet nicht stattfinden kann. Die Informationen über diese Funktion sind weniger zahlreich: In lediglich 11 Fällen wurde ein neuer ħaṭīb ernannt. Nicht überraschend ist, daß alle diese Beispiele den waqf eines ǧāmiʿ betreffen. Unter diesen 11 Fällen tauchen zwei Moscheen je zweimal auf, es sind der Ğāmiʿ



<sup>107</sup> SMS, 158/127/275 vom 22.05.1220/18.08.1805.

<sup>108</sup> SMS, 141-I/85 vom 10.08.1207/23.03.1793.

<sup>109</sup> SMS, 152-I/68/137 vom 01.01.1220/01.04.1805.

<sup>110</sup> SMS, 149/162/442 vom 09.03.1217/09.07.1802.

<sup>111</sup> SMS, 141-I/89b vom 25.09.1208/26.04.1794.

<sup>112</sup> Qadrī, Qānūn, 91 (§ 196); Ṭarābulusī, Is'āf, 48; Ibn 'Ābidīn, Radd, VI, 587.

<sup>113</sup> Pedersen, J.: "Khatīb".

Abū Yaḥya al-Kawākibī im Viertel al-Ğallūm al-Ṣuġrā und der Ğāmi<sup>c</sup> 'Abd al-Ġanī im Viertel al-Kallāsa. Im letzteren Fall ist die Position des *ḥaṭīb* mit der des Imam gekoppelt. Im Fall des Ğāmi<sup>c</sup> Tauba außerhalb des Bāb al-Nairab ist der Posten der *ḥiṭāba* mit dem des Imam und des *mutawallī* gekoppelt, alle drei Aufgaben werden mit 12 ġ entlohnt. Nachdem ihr Inhaber, Sayyid Muḥammad Šarīf b. Sayyid 'Abd al-Raḥmān 'al-wāʿiz', im Jahr 1213/1798 verstarb, wurde sein Sohn Muḥammad eingesetzt.<sup>114</sup> In den Fällen in denen lediglich der Posten des *ḥaṭīb* weitergegeben wird, schwankt die Bezahlung zwischen 6 ġ und 36 ġ.

In einem Fall wurde das Gehalt des *ḥaṭīb* nachweislich nicht vollständig aus den Mitteln des *waqf* bezahlt. Im Jahr 1217/1803 erhält *ˌfaḥr al-ḥuṭabā*'' Sayyid 'Abd al-Qādir Ḥalawī Zāda, der *ḥaṭīb* des Ğāmi' al-Mihmandār, gegenüber der Maḥkama al-Kubrā gelegen, vom Richter dieses Gerichtshofes eine Erhöhung seines Gehalts aus den Einnahmen des Gerichts (*min wāridāt hadihi al-maḥkama*) um 4 ġ pro Monat zugesprochen. Als Gründe nennt das Dokument, daß Sayyid 'Abd al-Qādir "ein Vorbild an Tugendhaftigkeit und Frömmigkeit sei" (*min ahl al-ʿiffa wa-l-ṣalāḥ*) und sein Gehalt als *ḥaṭīb* in dieser Moschee zu niedrig sei. <sup>115</sup>

Eine weitere am Freitagsgebet beteiligte Person ist der 'muraqqī'. Seine Aufgabe ist es, die Türen der minbar (Kanzel) für den hatīb zu öffnen und ihm ein hölzernes Schwert (oder einen Stab) zu reichen. Bei Lane findet sich eine Beschreibung der Aufgaben des muraqqī während der Freitagspredigt: 117

"A servant of the mosque, called a "Murakkee," then opens the folding-doors at the foot of the pulpit-stairs, takes from behind then a straight, wooden sword, and, standing a little to the right of the door-way, with his right side towards the kibbleh, holds this sword in his right hand, resting the point on the ground ... Then, one or more persons, called "Muballighs," stationed on the dikkeh, chant the following, or similar words: "..." The Murakkee then recites the adán: after every few words he pauses, and the Muballighs, on the dikkeh, repeat the same words in a sonorous chant. Before the adán is finished, the Khateeb, or Imám, comes to the foot of the pulpit, takes the wooden sword from the Murakkee's hand, ascends the pulpit, and sits on the top step or platform. ... The Murakkee and the Muballighs having finished the adán, the former repeats a tradition of the Prophet. ... He then sits down.



<sup>114</sup> SMS, 145/74/271 vom 20.06.1213/28.11.1798.

<sup>115</sup> SMS, 152/37/89 vom 01.10.1217/25.01.1803.

<sup>116</sup> Johansen, "Servants", 114. Die Legitimität diese Funktion wurde von den Juristen diskutiert, z.B.: Ibn 'Abidin, *Radd*, III, 37f.

<sup>117</sup> Lane, Manners and Customs, 84f. In einer Fußnote gibt Lane den Grund für diese Praxis an: Es soll an die muslimische Eroberung Ägyptens durch das Schwert erinnern. Das Schwert wird, nach Lane, von einem hatib nur in Ländern und Städten benutzt, die von den Muslimen durch das Schwert erworben wurden.

The Khateeb now raises, and holding the wooden sword in the same manner, delivers an exhortation, called "khutbat al-waaz".

Ein *muraqqī* wurde in keiner *waqfīya* und in keiner Ernennung erwähnt, die zwischen 1205/1790-91 und 1225/1810-11 registriert wurden. Nur wenige der Aleppiner *ğawāmi*<sup>c</sup> verfügten wohl über einen *muraqqī*, wie aus den Abrechnungen der Stiftungen deutlich wird. Angesichts des eher zeremoniellen Charakters würde man ihn vor allem in den größeren und wichtigeren der Freitagsmoscheen vermuten. Der Ğāmi<sup>c</sup> Bahrām Bāšā besaß diesen Posten: in der Abrechnung des Jahres 1218/1803-04 (sowie in den Jahren 1219/1804-05, 1221/1806-07) taucht sie unter dem Namen *"muraqqī yaum al-ǧum*<sup>c</sup>a' auf und wird mit 3 ġ entlohnt (der *ḥaṭīb* erhält in derselben Abrechnung 82,5 ġ).<sup>118</sup> Im Zeitraum 1159/1746-47 bis1170/1756-57 und den 1250er/1834-44 Jahren erscheint diese Aufgabe allerdings nicht in den Abrechnungen der Moschee, ebenso wenig findet sie sich in der *waqfīya*.

Der Ğāmi<sup>c</sup> Bahrām Bāšā ist eine der großen imperialen osmanischen Gründungen. Der *muraqqī* existierte aber auch in weniger bedeutenden Moscheen auf, so zum Beispiel in dem Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf in den nördlichen Vororten. In der Abrechnung dieser Moschee von Rağab 1158 bis Ğumādā al-Āḥira 1159 (ebenfalls in den Jahren 1160/1747-48 und 1162/1748-49) wurde er mit 2 ġ entlohnt (der Imam-ḥaṭīb erhielt 23 ġ).<sup>119</sup> In den Abrechnungen ab 1217/1802-03 ist dieser Posten dann allerdings verschwunden. In der Ğāmi<sup>c</sup> Ūkūz Muḥammad Bāšā wurde er im Jahr 1166/1752-53 mit 9 ġ entlohnt (der ḥaṭīb erhielt 15 ġ).<sup>120</sup>

Mehr Beispiele konnten in den waqf-Abrechnungen nicht aufgefunden werden. Diese Informationen zeigen, daß die Funktion des muraqqī wohl oft einen temporären Charakter hatte und vielleicht vom mutawallī je nach Finanzlage der Stiftung vergeben wurde.

Ebenfalls mit dem Freitagsgebet in Beziehung steht der "wāʿizʻ (ebenfalls mit Prediger zu übersetzen). In der Beschreibung von Lane (s.o.) hält der ḫaṭīb ebenfalls die 'ḫuṭbat al-wāʿzʻ. In einigen unserer Dokumente ist jedoch der wāʿiz als eigene Position in der Moschee erwähnt. Eine Beschreibung seiner Aufgaben findet sich in der waqfīya des Sayyid Ḥasan Ğalabī b. Sayyid ʿAbd al-Raḥmān al-Ḥamawī aus dem Jahr 1183/1769: "er predigt zu den Menschen nach der Freitagspredigt und unterrichtet sie, wie sie beten, fasten und ihre Almosensteuer entrichten sollen, über ihre Pflichten und deren Traditionen (sunan) ... . Er erinnert sie daran, Gutes zu tun und Verbotenes zu vermeiden und liest die ehrwürdige fātiḥa mit seinen Zuhörern." Für diese Aufgabe soll er mit 12 ġ entlohnt werden.¹¹¹ Gemäß den Ausführungsbestimmungen der waqfīya des Sayyid Ḥasan Afandī b. Sayyid ʿAbd al-Raḥīm 'al-ḫaṭīb wa-l-



<sup>118</sup> SMS, 152-I/147/280 von 1221/1806-07.

<sup>119</sup> SMS, 39/4/10 von 01.07.1159/20.07.1746.

<sup>120</sup> SMS, 39/137/635 von 01.01.1167/28.10.1753.

<sup>121</sup> SMS, 101/353/906 vom 25.01.1183/31.05.1769: "... ya'izu al-nās ba'da şalāt al-ǧam'a fī al-ǧāmi' yu'allimu al-nās kaifīyat al-salāt wa-l-saum wa-l-zakāt wa-wāǧibātihim wa-sunanihā wa-

imām bi-Ğāmiʿ Šarafʿ aus dem Jahr 1207/1793 soll ein *rağul ṣāliḥ* (rechtschaffener Mann) mit 12 ġ entlohnt werden, damit er nach dem Freitagsgebet in dem Ğāmiʿ Šaraf "über das Jenseits predigt und [die Zuhörer] mit der Bedeutung des Propheten (ṣ) und seiner Gefährten vertraut macht".¹²²

Eine derartige Predigt erbaulich religiösen Inhalts war nicht an die Freitagspredigt gebunden, sondern konnte zu jeder Zeit stattfinden. <sup>123</sup> Am Anfang des 20. Jahrhunderts waren diese moralisierenden Predigten in Aleppo sehr beliebt und fanden in vielen Moscheen unabhängig von der Freitagspredigt statt. <sup>124</sup>

#### VI. 1. c. Der Muezzin (mu'addin)

Neben dem Imam und dem haṭīb gehört auch der Muezzin zu den šaʿāʾir-Posten, da er für die Durchführung der Gebete in der Moschee notwendig ist. In den registrierten Stiftungsdokumenten (wagfiyāt) tauchen Muezzine gelegentlich auf (sechs Fälle), allerdings werden dadurch keine neue Positionen geschaffen, sondern die Muezzine in einigen Moscheen werden mit zusätzlichen Aufgaben betraut. So werden in der wagfiya der Šarīfa Hāǧǧa Fātima bt. Sayyid Ibrāhīm Ğalabī al-Bāzarbāšī aus dem Jahr 1206/1792 Geldbeträge zur Durchführung des Morgengebets "fi awwal al-waqt" (am Anfang der [vorgeschriebenen] Zeitspanne) nach den schafiitischen Regeln<sup>125</sup> im Ramadan in dem Masgid Hair Allah im Viertel Qastal al-Akrad gestiftet. Vier Muezzine sollen auf das Minarett der Moschee steigen und Gott loben und preisen (subhāna Allāh und lā ilāha illā Allāh rezitieren) und die Gebete für den Propheten sprechen. 126 Dafür wird jeder mit 2 g entlohnt. Ein weiterer Muezzin erhält ebenfalls 2 g, damit er vor dem Morgengrauen (imsāk) auf das Minarett steigt, auf den Ruf des Muezzin des Ğāmi<sup>c</sup> al-Zikkī wartet und dann selbst zum Gebet ruft. 127 Fast identische Bestimmungen finden sich in drei



mustağibātihā adāʾihā [sic.] wa-yuḍakkiruhum fī al-ḫairāt wa-iǧtināb al-munhaiyāt wa-yaqraʻu al-fātiḥa al-šarīfa maʻ al-mustamiʻin lahu ...".

<sup>122</sup> SMS, 141-I/28 vom 25.05.1207/08.01.1793: "... li-ya'iza al-nās fī kul yaum ğum'a 'aqba al-şalāt fī alğāmi' al-marqūm wa-yudakkiru bi-him al-āḫira wa-yu'arrifuhum qadr al-rasūl (ṣ) wa-qadr aṣḥābihi al-kirām ridwān Allāh 'alaihim aǧma'īn ...".

<sup>123</sup> Radke, "Wā'iz".

<sup>124</sup> Gaulmier, "L'enseignement traditionnel", 31: "Il n'est pas de jour où, dans l'une quelconque des mosquées de la ville, on ne puisse entendre une homélie explicative et édifiante, s'appuyant sur une passage du Qur'ān pour en tirer des leçons morales."

<sup>125</sup> Lane, Manners, 73: Die Schafiiten ziehen das Gebet bei dem ersten Morgengrauen vor, die Hanafiten führen es ein wenig später durch.

<sup>126</sup> SMS, 141/114/227 vom 28.08.1206/20.04.1792: "li-yusabbiḥū Allāh taʻālā bi-anwāʻ al-tasbiḥ wa-l-tahlil wa-l-ṣalāt ʻalā al-nabī (ṣ)".

<sup>127</sup> SMS, 141/114/227 vom 28.08.1206. Es gibt kleine Unterschiede zwischen dem hanafitischen und dem schafiitischen adān. Diese Unterschiede waren natürlich für alle hörbar, während der Muezzin vom Minarett der Moschee rief, so daß diese Bestimmung eindeutig die Observanz der Moschee (beziehungsweise des Stifters) deutlich machte. So wird bei den Hanafiten der Ausdruck 'al-ṣalāt hair min al-naum' am Ende des adān rezitiert, bei den Schafiiten zwischen dem letzten takbīr und dem tahlīl. Die Schafiiten wiederholen den zweiten und dritten Teil (ašhadu anna lā ilaha illā Allāh,

weiteren Stiftungsurkunden zugunsten von drei anderen Moscheen in den nördlichen Vierteln (,hariğ Bab al-Naṣr', vgl. Kap. X. 2. c.).

In einer waqfīya aus demselben Jahr wurden 12 ġ für einen Muezzin bezahlt, der in jeder Nacht nach Mitternacht zum Zeitpunkt des salām (waqt al-salām baʿd niṣf al-lail) in dem ǧāmiʿ Qārliq zum Gebet ruft. Dieses Gebet gehört zu den zusätzlichen nicht obligatorischen Gebeten, die, nach Lane, in Kairo in den wichtigen, vor allem in den imperialen, Moscheen des nachts stattgefunden haben. Der adān besteht aus dem üblichen Gebetsruf, inklusive des Ausdrucks "das Gebet ist besser als der Schlaf", zusätzlich zu Gebeten für den Propheten, seine Gefährten, den Stifter der Moschee und die Gemeinde. Aus diesem Grund wurde sicherlich der Ausdruck 'adān muḥammadī' für diesen Gebetsruf in unseren Dokumenten gebraucht.

Einige Ernennungsdokumenten betreffen Muezzine, allerdings weniger häufig als den Imam oder den ħaṭīb. Lediglich sechs Dokumente konnten aufgefunden werden. Ein interessanter Fall wurde im Jahr 1209/1794 in das Register eingetragen: Sayyid 'Alī 'al-ḥallāq' (der Frisör) b. Sayyid Muḥammad hatte den Posten des Muezzin in dem Ğāmi' al-Mihmandār laut einer ḥuǧǧa aus dem Jahr 1203/1788-89 für eine Entlohnung von 18 ġ inne. Sayyid 'Alī hat diesen Posten dann ohne Begründung (min ġair 'udr) aufgegeben und Sayyid Muḥammad b. 'Abd al-Karīm wurde eingesetzt (wuǧihat al-waẓīfa li...), allerdings mit einer Reduzierung des Gehalts von 6 ġ, wie auf dem Rand der ḥuǧǧa erläutert wurde (ka-mā huwa mašrūḥ fī hāmiš al-ḥuǧǧa). Dieser trat dann ebenfalls, allerdings mit einer Entschuldigung, von dem Posten zurück (min 'udr šar'ī), und der Richter setzte erneut Sayyid 'Alī mit den ursprünglichen 18 ġ ein. Interessant ist, daß diese Entlohnung nicht aus dem waqf der Moschee bezahlt wurde, sondern aus den Einkünften der Maḥkama al-Kubrā.<sup>132</sup>

Das Dokument wirft ein wenig Licht auf die bereits erwähnte Problematik, ob Abwesende weiterhin ihre Posten behielten. Der ursprüngliche Inhaber des Postens, Sayyid 'Alī, gab diesen auf, und Sayyid Muḥammad wurde eingesetzt. Von wem er eingesetzt wurde, macht das Dokument nicht deutlich (das passi-



ašhadu anna Muḥammad rasūl Allāh) zusätzlich noch einmal in derselben Reihenfolge (tarǧi') (Juynboll, "Adān").

Ebenfalls bei der *iqāma*, dem zweiten Gebetsruf im Innenraum der Moschee, gibt es leichte Unterschiede: Die Hanafiten wiederholen bei der *iqāma* alle Formeln des *aḍān*, die Schafiten rezitieren jede Formel nur einmal, bis auf den *takbīr* am Anfang und am Ende des Gebetsrufes, der zweimal wiederholt wird (Juynboll, "Ikāma").

<sup>128</sup> SMS, 141/117/232 vom 20.10.1206/10.06.1792. Eine ähnliche Verfügung in einer anderen waqfīya betrifft den Ğāmi' Šaraf (SMS, 149/18/43 vom 25.08.1216/31.12.1801). Abū Yūsuf autorisiert diesen adān, der nicht mit einem der vorgeschiebenen Gebet in Zusammenhang steht (Ibn 'Ābidīn, Radd, II, 50).

<sup>129</sup> Monot, "Şalāt".

<sup>130</sup> Lane, Manners, 73f.

<sup>131</sup> SMS, 149/18/43 vom 25.08.1216/31.12.1801: "... wa yu'addin adānan muḥammadiyan ...".

<sup>132</sup> SMS, 143/21/81 vom 01.01.1209/28.07.1794. Die Wiedereinsetzung von Sayyid 'Alī wird mit seiner Bedürftigkeit begründet: "... haitu annahu faqīr al-hāl katīr al-'iyal ...". Der hatīb des Ğāmi' al-Mihmandār wurde ebenfalls teilweise aus dem Budget der Mahkama al-Kubrā bezahlt.

vische "wuğihat' findet sich in dem Dokument). Es kann aber nur von Seiten des Gerichts, des mutawallī, oder aber von Sayyid 'Alī passiert sein. Diese Tatsache wurde auf dem Rand der ḥuǧǧa vermerkt, die aber auf den Namen von Sayyid 'Alī ausgestellt war. Wir haben es also in diesem Fall lediglich mit einem Vertreter zu tun, worauf auch die Tatsache hindeutet, daß er eine geringere Entlohnung erhält. Das unentschuldigte Fehlen hatte für Sayyid 'Alī keine negativen Konsequenzen. Er wird später wieder als Muezzin eingesetzt. Leider sagt das Dokument nichts über den Zeitraum der Abwesenheit von Sayyid 'Alī oder dessen Gründe. Dieser Fall bestätigt die Ansicht der Juristen, daß Moscheebedienstete ihre Posten nur bei Verstößen gegen das Gesetz oder der Veruntreuung von waqf-Vermögen verlieren. Bei einer Abwesenheit (15 Tage bis zu 3 Monaten) wird lediglich ein Vertreter benannt und der ursprüngliche Inhaber behält seinen Anspruch und, falls die waqfīya keine anderen Bestimmungen enthält, hat für diese Zeit sogar Anspruch auf Entlohnung.<sup>133</sup>

Russell berichtet, daß die Umayyadenmoschee drei bis vier Muezzine hatte, die gleichzeitig zum Gebet riefen. Auch viele andere Institutionen hatten mehr als einen Muezzin. Die genaue Zahl ist in vielen Fällen nicht festzustellen, da in den waaf-Abrechnungen der Plural "mu'addinīn' steht. Einige ǧawāmi' sahen spezielle Ausgaben für den "mu'addin yaum al-ǧum'a' vor, so zum Beispiel der ǧāmi' Šaraf, der im Jahr 1217/1802-03 den Betrag von 6 ġ für diese Tätigkeit aufwendet (genausoviel erhält auch der haṭīb!). Auch die Ausgaben für die Muezzine im Ramadan sind in einigen Moscheeabrechnungen gesondert aufgeführt. So führt die des ǧāmi' Āġāǧiq aus dem Jahr 1221/1806-07 den Betrag von 7 ġ für , mu'addin ramadān' auf. Der ǧāmi' al-Bakrahǧī sieht im Jahr 1218/1803-04 für denselben Posten den Betrag von 4 ġ vor. Data vor.

# VI. 2. Die Aufgaben der Bildung und Lehre: *mudarris, mu'addib al-aṭfāl*

Wie bereits erwähnt, war auch die Unterrichtung des Koran, die Basis der Elementarbildung, gegen eine vertraglich festgelegte Entlohnung (uğra) umstritten. Nach Ansicht der Juristen haben lediglich die Sachzwänge (darūra) dazu geführt, diese Tätigkeit entlohnen zu müssen, weil diese Aufgaben nicht mehr vom Staat (bait al-māl) finanziert wurden: "Wenn die Lehrer für ihren Lebensunterhalt arbeiten müssen und niemanden unterrichten, verliert sich die Kenntnis des Koran."<sup>138</sup> Es scheint mir zwingend, auch den Bereich der elementaren Schulbildung und der Lehre in einer Studie zum religiösen



<sup>133</sup> Johansen, "Servants", 125; Qadrī, Qānūn, 122 (§ 258); Ibn ʿĀbidīn, Radd, VI, 581; 'Uqūd, I, 210.

<sup>134</sup> Russell, Natural History, I, 197.

<sup>135</sup> SMS, 152-I/15/31 von 1217/1802-03.

<sup>136</sup> SMS, 152-I/126/241 von 1221/1806-07.

<sup>137</sup> SMS, 152-I/18/37 von 1218/1803-04.

<sup>138</sup> Ibn 'Ābidīn, 'Uqūd, II, 126.

Raum zu behandeln, denn dieser Unterricht fand überwiegend in religiösen Institutionen statt und wurde, wie unsere Beispiele zeigen, wenigstens teilweise aus Mitteln der *auqāf* finanziert. Zudem hatte er einen überwiegend religiösen Charakter.

Die verschieden Formen der Lehre, so wie sie sich in den Gerichtsakten präsentieren, lassen sich grob in drei Kategorien einteilen: Die allgemeine Schulbildung war in Aleppo um 1800 wohl in der Regel beschränkt auf den Besuch einer Art Elementarschule, bezeichnet als kuttāb (Pl. katātīb) oder maktab. Die Kinder, in der Regel die Jungen (spezielle Schulen für Mädchen waren selten), besuchten diese Institution vom vierten Lebensjahr an für einen Zeitraum von etwa zwei bis fünf Jahren.<sup>139</sup> Die Bedeutung dieser Bildungseinrichtung, besonders für die unteren Schichten, zeigt die Tatsache, daß sie bis weit in 20. Jahrhundert hinein in Aleppo verbreitet war. Gaulmier konnte 1935 in der Stadt insgesamt 163 katātīb auffinden und hielt die tatsächliche Zahl noch für deutlich höher.<sup>140</sup> Daneben finden wir in unseren Dokumenten Informationen über allgemeine Belehrungen (dars 'āmm), die in der Regel in Moscheen für ein breites Publikum gehalten wurden. Dieser dars 'āmm hatte die Aufgabe, die Kenntnis der religiösen Grundlagen in der Bevölkerung zu verbessern. Er wurde normalerweise nach Gebeten (nach dem magrib- oder dem 'išā'-Gebet) in den Moscheen gehalten, wenn die Gläubigen sich ohnehin an diesem Ort befanden. Schließlich gab es natürlich auch das Studium der Religionswissenschaften und des Rechts in dafür vorgesehenen Institutionen. Die Studierenden in diesen madāris (Sing. madrasa) bereiteten sich auf einen Beruf im religiösen Raum oder in der öffentlichen Verwaltung vor. Sie hatten oft ein Stipendium, das aus waqf-Mitteln finanziert wurde (zum Beispiel in der Madrasa al-Aḥmadīya und der Madrasa al-Riḍā'īya).

#### VI. 2. a. Die Elementarschulen

Das Curriculum der Elementarschulen beschränkte sich in der Regel auf das Auswendiglernen des Koran, Grundfertigkeiten in Lesen und Schreiben und einige Kenntnisse der Mathematik. Der Unterricht fand an verschiedenen Orten statt, so zum Beispiel in Moscheen und auch in eigenen, zu diesem Zweck errichteten, Gebäuden. Laut Lane hatte in Kairo praktisch jeder Brunnen und jede Moschee einen dazugehörigen *kuttāb* (Pl. *katātīb*). Die Eltern der Kinder bezahlten jeden Donnerstag einen bestimmten Betrag an den *šaiḥ al-maktab*. Die *katātīb*, die zu Moscheen gehörten, wurden im Kairo der 1820er Jahre aus Mitteln der *auqāf* unterstützt:<sup>141</sup>

"Schools are very numerous, not only in the metropolis, but in every large town; and there is one, at least, in the every considerable vil-



<sup>139</sup> Zur Geschichte dieser Institution und zu den Lerninhalten siehe: Landau, "Kuttāb".

<sup>140</sup> Gaulmier, "L'enseignement traditionnel", 7f.

<sup>141</sup> Lane, Manners and Customs, 60.

lage. Almost every mosque, "sebeel" (or public fountain), and "hód" (or drinking place for cattle) in the metropolis has a "kuttáb" (or school) attached to it, in which children are instructed for a very trifling expense: the "sheykh" or "fekee" (the master of the school) receiving from the parent of each pupil half a piaster, or something more or less, every Thursday. The master of a school attached to a mosque or other public building in Cairo also generally receives yearly a ṭarboosh, a piece of white muslin for a turban, a piece of linen, and a pair of shoes; and each boy receives, at the same time, a linen skull-cap, four or five cubits of cotton cloths, and perhaps half a piece (ten or twelve cubits) of linen, and a pair of shoes, and, in some cases, half a piaster or a piaster. These presents are supplied by funds bequeathed to the school, and are given in the month of Ramadān."

In Aleppo gab es in osmanischer Zeit wohl nur wenige Beispiele, in denen die Aufgabe des Unterrichtens von Kindern in speziell dazu errichteten Gebäuden stattgefunden hat. In den *waqf*-Abrechnungen erscheint ein *maktab* in der Zitadelle, der vom osmanischen Gouverneur Ḥusrū Bāšā gestiftet wurde. In der Regel fand diese Aufgabe in den Moscheen in eigens dafür vorgesehenen Räumen (ḥuǧra) statt.

In unseren Dokumenten wird der Lehrer als "mu'addib atfāl' oder als "šaih maktab' bezeichnet. Seine Entlohnung wurde wohl, ähnlich wie in Kairo, nicht ausschließlich aus waqf-Mitteln bestritten. So taucht in der Abrechnung des waqf des Ğāmi' Šaraf (vgl. Kap. X. 2. c.) aus dem Jahr 1223/1808-09 der Betrag von 2 g unter der Bezeichnung "maktab' auf.¹43 Dieser Betrag wird sicherlich nicht für die gesamten Ausgaben des Unterrichts ausgereicht haben, sondern wurde vielleicht für die von Lane erwähnten Geschenke im Ramadan verwendet. Die Eltern der Kinder werden – wie bereits erwähnt – ein regelmäßiges "Schulgeld' bezahlt haben. Es ist auch nicht sicher, ob dieser Betrag permanent bezahlt wurde, denn in der Abrechnung aus dem Jahr 1220/1805-06 erscheint er nicht.¹44

In anderen Fällen wurde aber auch deutlich mehr aus *waqf*-Mitteln für diese Aufgabe aufgewendet, so in der Abrechnung einer kleinen Moschee aus dem Jahr 1221/1806-07, dem Masǧid al-Yašbakīya. Hier ist der Betrag von 21 ġ unter 'maktab' ausgewiesen und liegt damit deutlich höher als beispielsweise die Gehälter für den Imam (12 ġ), Muezzin (6 ġ), oder ħādim (6 ġ). <sup>145</sup> Er kann in diesem Fall eine 'durchschnittliche' Entlohnung für den Lehrer und andere



<sup>142</sup> SMS, 39/77/408 von 01.01.1166/07.11.1752.

<sup>143</sup> SMS, 152-I/179/356 von 1223/1808-09.

<sup>144</sup> SMS, 152-I/124/238 von 1220/1805-06.

<sup>145</sup> SMS, 152-I/139/266 von 1221/1806-07.

Ausgaben des *maktab* abdecken. In einer weiteren Abrechnung von Rağab 1249 bis Ğumādā al-Āḫira 1250 tauchen diese Ausgaben jedoch nicht mehr auf. 146

Oft waren diese Posten mit anderen Aufgaben in den Moscheen gekoppelt. Im Jahr 1209/1794 wird Sayyid 'Abd al-Wahhāb b. Sayyid Wafā al-Ṭībī auf der Position ,ta'līm al-atfāl' in dem Masǧid al-Malatī im Viertel al-Baiyāda mit einer Entlohnung von 9 g eingesetzt. Zusammen mit dieser Aufgabe erhielt er ebenfalls die Posten des Muezzin, Imam und des hādim in demselben masğid.147 Ebenfalls mit 9 g wurde der šaih maktab in dem Ğāmic al-Zainabīya im Viertel al-Farāfra im Jahr 1210/1796 entlohnt. Er war ebenfalls Muezzin und hādim in dieser Moschee. 148 In dem Čāmi al-Zainabīya befand sich der Raum zum Unterrichten der Kinder oberhalb der Toilettenanlagen (mathara). In der bei Gazzī auszugsweise wiedergegebenen waqfīya finden sich keine Informationen, daß der saih maktab aus dem wagf bezahlt werden soll, jedoch legt die Stifterin Zainab Hanum fest, daß der Erlös der Stiftung auch für den maktab aufgewendet wird. In diesem Zusammenhang soll jeden Tag ein ratl Brot (2,28 kg)149 an acht Waisen ausgegeben werden, die den maktab besuchen. 150 Der šaih maktab in der bereits erwähnten Schule, die Husrū Bāšā auf der Zitadelle gegründet hat, wurde in Jahr 1165/1751-52 mit 12 g aus dem waqf entlohnt.151 Ein anderer Gouverneur, Ibšīr Mustafā Bāšā, legte in seiner waqfiya aus dem Jahr 1063/1652-53 fest, daß 15 g an einen hāfiz (jemand, der den Koran auswendig rezitieren kann) bezahlt werden sollen, der die Kinder im maktab unterrichtet, sowie die Verteilung von 1800u jeden 27. Ramadan an die Kinder, die den maktab besuchen. Dies entspricht exakt der von Lane beschriebenen Praxis in Kairo. Diese Bestimmung gibt auch einen Hinweis auf die erforderlichen Kompetenzen des Lehrers: er sollte wohl in erster Linie den Koran unterrichten. Der maktab der Moschee des Ibšīr Mustafā Bāšā befand sich in der ersten Etage gegenüber dem Betsaal.<sup>152</sup> Eine Abrechnung der Stiftung aus dem Jahr 1164/1750-51 führt den Posten als "mu'addib atfāl" auf, der mit der Aufgabe des ersten Imam (imām awwal) gekoppelt war und mit 48 ġ entlohnt wurde. Der Inhaber war Šaih Muhammad al-Mawāhibī, 153 einer der wichtigen 'ulamā' Aleppos seiner Zeit, der unter anderem als šaih der Zāwiya



<sup>146</sup> AS, 48/4/6 von 01.07.1250/03.11.1834.

<sup>147</sup> SMS, 143/29/112 vom 25.01.1209/21.08.1794.

<sup>148</sup> SMS, 144-I/71/201 vom 04.10.1210/12.04.1796. Dieser Posten war womöglich ebenfalls nicht permanent aus dem *waqf* finanziert, denn in einer Abrechnung des *waqf* des *ǧāmi* aus dem Jahr 1165/1751-52 taucht er nicht auf (SMS, 39/60/338 von 01.01.1166/07.11.1752).

<sup>149</sup> Hinz, Masse und Gewichte, 30.

<sup>150</sup> Ġazzī, Nahr, II, 114f.

<sup>151</sup> SMS, 39/77/408 von 01.01.1166/07.11.1752.

<sup>152</sup> Ġazzī, Nahr, II, 402f.

<sup>153</sup> SMS, 39/71/390 von 1164.

al-Ṣāliḥīya im Viertel al-Maṣābin vorstand. $^{154}$  Es ist zweifelhaft ob er mit diesen Qualifikationen selbst im maktab der Moschee unterrichtet hat.

Der einzige Posten aus dem Bereich der Elementarbildung in einer waqfīya wurde im Jahr 1218/1803 in der Stiftungsurkunde des Ḥāǧǧ Ibrāhīm Āġā b. Ḥāǧǧ ʿAbd al-Qādir Āġā Amīr Zāda erwähnt. Er bestimmt eine jährliche Zuwendung von 18 ġ für den muʾaddib al-atfāl im maktab, den sein Vater neben dem ebenfalls von ihm gegründeten sabīl (gegenüber dem ḥammām in Suwaiqat al-Ḥaǧǧārīn im Viertel al-Maṣābin) erbauen ließ. Die Verbindung zwischen kuttāb und sabīl war in Kairo in mamlukischer und osmanischer Zeit weit verbreitet und hat sich zu einer eigenen architektonischen Form entwickelt, anders als in Aleppo, wo diese Verbindung eher die Ausnahme war. Der kuttāb lag dabei in Kairo in der Regel in der ersten Etage oberhalb des sabīl. 156

Die Informationen aus den Aleppiner Gerichtsregistern zeigen, daß die Elementarbildung ein Teil des religiösen Raums war, teilweise durch die auqāf finanziert, vor allem durch die Bereitstellung der Gebäude. Die Stiftungen boten aber auch eine karitative Unterstützung, so wurde beispielsweise Waisen der Besuch des *maktab* erleichtert, wie das Beispiel des Ğāmi<sup>c</sup> al-Zainabīya zeigt.

### VI. 2. b. Allgemeiner Unterricht: dars 'āmm

Neben der *madrasa* als einer Institution der Lehre der religiösen Wissenschaften war die Moschee (*ǧāmi*<sup>c</sup> und *masǧid*) ebenfalls ein Ort, in dem eine Form von Unterricht stattfand, der in den Dokumenten in der Regel als 'dars 'āmm' bezeichnet wurde. In den *waqfīyāt* wurden Bestimmungen aufgenommen, die den dars 'āmm regeln sollten. Im Stiftungsdokument des Sayyid Aḥmad Ğalabī b. Sayyid Qāsim wird zum Beispiel festgelegt, daß 30 ġ an einen 'Religionsgelehrten' (*raǧul min al-'ulamā*') gezahlt werden sollen, damit er an drei Tagen in der Woche (Samstag, Sonntag und Montag) nach dem 'aṣr-Gebet in der großen Moschee von Bānqūsa¹⁵ unterrichten soll, ohne daß der Inhalt der Lektionen spezifiziert wird ('ilman yantafī'u bihi al-nās). Weitere 30 ġ werden ebenfalls für einen "*raǧul min al-'ulamā*'" bestimmt, damit er am Dienstag und am Freitag nach dem 'aṣr-Gebet in dem Ğāmi' Qārliq und am Samstag nach dem *ṣuhr*-Gebet in dem Ğāmi' al-Mušāṭīya unterrichtet. Die Zeiten sind so gewählt, daß derselbe 'ālim alle Termine wahrnehmen kann, eine bereits



Tabbāḥ, I'lām, VII, 67f. Šaiḥ Muḥammad studierte unter anderem naḥw, uṣul al-fiqh und ḥadīṭ. Er war Schüler von Šaiḥ Qāsim al-Ḥānī in der Madrasa al-Ḥalāwīya, bevor er seinem Vater als šaiḥ in der zāwiya der Familie im Viertel al-Maṣābin nachfolgte.

<sup>155</sup> SMS, 157/88/171 vom 01.07.1218/17.10.1803.

<sup>156</sup> Behrens-Abouseif, "Sabīl", vgl. vor allem den sabīlkuttāb des 'Abd al-Raḥmān Kathudā von 1157/1744.

<sup>157</sup> Diese Moschee befindet sich außerhalb des Bāb al-Ḥadīd, laut Ġazzī gab es in Aleppo keine Moschee, die sie übertraf in der Anzahl der Rezitationen (qirāʾāt) und der Anzahl der Betenden, die sie besuchte (Ġazzī, Nahr, II, 260, Nr. 560 bei Gaube, Wirth).

vom Stifter getroffene Maßnahme, die die Bündelung der Aufgaben in einer Person erleichtert.<sup>158</sup> Alle drei Moscheen befinden sich in den nordöstlichen Vororten außerhalb des Bāb al-Hadīd.

In einer waqfīya aus dem Jahr 1211/1796 bestimmt der Stifter Sayyid 'Abd al-Raḥmān Ğalabī b. Sayyid Muḥammad al-Muwaqqit einige Geldbeträge für den Ğāmi' Uġulbak, 159 der sich in demselben Viertel wie das Haus des Stifters befand. Er bestimmt 48 ġ für einen Lehrer, der jeden Montag- und Donnerstagabend eine Lektion in hanafitischem Recht ("darsan 'āmman fiqhan ḥanafīyan") lesen soll. 160 In diesem Fall wird bereits vom Stifter der Inhalt des Unterrichts bestimmt, ohne das weite Feld des hanafitischen Rechts jedoch weiter einzugrenzen.

Am 25. Ša<sup>c</sup>bān des Jahres 1215/1801 stiften zwei Frauen der Familie Hamawī Zāda Geldbeträge für dars 'āmm: Šaih 'Abd al-Rahmān Afandī al-'Uqailī soll an jeden Tag im Ramadan in dem Ğāmi' Šaraf die 'ibādāt, also die Pflichten des Menschen gegenüber Gott, und die mu'āmalāt, die Pflichten gegenüber anderen Menschen, unterrichten und wird dafür mit 36 g entlohnt.161 An demselben Tag bestimmt die zweite Stifterin ebenfalls 36 g, damit Šaih Ibrāhīm Afandī al-Hilālī jeden Tag im Ramadan in der Umayyadenmoschee – am Ende der qibliya am mihrāb, der bekannt ist als Maqām al-Arba'īn – die ehrwürdigen Wissenschaften ('ulūm šarīfa) liest.162 Der Ramadan als Monat des obligatorischen Fastens und der religiösen Besinnung bringt in allen Bereichen eine Steigerung der Aktivitäten in den religiösen Institutionen mit sich. Darin ist auch der dars 'āmm eingeschlossen. Ein Hauptanliegen des dars 'āmm ist sicherlich, neben erbaulichen Vorträgen, eine Unterweisung in Hinsicht auf die korrekte Erfüllung der religiösen Pflichten anzubieten. Interessant ist in diesem Zusammenhang auch, daß zwei Vertreter des 'mystischen' Islam (vgl. Kap. XII.) – Šaih Ibrahīm al-Hilālī und Šaih 'Abd al-Rahmān al-'Uqailī – beauftragt werden, diese Vorträge in zwei Moscheen und nicht in ihren eigenen zawāyā zu halten.

In der waqfīya von Sitt Ruqaia bt. Ḥāǧǧ Amīr Āġā wird eine Zahlung von 36 ġ an Šaiḫ Muḥammad Ṣāliḥ b. Sulaimān (zu dieser Person, vgl. Kap. VI. 4. b.), den mudarris des Ğāmi<sup>c</sup> al-Ḥāǧǧ Ḥasan al-Ḥamawī, bestimmt, damit



<sup>158</sup> SMS, 141/117/232 vom 20.10.1206/10.06.1792.

<sup>159</sup> Auch bekannt als Ğāmi' Bāb al-Aḥmar, Ġazzī, Nahr, II, 299.

<sup>160</sup> SMS, 144-I/194/512 vom 18.03.1211/20.09.1796. Meriwether (*Notable Families*, 297) reiht die Familie Muwaqqit in die Liste der Notabelnfamilien Aleppos ein und erwähnt, daß sie von einem "muwaqqit" (Astronom und Zeitmesser) der Umayyadenmoschee abstammen. Ein Zweig dieser Familie gehörte zu den 'ulamā', ein anderer Zweig war im Handel tätig.

<sup>161</sup> SMS, 149/5/13 vom 25.08.1215/11.01.1801: "... li-yaqra'a darsan 'āmman fi al-fiqh al-šarif fi šahr ramaḍān kull yaum yu'allimu al-nās bihi amr al-'ibādāt wa-l-mu'āmalāt ...".

<sup>162</sup> SMS, 149/7/14 vom 25.08.1215/11.01.1801: "...li-yaqra'a mā tayassarat qirā'atuhu min al-'ulūm alšarīfa kull yawm min šahr ramaḍān fī al-Ğāmi' al-Kabīr al-Umawī bi-Ḥalab fī awāḫir al-qiblīya 'inda al-miḥrāb al-manṣūb bi-'alamān [ṣic.] al-mašhūr bi-Maqām al-Arba'īn ...".

er jeden Dienstag und Freitag Unterricht in den ''ulūm naqlīya aw 'aqlīya'¹63 gibt. Nach seinem Tod geht die Aufgabe an den über, der danach mudarris in dem ǧāmi' sein wird, sie bleibt damit an den Ort gebunden und nicht an eine bestimmte Person.¹64

Wer sind die Personen, die von den Stiftern mit dars 'āmm beauftragt werden? Šaiḫ Ibrahīm al-Hilālī und Šaiḫ 'Abd al-Raḥmān al-'Uqailī wurden bereits erwähnt. Beide waren bekannte Sufis, und wenigstens Šaiḫ Ibrahīm hatte ebenfalls eine fundierte Ausbildung in den religiösen Wissenschaften. Šaiḫ Muḥammad Ṣāliḥ b. Sulaimān war ebenfalls durch seine vielen Aufgaben im Bereich des religiösen Raums vielen Aleppinern gut bekannt. Es läßt sich also das klare Bemühen der Stifter herauslesen, Persönlichkeiten mit diesen Aufgaben zu betrauen, die durch ihre Bekanntheit und ihre Reputation viele Zuhörer zu ihren Lektionen anziehen würden.

Die Tatsache, daß einige Stifter diese Form des Unterrichts unterstützten, zeigt, daß es in Aleppo um 1800 offensichtlich ein öffentliches Interesse gegeben hat, die religiöse Bildung der Bevölkerung zu verbessern. Außerdem steigern diese Aktivitäten die Attraktivität der einzelnen Institutionen, indem bekannte Sufis und ' $ulam\bar{a}$ ' eingeladen werden, in ihnen zu unterrichten. Diese Institutionen sind in den meisten Fällen typische Stadtviertelmoscheen (bis auf die Umayyadenmoschee und mit Einschränkung die Šaraf Moschee), die auf diese Weise die 'Sichtbarkeit' des religiösen Raums im Stadtviertel erhöhen.

#### VI. 2. c. Die Lehre in den madāris

Im Gegensatz zum Unterricht in den Moscheen war der Unterricht in den *madāris* für ein Publikum aus Studenten bestimmt. Oft waren sie mit Stipendien aus den *waqf*-Einnahmen versorgt und haben ebenfalls in der *madrasa* oder in anderen religiösen Institutionen gewohnt. Einige der prestigeträchtigen Gründungen der Zengiden und Ayyubiden waren bis in unseren Untersuchungszeitraum als *madrasa* aktiv, andere wurden erst in osmanischer Zeit gegründet. Die Institutionen werden uns in Kap. XI. beschäftigen, hier soll es zunächst nur um die Lehrenden an diesen Orten gehen.

Einige der *madāris* in Aleppo wurden von Stiftern in Privathäusern (*dār*) eingerichtet. So hat Muḥammad Āġā '*daftaramīnī*' in einer *dār* im Viertel al-Ḥawwārina eine *madrasa* gegründet und ihr eine weitere *dār* daneben als *waqf* gestiftet (vgl. Kap. IX.). Im Jahr 1219/1804 übergibt der *mudarris* und *mutawallī* dieser Institution Sayyid Šaiḫ 'Abdallāh Afandī b. Šaiḫ Muḥammad Afandī 'Aqqād Zāda diese beiden Posten an seinen Sohn Sayyid Šaiḫ 'Abd al-



<sup>163</sup> Die 'ulūm naqliya bezeichnen die traditionellen ,überlieferten' Wissenschaften, wie fiqh, hadit, etc. Die 'ulūm 'aqliya hingegen sind die rationalen, mit der Rezeption der klassischen Wissenschaften hinzugekommenen, Bereiche, wie Philosophie, Mathematik, aber auch Geschichte (Hinweis von Maher Sharif, Damaskus).

<sup>164</sup> SMS, 128/512/1716 vom 28.03.1210/12.10.1795: "... darsan min al-ʿulūm al-naqlīya aw al-ʿaqlīya ayy dars šāʾ wa-yaḥtimu al-dars bi-fātiḥat al-kitāb ...".

Wahhāb Afandī. Diese Positionen bleiben dann in den Händen der Familie, denn Ġazzī (um 1900) bezeichnet diese *madrasa* als "Madrasat Bait al-ʿAqqād'. Er erwähnt ebenfalls, daß die *madrasa* nicht mehr in Funktion war (*muʿaṭṭala*) und das Gebäude von Mitgliedern der Familie ʿAqqād bewohnt wurde, bevor sie die "Mudīrīyat al-Auqāf' am Ende des 19. Jahrhunderts renoviert und einen *mudarris* einsetzt hat. 166

In einigen Fällen wurden die Posten der Lehre aufgeteilt. Im Jahr 1222/1808 gibt Sayyid Muḥammad Ğalabī b. Sayyid Muḥammad Ṣāliḥ Afandī Ṭaha Zāda ein Drittel der Aufgabe der Lehre (tadrīs) in der Madrasa al-Muqaddamīya im Viertel al-Ğallūm (gekoppelt mit ebenfalls einem Drittel der tauliya) ab an den Inhaber der anderen zwei Drittel, Sayyid Maḥmūd Afandī b. Sayyid Muḥammad Afandī Ḥalawī Zāda. Der Posten wird mit 8 1/3 ġ pro Tag (3.000 ġ pro Jahr!) entlohnt, Sayyid Muḥammad übergibt die mit dem Posten verbundene barā'a an Sayyid Maḥmūd. Iet Interessant ist in diesem Zusammenhang auch die Tatsache, daß diese madrasa, eine der ältesten in Aleppo, am Anfang des 19. Jahrhunderts noch Lehrer hatte und ihr waqf noch in der Lage war, genug Profit zu erwirtschaften. Es handelt sich sogar um eine Entlohnung, die – vorausgesetzt es liegt kein Schreibfehler im Dokument vor – deutlich höher war als in den meisten anderen Institutionen, dementsprechend attraktiv war diese Position sicherlich. Ihre Inhaber gehörten zu den bekannten Notabelnfamilien Aleppos.

In einem einzigen Fall ist in den Registern von Aleppo die Ernennung eines Posten aufgefunden worden, der keine Institution in Aleppo betraf. Im Jahr 1208/1793 erscheint der *mutawallī* des Waqf Aḥmad Afandī Ṭaha Zāda, der Sohn des Stifters Sayyid ʿAlī Afandī Ṭaha Zāda, bei Gericht, um die Aufgabe des *tadrīs* im Felsendom in Jerusalem wiederzubesetzen. Nachdem er ausgeführt hat, daß er nach den Bestimmungen der *waqfīya* dazu als *mutawallī* des *waqf* ermächtigt ist, setzt er Sayyid ʿAbd al-Razzāq Afandī Ğār Allāh b. Sayyid Muḥammad Afandī Ğār Allāh für 20 dahabī (55 ġ) ein. ¹68 Obwohl der *mutawallī* in diesem Fall – laut *waqfīya* – die Autorität hat, den neuen *mudarris* zu ernennen, zieht er es dennoch vor, bei Gericht eine ḥuǧǧa ausstellen zu lassen.

### VI. 3. Lesungen des Koran und anderer religiöser Texte

Die Gerichtsakten zeigen, daß Lesungen des Koran eine wichtige Rolle im Leben der muslimischen Bewohner von Aleppo spielten. Der Ausdruck 'Qur'ān' selbst bedeutet 'Rezitation/Lesung' und beschreibt die Form seiner Verkün-



<sup>165</sup> SMS, 157/45/120 vom 17.03.1219/25.06.1804.

<sup>166</sup> Ġazzī, Nahr, II, 287.

<sup>167</sup> SMS, 163/150/147b vom 23.11.1222/21.01.1808.

<sup>168</sup> SMS, 141-I/145 vom 01.01.1208/08.08.1793: "... wa-wilāyat al-tauğih ḫāṣṣa li-mutawallī al-waqf bi-muqtaḍī al-šarṭ allaḍī huwa ka-l-naṣṣ mā ʿurifa fī al-kutub al-fiqhīya šarʿan ...".

digung und Verbreitung durch den Propheten Muhammad. Seine ganze Geschichte hindurch war die orale Überlieferung wichtig, und um die Gebete korrekt auszuführen, muß jeder Muslim wenigstens einen Teil des Koran auswendig beherrschen. 169 Während unseres Untersuchungszeitraums waren den Stiftern Lesungen des Koran ein besonderes Anliegen. In 89 der 197 waqfiyāt tauchen Bestimmungen auf, die Koranlesungen an unterschiedlichen Orten vorsahen. In 76 Fällen sind es Institutionen des religiösen Raums. Die Stifter bedenken hier dieselben religiösen Institutionen, die auch anderweitig als Nutznießer erscheinen (vgl. Kap. II). In den 76 wagfiyāt werden in 124 Fällen Koranlesungen in religiösen Institutionen bestimmt, der größte Teil davon in Institutionen in den Vierteln intra muros (70 Nennungen, 56,5 %), gefolgt von den nördlichen Vororten (30 Nennungen, 24,2 %), den östlichen Vororten (17 Nennungen, 13,7 %, davon 11 alleine in Bānqūsā). Die südlichen und westlichen Vororte werden lediglich in sieben Fällen (5,6 %) genannt. In insgesamt 51 verschiedenen religiösen Institutionen sollen diese Rezitationen stattfinden, ihre Verteilung spiegelt dasselbe Bild wieder: 27 lagen intra muros, 11 in den nördlichen Vororten, 10 in den östlichen und lediglich drei in den südlichen und westlichen Vororten. Die Stifter haben Institutionen bevorzugt, zu denen sie wahrscheinlich eine enge Beziehung hatten. In erster Linie sind dies Stadtteilmoscheen und Derwischkonvente. So wird die Zāwiya al-Hilālīya in acht Stiftungsdokumenten erwähnt, gefolgt von dem Ğāmi<sup>c</sup> Bānqūsā (6 Nennungen), dem Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf, der Zāwiya al-'Uqailīya und der Madrasa al-Manṣūrīya (je 4 Nennungen). Die Umayyadenmoschee wurde ebenfalls in vier Fällen genannt. Auch hier überrascht die starke Präsenz von Institutionen in den nördlichen Vororten, in denen die Muslime in der Minderheit waren.

Einige Stifter bestimmen die Lesungen in Immobilien, die gestiftet werden und bei denen es sich wohl oft um ihre Wohnhäuser gehandelt hat. Im Jahr 1218/1803 wurde die Stiftung des Sayyid Ibrāhīm Ğalabī b. Sayyid Muḥammad Ğalabī al-Ḥānǧī postmortem registriert. Er stiftete drei Häuser im Viertel Suwaiqat Ḥātum, zwei der Häuser als Wohnung für seine Nachkommen und das dritte, um Lesungen des Koran (48 g an vier Leser, die jeder täglich ein Stück lesen) in den beiden Wohnhäusern zu finanzieren.<sup>170</sup>

In einzelnen Fällen wurde kein bestimmter Ort für die Koranlesungen bestimmt. So zum Beispiel in einem waqf des Bruders des vorherigen Stifters, Sayyid Aḥmad Ğalabī b. Muḥammad Ğalabī al-Ḥānǧī, der zwei Häuser und ein Geschäft in demselben Viertel Suwaiqat Ḥātum stiftet. Eines der Häuser wird zum Wohnen für seine Nachkommen bestimmt, die beiden anderen



<sup>169</sup> Welch, "Al-Ķur'ān. 8. The Ķur'ān in Muslim Life and Thought".

<sup>170</sup> SMS, 152/272/730 vom 04.03.1218/24.06.1803.

Immobilien sollten zugunsten von wohltätigen Zwecken vermietet werden, darunter Koranlesungen, ohne jedoch einen Ort dafür festzulegen.<sup>171</sup>

In 40 Fällen wurden in unserem Untersuchungszeitraum Ernennungsurkunden ausgestellt, die die Lesung von Teilen des Koran betrafen. In der Regel handelte es sich dabei um die tägliche Lesung von einem Teil des Koran (ğuz²) (33 Fälle), einmal wurden eineinhalb ğuz² weitergegeben, zweimal zwei ğuz², einmal zweieinhalb ğuz² und einmal die Rezitation von drei und einmal die von vier ağzā². Der letzte Fall (s.u. Kap. VI. 4. c.) findet sich im Jahr 1209/1795 in den Registern. In diesem Dokument wurde die Lesung von vier ağzā² aus dem waqf der Sitt ʿAfīfa bt. Ḥāǧǧ Muḥammad Āġā für 36 ġ nach dem Tod von Sayyid ʿUtmān Afandī Kabīsī Zāda an seine beiden Söhne Kamāl al-Dīn und Muḥammad Saʿīd zusammen mit der tauliya des waqf weitergegeben. Diese Entlohnung ist bereits überdurchschnittlich, in der Regel wird die Rezitation eines Teiles des Koran mit 3-6 ġ entlohnt.

In den waqfīyāt, in denen eine große Anzahl von Koranlesungen bestimmt wurden, führte dies zu der Entstehung einer weiteren Position, der des "nugtağī" (wörtlich ,Punktemacher'). Eine Beschreibung seiner Aufgaben findet sich in der waqfiya des Hāǧǧ Amīn Āġā aus dem Jahr 1210/1795: er soll die Teile (aǧzā') des Koran verwahren und unter die Namen der Leser, die nicht zu ihrer Lesung erschienen sind, einen Punkt machen, damit der mutawalli für diese Lesung die Entlohnung abzieht.<sup>173</sup> Ein *nuqtaǧī* wird in zwölf *waqfīyāt* bestimmt. Die niedrigste Entlohnung wurde in der Stiftung des Sayyid Ahmad Ğalabī b. Sayyid Qāsim aus dem Jahr 1206/1792 registriert. Er bestimmt die tägliche Lesung von zehn Teilen des Koran bei Sonnenaufgang (waqt tulū<sup>c</sup> al-šams) in dem Ğāmi<sup>c</sup> Qārliq. Der nuqtağī wird mit 3 g entlohnt, damit er an den Lesungen teilnimmt und einspringt, falls einer der Leser fehlt. In diesem Fall erhält er zusätzlich die Entlohnung (ma'lūm) für die Lesung an dem fraglichen Tag. 174 Der Inhaber dieses Postens hat also auch hier keinen Anspruch auf Weiterzahlung der Entlohnung, falls er abwesend ist. Kein einziger nugtağī wurde durch eine huǧǧa in unserem Untersuchungszeitraum ernannt. Dies deutet darauf hin, daß dieser Posten in der Regel vom Verwalter der Stiftung vergeben wurde. Eine Bestätigung dafür findet sich in der oben erwähnten waqfīya des Hāgg Amīn Āgā. 175

Die Anzahl der täglich zu rezitierenden Teile des Koran in den Dokumenten, in denen ein *nuqṭaǧī* vorgesehen ist, schwankt zwischen vier und dreißig. Im letzten Fall entspricht dies dem gesamten Koran. Dies ist viermal der Fall, in drei dieser vier Fälle erhält der *nuqṭaǧī* das höchste registrierte Gehalt



<sup>171</sup> SMS, 152/287/752 vom 10.03.1218/30.06.1803.

<sup>172</sup> SMS, 143/80/1640 vom 20.06.1209/12.01.1795.

<sup>173</sup> SMS, 128/513/1717 vom 28.03.1210/12.10.1795: "... wa-šariṭa al-wāqif al-marqūm an yanṣiba al-mutawallī raǧulan li-yaḥfaẓa al-aǧzāʾ al-marqūmāt [sic.] wa-yunaqqiṭu ʿalā kull man lam yaḥḍar al-qirāʾa nuqṭa li-yaqṭaʿahā al-mutawallī min uǧratihi al-muʿayyina lahu ...".

<sup>174</sup> SMS, 141/117/232 vom 20.10.1206/10.06.1792.

<sup>175</sup> SMS, 128/513/1717 vom 28.03.1210/12.10.1795.

von 18 g, zum Beispiel in der Stiftung des Sayyid 'Abd al-Raḥmān Ğalabī b. Sayyid Muḥammad al-Muwaqqit aus dem Jahr 1211/1796. Die tägliche Lesung des gesamten Koran soll in dem Ğāmi' Ugulbak stattfinden. Zwei weitere Beispiele betreffen den Ğāmi' Bānqūsā und die Madrasa al-Higāzīya in der Umayyadenmoschee.

Die Lesung einzelner Suren des Koran findet in insgesamt 18 Fällen Eingang in die Stiftungsdokumente. In der wagfiya der Hāǧǧa Karīma bt. Ibrāhīm aus dem Jahr 1209/1794 soll der mutawallī der Stiftung "jeden Tag vor dem Sonnenaufgang aus dem Koran die Sure yāsīn (Nr. 36), zur Zeit des 'asr die Sure 'amm (Sure al-nabā', Nr. 88), in der Nacht die Sure tabāraka (Nr. 67), jeden Freitag die Sure al-kahf (Nr. 18) und als Abschluß jeder Sure die ehrwürdige fātiha" lesen.177 Am Anfang des Jahres 1225/1810 bestimmt Sitt Nā'ila Hānum bt. Mustafā Āġā al-Mahrdār neben anderen Rezitationen, daß ein Koranleser (rağul mutqin al-tilāwa) jeden Freitag die Sure al-kahf an einem Ort, den der mutawalli bestimmt, lesen soll und mit 12 g dafür entlohnt wird.<sup>178</sup> Im Jahr 1207/1793 bestimmt Ḥāǧǧ Ibrāhīm Ǧalabī b. Ḥāǧǧ Walīd, daß Sayyid Ahmad Ğalabī al-Hibrāwī in dem Haus im Viertel al-Kallāsa, das Ḥāǧǧ Ibrāhīm für den letzteren gestiftet hat, jeden Tag ein ǧuz' Koran und einhundert Mal die Sure al-ihlas rezitiert (vgl. Kap. VI. 4.).<sup>179</sup> Interessant ist, daß bei der Lesung einzelner Suren des Koran der Ort dieser Tätigkeit nicht festgelegt wird. Wenn die Orte bestimmt werden, sind es oft auf den ersten Blick keine ,religiösen Räume', wie in dem folgenden Beispiel: Hāǧǧ 'Alī b. Hāǧǧ Yasīn al-Sūrmāyātī bestimmt im Jahr 1212/1797 die Lesung der Sure yāsīn mit der fātiha jeden Morgen in einem dukkān im Sūg al-Ğarākisa (zwischen den Vierteln al-Masābin und al-Dabbāġa al-ʿAtīqa), aus dem seine Stiftung bestand. Dies wird mit 13 m 1 u entlohnt. 180 Am häufigsten wird die Lesung der Sure al-kahf erwähnt (in 10 Fällen), in der Regel in Zusammenhang mit dem Freitagsgebet, gefolgt von der Sure yāsīn (in 7 Fällen), oft mit der Bestimmung, daß dies am Morgen geschehen soll. Die Rezitation der Sure al-fātiha wird fünfmal erwähnt, die Sure tabāraka einmal.

Neben dem Koran tauchen die Lesungen der 'dalā'il al-ḫairāt' des Abū 'Abdallāh Muḥammad b. Sulaimān al-Ġazūlī in zwölf waqfīyāt auf. Die 'dalā'il' enthalten Gebete für den Propheten, die Beschreibung seines Grabes und seiner Namen und sind in den Kreisen der Derwischorden sehr beliebt.<sup>181</sup>



<sup>176</sup> SMS, 144-I/194/512 vom 18.03.1211/20.09.1796.

<sup>177</sup> SMS, 143/65/1561 vom 17.05.1209/10.12.1794: "... wa-yaqra'u al-mutawalli al-mazbūr kull yaum qabla ṭulū' al-šams min al-qur'ān al-'azām sūrat yāsin wa-fi waqt al-'aṣr sūrat 'amm wa-fi waqt al-lail sūrat tabāraka wa-fi kull yaum ğum'a sūrat al-kahf wa-fi hitm kull sūra yaqrā'u al-fātiḥa al-šarifa ...".

<sup>178</sup> SMS, 168/179/340 ohne Datum (Muḥarram oder Ṣafar 1225/Februar-März 1810).

<sup>179</sup> SMS, 142/11/35 vom 27.12.1207/05.08.1793.

<sup>180</sup> SMS, 144-III/136/378 vom 09.02.1212/02.08.1797.

<sup>181</sup> Bencheneb, "Al-Djazūlī". Abū 'Abdallāh Muḥammad b. Sulaimān al-Ğazūlī, der Autor der 'Dalā'il al-ḥairāt wa-šawāriq al-anwār fī dikr al-ḥairāt 'alā al-nabī al-muḥtār', starb wahrscheinlich gegen

Der Stifter Sayyid Ḥāǧǧ Ṭaha Afandī b. Sayyid Ḥāǧǧ ʿUmar Afandī Ṭaha Zāda bestimmt im Jahr 1206/1792 6 ġ für die Lesung der dalāʾil im Mausoleum der Familie in der Madrasa al-Aḥmadīya an jedem Freitag.¹8² Seine Schwester Šarīfa Ḥāǧǧa ʿAfīfa Qādin bestimmte in demselben Jahr ebenfalls 6 ġ, damit einer der Studenten der Madrasa al-Aḥmadīya (raǧul dīn min muǧāwirīn almadrasa) die kompletten dalāʾil (bi-tamāmihā) liest.¹8³ Im Jahr 1207/1793 bestimmt Sayyid Ḥasan Afandī b. Sayyid ʿAbd al-Raḥīm ,al-ḥaṭīb wa-l-imām bi Ğāmiʿ Šarafʿ 12 ġ für die Rezitation der dalāʾil an einem nicht festgelegten Ort.¹8⁴

Zusätzlich werden in fünf waqfīyāt Verfügungen getroffen, die die Gedichte zum Lob des Propheten anläßlich der Feierlichkeiten zu seinem Geburtstag am 12. Rabī' al-Awwal betreffen. So bestimmt der bereits erwähnte Sayyid Ḥāǧǧ Ṭaha Afandī Ṭaha Zāda in seiner Stiftung aus dem Jahr 1206/1792 5 ġ für den šaiḫ der Zāwiya al-'Uqailīya, damit er die qiṣṣat al-maulid al-šarīf liest und 1ġ für eine Person, die dazu die madā'iḥ nabawīya singt. Die maulid Feierlichkeiten bestanden aus der Rezitation eines Gedichts, das Episoden aus dem Leben des Propheten widergibt, in unserem Beispiel ergänzt durch spezielles gesungenes Prophetenlob. Sie wurden sehr oft (wie auch in unserem Fall) in den Institutionen der Derwischorden durchgeführt und durch einen dikr ergänzt. 185

## VI. 4. Die Tätigkeiten und Funktionen einiger 'Beschäftigter' der Stiftungen

Es wurde bereits mehrfach darauf hingewiesen, daß die verschiedenen Aufgaben in den religiösen Institutionen, wie sie in der *waqfiya* festgelegt wurden, nicht mit der tatsächlichen Zahl der Beschäftigten übereinstimmen muß. Ein Blick in unsere Dokumente zeigt eindeutig, daß viele der im religiösen Raum aktiven Personen, wenn nicht die meisten, mehr als eine Aufgabe ausgeführt haben. Die Gründe liegen zum einen in den niedrigen Entlohnungen und auch in der Tatsache, daß die meisten dieser Aufgaben keine zeitausfüllenden Beschäftigungen waren und gut miteinander kombiniert werden konnten. Auch die Juristen haben keine Einwände gegen eine Häufung der Posten gehabt und haben ihren Inhabern sogar zugestanden, Vertreter zu bestimmen.<sup>186</sup>



<sup>869/1465</sup> in Marokko. Er wird noch heute als einer der sieben Schutzheiligen von Marrakesch verehrt.

<sup>182</sup> SMS, 141/16/39 vom 25.05.1206/20.01.1792.

<sup>183</sup> SMS, 141/51/193 vom 21.07.1206/15.03.1792.

<sup>184</sup> SMS, 141-I/28 vom 25.05.1207/08.01.1793.

<sup>185</sup> SMS, 141/16/39 vom 25.05.1206/20.01.1792. Im Jahr 996/1588 hat der Sultan Murad III. die maulid Feierlichkeiten am osmanischen Hof eingeführt. In den arabischen Provinzen bereits im 16. Jahrhundert verbreitet, waren sie im 18. Jahrhundert zu einem festen Bestandteil des religiösen Kalenders geworden (Fuchs, [De Jong], "Mawlid").

<sup>186</sup> Johansen, "Servants", 125.

Viele Personen haben Tätigkeiten in verschiedenen Bereichen ausgeführt, so waren sie zum Beispiel als Imam oder Muezzin an der Durchführung der vorgeschrieben Gebete beteiligt, erfüllten Verwaltungsaufgaben und waren gleichzeitig in den Sufiorden aktiv. Einige Vertreter besetzten ebenfalls Positionen in den Gerichtshöfen, zum Beispiel als  $k\bar{a}tib$  (Schreiber) oder  $n\bar{a}^{\gamma}ib$  (Richter in einer der untergeordneten  $mah\bar{a}kim\,\bar{s}ar^{\zeta}iya$ ).

Drei Beispiele von Persönlichkeiten, die in Aleppo in unserem Untersuchungszeitraum im religiösen Raum in verschiedener Weise aktiv waren, sollen in diesem Kapitel vorgestellt werden. Dabei wurden 'ulamā' ausgewählt, für die relevante Informationen – durch die Gerichtsakten und durch Biographien – in ausreichendem Maße verfügbar sind. Bewußt handelt es sich bei ihnen nicht um Vertreter der bekannten Notabelnfamilien, die unter anderem den *muftī* oder den *naqīb al-ašrāf* gestellt haben (zum Beispiel die Familien Ṭaha Zāda, Ğābirī oder Kawākibī), die ebenfalls im wirtschaftlichen und politischen Bereich aktiv waren und zu den reichsten Familien der Stadt gehörten. Statt dessen wurden Vertreter ausgewählt, für die ihre Tätigkeiten im religiösen Raum wohl der Lebensmittelpunkt war. Leider blieben die einfachen Beschäftigten der Institutionen auf Stadtviertelniveau, die vielleicht zwei bis drei Aufgaben wahrnahmen, hier ebenfalls unberücksichtigt, da wir normälerweise keine zusätzlichen biographischen Informationen über sie besitzen.

### VI. 4. a. Šaih Ahmad al-Hibrāwī

Šaiḫ Aḥmad b. Muḥammad al-Hibrāwī übte eine Reihe verschiedener waṣāʾif aus. Über seinen familiären Hintergrund sind in den Quellen wenig Informationen zu finden. Nach einem Studium bei verschiedenen Lehrern in Aleppo ging er für eine gewisse Zeit nach Damaskus und ließ sich nach seiner Rückkehr – wohl vor 1198/1783-84¹87 – im Viertel al-Kallāsa (extra muros im Südwesten der Stadt) nieder, aus dem er stammte und wo er mehrere Aufgaben in religiösen Institutionen wahrnahm. Er gehörte aber zu keiner der führenden Familien im religiösen Raum in Aleppo, und über seine Vorfahren ist nichts aus den Quellen bekannt. Er war wohl der erste in seiner Familie, der eine gewisse Bedeutung erlangte. Seine Biographie bei Ṭabbāḫ erwähnt beispielsweise nicht sein Geburtsdatum. Anders als zum Beispiel Ibrāhīm al-Hilālī (vgl. Kap. XII) absolvierte er seine Ausbildung wohl zum großen Teil in Aleppo selbst und an keiner der prestigeträchtigen Institutionen in Istanbul oder an der al-Azhar-Hochschule in Ägypten. Sein Aufenthalt in Damaskus hatte wohl eher den Charakter einer "Studienreise", während der er mit



<sup>187</sup> Aḥmad al-Hibrāwī befand sich bereits in Aleppo, als Ibrāhīm al-Hilālī (vgl. Kap. XII.) im Jahr 1198/1783-84 aus Kairo zurückkehrte (Ţabbāḥ, I'lām, VII, 177, 221).

bestimmten Personen zusammentraf und sicherlich ebenfalls die bekannten Orte ( $ma^c\bar{a}lim$ ) der Stadt besuchte.<sup>188</sup>

Von Ibrāhīm al-Hilālī wurde er in die beiden Orden der Qādirīya und Ḥalwatīya initiiert und studierte bei ihm ebenfalls Recht (al-ʿulūm al-šarʿīya). Er führte in dem Ğāmiʿ ʿAbd al-Raḥīm al-Maṣrī im Stadtviertel al-Kallāsa den dikr durch, weswegen sie auch als Takīya al-Hibrāwīya bekannt war. Er starb laut Ṭabbāḥ im Jahr 1224/1809-10.¹89 Im Jahr 1274/1857-58 hatten seine Nachkommen noch die Kontrolle über die tauliya der Moschee, und sein Sohn Muḥammad Ḥair al-Dīn stiftet eine dār neben der Moschee, auf dessen Grundstück er den Hof der Moschee erweiterte und eine takīya neben dem Betraum erbauen ließ.¹90

Tabelle VI, 1: wazā'if des Šaih Ahmad al-Hibrāwī

| Institution |                                           | wazīfa                                   | Entlohnung | Jahr              |
|-------------|-------------------------------------------|------------------------------------------|------------|-------------------|
| 1.          | Ğāmi <sup>c (</sup> Abd al-Raḥīm, Kallāsa | tauliya                                  | 6 ġ        | 1207, 1215        |
| 2.          | Waqf Ibrāhīm b. Walīd                     | 100x iḫlāṣ und tauliya                   | -          | 1207              |
| 3.          | Waqf Ṭaha al-ʿAqqād                       | nizāra                                   | -          | 1212              |
| 4.          | Madrasa al-Ğa'farīya                      | tauliya                                  | -          | 1215              |
| 5.          | Waqf Bustān al-Wazīr                      | nizāra                                   | -          | 1215              |
| 6.          | Waqf Fāṭima al-Aswad                      | 1 ğuz' im Ğāmi' 'Abd<br>al-Ġanī, Kallāsa | 12 ġ       | 1219              |
| 7.          | Waqf ʿĀʾiša bt. Muḥammad                  | tauliya, Nutznießer                      | -          | 1224 oder<br>1225 |
| 8.          | Ğāmi <sup>c c</sup> Abd al-Ġanī, Kallāsa  | imāma und ḫiṭāba                         | 48 ġ       | 1225              |
| bei         | Ṭabbāḫ erwähnte Posten                    |                                          |            |                   |
| 9.          | Umayyadenmoschee                          | ra'īs al-tadrīs                          | -          |                   |
| 10.         | Ğāmi <sup>c</sup> Bāb al-Aḥmar            | tadrīs                                   | _          |                   |

(Quelle: SMS)

Die Posten von Šaih Ahmad umfassen verschiedene Bereiche:

Der religiöse Würdenträger: Šaiḥ Aḥmad war Imam und ħaṭīb in dem Ğāmi<sup>c</sup> 'Abd al-Ġanī im Viertel al-Kallāsa. Im Jahr 1207/1792 wurde die Entlohnung für diese beiden Aufgaben von 30 ġ auf 48 ġ erhöht, begründet einerseits mit einer allgemeinen Teuerung, zum anderen aber auch mit den speziellen Qualifikationen des šaiḥ (s.u. den Fall von Šaiḥ Muḥammad Ṣāliḥ, in dem ge-



Tabbāḥ, Iʿlām, VII, 177: "...tumma raḥala maʿ ğamāʿa min kirām al-aʿyān ilā al-Šām wa-ǧtamaʿa bi-afādilihā..."

<sup>189</sup> Ṭabbāḫ, I'lām, VII, 176-178. Die Dokumente, die seine Posten verteilen, stammen aus dem Jahr 1225/1810-11, also starb er vielleicht erst in dem Jahr 1225/1810-11.

<sup>190</sup> Ġazzī, Nahr, II, 209.

nauso argumentiert wird). Der Richter gründet seine Entscheidung auf eine entsprechende Meinung in Haskafis durr al-muḥtār.191 Zusätzlich zu diesen beiden Posten sind weitere religiöse Aufgaben in einigen waqfīyāt festgelegt. In der Stiftung des ,faḥr al-tuǧǧār' Ḥāǧǧ Ibrāhīm Ğalabī b. Hāǧǧ Walīd, bestehend aus der Hälfte einer där im Viertel al-Kalläsa neben dem Ğāmi<sup>c (</sup>Abd al-Rahīm al-Masrī, wurde Šaih Ahmad als Nutznießer bestimmt. Nach seinem Tod geht die Stiftung an seine Nachkommen, danach an den Imam in dem dem Ğāmi<sup>c</sup> 'Abd al-Raḥīm al-Maṣrī. Šaiḥ Aḥmad wird ebenfalls als mutawallī bestimmt, und es wird festgelegt, daß er – als mutawallī – jeden Tag ein ǧuz' Koran und einhundert Mal die Sure al-ihlas rezitieren soll. 192 Der Stifter antizipiert offensichtlich, daß auch die Nachkommen von Šaih Ahmad im religiösen Bereich aktiv werden. In diesem Fall kommt es ebenfalls zu einer Vermischung von privaten und öffentlichen Stiftungen. Posten Nr. 2 und 6 in der Tabelle VI, 1 zeigen, daß Šaih Ahmad ebenfalls von Stiftern namentlich in ihren waqfiyāt genannt wurde, um bestimmte Rezitationen auszuführen. Im Fall von Posten Nr. 2 war dies ebenfalls mit der tauliya des waaf gekoppelt: Im wagf der Fātima bt. Hāǧǧ Isma'īl al-Aswad (Nr. 6) werden 48 ġ für vier Personen festgelegt, damit diese jeden Tag ein ğuz' des Koran rezitieren. Šaih Ahmad soll sein Stück in dem Čāmi<sup>c</sup> Abd al-Ġanī rezitieren. 193 Aus seiner Biographie bei Ṭabbāḥ wissen wir, daß er ebenfalls unterrichtet hat (Nr. 9 und 10), darunter den wichtigen Posten des ra'īs al-tadrīs (Vorsteher der Lehrer) in der Umavvadenmoschee.

**Der Mystiker:** Wie bei vielen wichtigen 'ulamā' ist auch in der Biographie von Šaiḥ Aḥmad die Zugehörigkeit zu einer oder mehrerer turuq (Sing. tarīqa, Sufi-Bruderschaften) hervorgehoben. Diese Tätigkeit übte er in dem Ğāmi' 'Abd al-Raḥīm aus, der auch als 'Zāwiya al-Hibrāwīya' bekannt war. Šaiḥ Aḥmad wurde von Šaiḥ Ibrāhīm al-Hilālī wohl kurz nach 1203/1788-89 in die beiden Orden der Qādirīya und der Ḥalwatīya initiiert, nachdem Šaiḥ Ibrāhīm die Nachfolge in der Zāwiya al-Hilālīya angetreten hatte. <sup>194</sup> Zusätzlich war er ein Mitglied des Ordens der Šādilīya. <sup>195</sup>

Der Verwalter: Posten in der Verwaltung der *auqāf* waren begehrt, da sie oft, vor allem bei großen Stiftungen, mit der Kontrolle über bedeutende Ressourcen und hohen Einkommen verbunden waren. Sie waren aber auf der anderen Seite, im Gegensatz zu den rein religiösen Aufgaben, mit deutlich weniger Prestige verbunden. So werden diese Aufgaben in den Biographien bei Tabbāḥ in der Regel nicht erwähnt. Šaiḥ Aḥmad al-Hibrāwī hatte mehre-



<sup>191</sup> SMS, 141-I/8 vom 20.04.1207/05.12.1792: "...wa-zahara li-maulānā ... anna al-Sayyid Aḥmad Ğalabī faqīh taqī dū ... (unleserlich) wa-anna ma'lūm al-wazīfatain lā yafī li-maṣāliḥa... (unleserlich) bi-ḥasab tarfī al-as'ār... ."

<sup>192</sup> SMS, 142/11/35 vom 27.12.1207/05.08.1793.

<sup>193</sup> SMS, 150/247/865 vom 12.01.1219/23.04.1804.

<sup>194</sup> Țabbāh, I'lām, VII, 221.

<sup>195</sup> Tabbāh, I'lām, VII, 177-178.

re dieser Posten inne. Zunächst ist er bis 1207/1792 der *mutawallī* des Ğāmi<sup>c</sup> 'Abd al-Raḥīm al-Maṣrī für ein Entgelt von 6 ġ, <sup>196</sup> zu der er ein besonderes Verhältnis hatte, da er in dieser Moschee seine 'zāwiya' unterhielt. <sup>197</sup> Im Jahr 1215/1801 übernimmt er dann erneut diese Aufgabe, die in der Zwischenzeit von einem gewissen Šaiḥ Yasīn b. Ḥāǧǧ Ibrāhīm wahrgenommen wurde, immer noch für dasselbe Entgelt von 6 ġ. <sup>198</sup> Ebenfalls von Šaiḥ Yasīn b. Ḥāǧǧ Ibrāhīm übernimmt er die *nizāra* über den Waqf Bustān al-Wazīr, den Ḥāǧǧ Muḥammad b. Ibrāhīm Beše aus dem Viertel al-Kallāsa gestiftet hatte. <sup>199</sup> In demselben Jahr wird er ebenfalls zum *mutawallī* über den *waqf* der Madrasa al-Ğaʿfarīya im Viertel Suwaiqat Ḥātim ernannt. <sup>200</sup>

Die Dokumente zeichnen von ihm das Bild eines gewissenhaften Verwalters, der die Interessen der von ihm verwalteten Institutionen aktiv wahrnahm. Im Jahr vor seiner Ablösung als *mutawallī* des Ğāmiʿ ʿAbd al-Raḥīm strengte er ein Verfahren gegen Ḥiǧāzīya bt. ʿUtmān an, die dem *waqf* der Moschee ḥikr-Zahlungen (3,5 ġ pro Jahr) für ein Grundstück in al-Kallāsa für die Jahre 1204/1789-90 und 1205/1790-91 schuldete.<sup>201</sup> Ein Jahr nachdem er 1215/1801 wieder zum *mutawallī* der Moschee ernannt wurde, muß er dieselbe Ḥiǧāzīya erneut verklagen, nun für den ausstehenden ḥikr für drei Jahre, immerhin ein Gesamtbetrag von 10,5 ġ.<sup>202</sup> Šaiḫ Yasīn, der den Posten der Verwaltung in der Zwischenzeit innehatte, hat anscheinend deutlich weniger Pflichtbewußtsein an den Tag gelegt.

Ţabbāḥ betont, daß die irdischen Güter für Šaiḥ Aḥmad keine Bedeutung hatten. Trotzdem hat er aus seinen diversen Posten sicherlich ein nicht unerhebliches Einkommen bezogen. Da die Höhe der Entlohnung nur für weniger als die Hälfte seiner Aufgaben angegeben ist, sind seine tatsächlichen Einkünfte nicht genau zu bestimmen, sie betrugen aber sicherlich wenigstens das drei- bis vierfache der 66 ġ, die sich aus den Informationen der Tabelle fest bestimmen lassen. Nach seinem Tod im Jahr 1224/1809-10 oder 1225/1810-11 gehen die meisten seiner Aufgaben – die tauliya über den waqf des dem Ğāmi<sup>c</sup> 'Abd al-Raḥīm al-Maṣrī, die imāma und ḥiṭāba in dem Ğāmi<sup>c</sup> 'Abd al-Ġanī und die niẓāra über den Waqf Bustān al-Wazīr – an seinen Sohn Muḥammad über. 204 Alle diese Funktionen stehen in direkter Bezie-



<sup>196</sup> SMS, 141-I/8 vom 20.04.1207/05.12.1792.

<sup>197</sup> Diese Beziehung wird besonders deutlich durch ein Zitat bei Ṭabbāḥ (I'lām, VII, 176): "... wa-banā lahu al-marḥūm al-Šaiḥ 'Abd al-Raḥīm al-Maṣrī al-ǧāmi' al-ma'rūf bi-ismihi ...". Diese Information ist historisch nicht korrekt, die betreffende Moschee ist deutlich älter. Sie wurde nach Gazzī im Jahr 859/1454-55 von Ḥāǧǧ Abū Bakr al-Maṣrī gegründet (Gazzī, Nahr, II, 208).

<sup>198</sup> SMS, 148/176/619 vom 11.10.1215/25.02.1801.

<sup>199</sup> SMS, 148/176/618 vom 11.10.1215/25.02.1801.

<sup>200</sup> SMS, 148/139/512 vom 22.03.1215/13.08.1800.

<sup>201</sup> SMS, 138/219/1132 vom 07.09.1206/29.04.1792.

<sup>202</sup> SMS, 150/115/378 vom 01.02.1216/13.06.1801.

<sup>203</sup> Ṭabbāḫ, I'lām, VII, 178: "lā yaqbalu min aḥad šai'an, wa-lā ya'ḥuḍu min māl al-dunya ġanīmatan ...".

<sup>204</sup> SMS, 170/8/22, 170/9/25 und 170/11/29 vom 10.10.1225/08.11.1810.

hung zum Viertel al-Kallāsa. Er wird wohl auch die Nachfolge seines Vaters als Oberhaupt der *zāwiya* angetreten haben, denn laut Ġazzī war im Jahr 1274/1857-58 die *zāwiya* noch unter Kontrolle der Familie.<sup>205</sup>

Obwohl Šaiḥ Aḥmad wichtige Posten in Institutionen außerhalb des Viertels al-Kallāsa innehatte, lag sein deutlicher beruflicher Schwerpunkt in diesem Viertel, das – nach den Informationen von Ṭabbāḥ – auch sein Wohnort war.

### VI. 4. b. Šaih Muḥammad Ṣālih Afandī ,al-haṭīb bi-Umawī Ḥalabʻ

Über Šaiḥ Muḥammad Ṣāliḥ Afandī besitzen wir leider keine Biographie, so sind die Gerichtsdokumente die einzige Quelle über seine Tätigkeiten. Sein Titel, zubdat al-ḫuṭabā' wa-l-muḥtaramīn al-kirām, (Crème der Prediger und der erwürdigen Noblen) bleibt in den verschiedenen Dokumenten unverändert. Ein Bestandteil seines Namens (der laqab) deutet auf seinen wohl prestigeträchtigsten Posten hin: ḫaṭīb (Prediger) in der Umayyadenmoschee. Niemand erscheint in Aleppo während unseres Untersuchungszeitraums so oft in den Registern im Zusammenhang mit Ernennungen wie er: bei seinem Tod im Jahr 1209/1794-95 wurden seine verschiedenen Aufgaben in insgesamt 15 Dokumenten weitergegeben (Nr. 1-21 in der Tabelle). Andere Dokumente (Nr. 22-24) berichten über weitere Positionen, die er aber zum Teil bereits vor seinem Tod aufgegeben hat. Deshalb erstaunt es ein wenig, daß Ṭabbāḥ ihn nicht mit einer Biographie gewürdigt hat.

Tabelle VI, 2 listet alle Posten in der Reihenfolge auf, in der sie in die Register eingetragen wurden. Alle Aufgaben gehören zum religiösen Bereich. Posten Nr. 4 ist der einzige, der eine Lehraufgabe beinhaltet, jedoch lediglich als *mu'addib atfāl* in dem Masǧid al-Yašbakīya. Etwa die Hälfte seiner Tätigkeiten (13 von 24) waren Lesungen von Teilen des Koran. In einem Fall (Nr. 11) wurde dies nicht aus *waqf*-Einkünften bezahlt, sondern aus den Einnahmen der Maḥkama al-Kubrā.

Die Legitimation, aufgrund derer Šaiḫ Muḥammad seine Posten ausgeführt hat, ist nicht immer angegeben. Erwähnt wird eine barā'a lediglich für den Posten des ḥaṭīb in der Umayyadenmoschee. Für die anderen Aufgaben wurde eine ḥuǧǧa ausgestellt, in vier Fällen wurde keine Legitimation in dem Dokument erwähnt. Unter diesen Fällen waren immerhin die beiden Aufgaben als Imam und ḥaṭīb in dem Ğāmi<sup>c</sup> al-Mihmandār. Aus einem anderen Dokument (s.u.) wissen wir aber, daß er für den Posten des Imam in dieser Moschee eine barā'a besaß. Die Existenz einer barā'a wurde folglich nicht systematisch erwähnt.

Zusätzlich zu den in der Tabelle erwähnten Aufgaben wird in einer waqfīya aus dem Jahr 1210/1795 bestimmt, daß er für 36 g jeden Dienstag und Freitag in dem Šāmi $^{\rm c}$  al-Ḥāǧǧ Ḥasan im Viertel al-Baiyāḍa unterrichten soll. $^{207}$ 



<sup>205</sup> Ġazzī, Nahr, II, 209.

<sup>206</sup> Zum Beispiel in SMS, 137/189/442 vom 20.03.1205/27.11.1790 und 141-I/63b vom 01.01.1208/ 08.08.1793.

<sup>207</sup> SMS, 128/512/1716 vom 28.03.1210/12.10.1795.

Eine seiner Beschäftigungen unterscheidet sich ein wenig von den anderen, da es keine rein religiöse Aufgabe war: Es handelt sich um den Posten des Wärters des Mausoleums (*turbadārīya*), das zum Komplex des Ğāmi<sup>c</sup> Ḥusrū Bāšā gehört.

Tabelle VI, 2: waṣāʾif von Šajh Muhammad Sālih Afandī ,al-hatīb bi-Umawī Halab'

| Nr. | Institution                                   | wazīfa                | Legitimation | Entlohnung |
|-----|-----------------------------------------------|-----------------------|--------------|------------|
| 1   | Ğāmi <sup>c</sup> al-Mihmandār                | imāma                 | barā'a       | 45 ġ       |
| 2   | Waqf al-Sayyid Zain                           | ğuz'                  | ḥuǧǧa        | 6 ġ        |
| 3   | Waqf al-Mar <sup>c</sup> ašī                  | ğuz'                  | ḥuǧǧa        | 4 ġ        |
| 4   | Masğid al-Yašbakīya                           | mu'addibīyat al-aṭfāl | -            | 21 ġ       |
| 5   | Ğāmi <sup>c</sup> Ḥusrū Bāšā                  | turbadārīya           | ḥuǧǧa        | 9 ġ        |
| 6   | Waqf Ḥalīl b. ʿAwwād                          | ğuz'                  | -            | 4 ġ        |
| 7   | Ğāmi <sup>c</sup> Bahrām Bāšā                 | du'āǧiya              | ḥuǧǧa        | 12 ġ       |
| 8   | Masğid al-Armanāzī                            | ğuz'                  | ḥuǧǧa        | 6 ġ        |
| 9   | Waqf Ruqbān                                   | ğuz'                  | ḥuǧǧa        | 6 ġ        |
| 10  | Waqf Ruqbān                                   | ğuz'                  | ḥиǧǧa        | 6 ġ        |
| 11  | Maḥkama al-Kubrā                              | sūrat al-fatḥ (sic!)  | ḥиǧǧa        | 30 ġ       |
| 12  | Masğid al-Armanāzī                            | waʻzīya               | -            | 12 ġ       |
| 13  | Masğid al-Yašbakīya                           | waʻzīya               | ḥиǧǧa        | 12 ġ       |
| 14  | Masğid Ḥaidar Bek                             | ğuz'                  | ḥиǧǧa        | 9 ġ        |
| 15  | Waqf Zain al-Dīn al-ʿAğamī                    | ğuz'                  | ḥиǧǧa        | 2 ġ        |
| 16  | Waqf Qarā Sunqūr                              | ğuz'                  | ḥиǧǧa        | 3 ġ        |
| 17  | Ğāmi <sup>c</sup> al-Mihmandār                | ḫiṭāba                | -            | 15 ġ       |
| 18  | Umayyadenmoschee                              | ḫiṭāba ṯāliṯa         | barā'a       | -          |
| 19  | Ğāmi' Ḥusrū Bāšā                              | ğuz'                  | ḥиǧǧa        | 6 ġ        |
| 20  | Waqf Muḥammad Afandī<br>al-Marʿašī            | ğuz'                  | ḥuǧǧa        | 6 ġ        |
| 21  | Waqf al-Šaiḫ ʿAbd al-<br>Wahhāb               | ğuz'                  | ḥuǧǧa        | 3 ġ        |
| 22  | Waqf Yūsuf al-ʿAṭṭār                          | ğuz'                  | -            | -          |
| 23  | Ğāmi <sup>c</sup> al-Ḥāǧǧ Ḥasan al-<br>Ḥamawī | tadrīs                | -            | 36 ġ       |
| 24  | Maḥkama al-Kubrā                              | kitāba                | -            | -          |

(Quelle: SMS)



Für die Tätigkeit als Imam in dem Šāmi<sup>c</sup> Mihmandār hat er eine deutliche Erhöhung seiner Entlohnung erreicht. Weil er "ein … Gelehrter und geeignet für die Aufgabe ist und weil der Ertrag des *waqf* ausreichend ist", zusätzlich noch begründet durch eine *fatwā*, gesteht ihm der Richter eine Erhöhung der Entlohnung für diesen Posten von 30 ġ auf 45 ġ zu. Diese Aufgabe fiel nach seinem Tod an einen gewissen Zakariyā al-Muqayyid, dem es fünf Monate später auch gelang, dieselbe Erhöhung durchzusetzen.<sup>208</sup>

Neben seinen Tätigkeiten im eigentlichen religiösen Bereich, war er auch für die Gerichte tätig: er war 'Inspektor für Angelegenheiten von Stiftungen und Waisen' (kitābat al-kašf wa-muḥāsabat al-aitām wa-l-auqāf) im Maḥkama al-Kubrā, eine Aufgabe, die er kurz vor seinem Tod am 15. Rabī' II 1209/1794 aufgegeben hat.<sup>209</sup> In dieser Funktion begab er sich zum Beispiel im Jahr 1205/1790 in eine dār im Viertel Zuqāq 'Abd al-Raḥīm, um eine Stiftung zu registrieren. Dies belegt die waqfīya, die in die Register der Maḥkama al-Kubrā eingetragen wurde.<sup>210</sup> Neben dieser Funktion war die tägliche Lesung der fātiḥa im Gericht seine Aufgabe. Dabei handelt es sich wahrscheinlich um eine zeremonielle Handlung, die mit dem Eröffnung oder Schließung der Gerichtssitzung in Zusammenhang steht. Für diese Aufgabe erhielt er eine hohe Entlohnung von 30 g aus den Einnahmen (maḥṣūlāt) des Gerichts.

In diesem Zusammenhang stehen auch andere Aufgaben, für die er als 'ālim und durch seine Arbeit am Gericht qualifiziert war. Er fungiert als mutawallī al-tasǧīl bei der Registrierung der Stiftung des Ḥāǧǧ Aḥmad b. Aḥmad al-Sardār.²¹¹ Er taucht in den Gerichtsakten ebenfalls als Zeuge auf: In einem Streitfall um ein Haus im Viertel al-Mar'ašī bestätigt er zusammen mit Muṣṭafā al-ǧābirī, dem ehemaligen muftī und naqīb al-ašrāf Aleppos, daß die dār zu einem waqf gehört.²¹² In einem weiteren Dokument bestätigt er als šāhid al-ḥāl die Identität von Raḥma bt. Ḥāǧǧ Isma'īl.²¹³

Wann er seine einzelnen Aufgaben übernommen hat, ist aus den Dokumenten nur in einzelnen Fällen zu ersehen, da unser Untersuchungszeitraum im Jahr 1205/1790-91 beginnt, lediglich vier Jahre vor seinem Tod. Die meisten Posten wird er bereits einige Zeit davor angetreten haben. Jedoch erhält er auch nach 1205/1790-91 noch einzelne neue Aufgaben. Im Monat Rağab des Jahres 1205/1791 wird er dazu bestimmt, ein Stück Koran zu lesen, finanziert von der Stiftung des Yūsuf al-ʿAṭṭār. 214 In demselben Jahr bekommt er den Posten der duʿāǧīya (Bittgebete für das Heil der Muslime ausführen) in



<sup>208</sup> SMS, 143-I/84/283 vom 20.10.1209/10.05.1795: "li-kaunihi ʿāliman taqiyan wa-li-kaunihi ahlan li-l-wazīfa ... wa-li-kaun māl al-waqf wāfiyan bi-ḍālika...".

<sup>209</sup> SMS, 143/139/1907 vom 15.04.1209/08.11.1794.

<sup>210</sup> SMS, 137/126/318 vom 07.01.1205/16.09.1790.

<sup>211</sup> SMS, 137/133/337 vom 19.01.1205/28.09.1790.

<sup>212</sup> SMS, 139/164/306 vom 23.01.1206/22.09.1791.

<sup>213</sup> SMS, 138/241/1290 vom 09.03.1207/25.10.1792.

<sup>214</sup> SMS, 139/134/259 vom 01.07.1205/06.03.1791.

dem Ğāmiʿ Bahrām Bāšā (Nr. 7 in der Tabelle) von Šaiḫ ʿAbdallāh al-Idlibī. <sup>215</sup> Auch in seinen beiden letzten Lebensjahren erhält er noch neue Aufgaben: Im Jahr 1207/1792-93 wird er bestimmt, ebenfalls ein ǧuzʾ zu lesen, diesmal bezahlt vom Waqf Ḥalīl b. ʿAwwād (Nr. 6 in der Tabelle). <sup>216</sup> Schließlich erhielt er erst im Jahr 1208/1793-94 den Posten der waʿzīya in dem Masǧid al-Yašbakīya (Nr. 13 in der Tabelle). <sup>217</sup>

Aus allen diesen Tätigkeiten ergab sich für Šaih Muḥammad Ṣāliḥ zum Zeitpunkt seines Todes mindestens ein jährliches Gehalt von 242 g. Die Bezüge für seinen Posten als "kātib al-kašf wa-muḥāsib al-aitām wa-l-auqāf" am Maḥkama al-Kubrā und als "haṭīb Umawī" können nicht in die Rechnung einbezogen werden, da wir keine Informationen über ihre Höhe haben. Sicherlich waren sie aber nicht die am niedrigsten dotierten Aufgaben.

Anders als Šaih Aḥmad b. Muḥammad al-Hibrāwī, deuten die Posten von Šaih Muḥammad Ṣālih nicht auf eine Verwurzelung in einem bestimmten Stadtviertel oder Verbundenheit mit einer bestimmten religiösen Institution hin. Der Großteil der lokalisierbaren Aufgaben befanden sich aber im Stadtzentrum zwischen Maḥkama al-Kubrā/Ğāmiʿ Mihmandār, der Umayyadenmoschee und dem Ğāmiʿ Ḥusrū Bāšā.

War Šaiḥ Muḥammad Ṣāliḥ in der Lage, diese zahlreichen Aufgaben auch tatsächlich zu erfüllen? Angesichts der relativ weiträumigen Verteilung seiner Posten war dies wohl schon zeitlich unmöglich. Einige Aufgaben stechen aber aus der Liste hervor, so daß er sich durchaus darauf konzentrieren konnte. Wir haben zeigen können, daß er seinen Posten am Maḥkama al-Kubrā durchaus wahrgenommen hat, die *imāma* in dem ǧāmiʿ al-Mihmandār, gegenüber diesem Gerichtshof, ebenfalls, da die Erhöhung der Entlohnung von 15 ġ auf 45 ġ auf seine Initiative zurückgegangen ist und ausdrücklich mit seiner Kompetenz begründet wurde (s.o.). Die ḫiṭāba in derselben Moschee bedeutete keinen großen Mehraufwand. Wie der Posten der 'ḫiṭāba ṭāliṭaʿ in der Umayyadenmoschee in seinen Zeitplan integriert werden kann ist nicht klar, denn er konnte kaum an zwei verschiedenen Orten gleichzeitig predigen. Womöglich war dies aber ein reiner Ehrentitel (schließlich war er auch nur der dritte Prediger) und nicht mit der Verpflichtung verbunden, tatsächlich regelmäßig in der Umayyadenmoschee zu predigen (vgl. Kap. X. 2. a.).

Nach dem Tod von Šaiḥ Muḥammad Ṣāliḥ im Jahr 1209/1794 wurden in 15 Dokumenten seine Posten neu vergeben.<sup>218</sup> Er hatte wahrscheinlich keine Kinder, denn aus den Dokumenten geht nicht hervor, daß einer seiner Posten an einen Nachkommen weitergegeben wurde. Sie wurden an folgende



<sup>215</sup> SMS, 137/189/442 vom 20.03.1205/27.11.1790.

<sup>216</sup> SMS, 138/242/1251 vom 01.01.1207/19.08.1792.

<sup>217</sup> SMS, 141-I/63 vom 01.01.1208/08.08.1793.

<sup>218</sup> SMS, 143/51-60/112b-1531 vom 15. und 20.05.1209/08. und 13.12.1794.

Personen vergeben (die folgende Liste entspricht der Aufzählung in der Tabelle VI, 2):

- 1. Sayyid Zakariyā al-Muqayyid
- Šaiḥ ʿAbd al-Karīm b. Fādil Hān al-Hindī
- ders.
- 4. Sayyid 'Abd al-Rahmān Kabīsī Zāda
- 5. Sayyid Ahmad b. Sayyid Mustafā
- ders.
- Sayyid 'Abdallāh Afandī al-'Aṭā'ī al-Ṣaḥḥāf
- ders.
- 9. Sayyid Ṭālib Afandī b. Šaiḫ Yūsuf al-Arīḥāwī
- 10. ders.
- 11. Šaiḫ Muḥammad Makkī b. Šaiḫ Mūsā und sein Sohn Šaiḫ Muḥammad
- 12. Sayyid Muḥammad Afandī b. Sayyid Muḥammad Afandī Labaq Zāda
- 13. Sayyid 'Umar Afandī b. Sayyid 'Abdallāh al-Ḥaffāf
- 14. ders.
- 15. Šaiḫ Yūsuf Afandī al-Nābulsī b. Šaiḫ Aḥmad
- 16. ders.
- 17. Sayyid Maḥmūd Afandī b. Sayyid Muḥammad Afandī Ḥalawī Zāda
- 18. Sayyid Muḥammad Darwīš Afandī b. Sayyid Muḥammad Amīn Afandī Muwaqqi Zāda
- 19. Šaih Muhammad Firdawsī al-Sūrānī
- 20. Šaiḫ Aḥmad Afandī al-Ašrafī b. Šaiḫ Ṭaha
- 21. ders.

21 seiner Aufgaben wurden an 15 verschiedene Personen weitergegeben. Keinem dieser Nachfolger gelang es, alle <code>wazā'if</code> zu beerben. Sieben Personen konnten jeweils zwei Posten erhalten, in einem Fall (Nr. 11) wurde das lukrative Rezitieren der <code>fātiḥa</code> im Maḥkama al-Kubrā auf zwei Personen verteilt. Die Titel und Namen praktisch aller dieser Nachfolger weisen sie als <code>'ulamā'</code> aus, acht von ihnen werden als <code>sādāt</code> identifiziert. Sechs von ihnen (Muqayyid, Kabīsī, Arīḥāwī, Labaq, Ḥalawī und Muwaqqi') gehörten zu Familien, die Meriwether in ihre Liste von 104 Notablenfamilien Aleppos aufgenommen hat. <sup>219</sup> Einige dieser Personen sind mit Biographien bei Ṭabbāḥ vertreten. Muḥammad al-Ṣūrānī, er erhielt die Rezitationen in dem Ğāmi'chusrū Bāšā, war unter anderem <code>mudarris</code> in der Madrasa al-Aḥmadīya. <sup>220</sup> Šaiḥ 'Abdallāh Afandī al-'Aṭā'ī al-Ṣaḥḥāf stammte aus Hama, war vor allem als Dichter bekannt und unter anderem als <code>mudarris</code> in der Madrasa al-Kawākibīya im Viertel al-Ğallūm und <code>nā'ib</code> in den Aleppiner Gerichten tätig. <sup>221</sup>



<sup>219</sup> Meriwether, The Kin Who Count, 214-216.

<sup>220</sup> Tabbāh, I'lām, VII, 187.

<sup>221</sup> Țabbāḥ, I'lām, VII, 193ff.

#### VI. 4. c. Sayyid 'Utmān Afandī Kabīsī Zāda

Sayyid 'Utmān Afandī b. Sayyid Kamāl al-Dīn Afandī Kabīsī Zādas neun Aufgaben wurden nach seinem Tod, ebenfalls im Jahr 1209/1795, neu verteilt. Seine Tätigkeiten verteilen sich auf den Bereich der Verwaltung der Stiftungen, der religiösen Rituale, sowie auf Rezitationen und Lehre. Zusätzlich war auch er als Schreiber im Maḥkama al-Bānqūsīya tätig und, wenigstens im Jahr 1205/1790-91, als nā'ib im Maḥkamat Ğabal Sim'ān. 223

Eine  $bar\bar{a}$  wird in drei Fällen als Legimiation erwähnt, zwei davon betrefen Stiftungen von osmanischen Gouverneuren, jedoch in beiden Fällen untergeordnete Funktionen, die nicht zu den  $\check{sa}$   $\check{a}$   $\check{ir}$  gehörten. Die beiden Posten aus dem waqf der Sitt 'Afīfa hat er gemäß den Bestimmungen der Stiftung ( $ma\check{sru}t\bar{iya}$ ) ausgeübt.

Meriwether ordnet die Familie des Sayyid 'Utmān Afandī Kabīsī Zāda unter die Notabeln ein.<sup>224</sup> Seine Titel, die in den Dokumenten erwähnt werden, bestätigen diese Einordnung, er wird bezeichnet als "faḥr al-sādāt almuḥtaramīn" (Stolz der ehrwürdigen Prophetennachkommen).

Tabelle VI, 3: wazā'if des Sayyid 'Utmān Afandī Kabīsī Zāda

| Nr. | Institution                               | wazīfa                          | Legitimation     | Entlohnung |
|-----|-------------------------------------------|---------------------------------|------------------|------------|
| 1   | al-Maḥkama al-Bānqūsīya                   | kitāba <u>t</u> āli <u>t</u> a  | ḥuǧǧa            | -          |
| 2   | Waqf Sitt 'Afīfa bt. Ḥāǧǧ<br>Muḥammad Āġā | tauliya                         | mašrūṭīya        | -          |
| 3   | Waqf Sitt ʿAfīfa bt. Ḥāǧǧ<br>Muḥammad Āġā | 4 ağzā'                         | mašrūṭīya        | 36 ġ       |
| 4   | Waqf Nāṣir al-Dīn                         | tadrīs                          | barā'a           | -          |
| 5   | Ğāmi <sup>c</sup> Husrū Bāšā              | al-waʻz baʻd şalāt al-<br>ğumʻa | barā'a und ḥuǧǧa | 30 ġ       |
| 6   | Waqf Qasṭal al-Darağ                      | tauliya                         | -                | -          |
| 7   | Ğāmi <sup>c</sup> al-Ṭawāšī               | imāma                           | -                | 15 ġ       |
| 8   | Ğāmi <sup>c ç</sup> Āšiqtaimūr            | hiṭāba                          | ḥuǧǧa            | 15 ġ       |
| 9   | Waqf Isma <sup>c</sup> īl Bāšā            | ḫalīfat al-maktab               | barā'a           | 30 ġ       |

(Quelle: SMS)

Seine Tätigkeit im Maḥkama al-Bānqūsīya hat ihn für die Funktion als wakīl (gesetzlicher Vertreter, 'Anwalt') in Gerichtsverfahren qualifiziert. So vertritt er die beiden Verwalter des Waqf des Ğāmiʿ Ismaʿīl Bāšā, Ismaʿīl Bek und seine Schwester ʿĀdila Ḥānum, in einem Fall, der die Renovierung



<sup>222</sup> SMS, 143/80-81/1639-1648 vom 20.06.1209/12.01.1795.

<sup>223</sup> SMS, 135-I/161 von 1205/1790-91.

<sup>224</sup> Meriwether, The Kin Who Count, 214-216.

der Moschee betrifft.<sup>225</sup> In dieser Moschee hatte er den Posten des *ḫalīfat al-maktab* (Elementarschullehrer) inne (vgl. Nr. 9 in der Tabelle). In einem Streit um die Steuereinnahmen eines Dorfes im Kreis (nāḥiya) Quṣair (in der heutigen Provinz Hatay, Türkei) vertritt er die Beklagte, Sitt Āsiya bt. Darwīš Āġā Šaiḫbandar Zāda, die *mutawallīya* des *waqf* des Ğāmi<sup>c</sup> al-Zainabīya.<sup>226</sup>

Sein Gesamteinkommen, soweit es in den Dokumenten erwähnt wird, belief sich auf 125 g. Die Entlohnung für die tauliya des Waqf Sitt 'Afīfa bt. Ḥāǧǧ Muḥammad Āġā ist sicherlich in der Entlohnung für die Rezitation der vier aǧzā' enthalten. Die Funktion des mudarris im Waqf Nāṣir al-Dīn (Nr. 4 in der Tabelle) wurde im Jahr 1216/1801-02 mit 30 g entlohnt. <sup>227</sup> Zusammen mit der tauliya des Waqf Qasṭal al-Daraǧ und dem wohl lukrativen Posten im Maḥkama al-Bānqūsīya ergab sich auch für Sayyid 'Uṯmān sicherlich ein Einkommen von deutlich über 200 g pro Jahr.

Ähnlich wie bei Šaiḫ Muḥammad Ṣāliḥ läßt sich auch bei ihm aus diesen Tätigkeiten kein geographischer Schwerpunkt ableiten. Seine Funktionen waren über die ganze Stadt verteilt. Es war nicht unmöglich, daß er alle diese Posten tatsächlich auch ausgeübt hat, aber doch unwahrscheinlich (vor allem die Posten Nr. 5 und 8).

Im Gegensatz zu Šaih Muhammad Şālih werden die Posten von Sayyid 'Utman nach seinem Tod an Familienmitglieder weitergegeben. Posten Nr. 1, 5, 6, 7, 8 gehen an seinen Sohn Sayyid Kamāl al-Dīn. Posten Nr. 4 geht an seinen Sohn Muhammad Sa'īd, Nr. 2 und 3 gehen gemeinsam an Kamāl al-Din und Muhammad Sa'īd. Posten Nr. 9 geht an seinen Sohn Muhammad. Seine Söhne werden ebenfalls in den Dokumenten mit Titeln bedacht, die sie als Notabeln mit ašrāf-Status erkennen lassen. So erhält der Sohn Kamāl al-Dīn den Titel, 'umdat al-sādāt al-muḥtaramīn' (Stütze der ehrwürdigen Prophetennachkommen) und der Sohn Muhammad Sa'īd den Titel ,'umdat alsādāt wa al-nuhabā<sup>34</sup> (Stütze der Prophetennachkommen und Auserwählten). Das Postenkarussell war damit aber noch nicht beendet. Sein Sohn Sayyid Muhammad Sa'īd war zweiter Schreiber (kātib tānī) im Mahkamat Ğabal Sim'ān. Nur fünf Tage später gibt er diese Aufgabe an seinen Bruder Sayyid Muhammad ab.228 Kamāl al-Dīn, der von seinem Vater den Posten des wacz ba'd salāt al-ǧum'a im Šāmi' Husrū Bāšā geerbt hatte, gibt diese lukrative Aufgabe (immerhin 30 g) etwa fünf Monate nach seiner Einsetzung wieder ab. Eingesetzt wird Sayyid Muḥammad Afandī b. Sayyid Muṣṭafā Afandī Kūrānī Zāda, nachdem er eine Ablösesumme an Sayyid Kamāl al-Dīn gezahlt hat. Er erhält ebenfalls von ihm die Dokumente (barā'a und huǧǧa), die ihm



<sup>225</sup> SMS, 141-I/133 vom 28.10.1207/08.06.1793.

<sup>226</sup> SMS, 141-I/157 vom 16.09.1207/27.04.1793.

<sup>227</sup> SMS, 152-I/50/95 vom 01.01.1217/03.03.1802.

<sup>228</sup> SMS, 143/81/1649 vom 25.06.1209/17.01.1795.

das Recht einräumen, diesen Posten auszuüben.<sup>229</sup> War Sayyid Kamāl al-Dīn mit dieser Aufgabe überfordert, oder war es schlicht lukrativer für ihn, sie gegen eine Abfindung weiterzugeben? Das Dokument gibt auf diese Frage keine Antwort. Er gibt nicht nur die Tätigkeit auf, sondern verzichtet explizit auf das Recht, diese Aufgabe auszuführen, die Entlohnung einzufordern und den Posten an Familienangehörige weiterzugeben. Die Juristen haben diese Form des Handels mit den wazā'if der auqāf abgelehnt, trotzdem war es weit verbreitet.<sup>230</sup>

Die Formulierung im Dokument macht klar, daß diese Posten von den ' $ulam\bar{a}$ '-Familien wie Besitzstände behandelt wurden, deren Nutzung – einmal erhalten – nach Möglichkeit im Besitz der Familie bleiben sollte und wie ein Handelsgut betrachtet wurde, das im Bedarfsfall veräußert werden konnte.  $^{231}$ 

Die Söhne von Sayyid 'Utmān waren wie ihr Vater in den Gerichten aktiv. Neben seinem Posten als *kātib* fungierte Sayyid Kamāl al-Dīn im Jahr 1210/1795-96 als *mutawallī al-tasǧīl* für eine Stiftung, die in der Maḥkamat Ğabal Sim'ān registriert wurde.<sup>232</sup> In demselben Jahr hat sein Bruder Sayyid Muḥammad Sa'īd die gleiche Funktion bei der Registrierung einer Stiftung in der Maḥkama al-Ṣalāḥīya ausgeführt.<sup>233</sup>

Diese drei Beispiele von Beschäftigten im religiösen Raum machen verschiedene Stereotypen deutlich. Šaiḫ Aḥmad al-Hibrāwī verkörpert den Typ des 'ālim mit einer starken lokalen Verwurzelung im Viertel al-Kallāsa, obwohl er auch wichtige Posten außerhalb dieses Viertel innegehabt hat. Seine Rolle in al-Kallāsa macht sich vor allem durch zwei Funktionen deutlich: er war der Verwalter des ǧāmi' 'Abd al-Raḥīm, in dem sich auch seine zāwiya befand, gleichzeitig war er Imam und ḫaṭīb in dem zweiten ǧāmi' des Viertels, dem ǧāmi' 'Abd al-Ġanī. Damit dürfte er die wichtigsten Posten im religiösen Raum dieses Stadtviertels innegehabt haben. Seiner Familie gelingt es nach seinem Tod diese Position zu behaupten, denn Ġazzī erwähnt sie als die wichtigste Familie des Viertels, die nicht nur im religiösen Bereich tätig war, sondern ein zweites Standbein im Handel aufgebaut hatte. <sup>234</sup> Eine feste Verankerung im religiösen Raum erweist sich hier als Mittel, um auch in anderen Bereichen sozial aufzusteigen.



<sup>229</sup> SMS, 143-I/85/288 vom 16.11.1209/04.06.1795: "... qad farraga ʻanhu al-wazifa al-mazbūra li-rāfiʻ hadā al-kitāb ... bi-badal ma'lūm qabadahu minhu bi-tamāmihi wa-kamālihi wa-sallamahu al-barāʾa wa-l-huǧǧa ... wa-lam yabiq lahu fi al-wazifa al-mazbūra ḥaqq muṭlaqan abadan ..."

<sup>230</sup> Ibn 'Ābidīn, Radd, VII, 34f.

<sup>231</sup> Johansen, "Servants", 126 erwähnt, daß die Frage, ob diese Posten verkauft werden können, von den späteren hanafitischen Juristen diskutiert wurde.

<sup>232</sup> SMS, 144-II/32/109 vom 17.10.1210/25.04.1796.

<sup>233</sup> SMS, 128/537/1805 vom 28.05.1210/10.12.1795.

<sup>234</sup> Ġazzī, Nahr, II, 216.

Šaiḥ Muḥammad Ṣāliḥ hingegen hatte zwar ebenfalls wichtige Funktionen inne, neben dem Posten als dritter ħaṭīb in der Umayyadenmoschee waren dies vor allem: die Aufgabe des kātib al-kašf in der Maḥkama al-Kubrā und die Funktionen des Imam und ħaṭīb in dem Ğāmic al-Mihmandār. Er konnte sich aber wohl in keinem Teil der Stadt nachhaltig etablieren, wohl vor allem weil ihm entscheidende Positionen gefehlt haben: zum Beispiel die tauliya über den waqf einer wichtigen Institution oder die Kontrolle über eine zāwiya. Dies macht eine weitere Tatsache deutlich: nach seinem Tod werden alle seine Posten neu verteilt, ohne daß er es geschafft hat, einen 'Erben' durchzusetzen. Dieser Erbe mußte nicht zwangsläufig ein Nachkomme sein, sondern es konnte auch ein Schüler in Betracht kommen, wie dies in anderen Fällen geschehen ist (vgl. Šaih Sa'd al-Yamanī, Kap. X. 2. d.).

Bei Sayyid 'Utmān Afandī Kabīsī Zāda läßt sich ebenfalls keine lokale Verwurzelung erkennen, statt dessen scheint für ihn und seine Söhne die Verbindung zu offiziellen Positionen wichtig gewesen zu sein. Neben Aufgaben als Imam und hatīb hatte er Posten in den Gerichten (kātīb und nā'īb) und in den Stiftungen der osmanischen Gouverneure inne, die alle von seinen Söhnen übernommen werden. Diese letzte Beispiel zeigt auch, wie die Positionen in den Stiftungen als Besitz und Handelsobjekt betrachtet wurden.





# VII. Die technischen Beschäftigten der Stiftungen

### VII. 1. Die manuellen Tätigkeiten: farrāš, ša''āl, hādim, u. a.

Einige der manuellen Tätigkeiten werden von den Juristen ebenfalls zu den  $\check{s}a'\bar{a}'ir$  gezählt, da sie für das Funktionieren der Institution notwendig sind. Verschiedene dieser Posten wurden durch Ernennungsdokumente in unserem Untersuchungszeitraum in insgesamt neun Fällen weitergegeben. In den Aleppiner Moscheen scheinen einige dieser manuellen Aufgaben in einer Position zusammengefaßt worden zu sein, die als "ħādim" (Diener) und auch als "qayyim" (Hausmeister) bezeichnet wird. In Abwesenheit von weiteren Posten aus diesem Bereich wird diese Person für alle manuellen Arbeiten in der Institution zuständig gewesen sein, wie das Öffnen und Schließen der Türen, das Fegen des Hofes und des Innenraumes, das Entzünden der Kerzen und Öllampen für das 'išā'-Gebet, etc.

Die manuellen Tätigkeiten wurden auch mit anderen Aufgaben aus dem religiösen Raum kumuliert. In einem bereits erwähnten Dokument wird der Posten des *ḥādim*, zusammen mit dem des Muezzin in dem Ğāmi<sup>c</sup> al-Zainabīya für 48 ġ nach dem Tod von Šaiḥ Muṣṭafā b. Ḥāǧǧ ʿUrābī an seinen Sohn Sayyid Muḥammad weitergegeben. Dieselbe Person war ebenfalls *šaiḥ maktab* in der Moschee.<sup>235</sup> In einem Fall gibt es sogar eine Kombination mit dem Posten der *tauliya*: Nach dem Tod von Šaiḥ Muḥammad b. Šaiḥ Qāsim al-Āġāǧiqī werden die beiden Posten der *tauliya* und der *ḥidāma* in dem Ğāmi<sup>c</sup> Āġāǧiq, an seinen Sohn Šaiḥ Muḥammad weitergegeben. Beide Posten werden mit je 3 ġ vergütet.<sup>236</sup>

Der Posten der *farrāša* taucht in wenigen Dokumenten auf. Im Jahr 1207/1793 stirbt Šaiḥ Muḥammad Afandī b. ʿAbd al-Karīm Afandī Ḥanbalī Zāda, Inhaber des Postens der *farrāša* und der Lesung eines Teils des Koran in dem Masǧid Nāṣir al-Dīn Bek im Viertel Sāḥat Biza. Die *farrāša* wird mit 9 ġ und die Rezitation mit 3 ġ honoriert. Beide Posten gehen an seinen Sohn Muḥammad Ğalabī.<sup>237</sup> Der verstorbene Šaiḥ Muḥammad hatte die beiden Posten im Jahr 1195/1780-81 von seinem Großvater übernommen, für dieselbe Entlohnung, es hat also von 1195/1780-81 bis 1207/1793 keine Erhöhung gegeben.<sup>238</sup>

In diesen Beispielen wurden die Posten nach dem Tod der Inhaber weitergegeben, aber haben sie tatsächlich bis zu ihrem Tod die Matten in der Moschee



<sup>235</sup> SMS, 144-I/71/202 vom 04.10.1210/12.04.1796.

<sup>236</sup> SMS, 157/16/47 vom 05.02.1219/15.05.1804.

<sup>237</sup> SMS, 141-I/17 vom 26.05.1207/09.01.1793.

<sup>238</sup> SMS, 99/550/1619 vom 11.03.1195/07.03.1781.

selbst ausgebreitet und den Hof gefegt? Zudem wurde die Familie Ḥanbalī Zāda zu den Notabeln Aleppos gezählt.<sup>239</sup> Unsere Dokumente sagen leider nicht, wer die Arbeit in der Moschee tatsächlich verrichtet hat, aber es wird in diesem Fall wohl mit großer Wahrscheinlichkeit ein Vertreter gewesen sein.

In zwei Fällen ist die Aufgabe der turbadārīya weitergegeben worden. Dieser Posten ist sicherlich zu Recht in dieser Kategorie eingeordnet, denn die damit verbundene Arbeit wird wohl in erster Linie manueller Natur gewesen sein. Im Jahr 1209/1794 übernimmt Sayyid Ahmad b. Sayyid Mustafā diese Aufgabe im Ğāmi<sup>c</sup> Husrū Bāšā für eine Entlohnung von 9 g, nachdem Šaih Muḥammad Ṣāliḥ b. Sulaimān (vgl. Kap. VI. 4. b.) verstorben war.<sup>240</sup> Ein weiteres Beispiel ist der Posten der turbadārīya in einem kleinen magām innerhalb der Mauern des Bāb al-Naṣr, dem Maqām al-Ḥiḍr (vgl. Kap. XIII.). Nach dem Tod von Sayyid Hāǧǧ Ḥusain b. Sayyid Walī al-Dīn, Inhaber des Posten gemäß, huǧǧa šarʿīyaʻ und, barāʾa sulṭānīyaʻ, geht die halbe turbadārīya an drei seiner Söhne.<sup>241</sup> Es kommt also noch zu einer weiteren Aufteilung des Postens und damit auch der Entlohnung, deren Höhe allerdings im Dokument nicht angegeben ist. Aus den wagfiyāt und den Abrechnungen wissen wir, daß auch die Stiftung des Bahrām Bāšā über den Posten der turbadārīya verfügte. Die Stiftung des Ahmad Taha Zāda für die Madrasa al-Ahmadīya sah den Posten des hādim turba vor, gekoppelt mit anderen Aufgaben (bawwāb, ša<sup>cc</sup>āl) aus dem manuellen Bereich.

Ein Posten findet sich lediglich einmal in den Ernennungsdokumenten: es ist eine wazīfa des waqf des Ğāmi<sup>c</sup> Bahrām Bāšā, die mit dem Titel 'mušārafa mi<sup>c</sup>mār waqf al-ǧāmi<sup>c</sup> (etwa: Verantwortlicher für die Bauten der Stiftung) bezeichnet wird. In der waqfīya taucht eine wazīfa mit dem Titel 'mubāšir 'amal al-waqf' (Verantwortlicher für Arbeiten am waqf) auf, die unter Umständen mit dem vorliegenden Posten identisch ist. In unserer Ernennungsurkunde wird er in Kombination mit der Rezitation des maulid šarīf mit 21 g entlohnt.<sup>242</sup>

In den waqfiyāt werden insgesamt in 18 Fällen Aufgaben aus dem manuellen Bereich mit Geldzahlungen bedacht. In fünf Fällen werden Diener mit Zusatzaufgaben bedacht, für die sie auch extra entlohnt werden. In der waqfiya der Ḥāǧǧa ʿAfīfa bt. ʿAbd al-Raḥīm b. Bakdāš wird zum Beispiel bestimmt, daß der Diener des Ğāmiʿ Burdbak im Zusammenhang mit dem Morgengebet im Ramadan "vor dem imsāk die Türen öffnet, die Laternen entzündet und Wasser an die Anwesenden verteilt". Er wird dafür mit 2 ġ entlohnt.²43 In der bereits erwähnten waqfīya der Šarīfa Ḥāǧǧa Fāṭima bt. Ibrāhīm Ğalabī al-Bāzarbāšī, die ähnliche Bestimmungen für das Morgengebet im Ramadan



<sup>239</sup> Meriwether, The Kin Who Count, 214.

<sup>240</sup> SMS, 143/57/1510 vom 20.05.1209/13.12.1794.

<sup>241</sup> SMS, 148/24/91 vom 22.06.1214/20.11.1799.

<sup>242</sup> SMS, 148/44/159 vom 13.11.1214/08.04.1800.

<sup>243</sup> SMS, 141/49/100 vom 20.07.1206/14.03.1792: "alladī yaftaḥu al-abwāb wa-yuš'ilu al-qanādīl wa-yasqī al-mā' li-l-ḥādirīn qabla al-imsāk".

in dem Masğid Ḥair Allāh enthält, wird dem *ḫādim* dieser Moschee für dieselben Handlungen ein Betrag von 1 ġ gewährt.<sup>244</sup> In demselben Jahr bestimmt Sayyid Ḥasan Afandī Kawākibī Zāda einen Betrag von 12 ġ für den *ḫādim* des Mašhad al-Šaiḫ Muḥassin,<sup>245</sup> der südlich der Stadt am Hang des Ğabal Ğaušan liegt. Es werden in dem Dokument keine Anweisungen gegeben, was der Diener des *mašhad* dafür konkret zu erledigen hatte.<sup>246</sup>

### VII. 2. Die Wasserversorgung der Institutionen des religiösen Raums

Ein weiterer Bereich der manuellen Arbeiten steht in Zusammenhang mit den Einrichtungen der Wasserversorgung. Eine Versorgung der religiösen Institutionen mit – wenn möglich fließendem – Wasser war notwendig aufgrund der rituellen Waschungen, eine Voraussetzung für die Gültigkeit der Gebete. Die Funktion des *qanawī* (oder *qanawātī*) war infolgedessen sehr wichtig, und wohl alle Institutionen, die an die Wasserversorgung angeschlossen waren, haben Beträge für seine Dienste vorgesehen.<sup>247</sup>

Auch den Stiftern lag dies am Herzen. In 11 waqfīyāt sind Aufgaben erwähnt, die mit der Wasserversorgung in Zusammenhang stehen. Der Stifter Sayyid Ḥāǧǧ Ṭaha Afandī b. 'Umar Ṭaha Zāda zum Beispiel legt in seiner waqfīya aus dem Jahr 1206/1792 fest, daß ¼ ġ jeden Monat an den qanawī bezahlt werden, der das Wasser zur "Moschee der Familie" (die Madrasa al-Aḥmadīya) leitet.²48 Im selben Jahr stiftet Sayyid Aḥmad Ğalabī b. Qāsim 'Arab monatlich ½ ġ für den ḥādim des Brunnens (bi'r) neben dem Ğāmi' Qārliq, für Stricke, Eimer sowie notwendige Reparaturen und Renovierungen und 1,5 ġ für den qanawī, der das Wasser zum Brunnen leitet ("yasūqu al-mā' ilā al-bi'r').²49 Ähnliche Dispositionen trifft auch Ḥāǧǧ Ibrāhīm Āġā b. Ḥāǧǧ 'Abd al-Qādir Āġā Amīr Zāda, ein Cousin (ibn 'amm) von Ḥāǧǧ Mūsā Amīr Zāda ²50 und verheiratet mit dessen Tochter Laila,²51 im Jahr 1218/1803.



<sup>244</sup> SMS, 141/114/227 vom 28.08.1206/20.04.1792.

<sup>245</sup> Der Mašhad al-Šaiḥ Muḥassin soll auf die Zeit der Hamdaniden zurückgehen, wurde vor allem im Mittelalter baulich erweitert (12. u. 13. Jahrhundert u.Z.) und zeigt die Bedeutung des schiitischen Teils der Aleppiner Bevölkerung noch im Mittelalter. Er war zur Zeit unserer Dokumente am 'Āšūrā'-Tag – wie der nahegelegene Mašhad al-Ḥusain – das Ziel von Besuchen der Aleppiner Bevölkerung. Zu diesem Anlaß wurden spezielle Speisen zubereitet.

<sup>246</sup> SMS, 141/67/133 vom 06.08.1206/29.03.1792.

<sup>247</sup> Mazloum, L'ancienne canalisation, 31f. Er definiert qanawi folgendermaßen: "[Son] rôle est d'assurer l'ouverture et la fermeture des ford [orifice circulaire], d'entretenir les canaux, d'empêcher les manœvres frauduleuses des riverains." Für den Kanal des Burdbak waren am Anfang des 20. Jahrhunderts zwei qanawi zuständig, die direkt von den Anrainern der Wasserleitung entlohnt wurden.

<sup>248</sup> SMS, 141/16/39 vom 25.05.1206/20.01.1792.

<sup>249</sup> SMS, 141/117/232 vom 20.10.1206/10.06.1792.

<sup>250</sup> Ḥāǧǧ Mūsā Amīr Zāda hat eine der größten Stiftungen des 18. Jahrhunderts in Aleppo gegründet, vgl. Tate, *Une waqfiyya*.

<sup>251</sup> Meriwether, The Notable Families, 319f.

Er bestimmt 18 ġ für den *sabīldār* des *sabīl*, den sein Vater gegenüber dem ḥammām im Viertel Suwaiqat al-Ḥaǧǧārīn (innerhalb des Bāb al-Ğinān) eingerichtet hat, sowie 1,5 ġ für den *qanawī*. <sup>252</sup>

Es werden jedoch nicht nur Geldbeträge gestiftet für Einrichtungen der Wasserversorgung in den religiösen Institutionen, sondern gelegentlich auch in anderen Gebäuden, so hat zum Beispiel die Stifterin Sitt Fāṭima bt. Sayyid Muḥammad Afandī al-Madārisī in ihrer waqfīya jeden Monat ¾ ġ für den qanawī festgelegt, der das Wasser zu einem der Häuser (dār) der Stiftung leitet, in dem sich ein sabīl befindet.<sup>253</sup> Im selben Jahr stiftet Ḥāǧǧ ʿAlī b. Ḥāǧǧ Yasīn al-Ṣūrmāyātī einen dukkān, in dem er einen sabīl eingerichtet hat und bestimmt 20 ġ für den, der den sabīl mit Wasser versorgt (,li-man yaḍaʿu māʾ fī al-sabīl alladī waḍaʿahu al-wāqif fī al-dukkān al-marqūmaʿ). Die dukkān war wohl nicht an das Wassernetz Aleppos angeschlossen (vgl. Kap. XIV.).<sup>254</sup>

Ein Engagement von Bürgern, die Einrichtungen der Wasserversorgung funktionsfähig zu erhalten, ist eindeutig aus den Bestimmungen einzelner waqfīyāt zu erkennen. So stiftet Ḥāǧǧa Zulaiḥa bt. Sayyid Amīn al-Ḥaffār eine dār im Viertel al-Bustān als private Stiftung für ihre Nachkommen. Sie legt außerdem die Zahlung von 12 ġ an den , qanawī des Viertels' fest, damit er das Wasser zum ,qasṭal des Viertels' leitet.²55 Auch die Stifterin Āmina bt. Ḥāǧǧ Muḥammad stiftet eine dār im Viertel al-Baiyāḍa als private Stiftung für ihre Familie. Nach dem Aussterben der Nutznießer geht die Stiftung an den sabīl des Ḥāǧǧ 'Umar al-Ṭabbāḥ im Bāb al-Ḥadīd. Sie legt ebenfalls die Zahlung von 18 ġ fest für die Belange des sabīl, für "Stricke, Eimer und für die Entlohnung (uǧra) des qanawī".²56

Unsere Dokumente, vor allem die waqf-Abrechnungen, zeigen, daß die manuellen Arbeiten für die religiösen Institutionen wichtig waren. Sie bilden neben den kultischen Verpflichtungen und der Verwaltung den dritten Bereich, der zum Funktionieren der Institution notwendig ist. Die Einordnung dieser Aufgaben unter die  $\check{sa}^{\dot{a}}$ ir zeigt diese Bedeutung. Oft waren sie mit Posten aus anderen Bereichen verknüpft, was noch einmal deutlich macht, daß die Spezialisierung innerhalb der Aufgaben in den religiösen Institutionen wenig entwickelt war. Eine Sonderstellung nimmt der qanawi ein. Diese Posten werden nicht mit anderen gekoppelt, da der qanawi nicht nur für die religiösen Institutionen zuständig war, sondern für alle Anlieger der Wasserleitungen. Ebenfalls war er – im Gegensatz zu den anderen Beschäftigen des religiösen Raums – in einer Zunft ( $t\bar{a}$ ifa) organisiert.



<sup>252</sup> SMS, 158/88/171 vom 01.07.1218/17.10.1803.

<sup>253</sup> SMS, 144-III/182/541 von 1212/1797-98.

<sup>254</sup> SMS, 144-III/136/378; vom 09.02.1212/02.08.1797.

<sup>255</sup> SMS, 160/72/397 vom 24.03.1222/01.06.1807.

<sup>256</sup> SMS, 160/72/398 vom 26.03.1222/03.06.1807.

<sup>257</sup> Vgl. Mazloum, L'ancienne canalisation.

### VIII. Resümee

Die Zahl der Personen, die in Aleppo um das Jahr 1800 aus waqf-Einnahmen bezahlt wurden, um eine Tätigkeit in den religiösen Institutionen auszuführen, war ohne Zweifel bedeutend. Dies zeigt die Anzahl der in unserem Untersuchungszeitraum neu entstandenen Stiftungen und die anderen Dokumente aus den Gerichtsakten, vor allem die Ernennungen (huǧǧat taqrīr). Quantitative Aussagen zum Anteil an der Gesamtbevölkerung sind allerdings sehr schwer zu machen, vor allem weil die meisten Beschäftigten in diesem Bereich gleichzeitig mehrere Aufgaben ausführten. Auch zeigen die Dokumente aus den Gerichten ganz deutlich einen geographischen Schwerpunkt: viele Dokumente betreffen die Institutionen in der Stadt intra muros und in den nördlichen Vororten, nur wenige die östlichen und noch weniger die südlichen und westlichen Vororte.

Gibt es ein Charakteristikum, das es uns erlaubt, von einer Gruppe der 'Beschäftigten der  $auq\bar{a}f$  ' zu sprechen? Zum einen fällt auf, daß in einer Gesellschaft, in der ansonsten die Ausübung vieler Berufe – über die Institution der Zünfte – starken Reglementierungen unterworfen war, <sup>259</sup> die Beschäftigten der religiösen Institutionen offensichtlich von diesen Einschränkungen nicht betroffen waren. Es gab keine Zunft ( $t\bar{a}$ ) der Imame, es gab nicht einmal eine berufliche Spezialisierung als Imam. Ein Imam konnte gleichzeitig (und war es in vielen Fällen) Muezzin,  $mutawall\bar{\imath}$  oder  $h\bar{a}dim$  sein. Diese Gemeinsamkeit und eine – wahrscheinlich in einer madrasa erhaltene – religiöse Grundausbildung einigt die Beschäftigten der  $auq\bar{a}f$ , ungeachtet ihrer unterschiedlichen sozialen Herkunft.

Die Beschäftigten der  $auq\bar{a}f$  konnten von verschiedenen Autoritäten ernannt werden. Dabei vermischen sich die Kompetenzen des Stifters (bzw. des  $mutawall\bar{\imath}$ ), des Richters und des Souveräns (des "Sultans" oder des "Imams") miteinander. Einige Dokumente zeigen, daß das Vorrecht des Sultans, die Beschäftigten der wichtigen Freitagsmoscheen zu ernennen, unterlaufen wurde, indem bei einem Wechsel keine neue  $bar\bar{a}$ "a beantragt wurde, sondern eine ursprünglich ausgestellte  $bar\bar{a}$ "a an den neuen Inhaber weitergegeben wurde. Dieser erhielt vom Richter lediglich eine  $hu\check{g}a$ , die auf seinen eigenen Namen lautete. Bei der Frage, wer die Autorität besitzt, einen bestimmten Posten zu besetzen, scheint die tatsächliche Kontrolle über die Institution eine wichtige Rolle gespielt zu haben. Die Gerichtsakten repräsentieren ausschließlich Fälle, die an den  $q\bar{a}d\bar{i}$  herangetragen wurden. Sie reflektieren die lokale Ebene, eine imperiale  $bar\bar{a}$ "a war hier offensichtlich als Legitimati-



<sup>258</sup> Johansen, "Servants", 112. Er schätzt den Anteil der 'Diener der Moschee' in Algier in etwa demselben Zeitraum auf 5-7% der erwachsenen männlichen Bevölkerung. Ich halte eine Hochrechnung im Fall von Aleppo für zu unsicher, da die verfügbaren Informationen keine genauen empirischen Aussagen zulassen.

<sup>259</sup> Vgl. zum Beispiel: Raymond, Artisans, 544ff. und Baer, Egyptian Guilds, 49ff.

on nicht unbedingt erforderlich. Damit reduziert sich die Beantragung einer  $bar\bar{a}$ 'a in Istanbul auf einen reinen Verwaltungsakt. Ob eine  $bar\bar{a}$ 'a oder eine  $hu\check{g}$ a in den Ernennungsdokumenten erwähnt wird, scheint mehr oder weniger zufällig zu sein. Tendenziell ist dies eher bei 'imperialen' Institutionen (Umayyadenmoschee, Stiftungen der osmanischen Gouverneure) der Fall. So wie von den Juristen die Frage, ob der Sultan oder der  $q\bar{a}$ d̄ die Kompetenz zur Ernennung des Personals der Freitagsmoscheen besitzt, diskutiert wird, so scheint sich auch in der Praxis der Gerichte die Kompetenzen des Sultans, des  $q\bar{a}$ d̄ und des Stifters, beziehungsweise der Moscheegemeinde, zu vermischen.

Die verschiedenen Posten in den religiösen Institutionen folgen einer Hierarchie: die Aufgaben, die zum Funktionieren der Institution notwendig waren, die sogenannten " $\delta a'\bar{a}'ir'$ , hatten Vorrang vor den anderen Posten, vor allem den Rezitationen. Eine Beobachtung der Moscheestiftungen über einen langen Zeitraum (zum Beispiel des Ğāmi' Bahrām Bāšā und des Ğāmi' Ḥusrū Bāšā) zeigt, daß die nicht zu den  $\delta a'\bar{a}'ir$  gehörenden Aufgaben im Laufe der Zeit weniger werden.

Obwohl die Juristen hervorheben, daß die Beschäftigten der auqāf (aṣḥāb al-waẓāʾif) nach dem Prinzip der ǧāmakīya bezahlt werden sollen, scheinen einige Posten mit Verträgen des Types 'uǧraʻ (zum Beispiel die Rezitationen und die manuelle Arbeiten, aber in einem Beispiel auch ein Imam) entlohnt worden zu sein. Diese Posten (Rezitationen und die manuelle Arbeiten) sind selten durch Ernennungsdokumente des Richters in den Registern dokumentiert worden. Ihre Inhaber sind wahrscheinlich vom mutawallī ernannt worden und hatten nicht die privilegierte Stellung der arbāb al-šaʿāʾir inne. Wie am Beispiel der Rezitationen erwähnt, wurde ihnen ihre Entlohnung bei Abwesenheit nicht gezahlt.

In einem Fall wurden zwei Posten, der *ḥatīb* und der Muezzin, einer Moschee (des Ğāmi<sup>c</sup> al-Mihmandār) nicht aus dem *waqf* der Moschee, sondern aus den Einnahmen der Maḥkama al-Kubrā (vgl. Kap. VI. 1. b. und c.) bezahlt, die gegenüber der Moschee lag und deren Grundstück im Besitz des *waqf* der Moschee war. Dieser Fall zeigt, daß die *auqāf* kein Monopol auf die Entlohnung der Beschäftigten des religiösen Raums hatten, sondern gelegentlich auch andere Geldgeber involviert waren.

Für einige Aufgaben lassen sich tatsächlich Durschnittsentlohnungen (uğrat al-mitl) empirisch festmachen, so werden viele Imame und Verwalter in Stadtviertelmoscheen in unserem Untersuchungszeitraum mit 12 ġ jährlich entlohnt, die Lesung eines Teiles des Koran wurde in der Regel mit 3 ġ bezahlt. Die Forderungen der Juristen nach einer Durchschnittsentlohnung scheinen also im Großen und Ganzen erfüllt worden zu sein. Auf der anderen



<sup>260</sup> Deguilhem, "Centralised Authority" hat bereits auf diese Tatsache hingewiesen.

<sup>261</sup> Johansen, "Servants", 121.

Seite schwankten die Zahlungen für einzelne Aufgaben zum Teil von Jahr zu Jahr erheblich. Diese Fälle sind aber nicht bei Gericht vorgebracht worden, um die Entlohnungen neu festzusetzen. Dies deutet auf einen größeren Entscheidungsspielraum des *mutawallī* hin, die tatsächlichen Zahlungen an die *aṣḥāb al-waṣā'if* nach Finanzlage der Stiftung selbst zu bestimmen. Dies unterstützt die von Lane am Beispiel von Kairo gemachten Beobachtungen.

Die Dokumente zeigen deutlich, daß die meisten Posten im religiösen Raum ihren Inhaber nicht ernähren konnten, aus diesem Grund wurden oft mehrere Posten kumuliert. Einige Beschäftigte der auqāf hatten eine große Zahl von Aufgaben aus mehreren Bereichen inne, so daß sie diese schwerlich auch alle ausüben konnten. In diesem Fall haben sie sicherlich von der Möglichkeit Gebrauch gemacht, Vertreter zu ernennen. In einigen Fällen findet eine Vermischung der eigentlichen religiösen Tätigkeiten mit einer Arbeit im Gerichtswesen (kātib oder nā'ib) statt. Im Fall von Šaiḫ Muḥammad Ṣāliḥ (Kap. VI. 4. b.) zahlt das Gericht sogar eine Art Altersversorgung für einen ehemaligen Mitarbeiter aus seinen eigenen Einnahmen. Die Bündelung einer für ein gutes Einkommen ausreichenden Anzahl von Aufgaben war sicherlich nicht für jeden möglich, deshalb können wir wohl davon ausgehen, daß die meisten Beschäftigten des religiösen Raums (vor allem der Stadtviertelmoscheen) in der Regel den unteren sozialen Schichten angehörten, falls sie keine größeren anderen Einkommensquellen hatten.





### Teil C: Die Orte des religiösen Raums





Nachdem bereits der rechtliche Rahmen und die Beschäftigten in den ersten beiden Teilen dieser Arbeit im Mittelpunkt standen, sollen im dritten und letzten Teil die verschiedenen Orte des religiösen Raums behandelt werden. Dabei leiten wieder die Verfügbarkeit von Informationen den Aufbau der folgenden Kapitel. Im alltäglichen Geschäft der Gerichtshöfe haben die zahlreichen Moscheen eine wichtige Rolle gespielt. Aus diesem Grund nimmt die Diskussion der verschiedenen Moscheen den größten Platz in diesem Teil ein. Sie werden auf der Basis ihres rechtlichen Status und ihrer Rolle im Gefüge der Stadt in verschiedene Typen eingeteilt. Aber auch andere Institutionen – vor allem der Derwischorden – haben eine wichtige Rolle im religiösen Raum Aleppos gespielt und werden ebenfalls in diesem Teil diskutiert.





## IX. Gründung und bauliche Veränderung von Institutionen des religiösen Raums

Die Gründung einer Moschee ist im Wesentlichen eine rechtliche Prozedur. Ein Gebäude, das die Funktion einer Moschee erfüllen soll, wird dazu in den waqf-Status überführt. Dies kann im Prinzip auf zwei Wegen geschehen: Durch den Stiftungsakt wird eine zukünftige Moschee formell ihrer Bestimmung übergeben und die Gebete können in ihr stattfinden. Aber auch ohne einen formellen Stiftungsakt (etwa dokumentiert durch eine waqfīya) wird ein Gebäude durch das gemeinschaftliche Gebet darin (al-ṣalāt fīhi ǧamāʿatan) waqf, somit rechtlich unveräußerlich und ebenfalls eine Moschee. Voraussetzung ist in diesem Fall lediglich, daß der Eigentümer dieses Gebäudes sein Einverständnis dazu gegeben hat. Das erste Gebet in einer neuen Moschee kann den Charakter einer Einweihungsfeier annehmen mit verschiedenen Festlichkeiten und der Teilnahme des Herrschers oder des Stifters der Institution, wie am Beispiel des mamlukischen Kairo beschrieben wurde.¹

Bei Stiftungen, die den Neubau einer religiösen Institution beinhalten, wird dieses Gebäude, wie alle anderen gestifteten Objekte auch, in der waafiya sehr genau beschrieben.<sup>2</sup> Von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 hat es in Aleppo keine Neugründungen von religiösen Institutionen gegeben, die eine Spur in den Registern hinterlassen haben. Es gab aber ein paar Fälle, wo bauliche Veränderungen an religiösen Institutionen dokumentiert wurden: Die Zāwiya al-Kayyālīya im Viertel Suwaiqat Ḥātum in der Nachbarschaft der Umayyadenmoschee3 befand sich im Wohnhaus des Šaih 'Abd al-Ğawwād al-Kayyālī, der nach seinem Tod im Jahr 1192/1778-79 auch in diesem Gebäude bestattet wurde. Im Jahr 1207/1792 gibt einer seiner Söhne, Šaih 'Alī, der mutawallī über die zāwiya und ihr šaiḥ, bei Gericht eine Erklärung (iqrār) ab: Er und seine Geschwister haben das Haus (dar), in dem ihr Vater begraben wurde, als zāwiya gestiftet und in ihm eine Wohnung (bait) gebaut, die aus einem 'Kaffeezimmer' (uta qahwa),⁴ einem Iwan mit zwei Seitenräumen (qubba, ,Alkoven'), einem Wasserbassin und Serviceeinrichtungen (manāfi') besteht. Er bestätigt, daß diese Anbauten waqf sind und niemand von ihnen



Pedersen, "Masdjid", 674, nach Beschreibungen derartiger Feste bei Maqrīzī.

Diese Beschreibungen konnten sich bei umfangreichen Gebäudekomplexen über mehrere Seiten erstrecken. Ihr besonderes Interesse liegt darin, daß sie die Gebäude im ursprünglichen Zustand beschreiben. Ein schönes Beispiel findet sich in der waqfiya des mamlukischen Sultan al-Nāṣir Ḥasan aus dem Jahr 760/1359 für seine madrasa in Kairo (Harithy, The Waqf Document, 5ff.).

<sup>3</sup> Das Gebäude existiert heute nicht mehr, es lag direkt an der Nordmauer der Umayyadenmoschee.

Es handelt sich bei diesem Kaffeezimmer um einen Empfangsraum, in dem den Anhängern und Besuchern der zāwiya Kaffee serviert wurde (Tate, *Une waqfiyya*, 67). Der Konsum von Kaffee in Ṣūfī-Milieus als Mittel, sich bei den nächtlichen Ritualen besser wach zu halten, war verbreitet (Arendonk, "Kahwa") und zeigt sich unter anderem in einer Abrechnung der Takīyat Bābā Bairam, die den Betrag von 125 g für den Kauf von Kaffee aufweist. Dies entspricht allerdings nur 3% der gesamten Ausgaben, deutlich weniger als beispielsweise für Butterfett (samna), wofür in demselben Jahr 450g (10,7%) aufgewendet werden (AS, 48/45/132 vom 01.07.1252/12.10.1836).

ein Eigentumsrecht an ihnen beansprucht.<sup>5</sup> Diese Teile befanden sich südlich des Hofes der zāwiya und wurden – nach Ġazzī – von Šaiḫ ʿAlī im Jahr 1202/1787-88 errichtet.<sup>6</sup> Unser Dokument aus dem Jahr 1207/1792 legt die Vermutung nahe, daß diese Anbauten an die zāwiya zur Zeit ihrer Erbauung nicht durch einen offiziellen Stiftungsakt zum waqf hinzugefügt wurden, so daß die Erklärung des mutawallī nötig wurde. Der Anlaß könnte Šaiḫ ʿAlīs Wunsch gewesen sein, die Eigentumsverhältnisse der verschiedenen Teile der zāwiya rechtlich eindeutig zu regeln. Er hatte am selben Tag bereits sein Wohnhaus in der Nachbarschaft der zāwiya gestiftet und war kurz darauf verstorben.<sup>7</sup>

In diesem Beispiel hat ein  $s\bar{u}f\bar{i}$  in seinem Wohnhaus, in dem er dann auch später begraben wurde, den dikr und wahrscheinlich auch die Gebete durchgeführt, es dadurch in waqf und damit in religiösen Raum umgewandelt. Sein rechtlicher Status besaß aber wohl nicht die nötige Klarheit, ansonsten wäre das Dokument aus dem Jahr 1207/1792 nicht nötig gewesen. Ein weiteres Beispiel für eine Institution, die kurz vor unserem Untersuchungszeitraum in Aleppo gegründet wurde, ist die Madrasa al-Manṣūrīya, der weiter unten ein eigenes Kapitel gewidmet ist (vgl. Kap. XI. 3.).

Nur wenige Institutionen des religiösen Raums haben die Jahrhunderte in baulich unveränderter Form überdauert. Zusätzlich zu den Zerstörungen durch Kriegseinwirkungen und Naturkatastrophen, sind viele Institutionen oft umgebaut, erneuert, oder vergrößert worden. Im Wiederaufbau zerstörter Gebäude ist der Wunsch abzulesen, den "religiösen Ort' beizubehalten. Diese Kontinuität, oft über Jahrtausende und verschiedene Religionen hinweg, die gerade im Bilād al-Šām an vielen Stellen zu beobachten ist, hat auch im islamischen Recht ihren Niederschlag gefunden: Abū Yūsuf, einer der Gründer der hanafitischen Rechtsschule, unterstreicht den sakralen Charakter einer Moschee, der bestehen bleibt, selbst wenn das Gebäude zerstört ist.8 Sein Zeitgenosse Muḥammad al-Šaibānī sieht die Bestimmung als Moschee zweckgebunden und temporär. Wenn sie zerstört ist und somit ihre spezielle Aufgabe folglich nicht mehr erfüllen kann, fällt sie in das Eigentum des Stifters oder seiner Nachkommen zurück.9 In unserem Untersuchungszeitraum hatte sich die Meinung durchgesetzt, daß eine erneute Umwandlung einer Moschee in Privateigentum nicht zulässig ist, allerdings wird auf der anderen Seite akzeptiert, Bestandteile einer zerstörten und unbenutzten Moschee zur Konstruktion einer neuen zu verwenden. Sogar ihr Verkauf (genauer gesagt



<sup>5</sup> SMS, 141/169/359 vom 26.03.1207/11.11.1792.

<sup>6</sup> Ġazzī, Nahr, II, 204.

<sup>7</sup> SMS, 141/174/365 vom 26.03.1207/11.11.1792, Tabbāḥ, I'lām, VII, 142.

<sup>8</sup> Zitiert in: Ibn ʿĀbidīn, Radd, VI, 549: "... inna al-masǧid idā huriba yabqā masǧidan abadan ...".

<sup>9</sup> Johansen, "What Kind of Institution is a Mosque", 5f.

Tausch gegen Geld ,istibdāl bi-l-darāhim') ist möglich, um mit diesem Geld eine andere Moschee oder eine andere Einrichtung zu unterstützen.<sup>10</sup>

Aber nicht in allen Fällen scheint diesem Konsens der nachklassischen hanafitischen Juristen auch tatsächlich gefolgt zu sein, was einiges Licht auf die Flexibilität der Richter wirft, aus dem Korpus der Lehrmeinungen eine ihnen genehme Auswahl zu treffen. In einem Fall aus dem Jahr 1224/1809 geht es um eine religiöse Institution, die bereits seit einiger Zeit aufgegeben war. Šaiḫ Aḥmad Afandī al-Ašrafī<sup>11</sup> klagt gegen den *mutawallī* des Waqf Mūtīyāb Aḥmad Bāšā, zu dem der Ḥān al-Maṭāf (auch Ḥān Ahmad Bāšā) gehört, daß letzterer eine Ruine neben dem hān in Besitz genommen hat (al-wādi<sup>c</sup> yaduhu 'alā al-hirba), "die früher ein masğid war – bekannt als Masğid al-Zuğğāğīn". 12 Er führt aus, daß der Beklagte auch bauliche Veränderungen an der ehemaligen Moschee vorgenommen hat: Er hat einen Brunnen gegraben und den hān mit der Moschee durch Öffnungen in der Mauer (šabābīk) verbunden.<sup>13</sup> Der Beklagte gibt die baulichen Veränderungen zu, streitet aber ab, daß das Objekt eine Moschee und damit waqf sei und behauptet statt dessen, daß es sich um Privateigentum (milk) handelt, das er von seinem Vater und dieser seinerseits von seinem Vater geerbt hat. Der Richter verlangt vom Kläger den Beweis, den dieser in Form von zwei Zeugen erbringt. Diese beiden Zeugen, Sayyid Muḥammad Afandī ,Imām Umawī Ḥalab' und Šaiḥ Aḥmad Afandī b. Šaih Muhammad Afandī al-Kurdī, bestätigen, daß die Ruine ein masğid war, in dem gebetet wurde. Daraufhin weist der Richter den Beklagten an, seine Hand von dem masğid zu nehmen' und die baulichen Veränderungen an dem Gebäude rückgängig zu machen. Der Fall ist damit aber noch nicht abgeschlossen: der Kläger bringt nun eine fatwā bei, in der die Problematik noch einmal aufgegriffen wird. In der fatwā wird gefragt, ob es rechtens sei, wenn ein Jude einen *masğid* zweckentfremdet (zum Beispiel im *mihrāb* einen Brunnen gräbt, Bäume pflanzt und Pferde anbindet), so daß ihre Charakteristika (ma'ālim) als Moschee nicht mehr zu erkennen sind. In der Antwort



<sup>10</sup> Ibn 'Ābidīn, Radd, VI, 550f.

<sup>11</sup> Țabbāḥ, I'lām, VII, 186. Šaiḥ Aḥmad al-Ašrafī war wā'iz und Vertreter des hatib in der Umayyadenmoschee. Ţabbāḥ, erwähnt, daß der Rechtsstreit um die Moschee seine Initative war. Unser Dokument präzisiert, daß Šaiḥ Aḥmad vom Richter als mutawallī über die zerstörte Moschee eingesetzt (mansūb) wurde.

Dieser Name erinnert an die erste *madrasa*, die in Aleppo gegründet wurde und die als Madrasa al-Zaǧǧāǧīya bekannt war. Ġazzī teilt uns mit, daß er viel nach ihrem Standort gesucht, aber keinerlei Hinweise gefunden hat. Er vermutete sie weiter südlich an der Stelle des Masǧid Abū Daraǧain und sagt, daß sie wohl in den Bau dieses *masǧid* und einiger benachbarter Häuser eingegangen sei (Gazzī, *Nahr*, II, 67). Gaube, Wirth vermuten, nach der Kombination der Angaben der frühen Quellen, daß diese *madrasa* am Ort des erwähnten Ḥān Aḥmad Bāšā gelegen hat. Unser Dokument zeigt, daß der Name den Aleppinern noch geläufig war und spricht für die Lokalisierung dieses Gebäudes neben dem erwähnten ḥān.

<sup>13 &</sup>quot;... anna al-hirba al-mazbūra kānat masğidan waqfan yuşalā fihi wa-annahu tadāwalat 'alaihi al-ayām wa-takarrarat 'alaihi al-a'wām fa-nhadama wa-ndarasa wa-tagaiyarat ma'ālim masgidiyatihi ... fa-innahu ahdata fi al-masgid al-marqūm bi'ran bi-binā' mutaşil ilā saṭḥ al-hān wa-šabābik bi-asfal hā'it al-hān al-marqūm nāzira ilā sahn al-hirba al-marqūma ..."

führt der *muftī* aus, daß eine Moschee, selbst wenn sie zerstört ist und in ihr nicht mehr gebetet wird, bis zum Jüngsten Tag eine Moschee bleibt und ein Transport ihrer Bestandteile zu einer anderen Moschee nicht gestattet ist. <sup>14</sup> Der *muftī* schließt sich mit dieser *fatwā* der oben erwähnten Lehrmeinung des Abū Yūsuf an, die eine Verwendung von Bestandteilen einer nicht mehr benutzten Moschee zugunsten einer anderen Moschee ausschließt. Anschließend an die *fatwā* bringt der Kläger weitere zehn Zeugen bei, die erneut den "Moscheecharakter" (*masǧidīya*) der Ruine bestätigen und erklären, daß vier Jahre vor der Klage noch ein *miḥrāb* in der Ruine und eine Bauinschrift über dem Eingang existierten. <sup>15</sup>

Der Kläger scheint mit dieser *fatwā* und den zehn Zeugen das Ziel zu verfolgen, dem Beklagten nicht die Lösung zu ermöglichen, auf dem Wege des *istibdāl* den *masğid* gegen ein anderes Gebäude zu tauschen, welches dann in eine Moschee umgewandelt werden könnte. Dieses Grundstück neben dem Ḥān al-Maṭāf in unmittelbarer Nähe des wirtschaftlichen Zentrums der Stadt, war sicherlich sehr begehrt. Nach Ṭabbāḥ hat der Kläger sogar Bestechungsversuchen von ausländischen Händlern, an die der *ḥān* vermietet war, widerstanden, den *status quo* zu belassen.<sup>16</sup>

Dieser Fall scheint aber eine Ausnahme geblieben zu sein. Im Fall der Ruine der Madrasa al-Ramaḍānīya in den nördlichen Vororten 'ḫāriǧ Bāb al-Naṣr' wurde die Lösung gewählt, die weitgehender Konsens der hanafitischen Juristen während unseres Untersuchungszeitraums war: Ihr *miḥrāb* wurde in den ǧāmiʿ Burdbak verbracht und ihr Minarett in der Takīyat al-Šaiḫ Abū Bakr wieder aufgebaut, so daß "nichts mehr übrig war, was an eine *madrasa* erinnerte und der Ort zu einem Garten (*bustān*) wurde".<sup>17</sup>

Die bauliche Integrität von Institutionen des religiösen Raums wurde vom Recht geschützt und ein *mutawallī* hatte nicht das Recht, den Baubestand ohne richterliche Genehmigung zu verändern. Im Jahr 1214/1799 wurde ein Verwalter abgesetzt, weil er Bestandteile einer religiösen Institution ohne Erlaubnis verändert hatte: Zehn Personen aus dem Viertel al-Šumaiṣātīya kamen zu Gericht, um eine Beschwerde gegen den *mutawallī* der Moschee des Viertels vorzubringen. Der *mutawallī* Šaiḫ Muḥammad ʿAlī b. Ismaʿīl hätte "Steine aus der Moschee entfernt (wohl herausgebrochen) und ohne Autorisierung an einem anderen Ort verbaut, er habe sogar vor kurzem eine Verbindungstür zwischen einem Haus (*dār*) aus dem *waqf* des *masǧid* und dem *masǧid* herausgebrochen und das Haus zu einem Teil des *masǧid* gemacht. Er hat den erwähnten *masǧid* zu einem Treffpunkt für Leute und deren Geselligkeiten gemacht. Entgegen den Bestimmungen des Stifters [hat er in dem



<sup>14 &</sup>quot;... al-masğid yata'abbadu wa-inna huriba wa-yabqā masğidan ilā qiyām al-sā'a wa-law lam yuşalū fihi wa-lā yağūzu naql naqdihi ilā masğid āhar li-annahu masğid abadan ...".

<sup>15</sup> SMS, 165/66/174 vom 05.01.1224/20.02.1809.

<sup>16</sup> Țabbāh, I'lām, VII, 186.

<sup>17</sup> Ġazzī, Nahr, II, 338.

Haus des *waqf*] ohne Miete [zu zahlen gewohnt]." Sie verlangen seine Absetzung von dieser Aufgabe. Der Richter folgt den Zeugen und setzt ihn ab, nachdem eine Inspektion den Sachverhalt verifiziert hat.<sup>18</sup>

Dieser *mutawallī* hat sich einiger Vergehen gegen die Prinzipien des *waqf*-Rechts schuldig gemacht. Zunächst hat er Baumaterial aus der Moschee entfernt und an einen anderen Ort verbracht und es sogar dazu verwendet, ein anderes Gebäude zu errichten. Sein zweites Vergehen könnte damit in Zusammenhang stehen: Er hat eine neue Tür in einem Haus des *waqf* eingerichtet und damit – wahrscheinlich – eine Verbindung mit der Moschee hergestellt (handelt es sich dabei um die erwähnten Steine?). Zudem wird ihm vorgeworfen, die Moschee als einen Treffpunkt für Geselligkeiten mißbraucht zu haben. Als *mutawallī* darf er auch nicht ohne Miete zu bezahlen, in einem Haus wohnen, das der Stiftung gehört.

Die Beschwerden der Bewohner zeigen ihre Besorgnis über das Funktionieren ihrer Stadtviertelmoschee. Sie beklagen, daß die Moschee zum Treffpunkt von Leuten geworden ist, die sich offensichtlich nicht zum Beten in dem Gebäude aufgehalten haben und nicht zu ihrer eigenen Gemeinde gehörten, sowie über den Betrug am waqf durch die Tatsache, daß der mutawallī keine Miete für das Haus bezahlt hat, in dem er wohnte. Sie sorgen sich aber auch um die bauliche Unversehrtheit des Gebäudes. Sie legen Wert darauf, daß keine Steine aus der Moschee entfernt werden. Dies hat sicherlich nicht nur materielle Aspekte, sondern zeigt den Wunsch, den masǧid in seiner Integrität zu erhalten. Sie verinnerlichen damit die Vorschriften des Rechts, die besagen, daß kein Bestandteil des waqf ohne eine spezielle Genehmigung des Gerichts und aus ganz genau definierten Gründen entfernt werden darf.

Aus wirtschaftlicher Notwendigkeit konnten die Besitzverhältnisse innerhalb religiöser Institutionen komplizierte Züge annehmen. So befand sich innerhalb der Madrasa al-'Ağamīya im Viertel al-Ğubail eine dār als Privateigentum (milk). Die Zusammenhänge erläutert ein Dokument aus dem Jahr 1210/1795: Im Jahr 1135/1722-23 hatte der Großvater der Besitzerin ein Stück Land (15 x 13 d) innerhalb (dāḥil) der madrasa mit einem hikr-Vertrag gemietet und darauf das fragliche Haus errichtet. Die jetzige Besitzerin des Hauses, Šarīfa Šaraf bt. Sayyid 'Aṭā Allāh Ğalabī, hat es geerbt und läßt sich in diesem Dokument bestätigen, daß sie lediglich die Grundrente (hikr) von 100u an den waqf zu zahlen hat und keine Miete für das Haus.<sup>19</sup>

Die bauliche Veränderung von Immobilien, die den waqf-Status besitzen, ist nur unter bestimmten Bedingungen möglich, in der Regel nach der Zu-



SMS, 145/127/463 vom 25.01.1214/29.06.1799: "... anna ... qad qalaʻa min al-masgid al-marqūm aḥgāran wa-waḍaʻahā fī taʻmīr maḥall āḥar bi-gair wagh šarʻī ḥattā anna-hu min ʻahd qarīb fataḥa bāban min ḥāʾiṭ al-dār al-gāriya fī al-waqf al-marqūm al-mulāṣiqa li-l-masgid al-mazbūr wa-gaʻalahu maḥrā [oder maḥran] (?) li-l-masgid wa-sakana al-dār al-mazbūr ḥilāfan li-sarṭ al-wāqif min gair igāra wa-gaʻala al-masgid al-marqūm mugammiʻan li-l-nās wa maqarran li-l-inās [sic.] ...".

<sup>19</sup> SMS, 128/511/1713 vom 15.01.1210/01.08.1795.

stimmung des qādī. Auch in diesem Fall kommt der Moscheegemeinde (ahl al-masğid) eine besondere Bedeutung zu, da sie das Recht hat, ihre Moschee zu verändern und sogar abzureißen und schöner und größer neu zu erbauen, unter der Bedingung, daß der Stiftungsbesitz der Moschee dafür nicht angetastet wird. Bauliche Veränderungen, etwa Restaurierungen, aus wagf-Vermögen müssen aber vom Richter genehmigt werden.<sup>20</sup> Diese flexiblen rechtlichen Vorgaben haben ständige Umbauten im Bereich der religiösen Institutionen in Aleppo erleichtert. So war es für Stifter ohne weiteres möglich, eine ältere Moschee zu restaurieren, zu vergrößern und über die Gründung eines neuen wagf die Institution schließlich zu kontrollieren. Hägg Hasan b. 'Abd al-Rahmān Ḥamawī Zāda gelingt dies im Fall des Masǧid al-Nūrī im Viertel al-Baiyāda. Er läßt die Moschee vergrößern, ein Minarett anbauen, beantragt die Einführung der Freitagspredigt (hutba) und stiftet dieser Institution im Jahr 1183/1769 einen großen waqf. Das Grab des ursprünglichen Namensgebers (Muḥammad al-Nūrī) befand sich immer noch in der Moschee, trotzdem war sie nur wenige Jahrzehnte nach den Baumaßnahmen des Ḥasan Ḥamawī Zāda als ,Čāmi al-Ḥāǧǧ Ḥasan bekannt.21

Ein Fall von illegalen baulichen Veränderungen an einer Institution des religiösen Raums hat das Gericht in Form eines Streites erreicht. Im Jahr 1206/1791 verlangt Sayyid Muḥammad Abū al-Suʿūd Afandī Muwaqqaʿ Zāda, der mutawallī der augāf der ziyāra des Sa'd al-Dīn al-Ansārī, 22 von Hāǧǧ Muḥammad b. Šaiḥ Yūsuf al-Ansārī, die Veränderungen am Heiligtum rückgängig zu machen. Die Stellung von Hagg Muhammad wird in dem Dokument nicht erwähnt, die nisba 'al-Anṣārī' deutet darauf hin, daß er eine Beziehung zu dem Namensgeber des Heiligtums hatte, entweder als ein Nachkomme, oder als ein 'Diener' des Heiligtums, der mit der Zeit die nisba angenommen hat. Außerdem scheint er in dem Teil des Heiligtums (ein weitläufiger Komplex mit verschiedenen Gebäuden), den er baulich verändert hat, zu wohnen. Der mutawalli verlangt von ihm, einen Iwan im Hof der dar al-zivara wiederherzustellen, den er zerstört hatte, um an dieser Stelle ein bait zu errichten. Er hatte dies unternommen, ohne vorher eine Erlaubnis (idn) des mutawalli einzuholen. Der mutawalli spezifiziert ebenfalls, daß das Baumaterial für den Bau des bait in den waqf der ziyāra eingegangen ist und er keinen Besitzanspruch mehr darauf hat.<sup>23</sup>



<sup>20</sup> Ibn 'Ābidīn, Radd, VI, 546f. Nach Ansicht einiger hanafitischer Juristen hat die Moscheegemeinde das Recht, die Moschee, wenn niemand mehr in ihr betet, an einen anderen Ort zu versetzen, oder sie zu verkaufen und den Erlös für eine andere Moschee aufzuwenden.

<sup>21</sup> Ġazzī, Nahr, II, 301 und waqfiya des Ḥāǧǧ Ḥasan Ḥamawī Zāda (SMS, 101/353/906 vom 25.01.1183/31.05.1769).

<sup>22</sup> Bei dieser ziyāra handelt es sich um ein altes Aleppiner Heiligtum, das außerhalb der Stadt im Süden auf einem Hügel im heutigen Stadtviertel al-Anṣārī liegt, vgl. Kap. XIII (Gonnella, Heiligenverehrung, 194).

<sup>23</sup> SMS, 139/234/426 vom 18.04.1206/14.12.1791: "... fa-innahu mutabarri<sup>c</sup> li-ğihat al-waqf bi-mā aşrafahu wa-banāhu fi al-bait al-marqūm bi-haitu lam yabqa lahu ḥaqq fī ğamī<sup>c</sup> dalika ...".

Die Zuweisung von Gebäuden als religiös (Moschee) oder privat (Wohnhaus) ist aufgrund des islamischen Rechts, daß zur Weihe einer Moschee lediglich den Stiftungsakt (Übergabe an den mutawalli) oder daß gemeinschaftliche Gebet darin vorsieht, in vielen Fällen nicht eindeutig. Im Jahr 1206/1791 erscheinen die Schwestern Ruqaia und Sāliḥa bt. Sayyid Taha bei Gericht und klagen gegen ihren Bruder Sayyid Hāšim, den mutawallī über den Masğid QRSB (eine Identifizierung dieser Moschee war nicht möglich) im Viertel al-Farāfra. Sie behaupten, daß sie das Gebäude der Moschee von ihrer Mutter geerbt haben. Ihr Vater habe das Gebäude, das er wahrscheinlich gemeinsam mit der Mutter besaß, in eine Moschee umgewandelt (ittahadahu masğidan) und ihr Bruder habe es ohne Recht – in seiner Funktion als mutawalli – in Besitz genommen. Sie verlangen nun ihren Anteil (hissa) an der Immobilie. Der Beklagte präsentiert eine barā'a sultānīya, die ihn als mutawalli über die Moschee einsetzt, eine Funktion, die - laut diesem Dokument – bereits sein Vater vor ihm ausgeführt hat. Der Richter betrachtet dieses Dokument als Beweis und die Klage der beiden Schwestern wird abgelehnt.24

Bauliche Veränderungen an religiösen Institutionen sind in unserem Untersuchungszeitraum nur selten bei Gericht vorgebracht worden. Die wenigen Fälle zeigen aber, daß die Unversehrtheit der religiösen Gebäude und ihre Erhaltung ein wichtiges Anliegen war. Dabei werden von Fall zu Fall unterschiedliche Lösungen gefunden, die ohne Zweifel vor allem den Interessen der Beteiligten entsprachen. In einem Fall wird eine Moschee, obwohl in Ruinen, an ihrem ursprünglichen Ort bewahrt, in einem anderen Fall werden die Bestandteile einer *madrasa* in andere religiöse Gebäude verbracht und die *madrasa* selbst hört auf zu existieren. Unsere Dokumente zeigen auch, daß in einigen Fällen der 'religiöse' und der 'profane' Raum, oder mit anderen Worten *waqf* und *milk*, nicht konsequent getrennt waren: es gab Privateigentum innerhalb von religiösen Institutionen.

<sup>24</sup> SMS, 139/104/210 vom 10.03.1206/07.11.1791.



# X. Orte der rituellen Gebete: die Moscheen

# X. 1. Der Status der Institution 'Moschee' bei al-Māwardī und den hanafitischen Juristen

Verschiedene Versuche wurden gemacht, Moscheen in Kategorien einzuteilen. Zwei davon, die von Abū al-Ḥasan al-Māwardī und der hanafitischen Juristen, sollen in diesem Kapitel diskutiert werden.

#### X. 1. a. Die Moscheen bei al-Māwardī

Abū al-Ḥasan al-Māwardī (gest. 1058 u.Z.) teilt in seinem *Kitāb al-aḥkām al-sulṭānīya* die islamischen Kultgebäuden in zwei Gruppen ein:<sup>25</sup>

Einerseits sind dies 'staatliche' religiöse Bauten (*masāġid sulṭānīya*), für die der 'Sultan' verantwortlich ist, er hat beispielsweise das Recht, die Imame dieser Moscheen zu bestimmen und ihre Verwaltung zu beaufsichtigen. Innerhalb dieser ersten Gruppe gibt es vier Kategorien, *masāġid* (Moscheen), *ġawāmi*' (Freitagsmoscheen), *mašāhid* (Schreine) und 'wichtige' *masāġid*, die von vielen Menschen besucht werden. Mit dieser Klassifizierung gibt er eine strikte funktionale Trennung auf, denn die *mašāhid* sind nicht in erster Linie für die rituellen Gebete bestimmt.<sup>26</sup>

Die zweite große Kategorie besteht aus den privaten Moscheen (masāġid 'āmma), für die eine bestimmte Gruppe verantwortlich ist, die durch Bindungen zueinander definiert sein muß. Al-Māwardī gibt zwei Beispiele: es können die Mitglieder einer Nachbarschaft oder eines Stammes sein.<sup>27</sup> Die Gemeinschaft, zu der die Moschee gehört (ahl al-masǧid) ist verantwortlich für ihre Verwaltung. Diese Einteilung wird unter anderem von Ibn Ḥaldūn in der Einleitung zu seinem Geschichtswerk (der 'Muqaddima') übernommen.<sup>28</sup>

Die Freitagsmoscheen (ǧawāmi¹) fallen – zusammen mit anderen Typen – in die Kategorie der *masāǧid sulṭāniya*, oder auch staatlichen (öffentlichen) Moscheen. Die politische Funktion des Freitagsgebets hat lange die Entwicklung der islamischen Städte geprägt. Grabar hat darauf hingewiesen, daß die ersten großen Moscheebauten die Initiative von Herrschern (den Kalifen oder ihren Gouverneuren) waren.<sup>29</sup> Im 12. Jahrhundert u.Z. ändert sich dies, was auch seinen Ausdruck in der Architektur der religiösen Institutionen findet. Das Mäzenatentum wird auf eine breitere soziale Basis gestellt, parallel dazu kommt es zu einer Fragmentierung der Gemeinde: aus der einen Kongrega-



<sup>25</sup> Grabar, "The Architecture of the Middle Eastern City", 30ff.; Māwardī, *Les statuts gouvernementaux* (Übers. von Fagnan), 209: "mosquées officielles" und "mosquées privées".

<sup>26</sup> Māwardī, Aḥkām, 130.

<sup>27</sup> Māwardī, Aḥkām, 133: "ahl al-šawāri' wa al-qabā'il".

<sup>28</sup> Grabar, "The Architecture of the Middle Eastern City", 31; Ibn Haldūn, The Muqaddima, I, 450 (Übers. von Rosenthal).

<sup>29</sup> Grabar, "The Architecture of the Middle Eastern City", 36f.

tion, die gemeinsam in dem einzigen  $\check{g}\bar{a}mi^c$  der Stadt betet, werden viele einzelne Moscheegemeinden.<sup>30</sup>

In Aleppo findet in etwa die von Grabar beschriebene Entwicklung statt. Die Umayyadenmoschee bleibt bis in die mamlukische Zeit die einzige Freitagsmoschee im Bereich der Stadt *intra muros*. Lediglich in von der ummauerten Stadt räumlich getrennten Bereichen entstehen bereits vorher weitere Freitagsmoscheen. Auf der Zitadelle entsteht ein *ǧāmi*<sup>c</sup> wahrscheinlich bereits zur Zeit der Mirdasiden im 11. Jahrhundert u.Z.<sup>31</sup> Drei weitere Freitagsmoscheen entstehen in den nördlichen, nordöstlichen und südwestlichen Vororten außerhalb der ayyubidischen Stadtmauer.<sup>32</sup> Leider sind wir nur ungenügend über die kleinen Moscheen (*masāǧid*) in dieser Zeit informiert. In Aleppo beginnt erst in mamlukischer Zeit, genau wie in anderen Teilen des Reiches, die Konstruktion von neuen Freitagsmoscheen im Bereich der Stadt *intra muros* und in den neuen Vororten im Osten und Norden der Stadt.

#### X. 1. b. Die Moscheen bei den hanafitischen Juristen

Die hanafitischen Juristen haben sich ausführlich mit der Institution 'Moschee' beschäftigt und eine detaillierte Moscheetypologie entwickelt.³³ Die wichtigsten religiösen Institutionen sind demnach die Heiligtümer von Mekka, Medina und Jerusalem. Ihnen folgen die Freitagsmoscheen, die unter der Kontrolle des Staates stehen. Die Autorisierung zur Durchführung der huṭba in diesen Moscheen wird vom Souverän (Sultan) erteilt. Genau wie al-Māwardī, der die Freitagsmoscheen unter die masāǧid sulṭānīya einordnet, unterstreichen auch die Hanafiten den 'staatlichen' Aspekt dieser Institution.

Die Stadtviertelmoscheen (*masğid maḥalla*) hingegen stehen unter der Kontrolle einer fest definierten Gruppe, in der Regel den Bewohnern eines Viertels, die diese Moschee zusammen benutzen und gemeinsam für ihre Verwaltung (Ernennung des Imam, etc.) verantwortlich sind. Dies sind die privaten Moscheen (*masāğid ʿāmma*), von denen al-Māwardī spricht.

Die nächste Gruppe bilden *masāğid* an Durchgangsstraßen und in Märkten, die keine feste Gemeinde haben, in denen die Gläubigen unabhängig voneinander ihre Gebete verrichten können. Die fünfte und letzte Kategorie bilden Moscheen in Häusern und andere religiöse Institutionen, wie *madrasa*, *hānqāh*, *zāwiya* oder *ribāṭ*, die nicht als Moscheen betrachtet werden, in der Regel aber einen Betraum besitzen. Der Zugang zu ihnen ist oft beschränkt, zum Beispiel auf die Studenten der *madrasa* oder die Anhänger der *zāwiya*.



<sup>30</sup> Grabar, "The Architecture of the Middle Eastern City", 39.

<sup>31</sup> Ibn al-Šihna, Durr al-Muntahab, 74.

<sup>32</sup> Ibn al-Šiḥna, Durr al-Muntaḥab, 71-74; Gaube, Wirth, Aleppo, 100-103.

<sup>33</sup> Siehe hierzu vor allem: Johansen, "The All-Embracing Town".

In den Gerichtsregistern finden sich – bedingt durch die Art der Dokumente – nicht in gleichem Maß Informationen über die verschiedenen Gruppen von religiösen Institutionen. Beispiele von Moscheen an Durchgangsstraßen ohne feste Gemeinde konnten etwa in unserem Untersuchungszeitraum nicht eindeutig identifiziert werden. Aus diesem Grund werden sie in dieser Untersuchung nur eine unbedeutende Rolle spielen.

Die Ansicht, daß es in einer Stadt nur eine Freitagsmoschee geben sollte und daß alle Muslime der Stadt eine Gemeinde bilden, war anfänglich in jeder Rechtsschule vorhanden. Abū Ḥanīfa und Abū Yūsuf werden mit dieser Meinung in der hanafitischen Schule identifiziert. Abū Yūsuf soll zwei Freitagsmoscheen nur für den Fall zugelassen haben, daß die Stadt aus zwei eindeutig – etwa durch einen Kanal oder einen Fluß – getrennten Teilen besteht.<sup>34</sup>

Seit dem 11. Jahrhundert u.Z. haben sich die hanafitischen Juristen in ihren Aussagen zur Freitagsmoschee den veränderten urbanen Gegebenheiten angepaßt. Bereits seit der zweiten Hälfte des 8. Jahrhunderts u.Z. haben die großen islamischen Zentren mehrere Freitagsmoscheen besessen und sogar Dörfer sollen mit Freitagsmoscheen ausgestattet gewesen sein. Sarahsī argumentiert im 11. Jahrhundert u.Z. für drei und mehr Freitagsmoscheen in den großen Städten mit dem einfachen Argument, daß es für die Bewohner einer großen Metropole unzumutbar sei, sich in lediglich einer Moschee zu versammeln und dies zudem zu Konflikten führen könne.<sup>35</sup> Aleppo wurde zu dieser Zeit von den Ayyubiden regiert, die die schafiitische Rechtsschule bevorzugten und der Ausbreitung von Freitagsmoscheen kritisch gegenüberstanden. Die aiyūbidischen Fürsten haben in Aleppo eine eindrucksvolle Reihe von Bauten hinterlassen, darunter befindet sich jedoch nur eine Freitagsmoschee: Die große Moschee der Zitadelle, die auch keine Neugründung war, sondern lediglich ein Neubau.<sup>36</sup> Alle anderen religiösen Bauten der Ayyubiden waren Institutionen der Lehre (madāris) oder des mystischen Islam (ribāt, hāngāh), in der Regel verbunden mit einem Mausoleum, um das Grab des Stifters oder der Stifterin aufzunehmen.

Obwohl die hanafitische Schule schon früh akzeptiert hat, daß es mehrere Freitagsmoscheen in einer Stadt gibt und damit die politische Bedeutung der Freitagspredigt abgenommen hat (sie bestehen – wenigstens in der Theorie – darauf, daß der Sultan oder ein Vertreter bei der Freitagspredigt präsent ist), bleibt bei ihnen die Autorisierung der *huṭba* und die Ernennung des *haṭīb* eine Aufgabe des Sultans. Sie bestehen auch generell auf dem Unterschied zwischen Freitagsmoschee und Gemeindemoschee, bei der sie den 'privaten' Charakter betonen.<sup>37</sup>



<sup>34</sup> Johansen, "The All-Embracing Town", 149.

<sup>35</sup> Johansen, "The All-Embracing Town", 150.

<sup>36</sup> Herzfeld, Matériaux, I, 1, 133. Al-Malik al-Zāhir Gāzī baute die Moschee im Jahr 610/1212-13 neu auf, nachdem der Vorgängerbau ein Jahr zuvor abgebrannt war.

<sup>37</sup> Johansen, "The All-Embracing Town", 151.

Es bleibt in Hinblick auf die Beispiele aus Aleppo, die hier diskutiert werden sollen, festzuhalten, daß – sowohl nach Ansicht von al-Māwardī als auch der hanafitischen Juristen – die Freitagsmoschee eine Institution ist, die – in der Regel – vom Sultan (oder dessen Vertreter) gestiftet wurde und für deren Verwaltung (Bestellung des Imam, ħaṭīb, etc.) er zuständig war. Damit war die Freitagsmoschee eine öffentliche Institution, deren Kontrolle auch in der öffentlichen Hand (Sultan, Gouverneur oder Richter) blieb.

Im folgenden sollen einige Beispiele von Freitagsmoscheen in Aleppo anhand der Frage untersucht werden, ob diese Prämisse der öffentlichen (staatlichen) Kontrolle über die Belange der Institution in der Verwaltungspraxis unseres Untersuchungszeitraums zutrifft. Beginnen wir mit der prestigeträchtigsten der Aleppiner Freitagsmoscheen, der Umayyadenmoschee.

## X. 2. Die Freitagsmoscheen Aleppos

In diesem Kapitel werden einige Beispiele von Freitgsmoscheen untersucht. Ein besonderer Schwerpunkt soll auf ihrer Entwicklung in dem Zeitraum liegen, der durch unsere Quellen gut dokumentiert ist. Da diese Quellen in erster Linie lokalen Ursprungs sind (Gerichtsakten), bleiben verständlicherweise Lücken bei den Institutionen deren Verwaltung überwiegend in der Hauptstadt angesiedelt war. Trotzdem ist für unsere Argumentation wichtig, auch diese 'imperialen' Moscheen mit einzubeziehen. Ein besonderes Augenmerk liegt aber auf den Moscheen von lokaler Bedeutung deren Entwicklung in der Zeitspanne, über die wir gut unterrichtet sind (etwa 1750 bis 1840), dargestellt wird.

# X. 2. a. Die Umayyadenmoschee

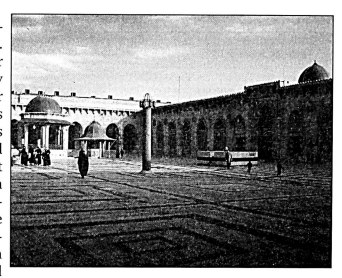
Die Umayyadenmoschee war die erste monumentale Moschee, die nach der islamischen Eroberung in Aleppo erbaut wurde. In Auftrag gegeben vom Kalifen al-Walīd ab ca. 710 u.Z. und vollendet während der kurzen Regierungszeit des Kalifen Sulaimān b. 'Abd al-Malik, verdient sie besondere Beachtung, denn sie verkörpert für den muslimischen Teil der Aleppiner Bevölkerung seit ihrer Vollendung das religiöse Zentrum der Stadt. Auch geographisch befindet sie sich etwa in der Mitte der alten Stadt *intra muros* an einer Stelle, die schon eine lange Vergangenheit als religiöses Zentrum hatte. Nach den Beschreibungen, die sich ohne große Variationen in den arabischen Quellen zur Stadtgeschichte finden, wurde die Moschee an der Stelle eines freien Platzes (auch als Garten oder Friedhof bezeichnet) vor der Kathedrale aus der Zeit Justinians erbaut.<sup>38</sup> Damit wurde eine andere Lösung gefunden als in Damaskus und auch in Hama,<sup>39</sup> wo die große Moschee exakt an der Stelle des älteren



<sup>38</sup> Ibn Šaddād, A dāq, I, 103ff. Die Kathedrale war zu dieser Zeit wohl bereits teilweise zerstört.

<sup>39</sup> Sourdel, "Hamāt".

Heiligtums aus ker Zeit gebaut wurde. In Aleppo, zur Zeit der Umayyaden eine relativ unbedeutende Stadt, war die Akzentuierung eines zentralen Heiligtums wohl nicht so zwingend wie in der Hauptstadt Damaskus. Es gab auch keinen riesigen Temenosbereich, der dort die Kathedrale umgab. Vielleicht entschieden sich auch aus diesem Grund die umayadischen Bauherren, die Kathedrale



Umayyadenmoschee, Hof nach Südosten (Foto: Knost)

nicht anzutasten und die neue Moschee lediglich im Bereich des Platzes vor ihr zu bauen. Die Moschee wurde nach dem Vorbild der Umayyadenmoschee von Damaskus mit Marmor und Mosaiken reich verziert. Leider ist vom umayadischen Bau nichts erhalten, was uns eine Vorstellung von diesem Reichtum verschaffen könnte. Die Zerstörungen und baulichen Veränderungen begannen bereits mit den Abbasiden. Der heutige Bau stammt im wesentlichen aus dem 12. und 14. Jahrhundert u.Z,<sup>40</sup> allerdings hat wohl auch jedes osmanische Jahrhundert an der Moschee seine Spuren in Form von Ergänzungen und Restaurierungen hinterlassen.<sup>41</sup>

Gazzī beschreibt die Umayyadenmoschee auf etwa 13 Seiten in sehr detaillierter Weise. Seine Beschreibung, die den Zustand des Gebäudes gegen 1900 zeigt, ist interessant, da sie, vor allem in der *qiblīya* (Betsaal), nicht mehr dem heutigen Zustand entspricht.<sup>42</sup> Mittlerweile sind dort die meisten

<sup>40</sup> Asadī, Aḥyā', 368.

<sup>41</sup> Zu einer Auflistung der osmanischer Baumaßnahmen in der Umayyadenmoschee, vgl. Watenpaugh, *Image*, 176ff.

<sup>42</sup> Gazzī, Nahr, II, 184ff: "Das Gebäude der Moschee hat eine westöstliche Seitenlänge von 130d und eine nordsüdliche Seitenlänge von 111d und 12q, daraus ergibt sich eine Fläche von 14.495d². Die Moschee besitzt vier Eingänge: Der erste ist nach Süden gerichtet und ist bekannt als Bāb al-Naḥḥāsīn, weil man von ihm in den Sūq al-Naḥhāsīn gelangte. Der zweite Eingang ist nach Osten gerichtet und bekannt als Bāb sūq al-Ṭaibīya. Der dritte Eingang ist nach Norden gerichtet und bekannt als Bāb al-Ğarākisīya, der vierte Eingang ist bekannt als Bāb al-Masāmirīya, gegenüber dieses Eingangs liegt das Tor der Madrasa al-Ḥalāwīya. Die südliche Seite der Moschee besteht in ihrer ganzen Länge aus der qiblīya der Hanafiten und Schafiiten, die getrennt werden durch einen Gang, der vom südlichen Eingang zum Hof der Moschee führt. Die beiden Teile werden von einem großartigen Gewölbe überwölbt, das auf 80 Stützen ruht, die von West nach Ost vier Reihen aus je 20 Stützen bilden. An der ersten dieser Reihen vor der Wand der qiblīya steht zwischen der vierten und fünften Stütze ein miḥrāb, der der miḥrāb der Hanafiten war und in unserer Zeit bekannt ist als der miḥrāb al-ʿalamain wegen zweier tarīqa-Standarten an seinen beiden Seiten. Zwischen der sechsten und der siebten

Stütze befindet sich die magsürat al-wālī, ein offener Raum aus Holz, zu dem man über zwei Stufen gelangt. Im Jahr 1336/1917-18 wurde diese *magsūra* und ein Teil der *qiblīya* zerstört. Zwischen der achten und neunten Stütze befindet sich ein kleiner Raum, der innen etwa 2d Seitenlänge hat und der durch eine Tür mit dem Sūq al-Habbālīn verbunden war. Der wālī oder der hatīb konnte durch diesen Eingang in die Moschee gelangen. Gegen 1260/1844-45 wurde dieser Eingang verschlossen und der Raum war nur noch mit der qibliya verbunden. Zwischen der neunten und zehnten Stütze befindet sich der minbar, eine schöne Arbeit aus Holz mit Elfenbein und Perlmutt nach dem Stil der Aleppiner Moscheen. An den minbar schließt sich der große mihrāb an, der früher für die Schafiiten war und jetzt als mihrāb der Hanafiten bekannt ist. Etwa gegenüber dem mihrāb befindet sich die Empore (sudda). Anschließend zwischen der zehnten und der elften Stütze befindet sich das Prophetengrab (al-hadra al-nabawiya) in einem kleinen Raum, der durch ein eisernes Gitter von der qibliya abgegrenzt ist. Dort befindet sich ein Kenotaph an der Stelle, an der das Haupt von Zakariyā, dem Vater Johannes d. Täufers begraben liegt [an dieser Stelle gibt Gazzī die Geschichte der Auffinding des Hauptes von Johannes d. Täufer in Baalbek wieder, wie sie von Ibn Šaddād nach Ibn al-'Azīmī tradiert wurde]. Zwischen der elften und zwölften Stütze der zweiten Reihe befindet sich eine maqsūra, die als maqsūrat al-qāḍī bekannt ist und zur Zeit von Qarā Sunqur al-Manṣūrī, kāfil almamlaka al-ḥalabīya' erneuert wurde. Bei dieser zwölften Stütze endet die qiblīya der Hanafiten, ihre Größe beträgt 72d 16q x 23d 9q. Zwischen der zwölften und der dreizehnten Stütze befindet sich der Gang (dahliz), der zum südlichen Eingang der Moschee führt. Westlich und östlich dieses Ganges befindet sich der Eingang zur qibliya der Hanafiten und zur qibliya der Schafiiten. Am anderen Ende dieses Ganges befindet sich das große Tor, durch das man zum Hof der Moschee gelangt. Östlich dieses Tores schließt sich die qibliya der Schafiiten an mit einer Größe von 45d 16q x 23d 9q. Sie erstreckt sich von der dreizehnten bis zur zwanzigsten Stütze. In dieser qibliya befinden sich keine Altertümer (ātār), bis auf den miḥrāb aus gelbem Stein, der in unserer Zeit als der miḥrāb der Schafiiten fungiert und der sich zwischen der sechzehnten und siebzehnten Stütze befindet. In der qibliya der Hanafiten befindet sich zwischen der zehnten und der elften Stütze in der zweiten und dritten Reihe eine Kuppel und zwischen der neunten und zehnten Stütze in der dritten Reihe befindet sich eine Empore aus der Zeit den Altinboga ,kāfil al-mamlaka al-ḥalabīya', die von vier Säulen aus Holz getragen wird. Zwischen jedem Stützenpaar der vierten Reihe der qibliya der Hanafiten und der Schafiiten befindet sich ein weites Tor, das mit einem Gitter (šubāk) aus Holz verschlossen ist. Zwischen der neunten und zehnten Stütze befindet sich ein kleines Tor (verglichen mit den anderen Toren), das von außen zwei Inschriften besitzt (von Sultan Murad und Großvezir Husrū Bāšā). Auf beiden Seiten dieses Tores befindet sich eine mastaba, die zum Gebet und zum Sitzen für die wa"āz dient. Auf der östlichen Seite der ǧāmi' befindet sich ein überwölbter riwāq von 36d Länge und 17d Breite, der auf Stützen ruht, die den Stützen in der qibliya ähnlich sind. Zwischen je zwei Stützen an der Rückwand, hinter der sich der Sūq al-Şayyārīn befindet, sind kleine Zimmer (hugra) eingebaut, in denen sich die Lehrer (mudarrisun), Imame und Beschäftigten der Moschee aufhalten. An der südlichen Wand befindet sich ein mihrāb, rechts davon ein Eingang in die qiblīya der Schafiiten, auf der linken Seite ein Zimmer, in dem einige Lehrer (mudarrisun) wohnen. In der nördlichen Wand befindet sich eine kleine Tür zu dem Gang (dahlīz) des zweiten östlichen Eingangs. In der westlichen Ecke vor dem Gang befindet sich ein Zimmer, in dem der Astronom (mīqātī) wohnt. Der östliche riwāq liegt drei Stufen oberhalb des Hofes der Moschee. Durch die zweite Stufe zieht sich von Süden nach Norden ein gerader Schnitt, wenn ihn die Sonne erreicht, wird zum zuhr-Gebet gerufen. Es wird gesagt, der Hidr (Heil über ihn) habe diesen Schnitt gezogen, richtig ist allerdings, daß es 'Abdallāh b. 'Abd al-Raḥmān b. 'Abdallāh al-Ḥanbalī ,al-mīqātī' war. Nördlich des dahlīz befindet sich der Betraum der Higazīya mit einem Eingang zum dahlīz und einem weiteren Eingang und zwei Fensteröffnungen zum nördlichen riwāq. Die Higazīya hat eine Breite und Tiefe von 29d 9q. Dieser Betraum hat auf seiner nördlichen Seite einen Wasserspeicher (haud), der im Jahr 1304/1886-87 zusammen mit der Holzdecke aus Mitteln der Moschee erneuert wurde. Westlich daneben befindet sich ein weiterer Wasserspeicher. Unter diesen beiden Wasserspeichern wurden vier Lasten (aḥmāl) Reste gefunden, die dem Anschein nach von den Getöteten der Ereignisse um Timur Lenk stammen. Der nördliche riwāq hat eine Länge von 74d 9q und eine Tiefe von 14d 21q, gedeckt von einem Gewölbe, das auf Stützen ruht, ähnlich denen der qibliya. Zwischen den einzelnen Pfeilern an der Nordmauer befinden sich Räume aus Holz, in denen die Diener der Moschee wohnen. Zwischen den zehnten, elften und zwölften Pfeilern befindet sich ein qastal für die rituellen Waschungen. Zwischen dem zweiten und dritten Pfeiler befindet sich der Eingang zum Där al-Qur'än al-'Ašä'irīya (s.u.). Zwischen dem sechsten und siebten Pfeiler befindet sich ein Raum, darin eine Zisterne (sahrīğ), die aus den qanāt gespeist wird und die benutzt wird, wenn die Wasserversorgung durch die qanāt wegen Reparaturmaßnahmen unterbrochen ist. Auf dem Dach dieses Raumes befand sich eine Kuppel (qubba), von der aus die herrscherlichen Dekrete und Order verlesen wurden (al-awāmir wa-l-farāmin



der von Ġazzī erwähnten Einbauten entfernt worden. Seine Beschreibung zeigt eine höchst komplexe Institution, die aus verschiedenen Einheiten besteht. Sie macht deutlich, daß viele der Beschäftigten der Moschee in kleinen Räumen in verschiedenen Teilen des Gebäudes selbst wohnten. Aber auch durchreisende Gelehrte wurden in der Umayyadenmoschee aufgenommen. Im Jahr 1175/1761-62 zum Beispiel kam Ġiyat al-Dīn al-Balhī nach Aleppo und lebte eine Zeit lang in einem der Räume der Moschee.<sup>43</sup>

Die Umayyadenmoschee bleibt auch in osmanischer Zeit die wohl bedeutendste religiöse Institution in Aleppo. Dies zeigt sich vor allem auch durch das Prestige, das es mit sich brachte, einen der Posten (Imam, ħaṭīb) in dieser Institution innehaben zu können (vgl. Kap. VI. 1.). Ihr besonderer Status wird auch durch den Namen hervorgehoben, den sie in den Dokumenten trägt: al- Ğāmiʿ al-Kabīr al-Umawī. Das Adjektiv 'kabīr' bezieht sich dabei sicherlich nicht nur auf ihre Größe, sondern auch auf ihre Bedeutung. Sie bleibt mit der Dynastie der Umayyaden assoziiert, obwohl nur noch ihre Lage mit der ursprünglichen umayyadischen Gründung identisch ist. Als erster monumentaler Moscheebau in Aleppo hatte diese Institution nicht nur kultische Bedeutung, sondern war eine der 'imperialen Moscheen' par excellence von denen

al-sulṭānīya) Am westlichen Ende dieses riwāq befindet sich eine Tür zum Gang (dahlīz) des nördlichen Eingangs der Moschee. Das Minarett der Moschee befindet sich am westlichen Ende dieses riwāq, ist quadratisch von einer Seitenlänge von 21d 21q. Seine Höhe beträgt vom Boden der Moschee bis zum Platz des Muezzins 52d 6q und von dort bis zur Kuppel noch einmal 17d. Vom Eingang des Minaretts gelangt man in westlicher Richtung zu dem dahliz des westlichen und vierten Eingangs der Moschee. Dort befindet sich ein schöner Raum, in dem einige šuyūḥ der Moschee wohnen. Über dem Dach dieses dahlīz befand sich ein weiterer Raum, in dem einige der mudarrisūn wohnten. Auf der vierten Seite der Moschee befindet sich ebenfalls ein riwāq, der 53d 17q lang und 6d 22q tief ist. Er ist ebenfalls gedeckt mit einem Gewölbe, das auf Stützen ruht. An der Außenmauer befinden sich zwischen den Stützen ebenfalls Räume aus Holz für die Diener und die Muezzine der Moschee. An der Südseite befindet sich der Eingang in die qibliya der Hanafiten. Neben diesem Eingang befindet sich ein *mihrāb*. Am nördlichen Ende dieses *riwāq* befindet sich ein Eingang zu dem bereits erwähnten dahlīz des vierten Eingangs. Dieser riwāq wurde im Jahr 1302/1884-85 aus Mitteln der Moschee erneuert, da er einzustürzen drohte, also wurde er abgerissen und wieder aufgebaut. In der Mitte des riwāq befindet sich auf der Arkade, die zum Hof der Moschee zeigt, die Inschrift: "erneuert (ğaddada) hat diesen iwān auf Befehl und Wunsch des amīr al-mu'minīn ... Sultan ... 'Abd al-Ḥamīd II. der Gouverneur der Provinz Sayyid Ḥusain Ǧamīl Bāšā ... im Jahr 1302/1884-85". Der Hof der Moschee mißt von West nach Ost 98d 5q und in der Tiefe 60d 18q. Der gesamte Hof ist mit gelbem Marmor (ruḥām) ausgelegt, in den mit schwarzem Stein schöne Ornamente eingelegt sind, die bei erstem Hinsehen wie kufische Schrift aussehen. Diese Arbeit stammt aus dem Jahr 1042/1632-33 und war eine Spende (tabarra'a bihi) einer der a'yān namens Zain al-Dīn Bek. Im Hof befindet sich ein rundes Wasserbassin mit einer hölzernen zwölfeckigen Kuppel, nördlich dieses Bassins, getrennt durch einen Gang, befinded sich ein weiteres secheckiges Bassin, darüber eine Kuppel, die auf sechs Säulen ruht. Im Jahr 1302/1884-85 wurde diese Kuppel mit Mitteln der Moschee erneuert. Im Hof befindet sich außerdem ein mihrab neben der kleinen Tür, die einer der Eingänge der qibliya der Hanafiten ist. Dieser miḥrāb wird im Sommer bei den auqāt al-ǧahrīya (vgl. Kap. XI. 3. a.) benutzt. Gegenüber dieses mihrāb befindet sich eine mastaba der Länge 6d 1q und der Breite 4d 16q mit einer Balustrade für die Muezzine als Ersatz für die Empore. Außerdem gibt es eine Säule aus schwarzem Stein mit einem Gitter aus Eisen, um daran die qanādīl zu befestigen. Es wird gesagt, Nūr al-Dīn Zengī habe darauf an Festtagen Räucherwerk verbrannt. Im Hof befindet sich ebenfalls ein großer Brunnen (bi'r), bekannt als 'dūlāb', der nicht mehr in Funktion ist. Es wird gesagt, daß es ein dūlāb war, als die Moschee ein Garten war. An der Außenmauer der qibliya der Schafiiten und am östlichen riwāq befinden sich Inschriften von Firmanen und Dekreten aus der Zeit der Mamluken (al-daula al-garkasiya)."

43 Tabbāh, I'lām, VII, 23.



al-Māwardī spricht.<sup>44</sup> Diese Bedeutung wird in osmanischer Zeit durch zahlreiche Baumaßnahmen und die freitäglichen Prozessionen von der Residenz des Gouverneurs unterstrichen.<sup>45</sup>

Im osmanischen *waqf*-Register aus dem Jahr 992/1583-84 ist sie auch mit Abstand die Institution mit dem reichsten Stiftungsbesitz in Aleppo. Ihre Einnahmen in diesem Jahr betrugen 133.074 a (zu Vergleichen mit den anderen Moscheen, siehe Kap. X. 2.). Der *waqf*-Besitz der Umayyadenmoschee bestand vor allem aus Geschäften in den *aswāq*, die um die Moschee herum liegen und aus Land und Abgaben von Dörfern in der Region Aleppo. Die ständigen Ausgaben für die Bedürfnisse der Moschee wurden mit 126.302 a angegeben, so daß ein Überschuß von 6.772 a übrig blieb, um zusätzliche Ausgaben, wie Renovierungen und Restaurierungen zu bezahlen.<sup>46</sup>

Leider ist es nicht möglich auf der Basis unserer Dokumente, die Entwicklung dieses *waqf* in den folgenden Jahrhunderten weiterzuverfolgen, da über die Stiftung der Umayyadenmoschee keine Abrechnungen gefunden wurden. Die Verwaltung lag offensichtlich in Istanbul und wurde in Aleppo lediglich von einem Vertreter wahrgenommen.<sup>47</sup> Dieser Vertreter hat bei seiner Arbeit die Hilfe der Gerichte anscheinend nicht oder nur sehr selten in Anspruch genommen, so findet sich zum Beispiel in unserem Untersuchungszeitraum kein Dokument in den Registern über eine Vermietung von *waqf*-Besitz der Umayyadenmoschee.<sup>48</sup>

Die Umayyadenmoschee ist aber in den Dokumenten der Aleppiner Gerichtsakten nicht völlig abwesend. Roded identifiziert sie als die Institution, die im 18. und 19. Jahrhundert am häufigsten in neuentstandenen Stiftungen als Nutznießer aufgeführt wird. Ihre Analyse basiert allerdings lediglich auf den waqf-Listen am Ende des zweiten Bandes von Ġazzīs ,Nahr al-dahab' und nicht auf den Dokumenten selbst. Bei einer Analyse dieser Dokumente stellt sich aber in vielen Fällen heraus, daß nicht die Umayyadenmoschee der Nutznießer dieser kleinen Stiftungen ist, sondern einzelne Teile von ihr. Sie wurde von den Aleppinern also tatsächlich nicht als eine einzige Institution



<sup>44</sup> Sauvaget, Alep, 82. Er unterstreicht den öffentlichen Charakter der Moschee: "... la Grande-Mosquée, n'est-elle pas, elle aussi, le lieu de rassemblement où se discutend les intérêts communs? C'est alors, plus encore que le lieu du culte, une véritable maison commune, où s'accomplissent tous les actes majeurs de la vie de la communauté islamique: prestation de serment au calife, assemblées de caractère politique, audiences de justice, enseignements, conservation du Trésor publique."

<sup>45</sup> Watenpaugh, Image, 178.

<sup>46</sup> TK.KKA 556, fol. 34v. f.

<sup>47</sup> Gazzī sagt, der *mutawalli* sei der Sultan (*Nahr*, II, 198). Die tatsächliche Verwaltung vor Ort habe in den Händen des *mutasallim* der Provinz gelegen (*Nahr*, II, 192), was den Charakter dieser Institution als einer 'imperialen Moschee' noch einmal unterstreicht.

<sup>48</sup> Sehr wahrscheinlich hat der Vertreter des *mutawallī* diese Angelegenheiten direkt mit der Hauptstadt Istanbul geregelt und auch seine Abrechnungen nach Istanbul geschickt. Für den *waqf* der Umayyadenmoschee konnte aber auch im BOA keine derartige Abrechnung gefunden werden (die Archive des Topkapı Palastes konnten leider nicht konsultiert werden).

<sup>49</sup> Roded, Great Mosques, 32.

gesehen, sondern als ein großer 'religiöser Raum', bestehend aus mehreren einzelnen Bestandteilen.

In unserem Untersuchungszeitraum wurde die ganze Umayyadenmoschee als Begünstigte in neun *waqfīyāt* erwähnt. Nicht in allen Fällen bedeutet dies einen sofortigen Nutzen für die Institution, denn in einigen Dokumenten wird sie erst in einem späteren Stadium der Stiftung begünstigt, zum Beispiel nach dem Aussterben der Familie des Stifters, wie in den beiden Stiftungen von Sitt Ḥadīğa Qādīn bt. 'Abdallāh, der Witwe des ehemaligen Gouverneurs von Aleppo Isma'īl Bāšā, aus dem Jahr 1205/1790. Ein Jahr später legt Sayyid Ḥāǧǧ Ṭaha Afandī b. Sayyid Ḥāǧǧ 'Umar Afandī Ṭaha Zāda – neben anderen Zahlungen – auch den Betrag von 9 ġ fest für die Rezitation von einem ǧuz' des Koran an jedem Morgen im Ramadan in der Umayyadenmoschee. <sup>51</sup>

In vielen anderen Fällen ist nicht die Umayyadenmoschee als Institution das Ziel von Stiftungen, sondern wie erwähnt, Teile dieser Moschee, wie zum Beispiel der Schrein (*marqad*) des Propheten Zakarīyā, der sich neben dem zentralen *miḥrāb* der Moschee befindet. An dieser Stelle wird eine im Jahr 435/1043-44 in Baalbek aufgefundene Kopfreliquie des Zacharias (der Vater Johannes des Täufers) verehrt.<sup>52</sup> Dieser Schrein profitiert – mit drei anderen Begünstigten – nach dem Aussterben der Familie von der großen Stiftung von Ṭaha al-ʿAqqād, die er zusammen mit seiner Ehefrau Šarīfa Fāṭima im Jahr 1219/1804 errichtet hat.<sup>53</sup>

An diesem Ort finden ebenfalls einige Aktivitäten statt, die eine Spur in den Dokumenten hinterlassen haben. Šaiḫ Ibrāhīm al-Hilālī soll – laut einer waqfīya von 1204/1789-90 – an fünf Tagen in der Woche vor dem marqad eine 'Unterrichtseinheit' (hiṣṣa) fiqh lesen. In einigen Dokumenten, die die Vergabe von Posten betreffen, taucht der marqad des Zakarīyā auf. So wird im Jahr 1220/1805 Sayyid Šaiḫ 'Abd al-Rahīm Afandī Šarābātī Zāda anstelle seines verstorbenen Vaters Sayyid Muḥammad Afandī b. Sayyid 'Abd al-Raḥīm Ğalabī al-Ḥāntūmānī, bestimmt, vor dem marqad am Prophetengeburtstag (12. Rabī' al-Awwal) den maulid al-šarīf al-nabawī zu lesen. Šāiḫ Aḥmad Afandī al-Ašrafī wird im Jahr 1225/1810 – anstelle des verstorbenen Šaiḫ Aḥmad Afandī b. Šaiḫ Muḥammad Afandī Mawāhibī Zāda – ernannt, an jedem Freitag nach dem Freitagsgebet vor dem marqad zu predigen



<sup>50</sup> SMS, 137/186/440, 441 vom 22.03.1205/29.11.1790.

<sup>51</sup> SMS, 141/16/39 vom 25.05.1206/20.01.1792.

<sup>52</sup> Die 435/1043-44 in Baalbek gefundene Reliquie, die im selben Jahr nach Aleppo gelangte, wurde ursprünglich Johannes dem Täufer zugeschrieben und im Maqām Ibrāhīm auf der Zitadelle verwahrt. Nach den Zerstörungen der Mongolen in der Mitte des 13. Jahrhunderts wurde sie in die Umayyadenmoschee verbracht. Seit wann sie mit Zacharias in Verbindung gebracht wird, ist nicht klar, die Umwidmung ist aber wohl bereits in vorosmanischer Zeit erfolgt (Sauvaget, *Perles*, 73; Ġazzī, *Nahr*, II, 187f.).

<sup>53</sup> SMS, 157/50/130 vom 21.03.1219/29.06.1804.

<sup>54</sup> SMS, 142/78/397 vom 25.10.1208/25.05.1794. Es handelt sich um eine Veränderung (idħāl – iḥrāǧ) der ursprünglichen Bestimmungen der Stiftung aus dem Jahr 1204/1789-90 (vgl. Kap. III. 5.).

<sup>55</sup> SMS, 158/62/137 vom 19.01.1220/19.04.1805.

(wa'z) und den dikr durchzuführen. Dafür wird er mit 15 g aus dem waqf der Umayyadenmoschee entlohnt. Ebenfalls soll er jeden Tag in der Moschee (ohne genaue Ortsangabe) hadīt lesen, was mit 30 g vergütet wird.<sup>56</sup>

Einige Stiftungen sind für eine Institution innerhalb der Umayyadenmoschee bestimmt, die in den Dokumenten als Madrasa al-Ḥiǧāzīya bezeichnet wird. In der Beschreibung der Moschee von Ġazzī wird erwähnt, daß sich ein Betsaal (muṣallā) mit diesem Namen an der östlichen Seite des nördlichen riwāq befand.<sup>57</sup> Offensichtlich war dieser Ort in der Umayyadenmoschee nicht nur für die Gebete reserviert, sondern ebenfalls für Unterricht, wie die Bezeichnung als 'madrasa' in den Dokumenten vermuten läßt.

Im Jahr 1218/1803 etabliert Ḥāǧǧa Nafīsa bt. Muḥammad Ğalabī al-Bannā einen umfangreichen waqf (sieben dār, zehn dukkān) zugunsten ihrer Familie. Nach dem Aussterben der Familie soll die Stiftung an die Madrasa al-Ḥiǧāzīya in der Umayyadenmoschee gehen.<sup>58</sup> In zwei weiteren Stiftungen aus den Jahren 1208/1794 und 1210/1796 werden Koranlesungen an dem "Ort bekannt als Ḥiǧāzīya" bestimmt.<sup>59</sup>

Ein anderer Teil der Moschee wird in einem der Dokumente beschrieben als: "die zāwiya, die sich in der Umayyadenmoschee im nördlichen riwāq befindet und bekannt ist als Zāwiyat banī al-ʿAšāʾir. <sup>60</sup> Im Jahr 1205/1790 stiftete Šarīfa Ṣāliḥa bt. Šaiḥ Yūsuf al-ʿAṭṭār eine dār im Viertel al-Šarīʿatlī zunächst für sich selbst und anschließend zugunsten dieser zāwiya. Der mutawallī soll die dār vermieten und von den Einnahmen die Rezitation von vier Stücken Koran täglich an diesem Ort bezahlen. Falls diese zāwiya zerstört wird, sollen die Rezitationen vor dem marqad des Propheten Zakarīyā stattfinden. <sup>61</sup>

Ein Teil der *qiblīya* der Umayyadenmoschee wird in einem Dokument aus dem Jahr 1216/1801 erwähnt. Šaiḫ Ibrāhīm al-Hilālī, der ja bereits vor dem *marqad* des Propheten Zakarīyā *fiqh* unterrichten soll, wird in der *waqfīya* 



<sup>56</sup> SMS, 168/219/434 vom 20.02.1225/23.06.1810.

<sup>57</sup> Gazzī definiert ,Ḥiǧāzīyaʻ als "kleiner Ort innerhalb der Moschee, bestimmt für das Gebet (makān saģīr fī al-ǧāmiʻ muḥaṣṣiṣ li-l-ṣalāt)" (Nahr, II, 151). Ein Annex des Ğāmiʻ Ibšīr Muṣṭafā Bāšā im Viertel al-Ġudaida wurde im Stiftungsdokument ebenfalls als ,Ḥiǧāzīyaʻ bezeichnet (David, Le Waqf d'Ipšīr Pāšā, 76). Dies deutet darauf hin, daß diese Bezeichnung in Aleppo verbreitet war.

<sup>58</sup> SMS, 153/26/73 vom 26.04.1218/14.08.1803.

<sup>59</sup> SMS, 140/312/891 vom 05.11.1208/03.06.1794, SMS, 144-I/91/226 vom 26.10.1210/04.05.1796: "... al-makān al-mašhūr bi-l-Hiğāziya...".

Bei Ġazzī, Nahr, II, 196 wird diese Institution als ,Dār al-Qur'ān al-ʿAšā'irīya' bezeichnet. Sie wurde nach ihm von Śaiḥ ʿAlī b. Muḥammad Ibn ʿAšā'ir al-Ḥalabī al-Ṣāfiʿī (gest. im Jahr 788/1385-86) an der Nordseite der Umayyadenmoschee erbaut und mit dem nördlichen riwāq durch eine Tür verbunden (Meinecke, Mamlukische Architektur, II, 257). Das Gebäude ist heute verschwunden, lediglich die Verbindungstür existiert noch im nördlichen riwāq. Die Institution (von Ġazzī als ,dār' bezeichnet) hatte einen weiteren Eingang an der sūq-Gasse im Norden, gegenüber der Madrasa al-Šarafīya. Sie bestand aus einem iwān, einem Zimmer und einer qā'a und hatte zur Zeit von Ġazzī einen mudarris, der ein regelmäßiges Gehalt (rātib) aus ihrem waqf bezog, der unabhängig vom waqf der Umayyadenmoschee verwaltet wurde.

<sup>61</sup> SMS, 128/414/1421 vom 25.03.1205/02.12.1790.

von Sitt Laila bt. Sayyid Muḥammad Ḥamawī Zāda mit 36 ġ entlohnt, damit er jeden Tag im Ramadan ,'ulūm šarīfa' (ehrwürdige Wissenschaften) liest. Dies soll an einem Ort geschehen, der "am Ende der qiblīya liegt bei dem miḥrāb, an dessen beiden Seiten Standarten stehen und der bekannt ist als Maqām al-Arba'īn". Der Hinweis, daß er am Ende der qiblīya liegt, deutet auf den von Ġazzī als 'miḥrāb al-'alamain' (miḥrāb der zwei Fahnen/Standarten) bezeichneten Ort hin. 62

In lediglich drei Fällen wurde die Ernennung für Posten unter den wazā'if der Moschee bei Gericht dokumentiert, was die bereits gemachte Feststellung bestätigt, daß die Umayyadenmoschee im wesentlichen ohne die Hilfe der lokalen Gerichte verwaltet wurde. Im Jahr 1210/1796 verstarb Sayyid 'Abd al-Raḥīm Afandī b. Sayyid Muṣṭafā Afandī ,al-imām bi-Umawī Ḥalab'. Er war neben seiner Tätigkeit als Imam auch der Inhaber des Postens der sermaḥfilīya in der Moschee<sup>63</sup> für den er mit 15 ġ aus dem waqf der Ṣafīya Ḥātūn entlohnt wurde, der dem Waqf al-Ḥaramain angegliedert (mulḥaq) war. Der Posten wird an seinen Bruder Sayyid Muḥammad Ğalabī weitergegeben.<sup>64</sup> Die beiden anderen Posten betreffen die Lehre (tadrīs) in der Moschee und das Lesen von ḥadīt.<sup>65</sup>

Welche Rolle hatte nun die Umayyadenmoschee im Gefüge der religiösen Institutionen in der Stadt Aleppo? Ihre Lage neben dem wirtschaftlichen Zentrum mit seinen Märkten und Khanen macht sie automatisch zu einem vielfrequentierten Ort. In einer waqfīya aus dem Jahr 1176/1762-63 bestimmt der Stifter Sayyid Muḥammad Ğalabī al-Ḥarāmītī einen Geldbetrag für die Durchführung des Morgengebetes im Ramadan in dem Ğāmi<sup>c</sup> al-Zikkī außerhalb des Bāb al-Naṣr. Er legt unter anderem fest, daß der Muezzin dieser Moschee auf den Ruf des Muezzin der Umayyadenmoschee warten muß und dann erst selber zum Gebet rufen darf. Ähnliche Bestimmungen finden sich für drei weitere Moscheen in den nördlichen Vororten (vgl. Kap. X. 2. c.), verbunden mit fast identischen Bestimmungen, die die Ausführung des Morgengebets im Ramadan betreffen. Für Moscheen in anderen Teilen der Stadt konnten keine vergleichbaren Bestimmung gefunden werden, es bleibt aber zu vermuten, daß es in Aleppo eine Tradition gab, die dem Muezzin einer Moschee empfahl auf den



<sup>62</sup> SMS, 149/7/14 vom 25.08.1216/31.12.1801.

<sup>63</sup> Yediyıldız, Institution du vaqf, 304, 309: "chef d'un groupe de prieurs professionels qui est chargé de réciter, avant chaque prière du vendredi, une partie du Coran, et qui au bout d'un mois doit en avoir fini la récitation totale".

<sup>64</sup> SMS, 144-II/95/233 vom 08.11.1210/16.05.1796. Der waqf der Şafiya Ḥātūn bestand aus 19 Geschäften im Sūq al-Hawā' innerhalb des Bāb Anṭākiya, die im Jahr 1202/1787-88 insgesamt 76 ġ an Mieteinnahmen erzielt haben (BOA, EV.HMH 6718).

<sup>65</sup> SMS, 148/139/511 vom 28.03.1215/19.08.1800, SMS, 141-I/125 vom 04.11.1207/13.06.1793.

<sup>66</sup> MAH, 1/37 von 1176/1762-63.

Gebetsruf der Umayyadenmoschee zu warten. Dies wird von U. J. Seetzen bestätigt, der sich am Anfang des 19. Jahrhunderts in Aleppo aufgehalten hat.<sup>67</sup>

Die Bedeutung der Umayyadenmoschee wird auch in einer Anekdote bestätigt, die Ṭabbāḥ wiedergibt und die sich in der zweiten Hälfte des 12./18. Jahrhunderts zugetragen hat: Šaiḥ ʿAbdallāh al-Ġarābīlī war zu dieser Zeit der Astronom der Moschee. Als während des Ramadan im Winter für einige Tage die Sonne nicht sichtbar war, wurde die Zeit des *maġrib*-Gebets nicht nach Sonnenstand, sondern nach der Uhr bestimmt. An einem Tag zeigte sich die Sonne noch für eine halbe Stunde, nachdem Šaiḥ ʿAbdallāh bereits den Gebetsruf festgelegt hatte. Die Aleppiner hatten aber schon das Fastenbrechen begonnen und folglich durch die Unachtsamkeit des *šaiḥ* einen Fastentag verloren. Er verließ daraufhin fluchtartig die Stadt. Nach Ṭabbāḥ war die Ṭaha Zāda Familie (Stifter der Madrasa al-Aḥmadīya) traditionell für die Festlegung der Zeit des Gebetsrufs zuständig und sie hatten Šaiḥ ʿAbdallāh damit beauftragt.<sup>68</sup>

Was läßt sich über die räumliche Einbindung der Umayyadenmoschee sagen, kann ein bestimmter Einzugsbereich festgemacht werden, oder war sie für die ganze Stadt in gleichem Maße eine religiöse Referenz? Ein Teil der Stifter, die die Umayyadenmoschee begünstigen, stammte aus den Vierteln, die in unmittelbarer Umgebung der Moschee liegen. So wie Sitt Hadīğa, die zwei Stiftungen im Jahr 1205/1790 errichtete, in denen die Umayyadenmoschee nach dem Aussterben der Familie als Nutznießer eingesetzt ist (s.o.). Sie wohnte im Viertel Suwaigat Hātum, zu dem auch die Moschee gezählt wurde. Ḥāǧǧa Nafīsa und ʿĀʿiša, die beide die Madrasa al-Ḥiǧāzīya begünstigten, stammten ebenfalls aus Suwaigat Hātum und aus dem Viertel Suwaigat 'Alī (s.o.). Die aufgefundenen Dokumente in ihrer Gesamtheit betrachtet lassen aber nicht den Schluß zu, daß die Stifter der Umayyadenmoschee oder die Personen, die eine wazīfa in ihr wahrnahmen, mehrheitlich aus einem bestimmten Teil der Stadt stammten. Sie stellt sich damit als eine Institution dar, die nicht nur für die sie umgebenden Viertel eine Bedeutung hatte, sondern für die ganze Stadt die wichtigste religiöse Institution war.

Die Umayyadenmoschee, obwohl eine klassische 'imperiale' Moschee, bleibt während unseres Untersuchungszeitraums eine der Institutionen, die von den Aleppinern regelmäßig in ihren neuen Stiftungen bedacht wird. Dabei wird sie vielfach nicht als eine einzelne Institution wahrgenommen, sondern bestehend aus mehreren Teilen, die unabhängig Nutznießer von Stiftungen sind. Ihre Vorrangstellung unter den Moscheen Aleppos ist bedingt durch ihr Alter und ihre Größe und zeigt sich unter anderem darin, daß die



<sup>67</sup> Seetzen schreibt in seinem Tagebuch: "Alle übrigen Thurmsänger richten sich nach der grossen Moschee und so bald hier gerufen wird, verbreitet sich schnell das Rufen von einem Minaräh zum anderen." Dieses Zitat wurde freundlicherweise von Frau Judith Zepter zur Verfügung gestellt.

<sup>68</sup> Țabbāh, I'lām, VII, 120.

Muezzine der anderen Moscheen auf den Muezzin der Umayyadenmoschee warten, bevor sie selbst zum Gebet rufen.

#### X. 2. b. Die großen Moscheestiftungen des 16. Jahrhunderts

Kurz nach der osmanischen Eroberung verändert sich das ökonomische Zentrum der Stadt Aleppo. Von 1544 bis 1583 entstehen – sicherlich in direkter Beziehung mit dem wirtschaftlichen und demographischen Aufschwung – vier große Stiftungskomplexe. Die Stifter haben damit den Willen zum Ausdruck gebracht, Aleppo schnell in das Reich zu integrieren und dies auch optisch zu unterstreichen: drei davon haben im Zentrum eine Freitagsmoschee im typischen osmanischen Stil. Die Bautätigkeit beginnt mit dem Komplex des Husrū Bāšā von 1544. Er errichtet eine große Moschee mit *madrasa* und *takīya* unterhalb der Zitadelle, in einem Bereich, der wohl vorher nicht sehr stark bebaut war. Das nächste Projekt ist das des Muḥammad Bāšā Duqākīn Zāda aus dem Jahr 1555, das um eine große Moschee, der Ğāmic al-ʿĀdilīya herum konstruiert ist. Es schließt sich der Ḥān al-Ğumruk an, Teil des *waqf* von Sokollu Mehmed Pascha von 1574. Das letzte große Bauvorhaben in diesem Teil der Stadt ist der *waqf* von Bahrām Bāšā aus dem Jahr 1583, der ebenfalls wieder eine große Moschee im osmanischen Stil in seinem Zentrum hat.<sup>69</sup>

Diese Projekte verändern in grundsätzlicher Weise den religiösen Raum in diesem Teil der Stadt. Als hätten frühere Mäzene und Baumeister die Rolle der Umayyadenmoschee als eindeutiges spirituelles Zentrum der Stadt respektiert, liegen die Moscheegründungen der Mamlukenzeit alle in einiger Entfernung von der großen Moschee. Lediglich kleinere *masāğid* und eine Reihe von *madāris* befinden sich in ihrer unmittelbaren Nähe. Das 16. Jahrhundert bringt dann durch die oben erwähnten Projekte den Bau zahlreicher kommerzieller Anlagen, Khane und Geschäfte, aber auch der erwähnten drei großen *ğawāmi*, von denen sich zwei, die 'Ādilīya und die Bahramīya, in einer Entfernung von etwa 150m von der Umayyadenmoschee befinden. Die Entfernung der nächsten mamlukischen *ğawāmi*, der Ğāmi al-Mihmandār im Norden und der Ğāmi al-Rūmī im Süden (beide aus dem 14. Jahrhundert) beträgt zwischen 350 und 400 m.

Durch ihre zahlreichen religiösen und nichtreligiösen Posten haben diese Institutionen einer Anzahl von Aleppiner 'ulamā' eine Beschäftigung gesichert. Sie nehmen in Aleppo eine Sonderstellung ein. Zum einen waren ihre Stifter keine 'Aleppiner', auch wenn einige der osmanischen Gouverneure in der Stadt Nachkommen hinterlassen haben. Zum anderen übertreffen die drei osmanischen Moscheegründungen des 16. Jahrhunderts durch ihre Ausmaße alle Moscheen der Mamlukenzeit in Aleppo. Sie schaffen auch, viel deutlicher als die mamlukischen Gründungen, die Verbindung von religiösem Raum und ökonomischem



<sup>69</sup> Diese Stiftungen wurden bereits mehrfach untersucht (Raymond, "Les grands waqf"; Gaube, Wirth, Aleppo, etc.) und kürzlich von Watenpaugh, Image detailliert in Hinsicht auf ihre stadtgeschichtlichen Aspekte hin analysiert.

Raum durch die bauliche Nähe innerhalb dieser Komplexe. Aber auch in der Organisation der religiösen Institutionen in Aleppo scheinen sie eine Sonderrolle gespielt zu haben, denn sie tauchen in keiner der 197 von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 entstandenen neuen Stiftungen in irgendeiner Form als Nutznießer auf. Wir haben gesehen, daß auf der anderen Seite die Umayyadenmoschee mehrfach in waqfīyāt begünstigt wurde. Trotzdem waren diese drei ǧawāmiʿ aktive Institutionen mit vielen Posten, was ihre waqf-Abrechnungen belegen. Auch tauchen die Ernennungen dieser Posten gelegentlich in den Registern auf. So wird im Jahr 1209/1794 der Posten der turbadārīya und der Lesung von eineinhalb Stücken Koran in dem Ğāmiʿ Ḥusrū Bāšā neu besetzt. Dieselbe Person hatte den Posten der duʿāǧīya in dem Ğāmiʿ Bahrām Bāšā inne.

Zwei dieser Institutionen sollen im folgenden näher betrachtet werden, die dritte, die Stiftung des Muḥammad Bāšā Duqākīn Zāda für den Ğāmi<sup>c</sup> al-ʿĀdilīya, taucht in unseren Dokumenten nur sehr selten auf und soll daher hier nicht weiter untersucht werden.

## i. Ğāmi<sup>c</sup> Ḥusrū Bāšā

Der Baukomplex des Ḥusrū Bāšā liegt unterhalb des Eingangs der Zitadelle, Ġazzī beschreibt ihn folgendermaßen: "Dieser umfangreiche Gebäudekomplex besteht aus einem großartigen ǧāmi', einer madrasa, einer takīya und einer Küche. Er liegt westlich der Madrasa al-Sulṭānīya und südlich und östlich des Saray Minqār. Sein Standort war bekannt als Maḥallat al-Bahā'ī. … In die Konstruktion gingen zahlreiche auqāf, madāris und masāǧid ein. Die Bauarbeiten wurden im Jahr 951/1544-45 beendet, er war der erste Komplex aus ǧāmić, madrasa und takīya, der zu Zeiten des osmanischen Staates in Aleppo seitens seiner Vertreter (riǧāluhā) nach dem osmanischen Modell ('alā al-nasq al-rūmī) errichtet wurde. Heute ist von diesem Komplex nur noch der ǧāmić und die madrasa übrig."<sup>72</sup>

In der waqfīya findet sich die folgende Beschreibung des Gebäudes: "Im Süden [der Moschee] befindet sich ein Garten (bustān) und ein Mausoleum mit zwei Gräbern, in dem ersten liegt der Sohn des Stifters Qūrd Bek begraben, in dem anderen Grab die Ehefrau des Stifters und Mutter des erwähnten Sohnes. Auf der östlichen Seite ein Reinigungsbecken, Anlagen für die Totenwäsche und sechs Räume, nördlich davon ein Stall (iṣtabl) für die Moschee. Auf der westlichen Seite eine madrasa, in ihr zehn Räume, davon acht für die Studenten, einer für den mudarris und einer für den bawwāb. Auf der nördlichen Seite liegen zehn Räume bestimmt für Reisende. Auf der östlichen Seite des Hofes des ǧāmiʿ liegt – außerhalb davon – die Küche (bestehend aus sechs Kuppeln) mit Feuerstellen, südlich der Stall (iṣtabl) des ǧāmiʿ, östlich ein Spei-



<sup>70</sup> SMS, 143/57/1510 vom 20.05.1209/13.12.1794, 143/60/1530 vom 15.05.1209/08.12.1794.

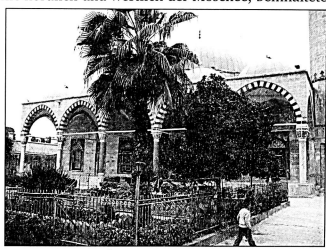
<sup>71</sup> SMS, 143/58/1512 vom 20.05.1209/13.12.1794.

<sup>72</sup> Ġazzī, Nahr, II, 93.

cher (bait al-mu'na), nördlich die qāsārīya, die zum waqf der Moschee gehört und westlich der freie Platz (raḥba) der Moschee. Im Hof (samāwī) der Küche sind zwei Räume, die den erwähnten Speicher bilden."<sup>73</sup>

Selbst aus dieser einfachen Aufzählung der verschiedenen Teile des Komplexes der Husruwīya läßt sich ihre Bedeutung erahnen. Ihr Stiftungsbesitz erstreckte sich in erster Linie nördlich und westlich der Moschee, beinhaltete

allerdings auch Objekte in anderen Teilen der Stadt, wie zum Beispiel den Hammām al-Nahhāsīn und den Hān Qurdbak, ebenso wie Objekte in verschiedenen Orten der Provinz. Im Fall der Moscheegründungen des Husrū Bāšā und des Bahram Bāšā sind wir in der glücklichen Lage, aufgrund der relativen Nähe zu unserem Untersuchungszeitraum der Verfügbarkeit von Dokumenten, die ,Grund-



Ğāmi' Ḥusrū Bāšā, qiblīya (Foto: Knost)

ausstattung' des *waqf* mit dem Zustand während unseres Untersuchungszeitraums zu vergleichen. Der Stiftungsbesitz der Moschee bestand überwiegend aus kommerziellen Einrichtungen und nur wenig Wohnhäusern. Ebenfalls lag ein relativ großer Teil außerhalb von Aleppo, in den vier Abrechnungen (dargestellt in der Tabelle X, 1) erwirtschaften diese Objekte einen nicht unerheblichen Teil der Einnahmen (23 % bis 36 %). Die genaue Zahl der aufgeführten Immobilien ist in den drei ersten Abrechnungen nicht genau zu bestimmen, da bei den Häusern (*dār*) und Geschäften (*dukkān*) der Plural angegeben ist, wir also nicht wissen können, wieviele genau gemeint sind. Aus den Abrechnungen geht aber eine Tatsache klar hervor: Die Stiftung bleibt auf die ursprüngliche Ausstattung beschränkt und hat keine neuen Objekte aquiriert. Abnutzung und Zerstörungen, womöglich auch schlechte Verwaltung, führen dazu, daß ein Teil der Objekte keine, oder nur noch geringe, Mieteinnahmen erwirtschaftet. Als Resultat stagnieren die Einnahmen der Stiftung und bleiben hinter der allgemeinen Preisentwicklung zurück.

<sup>73</sup> Ġazzī, Nahr, II, 94.

Tabelle X, 1: Immobilienbesitz und Einnahmen des Ğāmi Husrū Bāšā

|                                                        | 1166/1752-53                         | 1217/1802-03                    | 1230/1814-15                    | 1243/1827-28                    |
|--------------------------------------------------------|--------------------------------------|---------------------------------|---------------------------------|---------------------------------|
| Mieten                                                 |                                      |                                 |                                 |                                 |
| Ḥān Qūrd Bek                                           | 420 ġ                                | 750 ġ                           | -                               | -                               |
| Ḥammām al-<br>Naḥḥāsīn                                 | 360 ġ                                | 385 ġ                           | 780 ġ                           | 1.100 ġ                         |
| Qāsārīyat<br>Yašbak                                    | 183 ġ                                | 395 ġ                           | 125 ġ                           | Zerstört                        |
|                                                        | 3 qāsārīyāt,<br>178 ģ                | Qāsārīyat al-<br>Bailūnī, 435 ġ | Qāsārīyat al-<br>Bailūnī, 700 ġ | Qāsārīyat al-<br>Bailūnī, 310 ģ |
|                                                        | mind. 3 <i>dār</i> ,<br>237 ġ        | mind. 4 <i>dār</i> ,<br>165 ġ   | mind. 4 <i>dār</i> ,<br>130 ġ   | 2 dār, 358 ġ                    |
|                                                        | mind. 14<br>dukkān, 425 ģ            | mind. 11<br>dukkān, 215 ģ       | mind. 12<br>dukkān, 122 ģ       | 2 dukkān, 36 ģ                  |
|                                                        |                                      | bustān al- ǧāmiʿ,<br>10 ġ       | bustān al-ǧāmiʿ,<br>10 ģ        |                                 |
| landwirtschaftl.<br>Objekte, Immo-<br>bilien in Aintāb | 863 1/3 ġ                            | 715 ġ                           | 780 ġ                           | 1.015 ģ                         |
| hikr                                                   |                                      |                                 |                                 |                                 |
| ·                                                      | mind. 5 <i>dār</i> ,<br>5,5 ġ        | dār, 2,5 ġ                      | dār, -                          | uwaṭ, 2,5 ġ                     |
|                                                        | mind. 5 <i>dukkān</i> ,<br>9 ġ       | bait, 8 ġ                       | bait, 8 ġ                       | bait, 8 ġ                       |
|                                                        | furn, 1 ġ                            | 5 dukkān,<br>9,5 ģ 5 š          | 4 dukkān, 6,75 ģ                | Mühle, 6 ġ                      |
|                                                        | 2 Stück Land,<br>2,5 ġ               | Mühle, 6 ġ                      | Mühle, 6 ġ                      |                                 |
|                                                        | Immobilien<br>(musaqqafāt),<br>0,5 ġ |                                 |                                 |                                 |
|                                                        | qāsārīya, 2 ģ                        |                                 |                                 |                                 |
|                                                        | Mühle, 6 ġ                           |                                 |                                 |                                 |
| Gesamt                                                 | 2.692,5 1/3 ġ                        | 3.096 ġ                         | 2.667,75 ġ                      | 2.835,5 ġ                       |

(Quelle: SMS, 39, 152-I, 177; 2. Serie, 1)

Während des Erdbebens von 1237/1822 ist ein Teil des *waqf*-Besitzes zerstört worden und die Moschee wurde ebenfalls stark beschädigt, so blieb in der Nähe des Gebäudekomplexes nur noch der Han al-Šūna (eine der  $q\bar{a}s\bar{a}r\bar{i}y\bar{a}t$  in den Abrechnungen) übrig, den es auch heute noch gibt. Nach verschiede-



nen Restaurierungen wurde die Institution nach dem ersten Weltkrieg dann die wichtigste der traditionellen *madāris* Aleppos, unter anderem geleitet vom Gelehrten Muḥammad Rāğib al-Ṭabbāḥ.<sup>74</sup>

Während unseres Untersuchungszeitraums zeigt sich der waqf der Institution noch in wirtschaftlich einigermaßen gesundem Zustand, wie Grafik X, 1 zeigt: die meisten Jahre können mit einem positiven Saldo abschließen und der waqf hat nach wie vor große Einnahmen verglichen mit den Institutionen, die in den folgenden Kapiteln beschrieben werden. In der Abrechnung aus dem Jahr 1217/1802-03 sind nicht alle Immobilien eindeutig zu identifizieren. Deshalb kann nicht genau gesagt werden, ob die Gebäude der Stiftung, die sich unterhalb der Zitadelle befinden, noch produktiv waren oder nicht. Das rentabelste Objekt des waqf liegt allerdings an der zentralen  $s\bar{u}q$ -Achse und nicht in der Nähe des  $\S ami^c$ , es ist der H\vec{a}n Qurdbak (750 \(\frac{1}{9}\)).

Auch was die Beschäftigten dieser Institution angeht sind wir in der glücklichen Lage, die Anfangsausstattung zu kennen (vgl. Anhang). Tabelle X, 2 zeigt, was sich daraus während unseres Untersuchungszeitraums entwickelt hat. Diese Tabelle (und die anderen, die sich mit den Beschäftigten der Institutionen des religiösen Raums beschäftigen) folgt der von Johansen vorgeschlagenen und bereits in Teil B erwähnten, Einteilung. Sie ist sinnvoll, da sie die rechtlichen Qualitäten berücksichtigt und auf der anderen Seite auch zeigt, welche Prioritäten die Stiftungsverwalter in den folgenden Jahrhunderten hatten.

Husrū Bāšā bestimmt in den drei waqfīyāt insgesamt 117 Posten und acht Stipendien für Studenten in der madrasa des Komplexes. Zusätzlich werden konkrete Anweisungen gegeben, welche Speisen mit welchen Zutaten für die Studenten und Reisende (musāfīrūn) in der takīya zubereitet werden sollten. Obwohl einige dieser Posten sicherlich nur geringfügige Beschäftigungen waren und dementsprechend entlohnt wurden, wird trotzdem deutlich, daß diese Stiftung große Aktivitäten entfaltet hat und ein nicht unerhebliches ökonomisches Gewicht in ihrer Umgebung darstellte.

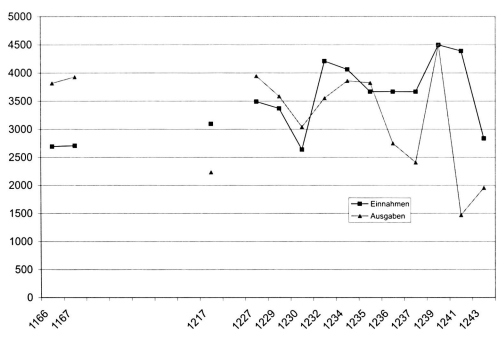


<sup>74</sup> Gaulmier, "L'enseignement traditionel", 18; Ġazzī, Nahr, II, 94ff. zählt die Objekte auf, die zum waqf gehören, vgl. auch Gaube, Wirth, Aleppo, 131f., Raymond, "Les grands waqfs", 114f. und Watenpaugh, The Image, 60ff.

<sup>75</sup> SMS, 152-I/11/24 von 1217/1802-03.

Johansen, "Servants", 133ff.: I Durchführung der rituellen Pflichten: Muezzin, Imam und haṭib; II manuelle Arbeiten in der Moschee: ausfegen, Teppiche/Matten ausbreiten, Lampen anzünden, etc.; III Verwaltungsaufgaben: Schreiber, Verwalter, etc.; IV andere religiösen Aufgaben, die nicht als religiöse Pflichten gelten: Lehre, Rezitationen.

Grafik X, 1: Abrechnungen des ĞāmiʿHusrū Bāšā 1166/1752-53 bis 1243/1827-28



(Quelle: SMS, 39, 152-I, 177; 2. Serie, 1)

Bei einer Einordnung der einzelnen Posten in die von Johansen vorgeschlagenen Kategorien zeigen sich seine Beobachtungen bestätigt, die er am Beispiel von Algier gemacht hat. Die erste Gruppe ist nicht sehr zahlreich, sie besteht in diesem Beispiel aus sieben Personen, einem hatīb, zwei Imamen und vier Muezzinen. Die zweite Gruppe der manuellen Tätigkeiten ist wesentlich größer. Sie besteht aus 18 Personen, die verschiedenen Bereichen zugeordnet werden können. Zum einen sind dies direkte Serviceleistungen für die Moschee, in unserem Fall getragen von vier Beschäftigten, davon zwei Moscheediener, ein Pförtner (bawwāb) und eine Person, die das Räucherwerk entzündet (mubahhar). Zum anderen sind sie für einen weiteren Bereich zuständig: der takīya mit einer Küche, aus der ihre Bewohner (muǧāwirūn) und Reisende (*musāfirūn*) mit in der *waqfīya* festgelegten Speisen versorgt werden sollen. In der Küche arbeiten neun Personen. Die fünf übrigen manuellen Tätigkeiten können dem Unterhalt der Immobilien des wagf zugeordnet werden, drei von ihnen sind für die Einrichtungen der Wasserversorgung zuständig. Der dritte Bereich (die Verwaltung der Stiftung) wird in diesem Dokument von sechs Beschäftigten getragen, dem Verwalter der Stiftung (mutawalli), einem kātib und vier ǧābī. Die Größe dieses Bereiches erklärt sich natürlich einerseits durch die Größe der Stiftung, aber andererseits auch durch ihre



geographische Verteilung. In der waqfīya wird deutlich gemacht, daß zwei dieser Mieteinnehmer (ǧābī) für die auswärtigen Objekte zuständig sind. Wir haben also eine veritable Verwaltungseinheit vor uns, von denen der Verwalter mit 12,5 qiṭʿa und sein Sekretär, der kātib, mit 4 qiṭʿa zu den Besserverdienenden unter den Beschäftigten der Stiftung gehören. Der vierte Bereich ist zahlenmäßig am besten ausgestattet. Er umfaßt 89 Positionen, darunter den mit 25 qiṭʿa am besten bezahlten Beschäftigten der Stiftung: den mudarris. Der šaiḥ der takiya des Komplexes gehört ebenfalls in diesen Bereich. Den größten Teil bilden aber Aufgaben, die mit der Rezitation von Texten – vor allem des Koran – in Verbindung stehen. Diese recht ausführliche Liste macht deutlich, daß die Beschäftigten des waqf nicht nur mit den eigentlichen religiösen Aufgaben der Stiftung betraut waren, sondern aus verschiedenen Bereichen kommen.

Tabelle X, 2: Die Beschäftigten des Ğāmi Husrū Bāšā

|     | 1166/1752-53          |         | 1217/1802-03               |        | 1243/1827-28               |         |
|-----|-----------------------|---------|----------------------------|--------|----------------------------|---------|
| I   | Imam                  | 133 ġ   | Imam                       | 54 ġ   | Imam                       | 48 ġ    |
|     | ḫaṭīb                 | 47,5 ġ  | <u></u> haṭīb              | 47,5 ġ | ђаṭīb                      | 42 ġ    |
|     | Muezzin               | 15 ġ    | 2 Muezzine                 | 36 ġ   |                            |         |
| II  | wakil mutawalli       | 100 ġ   | wakil mutawalli            | 100 ġ  | ğābī                       | 48 ġ    |
|     | 2 kātib               | 129 ġ   | ğābī .                     | 80 ġ   | kātib                      | 72 ġ    |
|     |                       |         | 2 kātib                    | 126 ġ  |                            |         |
|     | qayyim                | 54 ġ    | qayyim                     | 75 ġ   | qanawi                     | 4,5 ġ   |
| III | mu <sup>c</sup> tamid | 18 ġ    | muʻtamid                   | 30 ġ   |                            |         |
|     | qanawi                | 21 ġ    | saqqāl ramaḍān             | 4 ġ    |                            |         |
|     |                       |         | qanawi                     | 18 ġ   |                            |         |
| IV  | mudarris muftī        | 240 ġ   | muftī                      | 240 ġ  | muftī                      | 240 ġ   |
|     | šaiḫ maktab           | 6 ġ     | Imam Umayyaden-<br>moschee | 28 ġ   | Imam Umayyaden-<br>moschee | 30 ġ    |
|     | Rezitationen usw.     | 479,5 ġ | Rezitationen usw.          | 261 ġ  | Rezitationen usw.          | 124,5 ġ |

(Quelle: SMS, 39, 152-I; 2. Serie, 1)

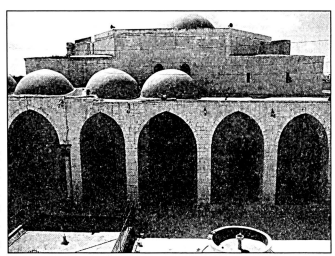
Die Tabelle X, 2 macht deutlich, daß von der ursprünglichen Ausstattung etwa 200 Jahre nach der Gründung nur noch ein Teil vorhanden ist. Alle Bereiche sind weniger zahlreich vertreten, Ausgaben für die Küche und die Studenten sind völlig verschwunden. Am stärksten gingen die Ausgaben für Rezitationen im IV. Bereich zurück. Allerdings kamen Ausgaben für den *muftī* 



und den Imam der Umayyadenmoschee (1217/1802-03 und 1243/1827-28) hinzu, die in den ursprünglichen Stiftungsdokumenten fehlen. Der *muftī* scheint, wenigstens im Jahr 166/1752-53, auch die Aufgabe der Lehre wahrgenommen zu haben. Ein Blick auf die Posten des Jahres 1243/1827-28 zeigt, daß wohl nicht alle in dieser Abrechnung erwähnt wurden, denn es fehlen beispielsweise der *mutawallī* und Muezzine. Wahrscheinlich wurden sie in diesem Jahr nicht, oder nicht aus Stiftungsmitteln, bezahlt. Auch wurden eine Reihe von Aufgaben in diesem Jahr niedriger entlohnt (trotz Inflation), was auf finanzielle Probleme der Stiftung hindeuten könnte. So muß der Imam während des Untersuchungszeitraums deutliche Einbußen hinnehmen, während der *hatīb* kaum niedriger bezahlt wurde.

#### ii. Ğāmi<sup>c</sup> Bahrām Bāšā

Die Bahrām Bāšā Moschee liegt im Viertel al-Ğallūm al-Kubrā an Hauptverkehrsachse, die den Bāb Antākiya mit der Zitadelle verbindet. In der waafiya wird sie folgendermaßen beschrieben:77 "[gestiftet wurde] der gesamte Ort im Viertel al-Ğallūm in Aleppo, bestehend aus vier Mauern, die ein Gebäude begrenzen, aus behauenen (nahīt) Steinen besteht und aus einem Hof, der mit gelben Steinfliesen (balāt)



Ğāmi' Bahrām Bāšā, qiblīya (Foto: Knost)

ausgelegt ist. Er mißt 19 x 50 d und in ihm befindet sich ein großes Wasserreservoir (ḥauḍ) aus gelbem Marmor mit einem Gitter (šubāk) aus Eisen und Wasserhähnen aus Messing, darüber eine Kuppel, gedeckt mit Ziegeln über einer Holzstruktur, mit Wasser versorgt aus den Kanälen Aleppos über unterirdische Leitungen aus Keramik, mit alten bekannten Rechten, sowie aus einem Grundwasserbrunnen. [Der Ort] besteht aus einer großen qiblīya ausgestattet mit Steinfliesen mit einer Kuppel, die auf acht Bögen ruht, aus behauenen Steinen, unter ihr 12 kleine Iwane mit 14 Fenstern aus Eisen, die sich zum Garten öffnen, der zur Moschee gehört und verschiedene Bäume besitzt. In der qiblīya gibt es zwei Räume, einer rechts vom Eingang zum La-

<sup>77</sup> Ġazzī, Nahr, II, 41f.

gern der Matten und Teppiche, der andere zum Aufbewahren der Leuchter und anderer Utensilien zum Beleuchten. Im Inneren der *qiblīya* ist ein Iwan und in seinem Zentrum befindet sich der *miḥrāb*. Gegenüber des *miḥrāb* befindet sich eine Empore (*sudda*) für die Muezzine auf Säulen aus Marmor, von dieser gelangt man über eine Treppe zum nördlichen oberen Iwan, der für die Betenden bestimmt ist. Der Hof des *ǧāmi* besteht aus einem südlichen *riwāq*, an seiner östlichen Seite ein Iwan, darin ein *miḥrāb* und zwei Fenster aus Eisen, die sich zum Garten hin öffnen. Von ihm aus gelangt man in einen Raum für Moscheebedienstete (*muǧāwirūn*) und über eine Treppe zu einem angrenzenden Iwan, der sich zur *qiblīya* öffnet. Die westliche Seite des *riwāq* ist genauso gestaltet. Neben dem westlichen Iwan befindet sich das Minarett. An der westlichen Seite des Hofes befindet sich die Toilettenanlage, die an die Toiletten der Madrasa al-Muqaddamīya angrenzt."

Der Stiftungsbesitz der Moschee lag vor allem in zwei Teilen der Stadt: im *sūq* direkt nördlich der Moschee und im Viertel al-Ğudaida in den nördlichen Vororten. Verglichen mit den anderen imperialen Stiftungen des 16. Jahrhunderts besaß die Bahramīya nur wenige Objekte außerhalb Aleppos. Auch die Stiftung der Bahramīya erhält, nach allem was wir bislang wissen, zwischen dem 16. und dem 18. Jahrhundert keine Immobilien hinzu. Verglichen mit der Stiftung des Husrū Bāšā aber steigen ihre Einnahmen, allerdings wohl unterdurchschnittlich, wie ein Vergleich mit anderen Institutionen Aleppos zeigen wird.

Die Einnahmen der Stiftung stammen im Untersuchungszeitraum überwiegend aus den städtischen Immobilien, außerhalb von Aleppo befanden sich lediglich noch eine Mühle und ein Stück Land in Stiftungsbesitz. Die größten Objekte sind in der Abrechnung des Jahres 1218/1803-04 der Hammam Bahram Bāšā im Viertel al-Ğudaida (350 ġ) und eine Mühle ( $t\bar{a}h\bar{u}n$ ) in Hān Tūmān (500 ġ). Die meisten anderen Objekte sind Geschäfte im  $s\bar{u}q$  der Bahramīya und im Viertel al-Ğudaida, die Mieteinnahmen von 9 ġ bis 42 ġ pro Jahr erzielen.

Die Abrechnung des Jahres 1256/1840-41 fällt auf durch die Tatsache, daß einige der Immobilien keine Einnahmen erzielen können. Die Gründe sind im Dokument angegeben: Das Café wurde restauriert, der Hammam in Ğudaida und die Mühle in Ḥān Ṭūmān außerhalb Aleppos waren in einem iǧāra-ṭawīla-Vertrag gebunden (vgl. Kap. III. 1. b.) mit offensichtlich so ungünstigen Bedingungen für die Stiftung, daß in diesem Jahr keine Einnahmen erzielt wurden. Ein weiterer Grund erhellt einen interessanten Aspekt der Aleppiner Geschichte der 1830er Jahre: Fünf der 13 maḥāzin im Viertel al-Ğudaida erzielen keine Mieteinnahmen, weil sie von Soldaten besetzt sind (bi-yad al-ʿasākir). Es wird sich wahrscheinlich um Mitglieder der Armee Ibrāhīm Bāšās handeln, die offensichtlich in diesem Teil der Stadt einquartiert waren, ohne Miete zu bezahlen.



<sup>78</sup> SMS, 152-I/19/38 von 1218/1803-04.

Tabelle X, 3: Immobilienbesitz und Einnahmen des Ğāmi' Bahrām Bāšā

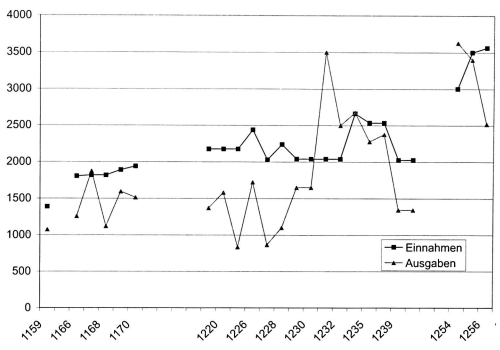
|                      | 1166/1752-53                 | 1218/1803-04                       | 1235/1819-20                        | 1256/1840-41                            |
|----------------------|------------------------------|------------------------------------|-------------------------------------|-----------------------------------------|
|                      | 1100, 1702 00                | 1210, 1000 01                      | 1200, 1012 20                       | 1200, 10 10 11                          |
| Sūq al-<br>Bahramīya | 26 dukkān,<br>504,75 ġ       | dukkān im Tor der<br>Moschee, 33 g | 23 dukkān, 810 ģ                    | 26 dukkān, 1998 ģ                       |
|                      | Café, 192 ġ                  | Café mit <i>dukkān</i> ,<br>210 ġ  | dakākīn im Tor<br>der Moschee, 39 ģ | masbaġa, 200 ġ                          |
|                      | 2 qāsārīya,<br>60,25 ģ       | 2 qāsārīya, 84 ģ                   | Café, 180 ġ                         | Café (in Renovie-<br>rung)              |
|                      | Garten der Mo-<br>schee, 6 ġ |                                    | 2 qāsārīya, 180 ģ                   | Garten der Mo-<br>schee, 40 ġ           |
|                      |                              | maḫzan, 42 ġ*                      |                                     |                                         |
|                      |                              | 34 dukkān, 872,5 ģ*                |                                     |                                         |
| Ğudaida              | 10 dukkān, 250 ģ             |                                    | 10 dukkān, 340 ģ                    | 9 dukkān, 1008 ģ                        |
|                      | qāsārīya, 168 ģ              | qāsārīya, 100 ģ                    | qāsārīya, 260 ģ                     | 13 maḫzan, 216 ġ                        |
|                      | Hammam, 270 ġ                | Hammam, 350 ġ                      | Hammam, 11 ġ                        | Hammam (iǧāra<br>ṭawīla)                |
|                      |                              |                                    |                                     |                                         |
| außerhalb<br>Aleppos | Mühle in Ḫān<br>Ṭūmān, 300 ġ | Mühle in Hān<br>Tūmān, 500 ģ       | Mühle in Ḫān<br>Ṭūmān, 450 ġ        | Mühle in Hān<br>Tūmān (iǧāra<br>ṭawīla) |
|                      | bustān, 100 ģ                | ḥikr bustān, 100 ġ                 | ḥikr bustān, 96 ģ                   | ḥikr bustān, 100 ģ                      |
| Gesamt               | 1.851 ġ                      | 2.291,5 ġ                          | 2.366 ġ                             | 3.562 ġ                                 |

<sup>\*</sup> Eine lokale Zuordnung der Geschäfte und des Magazins sind nach diesem Dokument nicht möglich. (Quelle: SMS, 39, 152-I; 2. Serie, 1; AS 48)

Die Abrechnungen der Bahramīya sind etwas einheitlicher als die der Husruwīya, da die Einnahmen kleineren Schwankungen unterworfen sind. Dies liegt in erster Linie daran, daß – wie auch andere Beispiele weiter unten zeigen – die städtischen Immobilien, oft durch langfristige Mietverträge gebunden, konstante Mieteinnahmen erwirtschaften. Die Einnahmen aus landwirtschaftlichen Objekten hingegen sind größeren Schwankungen unterworfen, wohl bedingt durch schwankende Ernteerträge, die dann zu unterschiedlich hohen Abgaben führen.



Grafik X, 2: Abrechnungen des Ğāmi' Bahrām Bāšā 1159/1746-47 bis 1256/1840-41



(Quelle: SMS, 39, 152-I, 177; 2. Serie, 1; AS, 48)

In dem Stiftungsdokument des Bahrām Bāšā aus dem Jahr 991/1583-84 finden sich Posten für 60 Personen, zusätzlich zu einer pauschalen Summe von 2134 u, die für die Feier des *maulid nabawī* vorgesehen sind, sicherlich mit zusätzlichen Ausgaben für Personal.<sup>79</sup> Aufgaben aus der IV. Gruppe sind in den Bestimmungen der *waqfīya* prominent vertreten, so werden 41 Personen mit unterschiedlichen Lesungen betraut. Aber auch die manuellen Tätigkeiten umfassen sechs Positionen, darunter ein Gärtner. Interessant ist, daß ursprünglich bereits ein hanafitischer und schafiitischer Imam vorgesehen waren, die sich auch noch in den Abrechnungen von 1166/1752-53 und 1218/1803-04 finden. Der Stifter wollte damit wohl starken schafiitischen Tendenzen bei den alten Aleppiner Notablenfamilien in den angrenzenden Vierteln Rechnung tragen.

<sup>79</sup> Ġazzī, Nahr, II, 43-44.

Tabelle X, 4: Die Beschäftigen des Ğāmi' Bahrām Bāšā

|     | 1166/1752-53        |        | 1218/1803-04          |         | 1256/1840-41  |        |
|-----|---------------------|--------|-----------------------|---------|---------------|--------|
| I   | hanafitischer Imam  | 30 ġ   | hanafitischer Imam    | 30 ġ    | Imam          | 108 ġ  |
|     | schafiitischer Imam | 15 ġ   | schafiitischer Imam   | 12 ġ    | <u></u> haṭīb | 25 ġ   |
|     | <i>ḫaṭīb</i>        | 48 ġ   | ḫaṭīb                 | 41,5 ġ  | Muezzine      | 85,5 ġ |
|     | 5 Muezzine          | 60 ġ   | 4 Muezzine            | 63 ġ    |               |        |
|     |                     |        |                       |         |               |        |
| II  | mutawalli           | 75 ġ   | nāzir                 | 10,5 ġ  | nāzir         | 150 ġ  |
|     | 2 ğābī              | 22,5 ġ | mutawalli             | 75 ġ    | ğābī          | 150 ġ  |
|     | kātib               | 15 ġ   | kātib                 | 15 ġ    |               |        |
|     |                     |        |                       |         |               |        |
| III | bawwāb, ša"āl       | 18 ġ   | qayyim, šaʻʻāl, ḫādim |         | <u></u> hādim | 67,5 ġ |
|     | kannās              | 18 ġ   | kannās, farrāš        | 42 ġ    | qanawi        | 125 ġ  |
|     | sabildār            | 9 ġ    | turbadār              | 34,5 ġ  |               |        |
|     | 2 qayyim            | 18 ġ   |                       |         |               |        |
|     | qanawi              | 24 ġ   |                       |         |               |        |
|     |                     |        |                       |         |               |        |
| IV  | Rezitationen        | 231 ġ  | Rezitationen          | 198,5 ġ | Rezitationen  | 15 ġ   |
|     | nuqtağī             | 21 ġ   | nuqtağī               | 10,5 ġ  |               |        |
|     | šaiḫ maktab         | 9 ġ    | šaiḫ maktab           | 12 ġ    |               |        |
|     |                     |        | muraqqī al-ḫaṭīb      | 3 ġ     |               |        |

(Quelle: SMS, 39, 152-I; AS 48)

Die beiden großen osmanischen Freitagsmoscheen bleiben, mehr als zwei Jahrhunderte nach ihrer Gründung, reiche und aktive Institutionen. In Hinblick auf ihre Einnahmen und Ausgaben, sowie die Zahl ihrer Beschäftigten, gehörten sie auch noch im 19. Jahrhundert zu den wichtigsten Moscheen in Aleppo. Viele Aleppiner 'ulamā' haben in diesen Institutionen einen Posten besetzt. Dies hat aber nicht dazu geführt, daß die 'ulamā' (oder ihre Familienmitglieder) die Moscheen in ihre Stiftungen als Begünstigte aufgenommen haben. Weil sie aber keine neuen Stiftungen erhalten, stagnieren die Einnahmen und gehen, die Geldentwertung eingerechnet, real zurück. Trotz ihrer ursprünglich reichen Stiftungen, bringt sie diese Situation in Schwierigkeiten: der Ğāmi' Ḥusrū Bāšā beispielsweise hatte am Ende des 19. Jahrhunderts praktisch seinen gesamten waaf-Besitz verloren.

## X. 2. c. Die nördlichen Vororte ,hāriğ Bāb al-Nașr'

Die Informationen über diesen Teil Aleppos sind bis in die mamlukische Zeit sehr spärlich. Gaube und Wirth konnten anhand eines Abgleichs der ver-



schiedenen Quellen zur mittelalterlichen Geschichte zeigen, daß es bereits in ayyubidischer Zeit eine Besiedlung gegeben hat. Der Historiker Ibn Šaddād erwähnt die Viertel al-Hazzaza und Banqusa, die von Gaube, Wirth im Nordwesten (al-Hazzāza) und im Nordosten (Bānqūsā) lokalisiert werden, etwa dort, wo die beiden Orte gleichen Namens auch noch heute liegen. 80 Der heutige Verlauf der nördlichen Stadtmauer folgt der römisch-byzantinischen Befestigung, hat also zur Zeit der ersten wichtigen topographischen Quelle zu Aleppo, Ibn Šaddāds al-A'lāq al-hatīra (gest. 1285), etwa so ausgesehen wie heute.81 Keine Bauwerke aus der vormamlukischen Zeit haben sich in den nördlichen Vororten erhalten, im östlichen Teil der nördlichen Vororte befindet sich der Ğāmic al-Buhtī, dessen Kern frühmamlukisch ist. In vormamlukischer Zeit hatte lediglich Bānqūsā eine Freitagsmoschee. Das alte Viertel al-Hazzāza mag den Charakter einer Spontanansiedlung gehabt haben, denn Ibn Šaddād erwähnt in diesem Viertel weder einen hammām, noch einen hān.82 Die zahlreichen Zerstörungen, deren Opfer Aleppo im Mittelalter war – zu erwähnen nur die Eroberung durch die Mongolen im Jahr 1260 u.Z. - haben sicherlich in besonders starkem Ausmaß die Vororte getroffen. Die Bevölkerung wird sich in dieser Zeit im wesentlichen auf die Stadt intra muros zurückgezogen haben.

Nach Gaube, Wirth hat sich die Nordgrenze der Besiedelung in diesem Bereich in der osmanischen Zeit wohl nicht mehr wesentlich verschoben, da die Ende des 15. Jahrhunderts angelegte Wasserleitung zu ihrer Erbauungszeit nicht am äußersten Ende des urbanisierten Bereichs gelegen haben wird.<sup>83</sup> Der Bau dieser Wasserleitung scheint eine massive Entwicklung dieser Region eingeleitet zu haben. Dieses Projekt wurde ab 1490 von einem gewissen Burdbak initiiert, von dem wir leider nicht viel wissen, in den Inschriften wird er als "Mamlukenhändler" (tāğir al-mamālīk) bezeichnet.<sup>84</sup> Entlang dieser Wasserleitung werden umfangreiche Baumaßnahmen initiiert, wie die Konstruktion einiger öffentlicher Brunnen (qaṣṭal, pl. qasāṭīl), so der Qaṣṭal al-Ḥaramī, der dem Stadtviertel, in dem er liegt, den Namen gegeben hat (865/1460-61), weiterhin den Qaṣṭal al-Akrād oder Ḥair Allāh (892/1486-87), sowie den Qaṣṭal al-Ramaḍānīya (nicht datiert).<sup>85</sup>



<sup>80</sup> Gaube, Wirth, Aleppo, 98ff.

<sup>81</sup> Gaube, Wirth, Aleppo, 162.

<sup>82</sup> Gaube, Wirth, Aleppo, 102f.

<sup>83</sup> Gaube, Wirth, Aleppo, 116.

Nach Sato, "Slave Traders", 144ff. waren die "Mamlukenhändler' wichtige Persönlichkeiten im mamlukischen Staat, die großen Reichtum anhäufen konnten und auch gelegentlich diplomatische Missionen wahrnahmen. Allerdings schreibt Sato nichts über Bau- oder Stiftertätigkeit dieses Personenkreises, bis auf einen Händler namens Faḫr al-Dīn 'Utmān, der eine qāsārīya in Damaskus erhauen ließ.

<sup>85</sup> Herzfeld, *Matériaux*, I, 2, 394. Herzfeld gibt die Inschrift dieses *qasṭal* wieder: "A construit cette fontaine bénie l'esclave avide d'Allāh l'Exalté, Bardbek, fils de 'Abdallāh, acheteur des mamlouks sultaniens – qu'Allāh lui pardonne! – et cela fut fait sous l'inspection de notre maître, Son Altesse

Jedoch nicht nur öffentliche Brunnen werden bei dieser Gelegenheit angelegt, sondern neben diesen *qasāṭīl* werden eine Reihe von Moscheen erbaut oder erneuert. Der Ğāmi<sup>c</sup> al-Ibn wird an die Wasserleitung angeschlossen, der Ğāmi<sup>c</sup> Burdbak (oder Ğāmi<sup>c</sup> Qasṭal al-Ḥaramī) wird vom Initiator der Wasserleitung selbst erneuert. Der Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf wird ebenfalls vergrößert. Diese Moschee soll als Beispiel für die religiösen Institutionen in diesem Teil der Stadt im folgenden genauer betrachtet werden.

Ibn al-Šiḥna spricht bereits von einem Christenviertel extra muros, das man das ,neue Viertel' (al-Ğudaida) nennt.86 Dieses Viertel wird im Verlauf des 15. Jh. entstanden sein, da man die Gründung der ältesten Kirchen bis auf diese Zeit zurückverfolgen kann. Ab 1455 wird die alte armenisch gregorianische Kirche errichtet, die Maroniten folgen bis 1489 und gegen Ende des Jahrhunderts ebenfalls die Orthodoxen, die syrische Gemeinde schließlich gründet ihre Kirche gegen 1510.87 Die Zuwanderung von Christen in diesen Teil der Stadt verstärkt sich in osmanischer Zeit. Eines der Stadtviertel erinnert in seinem Namen, Zugāg al-Arba'īn' (,Gasse der Vierzig') an die (legendäre?) Ansiedlung von 40 christlichen Familien, die Sultan Salīm nach der Eroberung Aleppos angeordnet haben soll.<sup>88</sup> Leider gibt es für unseren Untersuchungszeitraum keine Zensuszahlen, die die Bevölkerungsverteilung in diesem Teil der Stadt dokumentieren. Allerdings hat Raymond gezeigt, daß im 18. Jahrhundert die Christen einen Anteil von etwa 20 % an der Gesamtbevölkerung Aleppos hatten. Der Großteil dieser Christen (nach Raymond 93 %) lebte in den nördlichen Vororten.89 Bei einer Untersuchung der islamischen religiösen Institutionen in diesem Teil der Stadt muß also berücksichtigt werden, daß sie in einer Umgebung lagen, die mehrheitlich nicht von Muslimen bewohnt wurde. Im westlichen Teil der nördlichen Vororte, wo sich der Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf befindet, lag der Anteil der christlichen Bevölkerung nach Ġazzī (um 1900) zwischen 90 % und 100 %.

# i. Der Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf

Der Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf, berichtet Ġazzī, sei zur Zeit des Sultans Qānsūh al-Ġūrī (regiert von 906/1500-01 bis 922/1516-17) gegründet worden. Gaube, Wirth sprechen lediglich von einer Renovierung in den Jahren 1500-1516 und datieren den Bau mindestens in die frühe mamlukische Periode. Hinweise auf



illustre, Saif al-dīn Ezdemir, gouverneur de la principauté d'Alep – qu'Allāh glorifie ses victoires !".

<sup>86</sup> Ibn al-Šiḥna, Durr, 243.

<sup>87</sup> Raymond, "Une communauté en expansion", 355.

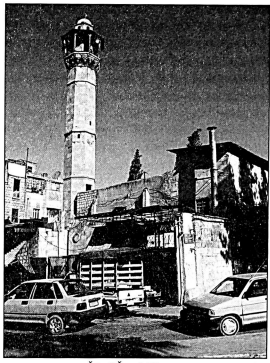
<sup>88</sup> Ġazzī, Nahr, II, 340.

Raymond, "Une communauté en expansion", 354ff. Er erhält diese Zahlen durch einen Vergleich von Zensuszahlen aus dem 16. Jahrhundert und Zahlen von etwa 1900, die von Gazzī in seinem zweiten Band veröffentlicht wurden. Wenn wir der Argumentation von Raymond folgen, war die Bevölkerungsverteilung im 18. Jahrhundert ähnlich der von 1900. Nach Gazzī gab es 19,6% Christen in Aleppo, davon lebten 91% in den nördlichen Vororten.

<sup>90</sup> Ġazzī, Nahr, II, 372.

diese frühe Datierung sind Grabsteine im Hof der Moschee (s.u.).<sup>91</sup> Meinecke ist etwas vorsichtiger und spricht von einem ,terminus ante quem' von 1393 u.Z. lediglich für die Gründung der Anlage belegt durch die Grabsteine im Hof.<sup>92</sup> Eine detaillierte Bauaufnahme des Gebäudes ist bislang noch nicht erfolgt, was eine Zuordnung und Datierung der verschiedenen Bauphasen erschwert.

Die Inschriften, die sich in der Moschee befinden sagen nur wenig über ihre Baugeschichte aus. Herzfeld erwähnt, daß die Moschee älter sein dürfte, als der qasṭal, der an sie angebaut wurde. Dieser qasṭal wurde im Muḥarram des Jahres 897 (November 1491) von Burdbak errichtet und trägt die folgende Inschrift (in Herzfelds Übersetzung): "A l'époque de Son



Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf, Minarett (Foto: Knost)

Altesse gracieuse Saif al-dīn Ezdemir, notre maître, le préfét-général, gouverneur d'Alep, a construit cette fontaine bénie Bardbek, acheteur des mamlouks sultaniens – qu'Allāh le récompense par le paradis! – à la date du mois muḥarram de l'année 897 (novembre 1491); maudit soit qui contribue à couper son cours!"93

Es scheint Herzfeld, daß Teile der Moschee aus dem 7./13. Jahrhundert stammen. In diesem Fall würde wenigstens ein Teil der Anlage aus der Zeit der Grabsteine stammen und wir könnten davon ausgehen, daß es am Ende des 15. Jahrhunderts u.Z. – also vor den Baumaßnahmen zur Zeit von al-Ġūrī – an dieser Stelle bereits ein Kultgebäude gegeben hat. Es existiert ebenfalls eine undatierte Inschrift, die sich auf eine Rekonstruktion der Moschee aus der Zeit des Qānsūh al-Ġūrī bezieht. Diese Inschrift ist nicht *in situ* und befindet sich heute an der Westseite des Hofes (ebenfalls nach Herzfeld): "A été reconstruit ce lieu ('umira haḍā al-makān) bénie à l'époque heureuse de notre maître le sultan al-malik al-Ashraf Qānsauh al-Ghūrī – que sa victoire soit glorifié!"



<sup>91</sup> Gaube, Wirth, Aleppo, 394 (Nr. 457).

<sup>92</sup> Meinecke, Mamlukische Architektur, II, 283.

<sup>93</sup> Herzfeld, Matériaux, I, 2, 396f.

<sup>94</sup> Herzfeld, Matériaux, I, 2, 397.

Diese Inschrift und der Anschluß der Moschee an die Wasserleitung in der Folge der städtebaulichen Entwicklungen in diesem Teil Aleppos deuten auf substantielle bauliche Veränderungen in der Regierungszeit des Qānsūh al-Ġūrī hin. Vielleicht ist in dieser Zeit auch die Umwandlung von einem *masğid* in einen *ǧāmi¹* anzusetzen. Ein Hinweis auf diese Arbeiten und ihren Auftraggeber findet sich ebenfalls bei Ibn al-Ḥanbalī: Der Amīr Ḥusain b. Muḥammad Šah, bekannt als Ibn al-Mīdānī (gest. 934/1527-28), soll neben einigen Moscheegründungen in Aleppo auch den Ğāmi² Šaraf erweitert haben. 95

Der Zugang zur Moschee erfolgt auf der Westseite durch eine kleine Tür, über der eine Inschrift angebracht ist, die sich auf eine Restaurierung aus dem Jahr 1321/1903-04 bezieht. Auf der Nordseite des Hofes befindet sich ein zweischiffiger riwāg, in dem heute die sanitären Anlagen der Moschee untergebracht sind. Diese Teile der Moschee wurden gemeinsam vom erwähnten Amīr Husain Ibn al-Maidānī und Ḥalīl b. 'Utmān ibn al-Bāngūsī erbaut. Der letztere starb im Jahr 947/1540-41 und liegt in einem Raum an der Westseite der Moschee begraben. Er war ein wichtiger Händler (ahad a'yān al-tuǧǧār bi-Ḥalab). 96 An diesem Raum befindet sich eine weitere Inschrift aus dem Jahr 1200/1785-86.97 Im Osten an den Hof grenzt ein kleiner Garten, in dem insgesamt acht Gräber liegen. Die Inschriften von vier Gräbern wurden von Gaube gelesen, drei davon bilden anscheinend eine Gruppe, worauf die ähnliche Form der Grabsteine und der Inhalt der Inschriften hindeuten. Das älteste dieser Gräber stammt vom Ende des Jahres 795/1393 und gehört einem "Sa'īd b. Šaih ... b. Bābā Farağ b. Amīr Ḥaǧǧ", die beiden anderen sind aus dem Monat Muharram des Jahres 796/1393 und werden einem "Hāǧǧ Šaraf b. Bābā Farağ b. Amīr Ḥaǧǧ" und einem "ʿAbd al-ʿAzīz b. ... al- Šaiḫ 'Alī b. Šaiḥ Ḥasan b. ..." zugeordnet.98 Die ersten beiden Personen scheinen Verwandte zu sein. Auffällig ist in jedem Fall das fast identische Todesdatum der drei Personen, das an eine Epidemie oder an einen Unfall denken läßt. Könnte der erwähnte Hāgg Šaraf der Namengeber der Moschee sein? Die gibliya der Moschee hat die Form einer Kuppel mit zwei Abseiten. Dieser Bau ist in späterer Zeit nach Osten hin erweitert worden, so daß der Betraum heute östlich über den Hof hinausragt. Dies ist allerdings von außen nicht wahrzunehmen, da die Moschee von Süden, Osten und Norden von Gebäuden eingerahmt ist.



<sup>95</sup> Ibn al-Ḥanbalī, Durr, I, 555.

<sup>96</sup> Ibn al-Ḥanbalī, Durr, I, 589; Ṭabbāḥ, I'lām, V, 483.

<sup>97</sup> Gaube, Inschriften, 49 (Nr. 86).

<sup>98</sup> Gaube, *Inschriften*, 47f. (Nr. 82-85) Das vierte Grab stammt aus dem Jahr 934/1528, die übrigen vier haben die typische spätosmanische Stelenform und stammen vom Ende des 19. Jahrhunderts u. 7.

## ii. Der waqf-Besitz des Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf

Aus dem 16. Jahrhundert besitzen wir für die Moschee und ihren *waqf* die ersten Informationen aus dem osmanischen *waqf*-Register des Jahres 992/1583-84. Es scheint sich zu diesem Zeitpunkt um eine typische Stadtviertelmoschee gehandelt zu haben, die in diesem Jahr ein Budget von 1988 a und vier Beschäftigte (Imam und *ḫaṭīb*, Muezzin und *ḫādim*, *mutawallī* und ein Koranleser) hatte.<sup>99</sup>

Der Stiftungsbesitz der Moschee bestand zu diesem Zeitpunkt aus fünf Objekten: einem Viertel ( $rub^c$ ) des Ḥammām al-Ğauharī<sup>100</sup> im Viertel Bāb Qinnasrīn, zwei Stücken Land, einem  $dukk\bar{a}n$  und einem halben  $bust\bar{a}n$ . Bereits in dieser Abrechnung wird deutlich, daß der Großteil des Stiftungsbesitzes (bis auf den Anteil am  $hamm\bar{a}m$ , der allerdings die meisten Einnahmen erwirtschaftet) in direkter Nähe der Moschee liegt. Dies wird sich in den folgenden Jahrhunderten nicht mehr ändern. Wie dieser Besitz entstanden ist und wer ihn gestiftet hat, wird aus dem Dokument nicht deutlich und auch unsere anderen Quellen schweigen dazu. Wahrscheinlich ist er aber von den Personen, die in den mamlukischen Quellen in Zusammenhang mit der Moschee genannt werden (s.o.), gestiftet worden.

Die erste erhaltene Abrechnung des wagf dieser Moschee stammt aus dem Jahr 1157/1744-45. Mittlerweile besteht die Stiftung aus 17 Objekten. Von diesen 17 Objekten erwirtschaften sechs Mieteinnahmen. Die anderen 11 Objekte waren hikr-Verträge, also die Grundrenten von Grundstücken, auf denen Gebäude standen, die anderen Eigentümern gehörten. Die Informationen bezüglich der einzelnen Immobilien sind in den Abrechnungen der folgenden Jahre leicht unterschiedlich, wenn jedoch die Informationen aus mehreren Abrechnungen verglichen werden, können viele der Objekte lokalisiert werden. Der hammām taucht in dieser Abrechnung – und in allen folgenden – nicht mehr auf. Eine mögliche Erklärung könnte darin bestehen, daß der Anteil an dieser Immobilie in der Zwischenzeit gegen ein anderes Objekt getauscht wurde. 102 Die zwei Stücke Land und der halbe Garten (bustān), die in dem Dokument von 992/1583-84 als in der Nähe der Moschee gelegen (der gurb ǧāmi') beschrieben werden, tauchen ebenfalls nicht mehr auf. Dies ist ein Hinweis darauf, daß es am Ende des 16. Jahrhunderts noch unbebaute Flächen in diesem Bereich der Stadt gegeben hat. Die Stücke Land oder der Garten könnten in der Zwischenzeit im Rahmen der städtebaulichen



<sup>99</sup> TK, KKA, 556, fol. 48v.

<sup>100</sup> Im Jahr 786/1384-85 vom Emir Aqboġā al-Ğauharī errichtet (Ġazzī, Nahr, II, 84; Nr. 415 bei Gaube, Wirth).

<sup>101</sup> TK, KKA, 556, fol. 48v.

<sup>102</sup> SMS, 149/12/24 vom 01.11.1216/06.03.1802. Im Jahr 1216/1802 wird in einem Mietvertrag, der diesen hammam betrifft, die Moschee nicht mehr unter den Besitzern aufgeführt. Der hammam gehört nun zwei anderen Stiftungen, dem Waqf Muḥammad Afandī al-Marʿašī und dem Waqf al-Nasimī.

Entwicklung der Region als *hikr* vermietet worden sein und so die Existenz einiger der *hikr*-Verträge in der Abrechnung erklären.

Die signifikante Steigerung des Stiftungsbesitzes von 992/1583-84 bis 1158-59/1745-46 hat ihren Grund sicherlich in der Entwicklung, die dieser Teil der Stadt vor allem im 17. Jahrhundert genommen hat. Schließlich liegt die Moschee in direkter Nachbarschaft des Baukomplexes des Ibšīr Mustafā Bāšā.103 Im Zuge dieser großen Baumaßnahme wird die Region außerhalb des Bāb al-Naṣr eine signifikante städtebauliche Aufwertung erfahren haben. Der Immobilienbesitz bestand im Jahr 1158-59/1745-46 aus fünf Häusern  $(d\bar{a}r)$ , einem Geschäft ( $dukk\bar{a}n$ ) und einem als "istabl" (ein Stall oder vielleicht ein Lagerraum) bezeichnetem Gebäude. Bis zum Jahr 1218/1803-04 kommt dann ein weiterer dukkan hinzu. Wann er der Moschee gestiftet wurde, sagen die Abrechnungen aber leider nicht. Statt der in den 1150/1740er Jahren als , istabl' bezeichneten Immobilie taucht 1218/1803-04 eine ,hirbat almadār' (Ruine der Mühle) auf. Ob es sich um dasselbe Objekt handelt, oder ob vielleicht ein Tausch (istibdal) stattgefunden hat, ist nicht eindeutig zu sagen, es spricht aber nichts dagegen, daß die Ruine einer Mühle als Stall verwendet und auch so bezeichnet wurde. Alle diese Immobilien liegen in der Nähe, teilweise sogar in direkter Nachbarschaft des Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf: Die 'Dār al-Kahhāla' liegt neben der Moschee, drei weitere Häuser liegen im Viertel 'Abd al-Rahīm, ein Haus liegt im Viertel Akrād, nur wenige Minuten von der Moschee entfernt. Die beiden dukkan liegen ebenfalls neben der Moschee, sowie die Mühlenruine.

Die Lokalisierung der <code>hikr</code>-Grundstücke ist deutlich schwieriger, da sich nur in wenigen Fällen ein Hinweis in den Abrechnungen findet. Sie scheinen aber weiter über die Stadt verteilt zu sein. So findet sich in der Abrechnung von 1158-59/1745-46 der <code>hikr</code> einer <code>dar</code> im Viertel al-Ṣafṣāfa, das <code>extra muros</code> in der Nähe des Bāb al-Nairab liegt. Die <code>hikr</code> von vier Geschäften (<code>dukkān</code>) lagen in der Nähe der <code>,kanīsat al-Yahūd'</code>, womit wohl die große Synagoge gemeint ist, die <code>intra muros</code> im Viertel al-Bandara liegt. Andere Grundstücke liegen allerdings in der Nähe der Moschee in den Vierteln 'hāriğ Bāb al-Naṣr', wie der <code>hikr</code> einer <code>dar</code> im Viertel al-ʿAṭawī, einer <code>dar</code> im Viertel 'Abd al-Ḥayy und einer weiteren im Viertel Zuqāq Bālī, sowie einer <code>maġāra</code> (Keller) in Zuqāq al-Arbaʿīn.



<sup>103</sup> Zur Stiftung des Ibšīr Muṣṭafā Bāšā, siehe: David, Le waqf d'Ipšīr Pāšā à Alep; Raymond, "Les grands waqfs"; Watenpaugh, Image, 158ff.

Tabelle X, 5: Immobilienbesitz und Einnahmen des Ğāmi' Šaraf

|                                     | 1158-59/1745-46                    | 1218/1803-04                                        | 1223/1808-09                                        | 1258/1842-43                                    |
|-------------------------------------|------------------------------------|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| Mieten                              |                                    |                                                     |                                                     |                                                 |
| dār in Zuqāq<br>ʿAbd al-Ḥayy        | 92 ġ                               | 222 ġ                                               | 222 ġ                                               | 620 ġ                                           |
| dār in Zuqāq<br>Qasṭal al-<br>Akrād | 55 ġ                               | 156 ġ                                               | 156 ġ                                               | 360 ġ                                           |
| dār in Zuqāq<br>ʿAbd al-Raḥīm       | 19 ġ                               | 60 ġ                                                | 60 ġ                                                | 480 ġ                                           |
| dār in Zuqāq<br>ʿAbd al-Raḥīm       | 19 ġ                               | 40 ġ                                                | 40 ġ                                                | 240 ġ                                           |
| dār in Zuqāq<br>ʿAbd al-Raḥīm       | 17 ġ                               | 20 ġ                                                | (leer)                                              | dār in Turab al-<br>Ġurabā' (leer)              |
|                                     |                                    |                                                     |                                                     | dār in Zuqāq al-<br>Arba <sup>c</sup> īn. 292 ģ |
| dukkān des<br>sammān                | 30 ġ                               | 48 ġ                                                | 48 ġ                                                | 168 ġ                                           |
| Sonstige                            | isṭabl, 12 ġ                       | dukkān, 48 ģ                                        | 48 ġ                                                | 168 ġ                                           |
|                                     |                                    | ḫirbat madār, 48 ġ                                  | ḫirbat madār, 48 ġ                                  | <i>ḫānı,</i> 120 ġ                              |
| ḥikr                                |                                    |                                                     |                                                     |                                                 |
| christliche<br>Friedhöfe            | 15 ġ                               | 15 ġ 5 u                                            | 15 ġ 5 u                                            | alle <i>aḥkār</i> , 30 ġ                        |
| Sonstige                            | 6 dār, mind. 8<br>dukkān, 20 ģ 1 u | 2 dār, 13 dukkān,<br>1 madār, 1<br>maġāra. 17 ġ 5 u | 5 dār, 17 dukkān,<br>1 madār, 1<br>maġāra, 20 ġ 5 u |                                                 |
| Gesamt                              | 279 ġ 1 u                          | 674 ġ 10 u                                          | 657 ġ 10 u                                          | 2.478 ġ                                         |

(Quelle: SMS, 39, 152-I; AS, 48)

Bei der Analyse der verschiedenen Abrechnungen fällt eine gelegentlich schlampige Buchführung auf. Die Abrechnungen enthalten einige Unregelmässigkeiten, so ist die Anzahl der hikr-Verträge in den verschiedenen Abrechnungen unterschiedlich, die Zahl der Immobilien hingegen bleibt konstant und jedes Gebäude ist ohne Schwierigkeiten zu identifizieren. Die hikr-Verträge von drei dār in der Abrechnung von 1223/1808-09 erscheinen nicht in der Abrechnung von 1218/1803-04. Es ist nicht wahrscheinlich, daß sie in diesem Zeitraum in den Besitz der Stiftung eingegangen sind, denn dann hätte sich wohl eine Spur in den Gerichtsakten gefunden. Auch gehen hikr-Verträge in der Regel nicht in dieser Form in den Stiftungsbesitz über, sondern (wie in Kap. III. 1. d. beschrieben) unrentable waqf-Immobilien werden durch diesen Vertrag teilveräußert.



Die Zahl der Immobilien, die noch Mieteinnahmen erzielten, nimmt aber nicht ab im waqf des Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf. Eine Erklärung kann in der Tatsache bestehen, daß einige dieser hikr-Zahlungen nicht jährlich erfolgten, oder daß der mutawallī diese Zahlungen – in Anbetracht ihrer geringen Höhe – nicht eingefordert hat. Die Addition der Mieteinnahmen aus dem Jahr 1223/1808-09 stimmt nicht mit dem Saldo überein, der in der Abrechnung angegeben ist, zusätzlich zu den Mieteinnahmen findet sich in der Abrechnung dieses Jahres ein Betrag von 195 g von einem 'Sayyid Ṣādiq' (vielleicht Sayyid Muḥammad Ṣādiq, der Bruder des späteren Verwalters Sayyid Muḥammad al-Ḥarīrī, s.u.) für Arbeiten an der Moschee.

Einige der hikr-Verträge des Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf weisen eine Besonderheit auf: Die christlichen Friedhöfe (der armenischen, maronitischen, orthodoxen und der syrischen Gemeinden) waren in dieser Form vermietet. Auf diese Tatsache hat bereits Marcus hingewiesen, der den Registerband Nr. 39 mit waaf-Abrechnungen ausgewertet hat.<sup>104</sup> Das Gelände dieser Friedhöfe lag nordwestlich des bebauten Bereiches der Viertel 'Abd al-Ḥayy und Tūmāyāt, im Bereich der heutigen Viertel al-'Azīzīya und al-Sulaimānīya.<sup>105</sup> Wahrscheinlich ist dieses Gelände identisch mit den zwei Stücken Land oder dem halben Garten, die in dem osmanischen waaf-Register von 992/1583-84 im Besitz dieser Moschee auftauchen. In diesem Fall wäre die Gründung der christlichen Friedhöfe an diesem Ort auf nach 992/1583-84 zu datieren.

Einen Einblick in die Verwaltung dieser Friedhöfe gibt ein Dokument aus dem Jahr 1206/1791, in dem die Totengräber der orthodoxen Gemeinde den Besitz einer bestimmten Grabstätte bestätigen. Es wird in dem Dokument festgehalten, daß ein durch Steine abgegrenzter Bereich auf dem Friedhof, auf dem sich "zehn Gräber befinden, davon acht bedeckt mit einem Stein in rechteckiger Form und zwei mit einem Stein in spitzer Form", die Grabstätte (magbara) der beiden Brüder Ğibrā'īl und Ğurğus w. 'Abdallāh Hasra ist. Dieser Bereich war seit langer Zeit (min qadīm al-zamān) die Grabstätte der Familie und die Grabsteine und die Steine, die den Bereich abgrenzen, waren ihr Eigentum (milk). Die Beschreibung der Grenzen dieser Grabstätte läßt vermuten, daß wenigstens ein Teil des Friedhofs in Familiengrabstätten eingeteilt war. 106 Da die beiden Brüder aber nicht als Mieter gegenüber dem waqf der Moschee in Erscheinung treten, muß es eine Zwischeninstanz gegeben haben, die sicherlich in der orthodoxen Kirche zu suchen ist. In dem Dokument wird mit keinem Wort erwähnt, daß der Besitzer des Friedhofes der waqf des Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf ist, die Beziehung zur Moschee wird lediglich durch einen der drei Zeugen ausgedrückt, die am Ende des Dokuments erwähnt sind: Es handelt sich um Sayyid Hasan Ğalabī, den Imam des Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf.



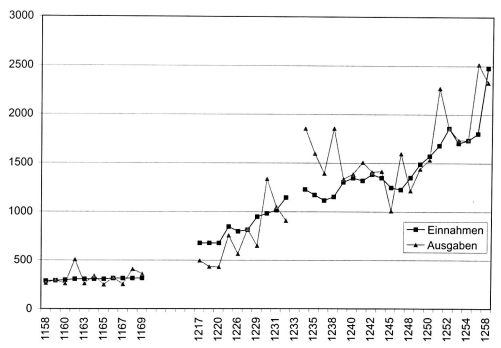
<sup>104</sup> Marcus, The Middle East, 307.

<sup>105</sup> An diesem Ort sind sie auf dem Plan des französischen Konsuls Rousseau aus dem Jahr 1825 eingezeichnet (David, "Le plan d'Alep du Consul Rousseau", 153) und auch noch auf einer Karte der französischen Armee aus dem Jahr 1941 (vgl. Karte 3) zu erkennen.

<sup>106</sup> SMS, 140/26/78 vom 24.04.1206/20.12.1791.

Die Tatsache, daß die Friedhöfe aller vier Gemeinden nebeneinander lagen und denselben Eigentümer hatten, kann kaum ein Zufall sein. Vielmehr ist dies wohl in Zusammenhang mit der Ansiedlung der Christen in diesem Bereich der Stadt in spätmamlukischer und frühosmanischer Zeit zu sehen. Die Kirchen der vier Gemeinden lagen ebenfalls auf waqf-Land und bezahlten einen jährlichen hikr an die Madrasa al-Ḥalawīya. Die Kirchen der vier Gemeinden lagen ebenfalls auf waqf-Land und bezahlten einen jährlichen hikr an die Madrasa al-Ḥalawīya.

Grafik X, 3: Abrechnungen des Ğāmi' Šaraf 1158/1745-46 bis 1258/1842-43



(Quelle: SMS, 39, 152-I, 177; 2. Serie, 1; AS, 48)



Ein weiteres Detail deutet darauf hin: Der hikr-Vertrag, mit dem die christlichen Kirchen das Land für die Friedhöfe vom waqf der Moschee gepachtet haben, erlaubt das Errichten von Konstruktionen als Privateigentum des Pächters (vgl. Kap. III. 1. d.). Nach unserem oben erwähnten Dokument hat dies die Kirche aber nicht getan, sondern die individuellen Nutzer des Friedhofs besitzen ihre Familiengrabstätten als Privateigentum. Die Zwischeninstanz der Kirchen ist für eine solche rechtliche Lösung nicht nötig. Aleppo war aber kein Einzelfall, auch in Jerusalem befand sich der jüdische Friedhof in osmanischer Zeit in Gethsemane auf Land, das waqf-Besitz der Madrasa al-Şalāḥīya war (vgl. Cohen, A World Within, I, 131).

Gazzī, Nahr, II, 174 und die Abrechnungen der auqāf der vier christlichen Gemeinden, zum Beispiel im Registerband 152-I. Eine Anmerkung ist an dieser Stelle angebracht: Die katholische Mission war in Aleppo besonders aktiv und gegen Ende des 18. Jahrhunderts gab es bereits seit einiger Zeit die unierten Zweige der orthodoxen, armenischen und syrischen Kirche in der Stadt. Diese waren aber von der osmanischen Regierung noch nicht offiziell als eigenständige millet anerkannt. Wohl aus diesem Grund ignorieren die Gerichtsakten während unseres Untersuchungszeitraum in der Regel dieses Schisma und sprechen nach wie vor von nur vier christlichen Gemeinden. Zur katholischen Mission und den Christen in Aleppo siehe z.B.: Heyberger, Les chrétiens, vor allem 383ff. und Masters, Christians and Jews.

Diese Friedhöfe wurden bis ins Jahr 1330/1911-12 verwendet, als das 'Gesundheitsamt' (al-maṣlaḥa al-ṣaḥḥīya) der Stadt ihre Verlegung an den heutigen Ort nordwestlich der Stadt – in ein Gelände bekannt als 'ḥawš al-badawīya' – beschlossen hat.<sup>109</sup>

Während die Einnahmen der Moschee aus den Mieten im Untersuchungszeitraum stetig ansteigen, bleiben die <code>hikr-Zahlungen</code> auf niedrigem Niveau. Sie erhöhen sich nicht und werden also, was die gesamten Einnahmen der Moschee betrifft, immer unbedeutender. Im Jahr 1157/1744-45 erzielt der waqf aus den <code>aḥkār</code> Einnahmen von 35 g 1 u, was 7,9 % der gesamten Einnahmen entsprach, in den Jahren 1250/1834-35 und 1258/1842-43 erzielten die <code>aḥkār</code> nur jeweils 30 g pro Jahr, also sogar etwas weniger als 1157/1744-45 und nur noch 1,9 % beziehungsweise 1,2 % der gesamten Einnahmen.

#### iii. Die Beschäftigten des Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf

Die Personalausstattung des Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf ist natürlich nicht mit den großen Gründungen des 16. Jahrhunderts zu vergleichen, trotzdem erscheint sie als eine voll funktionierende und aktive Moschee. Im Jahr 1158-59/1745-46 fanden sich die in Tabelle X, 6 aufgeführten fünf Positionen:<sup>110</sup>

Unter diesen Beschäftigten sind wenigstens zwei, die für das Funktionieren der Institution nicht unbedingt erforderlich sind: der Muezzin für die waqt al-salām und der muraqqī al-ḥaṭīb. Es fällt auf, daß keine Verwaltungsposten in dieser Abrechnung erscheinen. Dies könnte darauf hindeuten, daß der Verwalter des waqf seine Aufgabe unentgeltlich erfüllte.

Im Jahr 1217-18/1802-03 existieren wenigstens acht Positionen in der Moschee. It Zwei der Posten sind in der Zwischenzeit verschwunden, dafür taucht ein spezieller Muezzin für das Freitagsgebet auf und ein Posten der Verwaltung – ein  $\check{g}\bar{a}b\bar{i}$  – ist nun ebenfalls vorhanden. Auffällig sind in jedem Fall die sehr geringen Erhöhungen der Entlohnungen. Im Fall des qayyim und des  $qanaw\bar{i}$  erhöht sich diese nur um etwa jährliche 0,65 %, im Fall des Imam und des  $hat\bar{i}b$  ist die Steigerung noch geringer. In einer Abrechnung aus dem Jahr 1219-20/1804-05 erscheint ein  $n\bar{a}zir$  auf, der mit 24  $\dot{g}$  entlohnt wird.



<sup>109</sup> Gazzī, *Nahr*, II, 353f. Dieses Gelände hatte ebenfalls *waqf*-Status – es gehörte der Takiyat al-Šaiḫ Abū Bakr – und wurde ebenfalls an die christlichen Gemeinden mit *hikr*-Verträgen vermietet.

<sup>110</sup> SMS, 39/4/10 von 01.07.1159/20.07.1746.

<sup>111</sup> SMS, 152-I/37/69 vom 01.07.1218/17.10.1803.

<sup>112</sup> SMS, 152-I/124/238 vom 01.07.1220/24.09.1805.

Tabelle X, 6: Die Beschäftigen des Ğāmi' Šaraf

|     | 1158-59/1745-4             | 6                              | 1217-18/1802-03               |      | 1249-50/1833-34 |       |  |
|-----|----------------------------|--------------------------------|-------------------------------|------|-----------------|-------|--|
| I   | Imam und ḫaṭīb             | am und ḥaṭīb   24 ġ   Imam   2 |                               | 24 ġ | Imam und haṭīb  | 200 ġ |  |
|     | Muezzin                    | 13 ġ                           | <u></u> haṭīb                 | 6 ġ  | Muezzin         | 180 ġ |  |
|     |                            |                                | Muezzine                      | 42 ġ |                 |       |  |
|     |                            |                                | Muezzin für das Freitagsgebet | 6 ġ  |                 |       |  |
| II  |                            |                                | ğābī :                        |      | nāzir           | 24 ġ  |  |
|     |                            |                                |                               |      | mutawalli       | 36 ġ  |  |
| III | qayyim                     | 13 ġ                           | qayyim                        | 18 ġ | <u></u> hādim   | 180 ġ |  |
|     |                            |                                | qanawi                        | 18 ġ | qanawi          | 108 ġ |  |
| IV  | muraqqi al-ḫaṭib           | 2 ġ                            |                               |      | ra'is           | 60 ġ  |  |
|     | Muezzin ,waqt<br>al-salāmʻ | 4,5 ġ                          |                               |      |                 |       |  |
|     |                            |                                |                               |      |                 |       |  |

(Quelle: SMS, 39, 152-I; AS, 48)

Im Jahr 1249-50/1833-34 finden sich dann sieben Posten. In dieser letzten Abrechnung ist der Bereich der Verwaltung deutlich stärker repräsentiert, als in den vorherigen Jahren. Ein Posten ist nicht eindeutig zuzuordnen: der, ra ist wohl ein Leiter der Rezitationen. Außer den Posten der Verwaltung ist eine große Steigerung der Höhe der Entlohnungen festzustellen, das Gehalt des Imam und haṭīb steigt um durchschnittliche 17,7 % zwischen 1217-18/1802-03 und 1249-50/1833-34, das Gehalt des qayyim bzw. hādim verzehnfacht sich in diesem Zeitraum.

Die Postenverteilung des Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf zeichnet sich durch eine gewisse Flexibilität aus: im Zeitraum von etwa 100 Jahren verschwinden einige Posten aus den Abrechnungen, andere tauchen auf. Die für das Funktionieren der Institution notwendigen *arbāb al-ša<sup>c</sup>ā'ir* sind davon nicht betroffen. Eine Ausnahme bilden lediglich die Posten der Verwaltung (*nāzir*, *mutawallī*, *ǧābī*), die nicht permanent in den Abrechnungen erscheinen und deren Gehälter weniger stark ansteigen.

In unserem Untersuchungszeitraum ist der Ğāmi' Šaraf in einigen Fällen Begünstigter neuentstandener Stiftungen. Im Jahr 1207/1793 stiftet Sayyid Ḥasan b. Sayyid ʿAbd al-Raḥīm, der Imam und ħaṭīb der Moschee, eine dār im Viertel al-Hazzāza zugunsten seiner Nachkommen. Nach deren Aussterben soll die Zāwiya al-ʿUqailīya von der Stiftung profitieren. Er bestimmt ebenfalls eine Reihe von Geldzahlungen zugunsten des Ğāmi' Šaraf, nachdem das Haus in den waqf der Zāwiya al-ʿUqailīya übergegangen ist, so soll der ħaṭīb (oder sein wakīl) 6 ġ für das Lesen der Sure 'al-kahf' vor dem Freitagsgebet

<sup>113</sup> AS, 48/26/69 vom 01.07.1250/03.11.1834.

erhalten, der Imam 12 g damit er vor dem Morgengebet die Sure "yāsīn" rezitiert. Ebenfalls bestimmt er 12 g für den wā"iz der Moschee.<sup>114</sup>

Der *mutawallī* der Moschee, Sayyid Muḥammad Šarīf al-Ḥarīrī stiftet am 25. Dū al-Ḥiǧǧa 1224/31. Januar 1810 10 q einer *dār* im Viertel Zuqāq al-Arba<sup>c</sup>īn zugunsten der Moschee.<sup>115</sup> Zwei Tage später erscheint er erneut bei Gericht um einen Tausch (*istibdāl*) zu beantragen. Er möchte die Ruine (*ḥirba*) im Viertel Zuqāq ʿAbd al-Raḥīm aus dem *waqf* der Moschee, "die ursprünglich ein Haus (*dār*) war" gegen die restlichen 14 q des Hauses im Viertel Zuqāq al-Arba<sup>c</sup>īn tauschen. Diese 14 q sind im Besitz von Iliyās w. Mīhā<sup>c</sup>īl 'al-Nasrānī<sup>c</sup>.<sup>116</sup>

In drei Stiftungen, die alle am 25. Ša'bān 1215 errichtet wurden, treffen die Stifter ähnliche Verfügungen, die auch den Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf betreffen. Es handelt sich um Sayyid Tālib Ğalabī b. Sayyid Bakrī Ğalabī al-Ḥariri, seine Ehefrau Šarīfa Sitt Laila bt. Sayyid Muhammad Ğalabī Hamawī Zāda und deren Mutter Šarīfa Sitt Zulaiḥa bt. Sayyid Ṭaha Ğalabī Ḥamawī Zāda. Sie stiften zwei dār im Viertel al-Farāfra und eines im Viertel al-Hazzāza, die sich in ihrem gemeinsamen Besitz befanden (jeder der drei Stifter stiftet jeweils nur Teile der einzelnen Immobilien). Alle drei Stifter setzen sich – nach dem eigenen Tod – gegenseitig als Nutznießer ein, bevor die Nachkommen von Tālib und Laila in allen drei Fällen von den drei Häusern profitieren. Zulaiha bestimmt vom Moment der Stiftung an die Zahlung von 36 g, damit Šaih 'Abd al-Rahmān Afandī al-'Uqailī im Ramadan in dem Ğāmi' Šaraf Unterricht in figh erteilt (dars 'āmm fī al-figh al-šarīf'). Die anderen Bestimmungen, die den Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf betreffen, werden erst nach dem Aussterben der Nachkommen des Sayyid Tālib wirksam. Es sollen 27 g an drei Koranleser (in einem Fall 36 g an vier Leser) gezahlt werden, damit sie jeden Tag nach dem Morgengebet ein Stück Koran in der Moschee lesen. Desweiteren sollen Geldbeträge für den Unterhalt des qastal, der Zisterne, der birka und zur Instandhaltung der Wasserleitungen ('amal kauz mā') aufgewendet werden. Sayyid Tālib bestimmt zusätzlich die Zahlung von 24 g für die Instandhaltung der Moschee. Sitt Zulaiha und Sayyid Tālib bestimmen ebenfalls Geld für die halwa in der Zāwiya al-'Uqailīya.117

Die Familie al-Ḥarīrī (oder Ḥarīrī Zāda) hatte die Kontrolle über die *tauliya* des Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf während unseres gesamten Untersuchungszeitraums. Über die Familie ist nicht viel bekannt, sie werden nicht in den Biographen von Ṭabbāḥ erwähnt und Meriwether sagt lediglich, daß sie wahrscheinlich Händler waren und ein Teil der Familie um 1800 nach Istanbul gezogen ist. Sie werden von ihr aber zu den Notabeln Aleppos gezählt, worauf der Titel 'Sayyid' und die Na-



<sup>114</sup> SMS, 141-I/28 vom 25.05.1207/08.01.1793.

<sup>115</sup> SMS, 168/227/452 vom 25.12.1224/31.01.1810.

<sup>116</sup> SMS, 168/168/315 vom 27.12.1224/02.02.1810.

<sup>117</sup> SMS, 149/5/13, 149/7/14, 149/18/43 vom 25.08.1215/11.01.1801.

<sup>118</sup> Meriwether, Notable Families, 284.

mensergänzung ,Zāda' hindeutet. Ihr Name läßt vermuten, daß sie im Seidenhandel aktiv waren. Ihre Präsenz in den nördlichen Vororten, dem Zentrum der Aleppiner Textilindustrie, unterstützt diese Vermutung. Sie hatten Grundeigentum in diesem Teil der Stadt und wohnten wahrscheinlich in den Vierteln al-Hazzāza, Zuqāq al-Arba'īn und Qastal al-Akrād. Ab etwa 1800 ist Ḥāǧǧ Abū Bakr Ġalabī al-Harīrī der mutawallī der Moschee, wie eine Abrechnung von Rağab 1217/1803 bis Ğumādā al-Āhira 1218/1803 bestätigt.<sup>119</sup> Im Jahr 1223/1808-09 erscheint dann sein Sohn Sayyid Muhammad Šarīf als Verwalter der Moschee. 120 Er war ebenfalls nāzir über den waaf des Qastal al-Tadrība (vgl. Kap. XIV) und hat in dem Viertel Qastal al-Akrād gewohnt.<sup>121</sup> Er gibt seinerseits die Verwaltung der Moschee an seinen Sohn Sayyid Muhammad Makkī weiter, der bereits zur Amtszeit seines Vaters als sein wakil bei Gericht agiert hat und in einer Abrechnung aus dem Jahr 1229-30/1813-14 zum ersten Mal als Verwalter greifbar wird. 122 Der Familie Harīrī gelingt es in der Folge neben der Verwaltung auch den Posten des hatib in der Moschee zu besetzen und erweitert ihre Aktivitäten damit in den religiösen Bereich. Im Jahr 1243/1827-28 wird der Sohn von Sayyid Muhammad Makkī, Sayyid Muḥammad, durch eine barā'a als hatīb anstelle seines Onkels Sayyid Muhammad Sadiq b. Sayyid 'Abd al-Qādir eingesetzt. 123

Auch Sayyid Ḥasan, der Imam und ħaṭīb des Ğāmi' Šaraf im Jahr 1207/1792-93, hat nicht nur in seiner eigenen Stiftung ebenfalls die Moschee bedacht (s.o.), sondern war in den Vierteln um die Moschee auch in anderer Weise aktiv. Er vertrat Christen bei ihren Immobiliengeschäften vor Gericht als wakīl und hatte ebenfalls, wie bereits erwähnt, die Funktion eines Zeugen. In einem Dokument trägt er den laqab 'al-'atṭār', was darauf hinweisen könnte, daß er ebenfalls als Drogist tätig war, eine Tätigkeit, der nach Lane (vgl. Kap. VI. 1. a.) viele Imame nachgingen.<sup>124</sup>



<sup>119</sup> SMS, 152-I/15/31 vom 01.07.1218/17.10.1803.

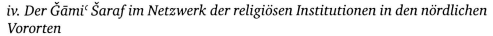
<sup>120</sup> SMS, 152-I/179/354 von 1223/1808-09.

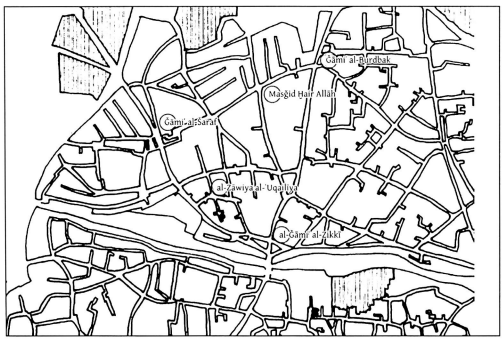
<sup>121</sup> SMS, 164/145/302 vom 01.05.1223/25.06.1808.

<sup>122</sup> SMS, 1/1 (2. Serie) vom 01.07.1230/09.06.1815.

<sup>123</sup> BOA, Cevdet Evkaf 11630.

<sup>124</sup> SMS, 140/100/298 vom 26.12.1206/15.08.1792; 141/23/44 vom 06.06.1206/30.01.1792; 142/176/860 vom 24.03.1210/08.10.1795.





Karte 1: Netzwerk der Institutionen des religiösen Raums in den nördlichen Vororten

Der Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf war mit anderen Institutionen in den nördlichen Vororten auf verschiedene Art und Weise vernetzt. Die Verwalter der Moschee und ihre Beschäftigten (vor allem der Imam) erscheinen oft in Dokumenten, die andere religiöse Institutionen in diesem Bereich der Stadt betreffen. Im Jahr 1207/1792-93 fungieren der Imam Sayyid Ḥasan Ğalabi und der mutawallī der Moschee, Ḥāǧǧ Abū Bakr Ğalabī Ḥarīrī Zāda, als Zeugen in einem Dokument, in dem der Verwalter der Masǧid Šaiḫ ʿAbdallāh¹²⁵ im Viertel al-Hazzāza (im Norden des Ğāmiʿ Šaraf) einen Kredit zur Restaurierung des masǧid und von drei Häusern aus dem waqf beantragt.¹²⁶ Eine weitere Beziehung zur Familie al-Ḥarīrī zeigt sich in einem Dokument aus dem Jahr 1225/1810, in dem ein neuer Verwalter für die Masǧid Šaiḫ ʿAbdallāh ernannt wird und ʿAbd al-Raḥmān Ğalabī b. Ḥāǧǧ Ibrāhīm Ğalabī al- Ḥarīrī als nāẓir über diesen Verwalter eingesetzt wird.¹²²

Auch durch die rituellen Gebete ist die Moschee mit einigen anderen Moscheen in diesem Teil der Stadt verbunden. Es handelt sich um Bestimmun-



<sup>125</sup> Ġazzī, *Nahr*, II, 374 erwähnt, daß der kleine *masğid* die einzige Moschee des Viertels al-Hazzāza war und in ihr die *ğahrīya*-Gebete stattfanden.

<sup>126</sup> SMS, 141-I/83 vom 10.08.1207/23.03.1793.

<sup>127</sup> SMS, 168/223/445 vom 23.02.1225/29.03.1810.

gen, die das Morgengebet (*ṣalāt al-ṣubḥ*) im Ramadan in diesen Institutionen betreffen. Bereits im Jahr 1176/1762-63 hatte Sayyid Muḥammad Ğalabī al-Ḥarīrī in seiner *waqfīya* die folgenden Dispositionen für das Morgengebet im Ramadan in dem Ğāmi<sup>c</sup> al-Zikkī<sup>128</sup> getroffen.

Der Muezzin darf nach den Bestimmungen des Stifters erst zum Gebet rufen, wenn er den Ruf des Muezzin der Umayyadenmoschee gehört hat. Der Stifter bestimmt die zweite Hälfte seiner Stiftung zugunsten der Zāwiya al-'Uqailīya, deren *šaiḥ* auch der *mutawallī* der Stiftung wird. 129

In einer Stiftung aus dem Jahr 1201/1786-87 bestimmt Sayyid Muḥammad Šarīf Ğalabī al-Ḥarīrī die gleichen Beträge zur Durchführung dieses Gebetes in dem Ğāmiʿ Šaraf. Falls das Morgengebet nicht mehr in dem Ğāmiʿ Šaraf stattfinden kann, soll es in einer anderen der 'masāǧidʿ außerhalb des Bāb al-Naṣr abgehalten werden. Der zweite Nutznießer der Stiftung ist die Zisterne (ṣahrīǧ), die zu dem Ğāmiʿ Šaraf gehört und die der Vater des Stifters gebaut hat. Sie erhält pro Jahr 12 ġ für die notwendigen Instandhaltungsmaßnahmen. 130

Auch für den Ğāmi' Burdbak<sup>131</sup> finden sich ähnliche Bestimmungen: In der waqfīya der Ḥāǧǧa ʿAfīfa bt. ʿAbd al-Raḥīm Ibn Bakdāš aus dem Jahr 1206/1792 wird ein Haus im Viertel al-Šariʿatlī für zwei Zwecke gestiftet, einer davon ist das gemeinschaftliche Morgengebet nach dem schafiitischen madhab in dem erwähnten ǧāmi'. Falls das Morgengebet nicht mehr in dieser Moschee stattfinden soll, so soll es in dem Ğāmi' al-Ibn<sup>132</sup> stattfinden, falls es dort auch nicht mehr möglich sein sollte, in irgendeinem "ǧāmi" unter den "masāǧid" der Region 'hāriǧ Bāb al-Naṣr'. Der Imam des Morgengebets wird nicht mit einem Betrag entlohnt, da er gleichzeitig der mutawallī der Stiftung ist, für diesen Posten erhält er 3 ġ und zusätzlich noch 9 ġ, damit er jeden Tag ein Stück Koran liest. Die



<sup>128</sup> Der Ğāmi<sup>c</sup> al-Zikkī liegt etwa 100m außerhalb des Bāb al-Naṣr an der nach Norden führenden Hauptstraße. Nach Ġazzī wurde die Moschee gegen 700/1300 von einem amīr mit Namen ʿAlī b. Saʿīd al-Zaiynī erbaut und mit einem waqf versehen. Im Jahr 946/1539-40 wurde sie um einen östlichen riwāq erweitert, der ein Teil des benachbarten Uğhān war (Nahr, II, 364). Herzfeld hat ein Dekret zur Steuerbefreiung des waqf der Moschee aus dem Jahr 843/1439 gelesen, in dem die Institution bereits als ǧāmiʿ bezeichnet wird (Matériaux, I, 2, 373).

<sup>129</sup> MAH, 1/37 von 1176/1762-63.

<sup>130</sup> MAH, 1/38 von 1201/1786-87. Der mutawalli der Stiftung wird mit 3 g pro Jahr entlohnt und der nāzir mit 1,5 g. Der Stifter setzt sich als ersten Verwalter ein, danach geht dieser Posten an den šaih der Zāwiya al-ʿUqailīya.

<sup>131</sup> Der Ğāmi' Burdbak, oder Ğāmi' Qasṭal al-Ḥaramī, wurde von dem 'tāǧir al-mamālik' Burdbak in Zusammenhang mit dem Projekt der neuen Wasserleitung für die nördlichen Vororte im Ramadan des Jahres 897 (Juni-Juli 1491) erneuert. Gleichzeitig baute er einen qasṭal neben die Moschee und ließ sich ein Mausoleum in der nordwestlichen Ecke des Hofes der Moschee einrichten (Gazzī, Nahr, II, 335f.; Herzfeld, Matériaux, I, 2. 394f.).

<sup>132</sup> Nach einer lokalen Tradition wurde der Ğāmi' al-Ibn vom Sohn des Stifters der Ğāmi' Burdbak erbaut. Nach einer Inschrift über dem Hofportal haben drei Brüder, der Amīr Ḥusām al-Dīn, der Amīr 'Alā' al-Dīn und der Amīr 'Alī, Söhne des Ḥāǧǧ Nāṣir al-Dīn Muḥammad Ibn Kūnǧ al-Sāwī im Jahr 770/1368-69 das Minarett erneueren lassen. Am Ende des 15. Jahrhunderts wurde die Moschee an die Wasserversorgung angeschlossen (Ġazzī, Nahr, II, 337; Gaube, Arabische Inschriften, 40, Nr. 65).

zweite Hälfte der Erträge der Stiftung ist für die halwa des Šaih Maḥmūd b. Šaih 'Abd al-Waḥhāb al-Qādirī in dem Ğāmi' Burdbak bestimmt. 133

Tabelle X, 7: Morgengebet im Ramadan in den Moscheen der nördlichen Vororte

| Waqf des/der                                                                                                                                 | Sayyid<br>Muḥammad<br>al-Ḥarīrī von<br>1176/1762-63 | Sayyid<br>Muḥammad Šarīf<br>al-Ḥarīrī von<br>1201/1786-87 | Ḥāǧǧa<br>ʿAfīfa Ibn<br>Bakdāš von<br>1206/1792 | Šarīfa<br>Fāṭima al-<br>Bazārbāšī von<br>1206/1792 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| Muezzin, der vor<br>dem <i>imsāk</i> auf das<br>Minarett der Moschee<br>steigt und zum Gebet<br>ruft                                         | 5 ģ                                                 | 5 ġ                                                       | 5 ġ                                            | 2 ġ                                                |
| Muezzin, der den Satz<br>"das Gebet ist besser<br>als der Schlaf" ruft<br>und anschließend den<br>anderen Muezzinen<br>beim Gebet assistiert | 4 ģ                                                 | 4 ġ                                                       | 4 ģ                                            | 3 ģ                                                |
| 2 Koranleser, damit<br>sie vor dem Sonnen-<br>aufgang ein Stück des<br>Koran rezitieren                                                      | 8 ġ                                                 | 8 ġ                                                       | 10 ġ                                           | 9 ġ (3 Koranle-<br>ser)                            |
| munšid der vor dem<br>Gebet eine qaṣīda<br>zum Lob Gottes und<br>seines Propheten<br>singt                                                   | 4 ġ                                                 | 4 ġ                                                       | 4 ġ                                            | 4 ġ                                                |
| <i>ḥādim</i> , der die Later-<br>nen anzündet, ausfegt<br>und die Türen öffnet                                                               | 2 ġ                                                 | 2 ġ                                                       | 2 ġ                                            |                                                    |
| schafiitischer Imam                                                                                                                          | 3 ġ                                                 | 4 ġ                                                       |                                                | 2 ġ                                                |
| Mann, der Wasser<br>an die Anwesenden<br>verteilt                                                                                            |                                                     | 1 ġ                                                       |                                                | 1 ġ                                                |
| 4 Männer, die während des Gebets die sunnat al-fağr lesen                                                                                    | 8 ġ                                                 | 8 ġ                                                       | 3 ġ<br>(3 Männer)                              | 4 ġ                                                |
|                                                                                                                                              |                                                     |                                                           |                                                |                                                    |
| Summe                                                                                                                                        | 35 ġ                                                | 36 ġ                                                      | 28 ġ                                           | 25 ġ                                               |

(Quelle: MAH, SMS)



<sup>133</sup> SMS, 141/49/100 vom 20.07.1206/14.03.1792.

In demselben Jahr finden sich ähnliche Bestimmungen auch für den Masğid Hair Allāh<sup>134</sup> im Viertel Qasṭal al-Akrād. Die Stifterin, Šarīfa Fāṭima bt. Sayyid Ibrāhīm Ğalabī al-Bazārbāšī, bestimmt ein Haus ebenfalls im Viertel al-Šariʿatlī für das Morgengebet in dem erwähnten *masğid*. Wenn das Morgengebet nicht mehr in dem Masğid Hair Allāh stattfinden kann, soll es in dem nächstgelegenen *masğid* außerhalb des Bāb al-Naṣr stattfinden. Andere Ausgaben sind bestimmt für Lampenöl, Kerzen und für vier Imame, die Gott preisen und für den Propheten beten (,li-yasabbiḥū Allāh taʿālā bi-anwāʿ altasbīḥ wa-l-tahlīl wa-l-ṣalāt ʿalā al-nabī (ṣ)ʿ). Der Verwalter der Stiftung wird Sayyid Muḥammad Afandī al-Rifāʿī, der *mutawallī* des *masğid*.<sup>135</sup>

Es scheint, daß die erste dieser Stiftungen ein Modell geliefert hat für die folgenden. Die zweite Stiftung, 1201/1786-87 von Muḥammad Šarīf Ğalabī al-Ḥarīrī etabliert, folgt fast dem Wortlaut der ersten Stiftung seines – wahrscheinlich – Großvaters (die genaue Genealogie der Ḥarīrī-Familie konnte bislang nicht etabliert werden). Die gestifteten Güter liegen in derselben Region Aleppos (ḥāriğ Bāb al-Naṣr), wo die Stifter – nach den Angaben in den Dokumenten – auch gewohnt haben. Es handelt sich also klar um den Wunsch, die Institutionen des Viertels zu unterstützen. Nach den vorliegenden Dokumenten können leider keine Beziehungen der beiden Stifterinnen aus dem Jahr 1206/1792 mit der Ḥarīrī-Familie etabliert werden. Es bleibt also offen, warum sie sich für ihre Stiftungen dieselben Bestimmungen ausgesucht haben. Sie stiften ebenfalls Immobilien in den nördlichen Vororten. Derartige Stiftungen konnten nur für diese vier Moscheen aufgefunden werden, für Institutionen in anderen Teilen Aleppos wurden während unseres Untersuchungszeitraums keine ähnlichen Verfügungen getroffen.

Neben den fast identischen Bestimmungen zur Durchführung der Gebete finden sich andere Parallelen in diesen Stiftungen: Neben den Morgengebeten werden ebenfalls Aktivitäten der sūfī-Orden in den Institutionen außerhalb des Bāb al-Naṣr unterstützt. Im Fall des Ğāmiʿ Burdbak handelt es sich um den Šaiḫ Maḥmūd b. ʿAbd al-Waḥḥāb al-Qādirī, der in dieser Moschee die ħalwa organisiert hat. In dem Masǧid Ḥair Allāh traf sich ebenfalls eine tarīqa unter Leitung des Šaiḫ Muḥammad Wafā al-Rifāʿī. Im Fall des Ğāmiʿ Šaraf gibt es eine direkte Beziehung zu einer anderen religiösen Institution, der Zāwiya al-ʿUqailīya im Viertel Banū Muḥibb. In der waqfīya von Sayyid Muḥammad Šarīf von 1201/1786-87 wird der šaiḫ der zāwiya Nachfolger des Stifters als Verwalter der Stiftung. In einer Stiftung der Zinǧar bt. Ṭaha Ğalabī b. Ḥasan Ḥamawī Zāda aus dem Jahr 1216/1801-02 bestimmt die Stif-



<sup>134</sup> Ġazzī (Nahr, II, 361) datiert die Masğid Ḥair Allāh in dieselbe Zeit wie den anliegenden qasṭal, der nach Herzfeld (Matériaux, I, 2, 387) eine Inschrift aus dem Ramadan 892/1487 besitzt.

<sup>135</sup> SMS, 141/114/227 vom 28.08.1206/20.04.1792.

terin Geldbeträge für den *šaiḥ* der *zāwiya*, damit er in dem Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf Unterricht in *fiqh* erteilt.<sup>136</sup>

Eine Besonderheit charakterisiert diese Moschee: Die Diskrepanz zwischen ihrer effizienten Verwaltung, ihrem größer werdenden Stiftungsbesitz und ihrer zu vernachlässigenden kultischen Bedeutung in den Vierteln, die die Moschee umgeben. Wie bereits dargestellt, lebten am Ende des 18. Jahrhunderts im westlichen Teil der nördlichen Vororte nur noch eine Minderheit an Muslimen. In den Vierteln, die der Moschee direkt benachbart waren, werden es nur noch wenige Dutzend gewesen sein. Außerdem befanden sich in einem Radius von etwa 100 Metern wenigstens zwei weitere funktionierende Moscheen (der Ğāmi<sup>c</sup> Ibšīr Bāšā im Süden und der Masǧid al-Aḥal im Osten). Auf der anderen Seite gewinnen wir aus den Dokumenten den Eindruck einer Institution, in der nicht nur die vorgeschriebenen rituellen Gebete stattfanden, sondern eine Reihe von weiteren Aktivitäten (das Nachtgebet ,wagt alsalām', Rezitationen im Ramadan, Unterricht in figh, etc.), die eine aktive und zahlreiche Gemeinde erwarten lassen würden. Die vielen religiösen Aktivitäten tragen besonders dazu bei, diese Moschee eindeutig als ,islamischen' religiösen Raum wahrzunehmen. Durch die besonderen Bestimmungen bezüglich des Morgengebets im Ramadan in den vier Moscheen in den nördlichen Vororten wird dieser religiöse Raum auf nahezu den gesamten überwiegend christlich bewohnten Bereich ausgedehnt und durch die akustischen Manifestationen kenntlich gemacht und für jeden Bewohner dieses Teils der Stadt wahrnehmbar.

Die waaf-Immobilien der Moschee befinden sich sämtlich in den nördlichen Vororten. Die Grundstücke, die mit hikr-Verträgen vermietet sind, sind jedoch über die gesamte Stadt verteilt. Dies deuted darauf hin, daß die Moschee in früheren Jahrhunderten weniger lokal verankert war, als in unserem Untersuchungszeitraum.

# X. 2. d. Die Vororte im Nordosten: Der Ğāmi<sup>c</sup> al-Mušāṭīya

Der Stadtteil Bānqūsā im Nordosten, außerhalb des Bāb al-Ḥadīd, wird bereits von Ibn Šaddād als einer der Vororte Aleppos mit einer Freitagsmoschee erwähnt. Seine größte Ausdehnung wird dieser Bereich bereits in mamlukischer Zeit erreicht haben, da der Ğāmi Qārliq am äußersten nordöstlichen Rand dieses Stadtteils 1369 u. Z. erbaut wurde. In osmanischer Zeit wurde die Bebauung sicherlich dichter und dieser Teil der Stadt entwickelt sich zu einem der wirtschaftlichen Zentren mit einem  $s\bar{u}q$  und zahlreichen Khanen. Diese Entwicklung setzt sich bis ins 19. Jahrhundert fort, als viele der Khane an der Hauptachse dieses Viertels umgebaut wurden.



<sup>136</sup> MAH, 1/100 von 1216/1801-02.

<sup>137</sup> Ibn Šaddād, A'lāq, I, 1, 121.

<sup>138</sup> Gaube, Wirth, Aleppo, 114.

Der Ġāmi<sup>c</sup> al-Mušāṭīya liegt auch, wie der Ġāmi<sup>c</sup> Šaraf, extra muros. Ġazzī erwähnt, daß es ein alter masğid war, der im Jahr 1132/1719-20 von einem Hāgğ Muḥarram b. Fath Allāh neu erbaut wurde. 139 Tabbāh hingegen führt aus, daß die Moschee wahrscheinlich aus dem 9. oder 10./15.-16 Jahrhundert stammt, worauf der mihrāb im Hof und die Form des Minaretts hindeutet. 140 Ein Vergleich der Halbsäulen, die den mihrab des Hofes einrahmen mit anderen Gebäuden aus Aleppo, legt diese Datierung nahe: Die Reste der mamlukischen  $q\bar{a}^{\alpha}$  an der Rückwand des Iwan im Bait Ğanbūlāt im Viertel al-Bandara und der Ḥān Qurtbak im Viertel Suwaiqat 'Alī besitzen ähnliche Säulen. 141 Dieser hān besitzt einen Iwan mit zwei seitlichen Alkoven (qubba), die von David mit Teilen des Palastes des mamlukischen Gouverneurs Aztīmūr identifiziert werden und der wahrscheinlich ab 884/1479-80 errichtet wurde. 142 Dies würde die Konstruktion wenigstens von Teilen des Ğāmi<sup>c</sup> al-Mušātīva in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts wahrscheinlich machen. Eine Inschrift aus dem Jahr 1132/1719-20 über dem mihrāb würde sich dann lediglich auf den Bau dieses mihrāb, oder eine Restaurierung beziehungsweise Erweiterung der Moschee beziehen. 143

Der heutige Besucher identifiziert ohne Schwierigkeiten verschiedene Bauphasen, lediglich die Südwand der *qiblīya* macht einen einheitlichen Eindruck. Der östliche Teil der gibliya ist um einige Stufen erhöht und mit Wandschränken ausgestattet, in denen heute Bücher aufbewahrt werden. Bereits Tabbāh erwähnt, daß diese Moschee einige Handschriften des Koran besaß. Wahrscheinlich fand in diesem Teil des Gebäudes ebenfalls Unterricht statt (s.u.). 144 Im Inneren der qibliya befinden sich drei Gebetsnischen, neben dem mittleren überkuppelten mihrāb befindet sich der minbar. Die östliche Gebetsnische ist durch eine Holzkonstruktion abgetrennt, hinter der sich das Grab des Sufis Sa'd al-Yamānī (gest. 1174/1760-61) – vor dem miḥrāb – befindet. Er führte in der Moschee den dikr durch und wurde – nach Tabbah – aufgrund des Einverständnisses der Bewohner des Viertels und seiner Anhänger an diesem Ort bestattet.145 Im Osten des Hofes, vor zwei Räumen, die den östlichen riwāq bilden, befindet sich ein weiteres Grab, das heute von einem grünen Baldachin überdeckt ist. Es handelt sich um das Grab des Ibrāhīm al-Mušātī, laut einer Inschrift gestorben im Jahr 1248/1832-33. Asadī erwähnt, daß er dem Viertel und der Moschee den Namen gegeben habe.146 Falls dies zutreffen sollte, ist das Todesdatum auf dem Grab wesentlich zu spät, denn die Moschee und das

<sup>139</sup> Ġazzī, Nahr, II, 253.

<sup>140</sup> Țabbāh, I'lām, VII, 19f.

<sup>141</sup> David, La Suwaygat 'Ali, 50.

<sup>142</sup> David, La Suwayqat 'Alī, 30f.

<sup>143</sup> Gaube, Arabische Inschriften, S. 43, Inschrift Nr. 71: "banāhu ṣāḥib al-ḥairāt al-Ḥāǧǧ Muḥarram b. Fatḥ Allāh sanat 1132".

<sup>144</sup> Noch heute finden in dieser Moschee Kurse in Koran, hadīt und fiqh statt (eigene Beobachtung im Juni 2002).

<sup>145</sup> Tabbāh, I'lām, VII, 19.

<sup>146</sup> Asadī, Mausū'a, VII, 116.

Viertel trugen bereits im Jahr 992/1583-84 diesen Namen (s.u.). An der Ostwand befindet sich eine weitere Inschrift aus dem Jahr 1247/1831-32, die sich wahrscheinlich auf die Erneuerung dieses Teiles des Gebäudes bezieht. 147 Der Nachfolger von Šaih Sa'd al-Yamānī, Šaih 'Abd al-Qādir al-Nāšid, läßt dann im Nordwesten des Hofes der Moschee eine zāwiya erbauen, um darin den dikr und die halwa durchzuführen. Diese zāwiya, ein quadratischer überkuppelter Raum, wird vor 1204/1789-90, dem Todesdatum von Šaih 'Abd al-Qādir, fertiggestellt worden sein.<sup>148</sup> Er gründet damit eine weitere Institution innerhalb dieser Moschee. Šaih Sa'd hat noch den dikr in der Moschee selbst durchgeführt, wahrscheinlich in der *giblīya*, sein Nachfolger Šaih 'Abd al-Qādir zieht es dann vor, eine eigene zāwiya zu gründen und damit eine räumlichen Trennung von Gebet und dikr zu erreichen. Diese zāwiya taucht nicht oft in den Gerichtsregistern auf, sie wurde lediglich in zwei Fällen in Zusammenhang mit Stiftungen erwähnt: Hāǧǧ Yūsuf Āġā b. Mustafā Afandī 'Arabī Kātibī hat sie zunächst – neben der Zāwiya al-Hilālīya und der Zāwiya al-Ṣāliḥīya im Viertel al-Masābin - in seiner Stiftung aus dem Jahr 1198/1783-84 begünstigt (zu diesem interessanten Dokument s.o. Kap. III. 5.). 149 In einer weiteren waqfiya aus dem Jahr 1222/1807 wird der šaih der zāwiya als Begünstigter nach dem Tod der Sifterin Sāliha bt. Muhammad b. 'Alī erwähnt. Wenn es keinen šaih mehr in der zāwiya geben sollte, würde die Stiftung an den Ğāmi<sup>c</sup> al-Mušātīya übergehen.<sup>150</sup> Dies deutet darauf hin, daß diese zāwiya über einen eigenen wagf verfügte, der getrennt vom waqf der Moschee verwaltet wurde.

Der Ğāmiʿ al-Mušāṭīya wird ebenfalls nicht häufig in den Registern erwähnt. Dies legt die Vermutung nahe, daß die tägliche Verwaltung der Stiftung der Moschee weitgehend ohne Hilfe des Gerichts erledigt wurde. Sie wird in lediglich zwei Stiftungen erwähnt, die während unseres Untersuchungszeitraums (1205/1790-91 bis 1225/1810-11) gegründet wurden. Im Jahr 1206/1792 gründet Sayyid Aḥmad Ğalabī b. Sayyid Qāsim b. Sayyid Aḥmad ʿArab einen waqf, der aus drei Stücken Land, einem karm, einem dukkān und einer dār besteht. Die Stiftung ist zugunsten seiner Nachkommen etabliert, der Stifter legt aber eine Reihe von Geldzahlungen fest, unter anderem, für den Ğāmiʿ Qārliq, der nicht weit von dem Ğāmiʿ al-Mušāṭīya entfernt liegt. Unter diesen Geldzahlungen sind auch solche für Unterricht, so wird ein ʿālim mit 27 ġ entlohnt, damit er am Samstag nach dem ¤uhr-Gebet in dem Ğāmiʿ al-Mušāṭīya und am Freitag und Dienstag nach dem ʿaṣr-Gebet in dem Ğāmiʿ Qārliq unterrichtet, ohne jedoch den Inhalt dieses Unterrichts festzulegen.<sup>151</sup>



<sup>147</sup> Gaube, Arabische Inschriften, 43, Inschrift Nr. 70: "... ğaddadu hadā al-makān al-Ḥāǧǧ Muḥammad Kāmil b. Ḥasan Āgā Yozgatlı b. uḥt Muḥammad Bāšā wāli Ḥalab ... fī Ṣafar sanat 1247".

<sup>148</sup> Țabbāḥ, I'lām, VII, 19f., Gonnella, Islamische Heiligenverehrung, 222.

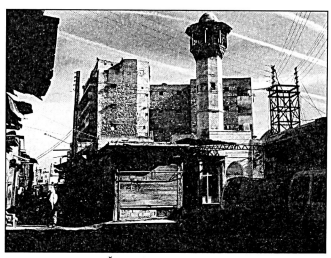
<sup>149</sup> MAH, 5/52 vom 01.02.1204/20.10.1789. Die drei Institutionen werden hier als *takāyā* bezeichnet. Das Dokument wurde übersetzt in: Knost, *Fromme Stiftungen*, 39f.

<sup>150</sup> SMS, 162/265/600 vom 25.03.1222/02.06.1807.

<sup>151</sup> SMS, 141/117/232 vom 20.10.1206/10.06.1792.

#### i. Der Stiftungsbesitz des Ğāmi<sup>c</sup> al-Mušāṭīya

Der wagf-Besitz der Moschee bestand im Jahr 992/1583-84 aus sechs Geschäften (dakākīn) im Sūq al-Mušātīya in ihrer direkten Nachbarschaft. Die Einnahmen des waaf sind relativ gering, sie beliefen sich in diesem Jahr auf lediglich 864 a, der benachbarte Ğāmi<sup>c</sup> Qārliq erzielte in demselben Jahr 1695 a. Dies deutet darauf hin, daß die Moschee zum damaligen Zeitpunkt eine eher bescheidene Institution war. Der Ğāmi<sup>c</sup> al-



Ğāmi<sup>c</sup> al-Mušāṭīya mit sūq (Foto: Knost)

Mušāṭīya hatte aber immerhin vier Beschäftigte, einen Imam, der gleichzeitig mutawallī war, einen haṭīb, einen Muezzin und einen hādim. 152

Im Jahr 1159/1746-47 besteht der *waqf*-Besitz der Moschee bereits aus insgesamt 14 Objekten und die Einnahmen belaufen sich auf 79,75 g 5 u. Diese Vergrößerung des *waqf*-Besitzes könnte in Zusammenhang mit den baulichen Erweiterungen von 1132/1719-20 stehen. Der Großteil der Mieteinnahmen besteht aus Geschäften (*dukkān*), die im *sūq* des Viertels in direkter Nachbarschaft der Moschee liegen und einem Haus, das sich ebenfalls in demselben Viertel befindet. Die Immobilien, die mit *ḥikr*-Verträgen vermietet waren, liegen ebenfalls nicht weit von der Moschee entfernt im Bereich der nordöstlichen Vororte.

Bis 1217/1802-03 waren die Einnahmen auf 208,75 g gestiegen. Der Immobilienbesitz bestand nun aus 17 Objekten und neun *hikr* Verträgen. In den folgenden Jahren steigen die Einnahmen überdurchschnittlich an und belaufen sich im Jahr 1235/1819-20 auf 606,75 g, laut Abrechnung inklusive 20 g Übertrag aus dem vorangegangenen Jahr. Der in der Abrechnung aus dem Jahr 1234/1818-19 ausgewiesene Übertrag betrug aber 78,25 g. Dieses kleine Detail zeigt, daß die Buchführung wohl nicht frei von Fehlern und Unregelmäßigkeiten war.

Ein Teil der Einnahmen der Moschee besteht aus hikr-Zahlungen, die nicht in Geld geleistet wurden, sondern in Olivenöl. Dies scheint nicht ungewöhnlich gewesen zu sein, denn es ist nicht das einzige Beispiel in unseren Dokumenten. Auch die Abrechnungen des Ğāmi<sup>c</sup> al-Sulaimānī und des Ğāmi<sup>c</sup> Āġāǧik in den



<sup>152</sup> TK, KKA, 556, fol. 61v.-62r.

östlichen Vororten enthalten hikr-Zahlungen, die in Öl bestanden. Ein Beispiel eines derartigen Vertrages wurde während unseres Untersuchungszeitraums registriert (vgl. Kap. III. 1. d.). Der Vorteil für den waaf liegt darin, daß eine Zahlung in Öl von der Inflation nicht betroffen war. Eine Geldzahlung wäre der Entwertung unterworfen und müßte einer veränderten 'Durchschnittsmiete' (uğrat al-mitl) angepaßt werden. Dies ist aber bei hikr-Verträgen in der Regel nicht geschehen. Im Dokument sind die Mengen Öl angegeben, die an den waaf gezahlt wurden. Lediglich in einer Abrechnung des Ğāmic al-Mušāṭīya aus dem Jahr 1231/1815-16 ist auch der entsprechende Geldwert angegeben: 12 raṭl und 9 wāq (entspricht etwa 29 kg)¹5³ hatten einen Wert von 40 ġ. In dieser Abrechnung geht der Betrag in den Saldo mit ein, in den anderen Jahren wurde das Öl nicht berücksichtigt. Es ist folglich nicht verkauft worden, sondern vermutlich für den Bedarf der Moschee an Lampenöl verwendet worden.

Tabelle X, 8: Immobilienbesitz und Einnahmen des Ğāmi' al-Mušātīya

|                    | 1159/1746-47                       | 1217/1802-03                       | 1235/1819-20                 | 1256/1840-41          |
|--------------------|------------------------------------|------------------------------------|------------------------------|-----------------------|
|                    |                                    |                                    |                              |                       |
| Mieten             | dār im erwähn-<br>ten Viertel, 9 ġ | 4 dār, 55,5 ģ                      | 7 dār, 252 ġ                 | 10 <i>dār</i> , 646 ġ |
|                    | 7 dukkān a), 53 ģ                  | 13 <i>dukkān</i> , 125,25 ģ<br>6 u | 12 dukkān,<br>285,5 ġ        | 12 dukkān, 438 ģ      |
|                    |                                    |                                    |                              | 3 maḥzan, 120 ġ       |
|                    |                                    |                                    |                              | Anteil bustān (leer)  |
|                    |                                    |                                    |                              |                       |
| ḥikr               | 6 dukkān, 16 ģ                     | 3 dār, 2,75 ģ                      | 2 dār, 2 ġ                   | 3 dār, 2,5 ģ          |
|                    |                                    | 6 dukkān, 9,25 ģ                   | 1 bait, 1,5 ġ                | 8 dukkān, 30 ģ        |
|                    |                                    |                                    | 5 dukkān,<br>17,75 ģ         |                       |
|                    |                                    |                                    |                              |                       |
| aḥkār zait<br>(ÖL) |                                    |                                    | 12 dār, 101<br>(wāq?)        | 72 wāq                |
|                    |                                    |                                    |                              |                       |
| Sonstiges          |                                    | ḥairāt al-ǧumʿa, 3 ġ               |                              |                       |
|                    |                                    |                                    |                              |                       |
| Gesamt             | 79,75 ġ 5 u                        | 208,75 ġ                           | 586,75 ġ (ohne<br>Öl 548,75) | 1205,5 ġ              |

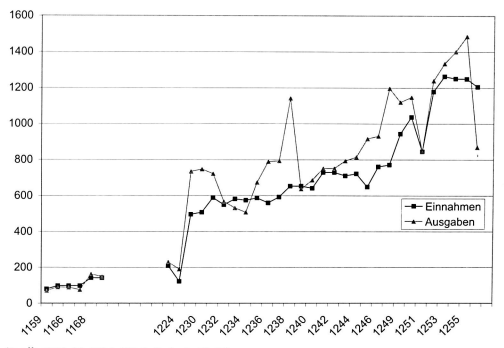
a) befinden sich im sūq neben der Moschee. (Quelle: SMS, 39, 152-I; 2. Serie, 1; AS, 48)



<sup>153</sup> Ein rațl wog in Aleppo 2,28 kg und bestand aus 12 ūqiya, eine ūqiya wog 190gr. (Hinz, Islamische Masse, 30).

Im Vergleich mit dem Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf fällt auf, daß der Großteil der Abrechnungen mit einem negativen Saldo abschließt, lediglich fünf Saldi sind positiv und die Abrechnung des Jahres 1251/1835-36 ist ausgeglichen. Interessant ist in diesem Zusammenhang, daß die Einnahmen des waqf zwischen 1159/1746-47 und 1256/1840-41 enorm auf den fünfzehnfachen Betrag ansteigen, wesentlich stärker als beispielsweise die Verfünffachung der Einnahmen des waqf des Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf. Trotz dieser Steigerung auf der Einnahmenseite bleiben die Abrechnungen negativ, die Ausgaben steigen folglich parallel mit den Einnahmen an.

Grafik X, 4: Abrechnungen des Ğāmiʿ al-Mušātīya 1159/1746-47 bis 1256/1840-41



(Quelle: SMS, 39, 152-I, 177; 2. Serie, 1; AS, 48)

Die Abrechnungen des Ğāmi' al-Mušāṭīya zeigen eine Periode mit einer deutlichen Steigerung: zwischen 1224/1809-10 und 1228/1813-14 verdoppelten sich sowohl Einnahmen, als auch Ausgaben. Diese Steigerung der Einnahmen ist auf eine deutliche Mietsteigerung praktisch aller Immobilien im Besitz der Moschee zurückzuführen. Diese Bewegung setzt sich in den folgenden Jahren fort und ist deutlich größer als bei anderen Institutionen (vgl. z.B. Ğāmi' Bahrām Bāšā, Ğāmi' Ḥusrū Bāšā, Ğāmi' Šaraf).<sup>154</sup>



<sup>154</sup> Pamuk, "Money in the Ottoman Empire", 967, 970: Um 1225/1810-11 verstärkt sich die Entwertung des girš und er verliert fast die Hälte seines Reinsilbergehaltes. Dies erklärt die höher werdenden

Der waqf der Moschee wuchs seit dem 16. Jahrhundert relativ dynamisch an. Dieses Wachstum ist durch neue Stiftungen zu erklären, die zugunsten der Moschee gegründet wurden. Die Spuren einiger dieser Stiftungen konnten in den Registern aufgespürt werden. Im Jahr 1095/1684 stiftete Fāṭima bt. ʿAbd al-Qādir aus dem Viertel al-Mušāṭīya ein Stück unbebautes Land (qiṭʿa arḍ ḥālīya ʿan al-bināʾ wa-l-masākin) der Größe 12 x 11 d (79,3 m²) in demselben Viertel. Das Objekt wurde direkt dem mutawallī der Moschee, Šaiḫ ʿĀrif b. Ḥalīl, übergeben, es ging also sofort in den waqf-Besitz der Moschee ein. ¹55 In der ältesten Abrechnung die wir haben aus dem Jahr 1159/1746-47 taucht dieses Stück Land aber nicht auf. Es kann den waqf-Besitz der Moschee in der Zwischenzeit also wieder verlassen haben (zum Beispiel auf dem Weg des istibdāl), oder der waqf hat es als hikr vermietet.

In einer weiteren Stiftung aus dem Jahr 1142/1730 wurde von Ḥāǧǧ Ğumʿa b. Ğumʿa ein Geschäft (dukkān) im Viertel al-Mušāṭīya neben der Moschee zugunsten der täglichen Lesung von zwei Stücken des Koran in der Moschee gestiftet. Die Verwaltung dieser Stiftung blieb jedoch in den Händen der Nachkommen des Stifters, so daß dieses Geschäft nicht in der Abrechnung aus dem Jahr 1159/1746-47 auftaucht, falls die Nachkommen von Ḥāǧǧ Ğumʿa nicht bereits zu diesem Zeitpunkt ausgestorben waren. 156

Im Jahr 1164/1751 etablierte Ḥāǧǧ Muḥammad b. Ḥāǧǧ ʿUmar b. Šahīn Ibn Qašʿam eine Stiftung mit vier Geschäften im Viertel al-Dallālīn als öffentliche Stiftung direkt zum Nutzen des Ǧāmiʿ al-Mušāṭīya und eines sabīl in demselben Viertel, den der Stifter gegründet hatte.¹57 Das Viertel al-Dallālīn beginnt nur wenige Meter nordöstlich der Moschee, so daß der Stifter durchaus noch zu den Anhängern und selbst Nachbarn der Moschee gehören konnte.

Im Jahr 1131/1719 wurde eine Stiftung von Rağab Beše b. Ḥāǧǧ Raǧab aus dem Viertel al-Mušāṭīya etabliert, die aus einem *karm* außerhalb von Aleppo besteht. Dieser *karm* sollte nach dem Tod des Stifters als typische Familienstiftung an seine Nachkommen gehen. Nach dem Aussterben der Familie kommt die Moschee als Begünstigte der gesamten Stiftung zum Zuge. Eine weitere Stiftung dieser Art wurde im Jahr 1169/1756 von Ḥāǧǧa Šarafḫān bt. Ḥāǧǧ Ḥasan b. Ibrāhīm etabliert. Sie stammte ebenfalls aus dem Viertel al-Dallālīn und stiftete einen *dukkān*, zwei *maḫzan*, ein Teil



Beträge bei den Einnahmen und Ausgaben, allerdings steigen sie bei dem  $\check{G}$ āmi' al-Mušāṭīya überdurchschnittlich stark an.

<sup>155</sup> SMS, 35/136/456 vom 06.10.1095/16.09.1684.

<sup>156</sup> SMS, 53/727/2576 vom 18.10.1142/06.05.1730. Die Rezitationen des Koran sind für das Gedenken – wie üblich – des Propheten, seiner Gefährten und des Stifters gedacht. Am Ende der Liste findet sich in diesem Dokument jedoch ein interessantes Detail: wa-ğamī<sup>c</sup> al-Muslimīn wa-l-Muslimāt wa-ğamī<sup>c</sup> al-mu<sup>2</sup>minīn wa-l-mu<sup>2</sup>mināt. Es handelt sich um das einzige Beispiel, in dem auch explizit der weiblichen Gläubigen gedacht wird.

<sup>157</sup> SMS, 76/377/1503 vom 22.07.1164/16.06.1751.

<sup>158</sup> SMS, 47/13/22 vom 23.05.1131/13.04.1719.

eines *bustān*, zwei Stücke Land (*qitʿa arḍ*) und die Hälfte einer *dār*. Die Stiftung bestimmte sie zunächst für sich selbst, anschließend für ihren Bruder und dessen Nachkommen. Nach dem Aussterben der Familie war die gesamte Stiftung für den Ğāmiʿ al-Mušāṭīya bestimmt.<sup>159</sup>

Der waqf der Moschee scheint aber auch – trotz der überwiegend negativen Rechnungsabschlüsse – aus eigener Kraft in der Lage gewesen zu sein, neue Immobilien zu erwerben. Darauf deutet ein Rechtsstreit aus dem Jahr 1216/1801 hin: Ṭaiba bt. Sayyid Bakrī klagt den Anteil von 4 2/3 q einer dār im Viertel al-Mušāṭīya gegen den mutawallī des Ğāmi<sup>c</sup> al-Mušāṭīya ein. Sie behauptet, sie habe den Anteil des Hauses von ihrer Mutter geerbt. Der mutawallī der Moschee, Ḥāǧǧ Ḥalīl b. Qāsim, entgegnet, er habe den Anteil für den waqf der Moschee gekauft. Da er dies aber nicht beweisen kann, gibt der Richter der Klägerin die Möglichkeit, durch ihren Eid ihre Aussage zu bestätigen. Sie tut dies und der mutawallī verliert folglich den Fall. 160

Das Wachstum der Stiftung des Ğāmi<sup>c</sup> al-Mušāṭīya durch Objekte in ihrer unmittelbaren Nachbarschaft ist typisch für eine Stadtviertelmoschee, die in erster Linie von den Bewohnern des Viertels in ihren Stiftungen bedacht wurde. Dies zeigen nicht nur die öffentlichen Stiftungen, die direkt zum Nutzen der Moschee etabliert wurden, sondern auch die Familienstiftungen von Bewohnern dieses Teiles von Aleppo, die die Moschee in der Reihe der weiteren Begünstigten nach dem Aussterben der Familie aufnahmen. Diese Personen hatten hier ihren Lebensmittelpunkt, ihren Immobilienbesitz und ihre religiösen Affiliationen.

Ein Eintrag in der Abrechnung aus dem Jahr 1217/1802-03 bestätigt, daß die Moschee von einer festen Gemeinde benutzt wurde, die sich auch für ihre Belange engagierte: Einnahmen von 3 g sind unter 'ħairāt al-ǧum'a' verzeichnet. Wahrscheinlich handelt es sich um eine 'Kollekte', die im Zusammenhang mit dem Freitagsgebet von den Versammelten gespendet wurde. Es stellt sich die Frage, ob das Defizit der Abrechnungen auch auf diese Weise ausgeglichen wurde, ohne daß dies Eingang in die Buchführung fand.

# ii. Die Beschäftigten des Ğāmiʿ al-Mušāṭīya

Die Zahl der Beschäftigten des Ğāmi<sup>c</sup> al-Mušāṭīya bleibt während des Zeitraums, den die *waqf*-Abrechnungen abdecken, relativ konstant. Im Jahr 1159/1746-47 arbeiteten fünf Personen in dem *ǧāmi*<sup>c</sup>. <sup>161</sup>

Bis zum Jahr 1217/1802-03 haben sich leichte Veränderungen ergeben. Die beiden Aufgaben des Imam und des *haṭīb* sind nun in einer Person zusammengefaßt, desweiteren gibt es nun mehr als einen Muezzin und zusätzlich noch einen speziellen Muezzin im Ramadan. Die Entlohnungen für Imam



<sup>159</sup> SMS, 90/102/405 vom 25.04.1169/27.01.1756.

<sup>160</sup> SMS, 149/78/187 vom 03.03.1216/14.07.1801.

<sup>161</sup> SMS, 39/358/1537 von 01.01.1160/12.01.1747.

und *ḥaṭīb* steigen in diesem Zeitraum nur unwesentlich an, deutlich größere Ausgaben gibt es lediglich für die Muezzine. Der *qayyim* und der *mutawallī* erhalten weniger als im Jahr 1159/1746-47. <sup>162</sup>

Tabelle X, 9: Die Beschäftigten des Ğāmi' al-Mušātīya

|     | 1159/1746-47 |      | 1217/1802-03       |      | 1234/1818-19 |      | 1255/1839-40 |       |
|-----|--------------|------|--------------------|------|--------------|------|--------------|-------|
|     |              |      |                    |      |              |      |              |       |
| I   | ḫaṭīb        | 6 ġ  | Imam und ḫaṭīb     | 27 ġ | Imam         | 39 ġ | 1. Imam      | 168 ġ |
|     | Imam         | 12 ġ | Muezzine           | 33 ġ | 2. Imam,     | 21 ġ | 2. Imam      | 18 ġ  |
|     | Muezzin      | 4 ġ  |                    |      | ḫaṭīb        | 24 ġ | Muezzine     | 120 ġ |
|     |              |      |                    |      | Muezzine     | 69 ġ |              |       |
|     |              |      |                    |      |              |      |              |       |
| II  | mutawalli    | 12 ġ | mutawalli          | 6 ġ  | mutawallī    | 36 ġ | mutawalli    | 48 ġ  |
|     |              |      |                    |      |              |      |              |       |
| III | qayyim       | 6 ġ  | qayyim,            | 4 ġ  | ḫādim        | 42 ġ | ḫādim        | 120 ġ |
|     |              |      |                    |      |              |      |              |       |
| IV  |              |      | Muezzin im Ramadan | 10 ġ |              |      |              |       |

(Quelle: SMS, 39, 152-I; 2. Serie, 1; AS, 48)

Im Jahr 1234/1818-19 ist die Verteilung identisch, lediglich ist in diesem Jahr kein *mutawalli* vorgesehen. Die starken Steigerungen der Zahlungen im Jahr 1234/1818-19 gegenüber der Abrechnung aus dem Jahr 1217/1802-03 korrespondieren mit der starken Steigerung der Einnahmen (s.o.) in demselben Zeitraum. Dies hätte dem Verwalter der Stiftung die Möglichkeit eröffnet, durch eine Beschränkung der Ausgaben den Saldo in den positiven Bereich zu bringen. Offensichtlich hat er aber davon keinen Gebrauch gemacht. <sup>163</sup>

Die Abrechnung aus dem Jahr 1255/1839-40 zeigt einen deutlichen Anstieg nur bei einem Teil der Posten. Die Entlohnung des ersten Imam wächst zwischen 1234/1818-19 und 1255/1839-40 um durchschnittlich 15,6 % pro Jahr, das Gehalt des *qayyim* um durchschnittliche 8,8 %.

Die Posten des Ğāmiʿ al-Mušāṭīya gehören alle in den Bereich der 'šaʿāʾirʿ, alle sind für das Funktionieren der Institution wichtig. Bis auf den *mutawallī* und den *qayyim*, bzw. *ḫādim*, stehen alle anderen im Zusammenhang mit dem rituellen Gebet. Nicht zwangsläufig notwendig für das Funktionieren der Institution sind lediglich der zweite Imam und mehr als ein Muezzin. Anders als bei dem Ğāmiʿ Šaraf tauchen in keiner Abrechnung Posten auf, die mit zusätzlichen religiösen Aktivitäten in der Moschee zusammenhän-



<sup>162</sup> SMS, 152-I/2/4 von 1217/1802-03.

<sup>163</sup> SMS, 1/46 (2. Serie) von 01.01.1235/21.10.1819.

gen, wie der Muezzin für das Nachtgebet (waqt al-salām) oder der muraq $q\bar{q}$  al- $hat\bar{q}$ .

Die Einbettung des Ğāmi<sup>c</sup> al-Mušātīya in die Struktur der religiösen Institutionen in den nordöstlichen Vororten ist weniger gut dokumentiert, als bei dem Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf. Beziehungen zu anderen Institutionen lassen sich nur anhand einer wagfiya nachweisen, die Bestimmungen enthält, die den dars 'āmm regeln sollen. Im Stiftungsdokument des Sayyid Ahmad Ğalabī b. Sayyid Qāsim wird festgelegt, daß 27 g an einen "rağul min al-'ulamā" gezahlt werden sollen, damit er an drei Tagen in der Woche (Samstag, Sonntag und Montag) nach dem 'asr-Gebet in der großen Moschee von Banqusa<sup>165</sup> unterrichtet, ohne daß der Inhalt der Lektionen spezifiziert wird ('ilman yantafi'u bihi al-nās). Weitere 27 g pro Monat werden ebenfalls für einen "rağul min al-'ulamā'" festgelegt, damit er am Dienstag und am Freitag nach dem 'aṣr-Gebet in dem Ğāmi<sup>c</sup> Qārliq (s.o.) und am Samstag nach dem zuhr-Gebet in dem Ğāmi<sup>c</sup> al-Mušātīya unterrichtet. Die Zeiten sind so gewählt, daß derselbe 'ālim alle Termine wahrnehmen kann, eine bereits vom Stifter getroffene Maßnahme, die die Bündelung der Aufgaben in einer Person erleichtert. 166 Bei diesen drei Moscheen handelt es sich um die Freitagsmoscheen, die etwa in gleichem Abstand an der alten Ausfallstraße nach Nordosten lagen. Abgesehen von diesem Dokument gibt es keinen Hinweis, ob diese drei Institutionen in einer weiteren Weise verbunden waren.

Der Ğāmi<sup>c</sup> al-Mušāṭīya war eine 'Gemeindemoschee', worauf die Tatsache hindeutet, daß die Stifter, die die Moschee unterstützten, alle aus den Vierteln um die Moschee stammten und daß ihr Stiftungsbesitz, mehr noch als bei dem Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf, in direkter Nachbarschaft der Moschee konzentriert war. Das Wachsen des Stiftungsbesitzes in unserem Zeitraum deutet auf eine aktive und relativ wohlhabende Gemeinde hin und läßt Rückschlüsse auf die wirtschaftliche Entwicklung dieser Region zu, denn die Immobilienpreise steigen hier stärker als in anderen Teilen der Stadt. Das Budget des waqf bleibt jedoch deutlich niedriger, als das des Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf. Trotzdem sind die Gehälter für die Posten in diesen beiden Moscheen kaum unterschiedlich. Im Fall des Ğāmi<sup>c</sup> al-Mušāṭīya konnte, anders als in vielen Fällen, keine Familie identifiziert werden, die die Kontrolle über den waqf und die Moschee erlangt hätte.



<sup>164</sup> AS, 48/102/310 von 01.01.1256/06.03.1840.

<sup>165</sup> Diese Moschee befindet sich außerhalb des Bāb al-Ḥadīd, laut Ġazzī gab es in Aleppo keine Moschee, die sie übertraf in der Anzahl der Rezitationen (qirā'a) und der in ihr Betenden (Ġazzī, Nahr. II. 260).

<sup>166</sup> SMS, 141/117/232 vom 20.10.1206/10.06.1792.

#### X. 3. Gemeindemoscheen: ,masāğid'

Im Gegensatz zum 'ǧāmi'', dessen Aufgabe durch die Freitagspredigt klar bestimmt ist, kann mit 'masǧid' allgemein jede Moschee bezeichnet werden und noch allgemeiner jeder Ort, an dem gebetet wird. In dieser Weise wird der Ausdruck zum Beispiel bei al-Māwardī (s.o.) verstanden, für den die 'ǧawāmi' eine Unterkategorie der 'masāǧid sulṭānīya' sind. Die Juristen verwenden 'masǧid' auch in dieser allgemeinen Bedeutung, so zum Beispiel Ibn ʿĀbidīn, wenn er von den 'aḥkām al-masǧid' spricht.¹67

In diesem Kapitel soll der Ausdruck "masǧid' für Institutionen verwendet werden, die kein "ǧāmi" sind und auch keine überwiegend andere Funktion als das Gebet haben, wie zum Beispiel eine "madrasa" oder eine "zāwiya". Es handelt sich also um die Institutionen der Kategorie zwei und drei der hanafitischen Juristen und um die privaten Moscheen bei al-Māwardī (vgl. Kap. X. 1.).

Der Sprachgebrauch im Aleppo des ausgehenden 18. Jahrhunderts scheint nicht immer prinzipiell zwischen einem ǧāmi<sup>c</sup> für das Freitagsgebet und einem *masğid*, in dem nicht das gemeinschaftliche Freitagsgebet stattgefunden hat, zu unterscheiden. Dies zeigt sich in einigen Dokumenten der Gerichtsregister, die eigentlich die korrekte Bezeichnung der Institution wiedergeben sollten. So wird der Masgid Sihgan im Viertel al-Almagi im Norden der Stadt im Jahr 1212/1798 am Anfang und am Ende eines Dokuments korrekt als masğid bezeichnet, im Text selbst einmal als "ğāmi". 168 In einer Abrechnung des Masğid al-Yašbakīya aus dem Jahr 1217/1802-03 taucht unter den Ausgaben der Posten ,ta<sup>c</sup>mīr al-ǧāmi<sup>c</sup> auf, die Institution besitzt aber zu diesem Zeitpunkt keinen hatīb, ist also lediglich ein masǧid. 169 Die Schreiber haben offensichtlich in diesen beiden Fällen den ihnen gebräuchlichsten Ausdruck für eine "Moschee" verwendet, ohne sich über die rechtlichen Qualitäten der verschiedenen Institutionen Rechenschaft abzulegen. Im Zusammenhang mit der Verbreitung der Freitagspredigten in den Stadtviertelmoscheen, scheint "yāmi" mehr und mehr der gebräuchliche Ausdruck für eine "Moschee" geworden zu sein.

Aufgrund der Quellen, die im wesentlichen aus den Gerichtsakten stammen, ist es schwierig, Moscheen ohne eine feste Gemeinde an Durchgangsstraßen oder im  $s\bar{u}q$  (die dritte Moscheekategorie der hanafitischen Juristen) in Aleppo aufzuspüren. Es ist die Moscheegemeinde, die gelegentlich in Fragen der Verwaltung der Moschee vor Gericht sichtbar wird. Das Fehlen einer solchen Gemeinde hinterläßt auf der anderen Seite in den Registern aber keine Spuren.



<sup>167</sup> z.B.: Ibn 'Ābidīn, Radd, VI, 545.

<sup>168</sup> SMS, 145/35/130 vom 27.11.1212/14.05.1798. Am Anfang des Dokuments: "... anna al-masğid al-ma'rūf bi-Masğid Sihğān ...", weiter unten im Text: "... li-ağl al-kašf wa-l-wuqūf 'alā al-gāmi' ...".

<sup>169</sup> SMS, 152-I/57/110 vom 01.01.1218/23.04.1803.

In Aleppo werden bis heute die einzelnen *masāğid* nach den Gebeten unterschieden, die in ihnen stattfinden. Diese Unterscheidung hat natürlich eine Beziehung zu der Lage und der Funktion der Moschee. Die fünf täglichen Gebete werden unterschieden in *auqāt ğahrīya* (laute Gebete) und *auqāt sirrīya* (geflüsterte Gebete). Die *auqāt ğahrīya* bestehen aus dem Morgen- (*ṣubḥ*), Sonnenuntergangs- (*maġrib*) und Nachtgebet ('išā'). Die *auqāt sirrīya* bestehen aus den beiden übrigen Mittags- (*zuhr*) und Nachmittagsgebeten ('aṣr). Ġazzī greift diese Unterscheidung auf, indem er oft bei den Moscheebeschreibungen erwähnt, welche Gebete in ihnen zu seiner Zeit stattgefunden haben.

#### X. 3. a. Der Masğid al-Zaitūna

Die Tatsache, ob die *auqāt ğahrīya* oder die *auqāt sirrīya* in einer *masğid* stattfanden, läßt eine Aussage darüber zu, wer sie wahrscheinlich frequentiert hat. Ġazzī überliefert uns, daß in dem Masğid al-Zaitūna, unweit der Zāwiya al-Hilālīya (vgl. Kap. XII) im Zentrum des Viertel al-Ğallūm gelegen, nur die *auqāt ğahrīya* gebetet wurden. Es handelt sich um einen kleinen *masğid*, der wahrscheinlich aus osmanischer Zeit stammt (Gaube, Wirth haben eine Inschrift aus dem Jahr 1631 gefunden). Er liegt in einiger Entfernung vom *sūq* in einem reinen Wohnviertel an einer Gasse, die direkt südlich der Moschee durch ein Quartiertor verschlossen werden konnte. Zur Zeit des *zuhr*- und 'aṣr-Gebets werden sich nur wenige erwachsene muslimische Männer in diesem Viertel befunden haben, die in der Moschee gebetet hätten. Ebenfalls konnte auf diese Weise der Imam tagsüber einer anderen Arbeit nachgehen.

Diese Moschee wird in zwei Stiftungen von Šarīfa Ṣafīya bt. Sayyid Muḥammad Qamarī Zāda und von Sayyid Muḥammad Šarīf b. Muṣliḥ ʿAṭā Allāh Bīrī Zāda aus dem Jahr 1216/1802 erwähnt. Šarīfa Ṣafīya bestimmte die Zahlung von 45 ġ an fünf Koranleser (ḥuffāz),¹¹¹ Sayyid Muḥammad eine ganze Liste von Zahlungen und Aktivitäten, die in der Moschee stattfinden sollten:

- 12 ġ für Öl, um beim 'išā'-Gebet die Moschee zu erleuchten,
- 5 ġ für Öl, um im Monat Ramadan während der *tarāwīḥ*-Gebete die Moschee zu illuminieren,
- 5 ġ an den Imam der tarāwīḥ -Gebete,
- 3 ġ an zwei Personen, damit sie dem Imam assistieren,
- 36 ġ für vier Koranleser, damit sie jeden Tag in dem *masğid* vier Teile des Koran lesen,
- 9 ġ für einen Koranleser, damit er jeden Tag die Sure yāsīn liest,
- 9 ġ für den nuqṭaǧī,



<sup>170</sup> Ġazzī, Nahr, II, 62, bei Gaube, Wirth, 392 unter dem Namen "Moschee Abū an-Nūr".

<sup>171</sup> MAH, 1/109 vom 24.11.1216/29.03.1802. Das Dokument wurde übersetzt in: Knost, Fromme Stiftungen, 54ff.

- in jeder Nacht der beiden Festen (lailat 'id min al-'idain) 5 g für fünf Koranleser,
- in jedem Jahr 5 ġ damit fünf Koranleser in der Nacht 'niṣf Šaʻbān' und am Tag ʿĀšūrā<sup>>172</sup> in dem *masǧid* den Koran lesen.

Außerdem sieht die *waqfīya* vor, daß zu diesen beiden Gelegenheiten (lailat niṣf Šaʿbān und ʿĀšūrāʾ) für je 15 ġ Speisen für die Armen (*fuqarā*ʾ) zubereitet werden sollen.<sup>173</sup> In den beiden Stiftungsdokumenten sind die letzten Nutznießer die Armen des Viertels, einmal von Ğallūm al-Kubrā, einmal von Ğallūm al-Şuġrā. Die Moschee liegt praktisch an der Grenze dieser beiden Viertel, die wahrscheinlich das bereits erwähnte Quartiertor neben der Moschee gebildet hat. Also ist anzunehmen, daß beide Stifter in diesen Vierteln wohnten und zu der 'Gemeinde' der Moschee gehörten. Diese Moscheegemeinde würde in diesem Fall die Stadtviertelgrenzen überschreiten.

Außer in diesen beiden Stiftungsdokumenten wurde keine Erwähnung dieser Moschee in den Gerichtsakten gefunden. Es gibt keine Informationen, wie groß ihr waqf war und wie er verwaltet wurde. Dies spricht für eine Gemeindemoschee mit einem kleinen Einzugsbereich. Wie erwähnt, war sie nicht für alle Gebete geöffnet, sondern nur zu Zeiten, in denen die männlichen Bewohner des Viertels zuhause waren. Die wazā'if, die Sayyid Muḥammad für die Moschee stiftet, finden folglich überwiegend abends und in der Nacht statt.

# X. 3. b. Der Masğid al-'Umarī im Viertel Ğisr al-Ka'ka

Bei dem Masǧid al-ʿUmarī handelt es sich ebenfalls um eine kleine Moschee. <sup>174</sup> Sie liegt im Viertel Ğisr al-Kaʿka in den nördlichen Vororten. Am Ende des 19. Jahrhundert hatte dieses Viertel 500 Einwohner, davon 482 (96,4 %) Christen. Nach der bereits erwähnten Argumentation von Raymond würde um das Jahr 1800 die Situation nicht grundlegend anders ausgesehen haben (vgl. Kap. X. 2. c.). Ġazzī erwähnt als einziges Monument in diesem Viertel den Masǧid al-ʿUmarī, der zu seiner Zeit allerdings vom Verfall bedroht war. <sup>175</sup> Bei einem Besuch im Jahr 2001 war die Moschee in gutem Zustand und für die Gebete geöffnet. Während unseres Untersuchungszeitraums scheint sie



<sup>172</sup> Am 15. Ša'bān feiert man die ,lailat al-barā'a', in der Gott Sünden vergibt und das 'Āšūrā'-Fest am 10. Muḥarram erinnert an das Martyrium Ḥusains in Karbalā'.

<sup>173</sup> MAH, 1/106 vom 25.11.1216/30.03.1802. Dieses Dokument wurde ebenfalls übersetzt in: Knost, Fromme Stiftungen, 63ff. Die Ähnlichkeit dieser beiden Dokumente bezüglich ihrer Ausführungsbestimmungen und auch der gestifteten Objekte legt die Vermutung nahe, daß Šarīfa Şafīya und Sayyid Muḥammad in Beziehung standen. Meine Vermutung ist, daß sie miteinander verheiratet waren, leider läßt sich diese Vermutung aber nicht mit Informationen aus den beiden Dokumenten belegen.

<sup>174</sup> In unseren Dokumenten tauchen verschiedene Moscheen mit diesem Namen auf, die lediglich durch die Ortsangaben unterschieden werden können, so gab es einen weiteren Masğid al-'Umarī im Viertel "ḫāriǧ Bāb al-Ğinān", einen Ğāmi" al-'Umarī im Viertel Baḥsītā und einen weiteren im Viertel al-Ğubail.

<sup>175</sup> Ġazzī, Nahr, II, 362.

ebenfalls in Gebrauch gewesen zu sein, denn ihr *waqf* wurde gut verwaltet und hat einen konstanten Gewinn erwirtschaftet.

Das Alter der Moschee ist nicht bekannt, die erste Erwähnung, die wir auffinden konnten stammt aus dem Jahr 1101/1689-90 (s.u.). Im Jahr 1124/1712 wird die Moschee als Begünstigte nach dem Aussterben der Familie des Stifters in einer *waqfiya* erwähnt.<sup>176</sup>

Ihr waqf-Besitz, der sich während des Untersuchungszeitraums nicht verändert, bestand lediglich aus einer dār. Im Jahr 1218/1803-04, der ersten Erwähnung dieses masǧid in den Abrechnungen, wird die dār als 'dār al-Ḥāǧǧ Ṭāha al-Ğizamātī' bezeichnet. Sie behält diese Bezeichnung bis zur letzten Abrechnung im Jahr 1254/1838-39 bei. Wie aus der Tabelle X, 10 deutlich wird, steigt die Miete dieser dār zwischen 1218/1803-04 und 1243/1827-28 nicht an. Dies kann darauf hindeuten, daß sie mit einem langen Mietvertrag (iǧāra ṭawīla) vermietet war und Instandhaltungsarbeiten vom Mieter getragen wurden, denn derartige Ausgaben tauchen nicht in den Abrechnungen auf. Die Ausgaben im Jahr 1218/1803-04 sehen folgendermaßen aus:177

- Imam und Muezzin, 12 ġ
- 'awāriḍ, 2 ġ
- Seile, Eimer und Trinkgefäße (habbāl wa-adliya wa-abārīq), 2 ġ
- Gerichtsgebühren, 8 g.

Die Abrechnung macht deutlich, daß es lediglich einen Beschäftigten gibt, der den Posten des Imam und des Muezzin innehatte. Für den Verwalter der Stiftung wird kein Geldbetrag aufgeführt. Es gab aber einen Verwalter, denn sein Name wird in den Abrechnungen erwähnt. Die Entlohnung für den Imam-Muezzin bewegt sich zu diesem Zeitpunkt im Rahmen des üblichen (vgl. Kap. VI. 1.). Ein nicht geringer Teil der Ausgaben ist für Abgaben ausgegeben worden, so 2 g für die 'awārid-Abgaben und insgesamt 8 g (ein Drittel der Ausgaben!) für die verschiedenen Gerichtsgebühren. Lediglich 2 g sind für die materiellen Bedürfnisse der Moschee vorgesehen (Seile, Eimer und Trinkgefäße). Offensichtlich besaß der masgid einen Brunnen oder eine Zisterne, denn er war während unseres Untersuchungszeitraums nicht an die Wasserversorgung (den Qanāt Burdbak) angeschlossen. Keine Ausgaben tauchen für Teppiche und Matten, sowie für Kerzen oder Lampenöl auf. Letzteres kann bedeuten, daß die Moschee nicht für alle Gebete benutzt wurde, oder daß diese Kosten aus anderen Quellen gedeckt wurden, zum Beispiel durch Spenden. Da keine Kosten für Renovierungen und keine Entlohnung des mutawalli in den Abrechnungen auftauchen, könnte der masğid auch Teil eines waqf muštarak gewesen sein. Ein Dokument aus dem Jahr 1207/1792 legt diese Vermutung nahe. Es handelt sich



<sup>176</sup> Gazzī, Nahr, II, 431; SMS, 42/167/292 vom 10.03.1124/16.04.1712. In dieser Stiftung stiftet Sayyid Yaḥyā Ğalabī b. Sayyid Ibrāhīm al-Wafā'ī eine dār im Viertel al-Akrād für seine Nachkommen, nach deren Austerben für die Masǧid al-'Umarī.

<sup>177</sup> SMS, 152-I/21/41 von 1218/1803-04.

um eine Klage, die von Sayyid Ibrāhīm b. 'Abd al-Mu'tī Ḥasana Zāda und seiner Schwester Šarīfa 'Ā'iša gegen Sayyid Muhammad Wafā Afandī al-Rifā'ī, 178 den mutawalli der "Masğid Šaih Muhammad al-'Umarī' im Viertel Ğisr al-Ka'ka angestrengt wurde. Der wagf, der Gegenstand dieser Klage war, bestand aus einer qāsārīya im Viertel al-Akrād, einer dār neben dieser qāsārīya und zwei Dritteln einer weiteren dar im Viertel Ğisr al-Ka<sup>c</sup>ka. Der Stifter Sayyid Yahya b. 'Umar Qamahmīya (?) hatte diesen waqf im Jahr 1101/1689-90 für seine vier Töchter errichtet, die zwei Drittel des Hauses in Ğisr al-Ka'ka zum Wohnen und die qāsārīya für ihren Lebensunterhalt. Die beiden Kläger behaupten über ihre Mutter vom Stifter abzustammen und fordern die Stiftung für sich. Fünf Zeugen (darunter zwei Frauen) bestätigen den Anspruch der beiden Kläger. Der mutawalli entgegnet, daß die Immobilien in den waqf der Moschee gehören, akzeptiert aber das Urteil und gibt seinen Posten ab. Eingesetzt werden als Verwalter der Stiftung die beiden Kläger Sayyid Ibrāhīm und Šarīfa ʿĀʾiša.<sup>179</sup> In der ersten Abrechnung der Moschee aus dem Jahr 1218/1803-04 ist der erwähnte Sayyid Ibrāhīm als mutawallī des waaf der Moschee erwähnt, er wird in den Dokumenten dann ab dem Jahr 1250/1834-35 von einer Šarīfa 'Ā'iša abgelöst, vielleicht seine Schwester, die zusammen mit ihm nach dem Dokument aus dem Jahr 1207/1792 als Verwalterin eingesetzt wurde.

Leider gibt uns Ġazzī keine Informationen, welche Gebete in dieser Moschee stattgefunden haben. Falls es sich um eine Gemeindemoschee gehandelt hat, dann war ihre Gemeinde sehr klein, denn in diesem Viertel lebten wohl nur wenige Muslime. Womöglich haben wir es aber mit einem *masğid* zu tun, der lediglich von der Familie benutzt wurde, die im Jahr 1207/1792 die Kontrolle über seine Verwaltung erlangt hatte.

Die Einnahmen und Ausgaben der Abrechnungen sind bis ins Jahr 1243/1827-28 sehr einheitlich. Auf der Einnahmenseite wird dies wohl an einem langen Mietvertrag gelegen haben, der wahrscheinlich zwischen 1243/1827-28 und 1250/1834-35 abgelaufen ist. Aber auch auf der Ausgabenseite steigen die Beträge nicht an, obwohl ab etwa 1224/1809-10 der girš deutlich an Wert verloren hat, was in anderen Abrechnungen (vor allem in Tabelle X, 8, den Abrechnungen des Ğāmi<sup>c</sup> al-Mušātīya) deutlich abzulesen ist.

Der Masğid al-'Umarī ist ein weiteres Beispiel einer Moschee, die sich in einer stark christlich dominierten Region behaupten konnte und während unseres Untersuchungszeitraum das Bild einer wirtschaftlich gesunden Institution abgibt. Sie geht im Jahr 1207/1792 nach einem Rechtsstreit aus der Kontrolle eines religiösen Würdenträgers in die Kontrolle einer Familie über, die durch den Namenszusatz "zāda" als eine Notabelnfamilie charakterisiert



<sup>178</sup> Ṭabbāḥ, I'lām, VII, 264ff. Sayyid Muḥammad Wafā Afandī al-Rifā'ī, der Autor der "Auliyā' Ḥalab' (ediert von F. Taoutel), eines Werkes, das in Gedichtform die Gräber und Wallfahrtorte Aleppos beschreibt, hatte mehrere Posten in diesem Bereich der Stadt inne und war unter anderem ḫaṭīb in der Umayyadenmoschee.

<sup>179</sup> SMS, 138/247/1260 vom 10.02.1207/27.09.1792.

wird. Leider haben wir über diese Familie keine weiteren Informationen finden können. Auch bei dieser Moschee stellt sich die Frage, wie ihre Gemeinde konstituiert war. In dem Viertel Ğisr al-Ka<sup>c</sup>ka lebten wahrscheinlich um 1800 nur sehr wenige Muslime (um 1900 waren es insgesamt 18), die in dieser Moschee gebetet haben können.

Tabelle X, 10: Abrechnungen des Masğid al-'Umarī, Ğisr al-Ka'ka 1218/1803-04 bis 1254/1838-39

| Jahr | Einnahmen     | Ausgaben | Saldo  |
|------|---------------|----------|--------|
| 1218 | 36 ġ          | 24 ġ     | 12 ġ   |
| 1219 | 36 ġ          | 24 ġ     | 12 ġ   |
| 1220 | 36 ġ          | 21,5 ġ   | 14,5 ġ |
| 1221 | 36 ġ          | 24 ġ     | 12 ġ   |
| 1222 | 36 ġ          | 24 ġ     | 12 ġ   |
| 1224 | 36 ġ          | 24 ġ     | 12 ġ   |
| 1226 | 36 ġ          | 24 ġ     | 12 ġ   |
| 1230 | 36 ġ          | 21,5 ġ   | 14,5 ġ |
| 1231 | 36 ġ          | 24,5 ġ   | 11,5 ġ |
| 1232 | 36 ġ          | 22 ġ     | 14 ġ   |
| 1234 | 36 ġ          | 24 ġ     | 12 ġ   |
| 1235 | 36 ġ          | 24 ġ     | 12 ġ   |
| 1236 | 36 ġ          | 24 ġ     | 12 ġ   |
| 1237 | 36 ġ          | 24 ġ     | 12 ġ   |
| 1239 | 36 ġ (+24 ġ)* | 23 ġ     | 37 ġ   |
| 1240 | 36 ġ (+24 ġ)* | 24 ġ     | 36 ġ   |
| 1241 | 36 ġ (+36 ġ)* | 23 ġ     | 49 ġ   |
| 1242 | 36 ġ (+49 ġ)* | 23 ġ     | 62 ġ   |
| 1243 | 36 ġ (+61 ġ)* | 23 ġ     | 74 ġ   |
| 1250 | 72 ġ          | 39,5 ġ   | 32,5 ġ |
| 1251 | 80 ġ          | 41 ġ     | 39 ġ   |
| 1253 | 160 ġ         | 74 ġ     | 86 ġ   |
| 1254 | 160 ġ         | 74 ġ     | 86 ġ   |

<sup>\*</sup> Übertrag aus vorangegangenen Jahren

(Quelle: SMS, 39, 152-I, 177; 2. Serie, 1; AS, 48)

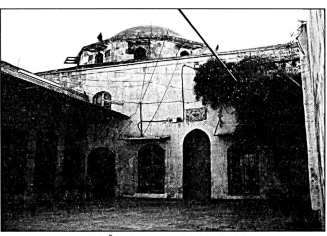
# X. 3. c. Masğid/Ğāmi<sup>c</sup> Maqarr al-Anbiyā<sup>r</sup>

Diese Moschee liegt in den östlichen Vororten im Viertel al-Dūdū. Nach Ġazzī war sie ein kleiner *masǧid*, der im Jahr 685/1286-87 gegründet wurde. Im Jahr 1290/1873-74 wurde dann die *qiblīya* auf Initiative des *mutawallī* vergrößert. Diese Moschee ist interessant, weil sich während unseres Untersuchungszeitraums offensichtlich die Umwandlung von einem *masǧid* in



<sup>180</sup> Ġazzī, Nahr, II, 271.

einen *ǧāmi*<sup>≀</sup> vollzieht. Zu dem Namen der Moschee (von Gaube, Wirth als ,Moschee Maqbar al-Anbiyā<sup>5</sup> bezeichnet, die Dokumente aus den Gerichtsakten lesen aber eindeutig ,magarr'-Aufenthaltsort) gibt Gazzī keine Erklärung, allerdings erwähnt er einen mašhad, der außerhalb Aleppos auf dem Weg in das Dorf Nairab liegt und denselben Namen



Masǧid/Ğāmi<sup>c</sup> Maqarr al-Anbiyā<sup>2</sup>, qiblīya (Foto: Knost)

trägt.<sup>181</sup> Nach einer Tradition soll ein *šaiḫ* aus Manbiǧ im Traum an dieser Stelle den betenden 'Alī b. Abī Ṭālib gesehen haben, der ihm aufgetragen hat, den Vertretern des Staates (*daula*) auszurichten, an dieser Stelle einen *mašhad* zu bauen. Nach einer anderen Tradition soll der Prophet Muḥammad hier mit einer Gruppe von anderen Propheten gebetet haben. Ġazzī selbst erklärt, daß es keinerlei Hinweise gibt, ob sich zwei oder mehrere Propheten an diesem Ort aufgehalten haben.<sup>182</sup> Wie unsere Moschee zu demselben Namen gekommen ist wie der *mašhad*, sagt Ġazzī nicht.

Alle Immobilien des *waqf* befinden sich in der Nähe der Moschee. Neben den Einnahmen aus den Immobilien findet sich in der ersten Abrechnung aus dem Jahr 1165/1751-52 ein Übertrag von 512,5 g aus den Abrechnungen der vergangenen Jahre. Dieser Betrag scheint verliehen worden zu sein, denn der Zinsgewinn wird ebenfalls ausgewiesen: 51,25 g. Es handelt sich also um einen Zinssatz von exakt zehn Prozent. Die Zinseinnahmen sind damit fast so hoch, wie die Mieteinnahmen der Immobilien, die im Jahr 1165/1751-52 56,5 g betragen. Die Abrechnung schließt somit mit dem erstaunlichen Betrag von 620,25 g ab. Ein Teil des *waqf*-Besitzes dieser Institution besteht also aus Bargeld, in Aleppo ein seltener Fall. Leider geben uns die Abrechnungen keinen Hinweis darauf, an wen und zu welchem Zweck diese Beträge verliehen wurden. Es konnte in Aleppo kein anderer Fall einer religiösen Institution gefunden werden, die einen so hohen Anteil der Einnahmen aus Zinsen erwirtschaftet hat. Der *waqf* des Masgid Maqarr al-Anbiyā<sup>3</sup> erinnert damit an



<sup>181</sup> Eine Institution, die in einer Abrechnung aus dem Jahr 1165/1751-52 als "Turbat al-marḥūm 'Abdallāh ... [unleserlich!] Baḥlawān al-mašhūra bi-Maqarr al-Anbiyā' außerhalb Aleppos (zāhir Ḥalab) bezeichnet wird, ist womöglich identisch mit diesem mašhad. Es handelt sich eindeutig nicht um unsere Moschee, denn der waaf-Besitz dieser Institution besteht aus den hikr-Verträgen von vier Gärten (kurūm) in der Nähe der turba (SMS, 39/66/364 vom 01.01.1166/07.11.1752).

<sup>182</sup> Ġazzī, Nahr, II, 272.

die Stadtviertelstiftungen (*waqf al-maḥalla*) in Aleppo, die ebenfalls Geldbeträge in ihrem Stiftungsbesitz hatten.<sup>183</sup>

Tabelle X, 11: Immobilienbesitz und Einnahmen des Masǧid/ǧāmiʿ Maqarr al-Anbiyāʾ

|        | 1165/1751-52               | 1218/1803-04    | 1230/1814-15   | 1258/1842-43     |
|--------|----------------------------|-----------------|----------------|------------------|
|        |                            |                 |                | •                |
| Mieten | dār, 6 ģ                   | 3 dār, 33 ġ     | 2 dār, 24 ġ    | 3 dār, 132 ġ     |
|        | dār ṣaġīra, 4 ġ            | 9 dukkān 79,5 ģ | 9 dukkān, 84 ģ | 11 dukkān, 370 ģ |
|        | 6 dukkān, 28 ģ             | maḥzan, 7,5 ġ   | maḥzan, 15 ġ   |                  |
|        | 2 maḥzan, 13 ġ             |                 |                |                  |
|        |                            |                 |                |                  |
| ḥikr   | 2 dār, 1,5 ġ               | 10 ġ            | 10 ġ           |                  |
|        | 6 <i>dukkān</i> , 4 ģ 35 u |                 |                |                  |
|        |                            |                 |                |                  |
| Gesamt | 56,5 ġ 35 u                | 130 ġ           | 133 ġ          | 502 ġ            |

(Quelle: SMS, 39, 152-I, 177; AS, 48)

Die gesamten Einnahmen im Jahr 1218/1803-04 beliefen sich auf 130 g, einer deutlichen Steigerung zu den Abrechnungen aus dem Register 39. Es befinden sich nun drei Immobilien mehr im Besitz der Stiftung. Die hikr-Verträge erzielen ebenfalls ein wenig mehr Einnahmen, leider sind sie nicht aufgeschlüsselt, so daß wir nicht sagen können, ob es mehr Objekte geworden sind, oder ob die einzelnen hikr-Zahlungen gestiegen sind. Der größte Unterschied zu der vorherigen Abrechnung liegt in der Tatsache, daß kein Bargeld mehr auftaucht und also auch keine Zinsgewinne. Das Kapital der Stiftung könnte in den Kauf von neuen Immobilien investiert worden sein und damit die größere Zahl an Objekten erklären. Diese Umschichtung des Stiftungsvermögens ist vielleicht durch die starke Entwertung des girš zum diesem Zeitpunkt motiviert worden, die Kapital bei gleichbleibenden Zinsen als Geldanlage unrentabel gemacht hat.

Die gesamten Einnahmen in Jahr 1230/1814-15 beliefen sich auf 133 g, sie steigen also im Vergleich mit der Abrechnung aus dem Jahr 1218/1803-04 nur unwesentlich um 3 g an, obwohl genau in diesem Zeitraum (s.o.) eine deutliche Geldentwertung stattgefunden hat, die in den Abrechnungen anderer Institutionen ihren Niederschlag gefunden hat. Erst in den 1250er Jahren steigen die Einnahmen an, um schließlich im Jahr 1258/1842-43 den Betrag von 502 g zu erreichen. Diese Steigerung ist auf Mieterhöhungen



<sup>183</sup> Unsere Kenntnis über diese Stadtviertelstiftungen ist noch sehr gering, was Deguilhem in ihrem Beitrag "Waqf" in der  $EI^2$  hervorgehoben hat. Zu diesen Stiftungen in Aleppo siehe meinen Beitrag: "Die Stadtviertelstiftungen in Aleppo".

der einzelnen Immobilien zurückzuführen, da der waqf nur unwesentlich wächst (lediglich um eine  $d\bar{a}r$  im Vergleich zu der Abrechnung aus dem Jahr 1230/1814-15). Die hikr-Verträge werden in der Abrechnung aus dem Jahr 1258/1842-43 nicht mehr erwähnt.

Der Masğid/Ğāmi<sup>c</sup> Maqarr al-Anbiyā<sup>r</sup> wird, genauso wie die anderen Institutionen in den östlichen Vororten, nicht oft in den Gerichtsregistern erwähnt. Lediglich zwei Dokumente, die beide die Ernennung des mutawalli der Moschee betreffen, wurden gefunden. Das erste Dokument stammt aus dem Jahr 1213/1799 und betrifft die Ernennung von Halīl b. Hāǧǧ ʿAbd al-Qādir zum mutawallī des ,masğid bekannt als Magarr al-Anbiyā'' (masğid almusammā bi-Magarr al-Anbiyā'). Er wird von einer Gruppe von Bewohnern des Viertels al-Dūdū vorgeschlagen.<sup>184</sup> In dem zweiten Dokument aus dem Jahr 1225/1810 gibt Ḥalīl b. Ḥāǧǧ ʿAbd al-Qādir diesen Posten zugunsten von Aḥmad b. Ḥāǧǧ Muṣṭafā auf. Die Moschee wird in diesem Dokument als ,ǧāmi" bezeichnet.185 Während der Dienstzeit von Halīl muß also die Umwandlung von einem "masǧid" in einen "ǧāmi" stattgefunden haben. Der Zeitpunkt kann etwas präziser zwischen 1213/1799 und 1217/1802-03 eingegrenzt werden, denn eine Abrechnung aus dem Jahr 1217/1802-03 bezeichnet die Institution bereits als "ğāmi".186 Die Gründe für diese Umwandlung könnten mit dem Bedarf an einer neuen Freitagsmoschee in diesem Teil der Stadt zu erklären sein. Im Norden lag der nächste ǧāmic etwa 100 m entfernt, im Osten und Süden sogar etwa 200 m. Ein Blick auf eine Karte der östlichen Vororte zeigt, daß sich durch diese neue Freitagsmoscheee eine Lücke zu füllen scheint.

Der Großteil des *waqf*-Besitzes lag in der direkten Nachbarschaft der Moschee, was ihre Bedeutung für ihr Stadtviertel hervorhebt. Die Verantwortung scheint in den Händen einer Gemeinde gelegen zu haben, die in den Dokumenten sichtbar wird, wenn auf ihren Vorschlag ein neuer *mutawallī* ernannt wird. Keine Notabelnfamilie hat also die Kontrolle über diese Moschee erlangt. Ohnehin gab es in diesem Teil der Stadt wohl nur wenige oder überhaupt keine der 'Notabelnfamilien', die als solche von Meriwether identifiziert wurden.¹87 Die Region um den Šāmiʿ Maqarr al-Anbiyāʾ hatte ein niedriges Hauspreisniveau (vgl. Kap. II. 1.), zusätzlich dazu entwickeln sich die Einnahmen des *waqf* negativ, trotz der starken Preis- und Mietsteigerung ab etwa 1230/1814-15. Dies führt zu einem ständigen negativen Saldo der Abrechnungen. Die Dokumente erklären nicht, wie dieses Defizit ausgeglichen wurde.

Die verfügbaren Informationen über die Beschäftigten in dieser Moschee zeigen, daß praktisch alle (bis auf den *qanawī* und die Ramadanaktivitäten im Jahr 1258/1842-43) zu den *arbāb al-šaʿāʾir* gehörten, allerdings fehlen in allen



<sup>184</sup> SMS, 145/96/341 vom 20.10.1213/27.03.1799.

<sup>185</sup> SMS, 169/112/200 vom 29.06.1225/31.07.1810.

<sup>186</sup> SMS, 152-I/56/109 von 1217/1802-03.

<sup>187</sup> Meriwether, Notable Families, 275ff.

Abrechnungen auch wichtige Positionen aus diesem Bereich. Dies zeigt einerseits, daß die Dokumente vielleicht nicht alle Posten aufführen, aber andererseits auch die relativ bescheidenen Ausmaße dieser Institution. Lediglich ein Imam wird in allen Abrechnungen erwähnt, unter Umständen wurden andere Posten nicht aus waaf-Einkünften bezahlt, aber dies bleibt Spekulation.

Grafik X, 5: Abrechnungen des Masǧid/Ğāmiʿ Maqarr al-Anbiyāʾ 1165/1751-52 bis 1258/1842-43



(Quelle: SMS, 39, 152-I, 177; 2. Serie, 1; AS, 48)

Tabelle X, 12: Die Beschäftigten des Masǧid/Ğāmi' Maqarr al-Anbiyā'

|     | 1165/1751 | -52  | 1218/1803     | 3-04 | 1230/1814 | I-15 | 1258/1842-43       |      |  |
|-----|-----------|------|---------------|------|-----------|------|--------------------|------|--|
|     |           |      |               | ·    |           |      |                    |      |  |
| I   | Imam      | 15 ġ | Imam          | 36 ġ | Imam      | 40 ġ | Imam               | 84 ġ |  |
|     | Muezzin   | 9 ġ  | Muezzin       | 12 ġ | Muezzin   | 60 ġ |                    |      |  |
|     |           |      |               |      |           |      |                    |      |  |
| II  | ğābī      | 4 ġ  | mutawalli     | 12 ġ |           |      |                    |      |  |
|     |           |      |               |      |           |      |                    |      |  |
| III | qanawi    | 4 ġ  | <u>h</u> ādim | 6 ġ  | ḫādim     | 60 ġ |                    |      |  |
|     |           |      |               |      |           |      |                    |      |  |
| IV  |           |      |               |      |           |      | Ramadanaktivitäten | 10 ġ |  |

(Quelle: SMS, 39, 152-I, 177; AS, 48)



#### X. 4. Die Umwandlung von einem masğid in einen ğāmi'

Der Prozeß der Umwandlung eines masğid in einen ğāmic wird durch hanafitische Rechtsvorschriften klar geregelt. Der Souverän (Imam/Sultan) muß die Erlaubnis zur Freitagspredigt und zum Einbau eines minbar geben. Verschiedene dieser Fälle sind in unseren Ouellen dokumentiert oder lassen sich wenigstens daraus ableiten. Die entsprechenden Dokumente finden sich allerdings nicht in den Aleppiner Gerichtsakten, sondern im osmanischen Zentralarchiv in Istanbul (BOA). Über den Richter wurde – in der Regel im Namen der Bewohner eines Viertels oder eines Stifters – eine Petition an die Hohe Pforte gerichtet, die 'herrscherliche Erlaubnis' (idn humāyūn) zur Durchführung der Freitagspredigt zu erbitten. Im Fall der Bewohner des Viertels Ğūzluğa in der Stadt 'Aiyntāb wurde im Monat Rağab des Jahres 1126/Juli 1714 diese Petition verfaßt, um den Masgid Burhānī des Viertels in einen ğāmi<sup>c</sup> umzuwandeln, einen *minbar* zu errichten und das Freitagsgebet, sowie die Gebete der beiden Feste, in der Moschee durchzuführen. Die Antragsteller nennen ebenfalls die Gründe für diese Petition: die Gemeinde der Moschee sei gewachsen und es fehlten Freitagsmoscheen in diesem Teil der Stadt. Auf dem Dokument wurde vermerkt, daß eine entsprechende Erlaubnis erteilt wurde. 188 Eine ähnliche Petition wurde für die Madrasa al-Mansūrīva in Aleppo gestellt (s.u.). In letzterem Fall ging die Initiative zu diesem Schritt von einer Privatperson, dem Stifter der Institution, aus.

Der Masğid Qasṭal al-Mušṭ im Viertel al-Šarʿasūs im Norden der Stadt wurde im Jahr 1313/1895-96 in eine Freitagsmoschee umgewandelt, indem ein *minbar* eingebaut wurde. Dies ging auf eine Initiative des Historikers Ġazzī zurück, der in dem Viertel wohnte und eine Autorisierung des Richters dazu erbeten hatte. Ob die Legitimität dieser neuen Freitagsmoschee lediglich auf einer ḥuǧǧa des Richters beruhte, oder ob zusätzlich eine *barāʾa sulṭānīya* beantragt wurde, schreibt allerdings Ġazzī nicht.

Die Fälle der Transformation eines *masğid* in einen *ǧāmi<sup>c</sup>*, von denen wir eine Spur in den Dokumenten finden konnten, gingen auf Initiative privater Stifter oder der Gemeinde zurück. Die Erlaubnis wurde offensichtlich automatisch von der Hohen Pforte erteilt. Die Gründung einer Freitagsmoschee wird damit aus der Sphäre des Staates in den privaten Bereich gerückt.

Die Juristen weisen darauf hin, daß es sich eingebürgert hat, die herrscherliche Erlaubnis nur bei der Einführung des Freitagsgebets zu beantragen und die erhaltene *barā*'a als Legitimation für jeden späteren *ḥaṭīb* zu verwenden.<sup>190</sup>

Nicht zu allen Zeiten jedoch waren diese Petitionen automatisch erfolgreich. Im neuen Viertel al-Ğamīlīya, das ab dem Jahr 1300/1882-83 im



<sup>188</sup> BOA, Cevdet Evkaf 4250.

<sup>189</sup> Gazzī, Nahr, II, 333, der Autor schreibt über sich selbst: "... wa fī šahr Rağab sanat 1313 aḥdaṯtu fī hadā al-masǧid minbaran wa-ḥaṣaltu ʿalā iḍn al-ḥākim al-šarʿī bi-iqāmat al-ǧumʿa fīhi."

<sup>190</sup> Ibn 'Ābidīn, Radd, III, 10.

Westen Aleppos erschlossen wurde, gründete im Jahr 1318/1900-01 'Abd al-Raḥmān Zakī Bāšā Āl al-Mudarris den Ğāmi' al-Ḥamīdī, errichtet in traditioneller osmanischer Bauweise nach dem Vorbild der Madrasa al-Riḍā'īya. Er ließ in der Moschee einen *minbar* einrichten und bestimmte in der *waqfīya* einen *ḥaṭīb*. Ġazzī informiert uns allerdings, daß der *minbar* für einen Zeitraum von elf Jahren unbenutzt blieb, da der Sultan 'Abd al-Ḥamīd II. keine Genehmigungen für neue Freitagspredigten ausstellte.<sup>191</sup>

# X. 5. Die Moscheegemeinde: ,ahl al-masǧid'

In den Definitionen der privaten Moscheen (masāġid ʿāmma) bei al-Māwardī und bei den hanafitischen Juristen kommt der Moscheegemeinde (ahl almasǧid) eine wichtige Rolle bei ihrer Verwaltung zu. Da diese Verwaltung auch ausdrücklich die Ernennung des Imam und des anderen Moscheepersonals beinhaltet, ist diese Aufgabe mit der Aufsicht des Sultans über die imperialen Moscheen zu vergleichen. Über die Zusammensetzung dieser Moscheegemeinden sind nur in wenigen Fällen verläßliche Angaben zu machen. Sie scheinen sich in der Tat in vielen Fällen vor allem geographisch zu definieren und aus den Bewohnern des Teils der Stadt zu bestehen, in dem die fragliche Moschee liegt. Diese Moscheegemeinden waren aber wohl nicht immer mit der administrativen Einteilung der Stadt in osmanischer Zeit in hāra oder maḥalla deckungsgleich. Große Stadtviertel, wie al-Ğallūm oder al-Farāfra, haben sicherlich aus mehreren Moscheegemeinden bestanden. Die deutlich kleineren Viertel im Norden und im Osten besaßen oft nur eine Moschee und folglich wohl nur eine räumlich definierte Moscheegemeinde.

Der Fall des Ğāmic Šaraf (vgl. Kap. X. 2. c.) wirft allerdings die Frage auf, ob die Moscheegemeinde ausschließlich räumlich definiert war. Wenn diese Moschee überhaupt eine feste Gemeinde gehabt hat, worauf ihre vielfältigen Aktivitäten allerdings hindeuten, dann bestand sie wohl nicht aus den Bewohnern der umliegenden Viertel, denn dort wohnten fast nur Christen. In der Umgebung der Moschee befanden sich aber auch einige Einrichtungen der Textilindustrie, zum Beispiel die Gebäude des Waqf Ibšīr Bāšā oder die Qāsārīyat Qamarī Zāda, in denen sicherlich auch eine Reihe von Muslimen gearbeitet haben. Die Familie al-Ḥarīrī, die während unseres Untersuchungszeitraums mit der Moschee verbunden war, war wohl ebenfalls in diesem Bereich tätig. Es kann die Hypothese formuliert werden, daß ihre muslimischen Geschäftspartner und Arbeiter die Gemeinde dieser Moschee gebildet haben. Diese Moscheegemeinde würde sich dann nicht räumlich definieren, sondern über Klientelbeziehungen, denn die betreffenden Personen haben sicherlich überwiegend in anderen Teilen der Stadt gewohnt. Sie



<sup>191</sup> Ġazzī, Nahr, II, 243f.: "... min ʿadam iʿṭāʾ al-iḍn bi-l-ḫuṭab al-dīnīya ʿalā al-manābir al-mustaḥdaṭa "

<sup>192</sup> Thieck, "Décentralisation ottomane", 163.

würden vielleicht die *auqāt ğahrīya* in der Moschee ihres Wohnviertels beten (zum Beispiel in dem Masǧid Zaitūna, vgl. Kap. X. 3. a.) und die *auqāt sirrīya* am Ort ihrer Arbeit und wären auf diese Weise Teil von zwei Gemeinden.

Die Moscheegemeinde tritt in einigen Fällen im Zusammenhang mit der Verwaltung der Institution bei Gericht auf. Ein derartiger Fall betrifft den Masǧid Maqarr al-Anbiyā¹ im Viertel al-Dūdū in den östlichen Vororten (s.o.). Im Jahr 1213/1799 schlägt eine Delegation von Bewohnern des Viertels al-Dūdū einen neuen *mutawallī* für diese Moschee vor. Der von den Bewohnern des Viertels vorgeschlagene Ḥalīl b. Ḥāǧǧ ʿAbd al-Qādir wird vom Richter als neuer *mutawallī* des *masǧid* bestätigt. 193 Die Institution erfährt kurz danach eine Aufwertung in Form der Umwandlung in einen ǧāmiʿ (s.o.). Diese Umwandlung ist zwar in keinem Dokument dokumentiert, aber sie wird sicherlich auch auf Initiative dieser Moscheegemeinde geschehen sein.

Die Moscheegemeinde geht ebenfalls gegen inkompetente Verwalter vor. In einem Dokument aus dem Jahr 1214/1799, das uns schon an anderer Stelle beschäftigt hat (vgl. Kap. IX.) erscheinen zehn Zeugen (riǧāl al-ʿudūl) aus dem Viertel Qasṭal al-Aqrab bei Gericht, um den mutawallī des Masǧid Maḥallat Qasṭal al-Aqrab absetzen zu lassen. Er soll Steine aus der Moschee entfernt haben und in einem Haus des waqf gewohnt haben, ohne Miete zu bezahlen. Nachdem der Richter den Sachverhalt durch eine Inspektion vor Ort hat klären lassen, setzt er den mutawallī ab und bestimmt einen neuen, nachdem Zeugen dessen Eignung bestätigt haben. 194 Im Zusammenhang mit der Restaurierung des Šāmiʿ al-Sarawī und der Madrasa al-Saʿīdīya (diese beiden Institutionen befanden sich in einem Gebäude, vgl. Kap. XV. 1.) wurde der mutawallī auf Initiative einiger Bewohner des Viertels al-Baiyāḍa entlassen, da der schlechte Bauzustand seiner Inkompetenz angelastet wurde. 195

Die Herkunft dieser Delegationen, die sich zum Gericht begeben, um ihre Angelegenheiten zu regeln, wird in der Regel in räumlichen Bezeichnungen angegeben (zum Beispiel: sämtlich von den Bewohnern des Viertels – al-ǧamī min ahl al-maḥalla). Von Seiten des Richters wird ihnen anscheinend ohne weitere Nachfragen das Recht zugestanden, in den Angelegenheiten der Institution bei Gericht zu intervenieren und für eine – sicherlich größere – tatsächliche Moscheegemeinde zu sprechen. Somit entspricht die tägliche Praxis des Gerichts in Bezug auf die Verwaltung der Stiftungen der religiösen Institutionen den Vorgaben, wie sie in den Werken der hanafitischen Juristen für die Gemeindemoscheen vorgesehen sind.

In einer Abrechnung über den Zeitraum von sieben Jahren (Anfang 1249/ Mai 1833 bis Ende 1255/Februar 1840) des Ğāmi<sup>c</sup> Baḥsītā<sup>c</sup> im gleichnamigen



<sup>193</sup> SMS, 145/96/341 vom 20.10.1213/27.03.1799.

<sup>194</sup> SMS. 145/127/462 vom 25.01.1214/29.06.1799.

<sup>195</sup> SMS, 168/211/416 vom 13.02.1225/19.03.1810.

Viertel<sup>196</sup> findet sich ein interessanter Hinweis über die Beteiligung der Moscheegemeinde an der Verwaltung der Institution. Die Abrechnung wurde vom *mutawallī* der Moschee, Sayyid Ibrāhīm Ğalabī b. Sayyid ʿAbd al-Hādī Qamarī Zāda, vorgelegt, aber die Moscheegemeinde hat die Ausgaben der Abrechnung ausdrücklich bestätigt und an der Inspektion teilgenommen. Diese Tatsache und die lange Abrechnungszeit könnte auf einen Verwalterwechsel oder auf Unregelmäßigkeiten bei der Buchführung hindeuten.<sup>197</sup>

In einem ähnlichen Fall aus dem Jahr 1191/1777 geht es um den gemeinsamen waqf des Masǧid Bābāǧān, des Masǧid Muḥammad Bāšā und drei Brunnen (sabīl) im Viertel Ḥamza Bek (im Nordosten außerhalb des Bāb al-Ḥadīd). Diese Stiftung war in schlechter Verfassung (taʿaṭṭalat umūr al-waqf) und der Posten ihres mutawallī war vakant. Auf Vorschlag von acht Bewohnern des Viertels wurde Sayyid Ḥāǧǧ ʿAbd al-Qādir b. Sayyid Kanʿān, ebenfalls aus dem Viertel, als neuer mutawallī eingesetzt. Gleichzeitig wurde eine Aufstellung der waqf-Immobilien mit ihren Einnahmen aus dem Jahr 1190/1776-77 vom mutawallī und denselben acht Bewohnern angefertigt. 198

Im Fall des bereits erwähnten Ğāmi<sup>c</sup> Isma<sup>c</sup>īl Bāšā im Viertel Sāḥat Bizā (vgl. Kap. III. 2.) wird sein baufälliger Zustand einerseits auf eine fehlende kompetente Verwaltung, aber auch auf die fehlende Moscheegemeinde zurückgeführt.<sup>199</sup> Auch in der täglichen Verwaltung spielt die Moscheegemeinde eine Rolle: In einer Abrechnung des Waqf Nišānǧī Muḥammad Bāšā von Raǧab 1160/1747 bis Ğumādā al-Āḥira 1161/1748 bestätigen die Bewohner des Viertels eine Renovierung der Außenwand des ǧāmi<sup>c</sup> für den Betrag von 13 ġ.<sup>200</sup>



<sup>196</sup> Die Moschee steht heute isoliert in einem Abruchgebiet, sie besitzt eine Inschrift von 1328 u.Z.

<sup>197</sup> AS, 48/95/296 vom 01.01.1256/06.03.1840: "... allaḍi ittafaqa ʿalā wuqūʻihi ahl al-maḥalla min al-maṣārif allatī zuhirat bi-l-kašf min qibal al-šarʿ al-anwar bi-maʿrifat al-miʿmār wa-ahālī al-maḥalla fī al-mudda al-mazbūra ...".

<sup>198</sup> SMS, 99/739/2125, 2126 vom 01.02.1191/11.03.1777: "... bi-taqrīr mutawallihi al-Sayyid al-Ḥāǧǧ ʿAbd al-Qādir wa-ahāli al-maḥalla al-muḥarrara asmāʾuhum fī ḥuǧǧat al-tauliya ...".

<sup>199</sup> SMS, 154-I/7/22 vom 25.04.1219/02.08.1804: "... fa-qad inhaddama [al-ǧāmi<sup>c</sup>] li-ʿadam al-naẓr wa-qillat al-ǧāmāʿa wa-l-ḥairāt ...".

<sup>200</sup> SMS, 39/9/23 vom 01.07.1161/27.06.1748: "tarmīm ḥā'iṭ ǧāmi' bi-ma'rifat ahālī al-maḥalla".



# XI. Die Institutionen der Lehre in Aleppo: Die *madāris*

In Kap. VI. 2. wurde bereits darauf hingewiesen, daß die Lehre in Aleppo auf keine dafür speziell gegründeten Einrichtungen beschränkt war. Unterricht fand in den diversen religiösen Institutionen statt, vor allem auch in Moscheen. Damit gilt auch für Aleppo die allgemeine Feststellung, daß auch nach der Gründung von *madāris* (Sing. *madrasa*) als 'speziellen' Institutionen der Lehre, die Moschee trotzdem ein Ort der Lehre bleibt und gleichzeitig die *madrasa* ebenfalls ein Ort des Gebets wird.<sup>201</sup>

Einige der alten prestigeträchtigen Institutionen der Lehre aus zengidischer und ayyubidischer Zeit existierten weiter während unseres Untersuchungszeitraums. Allerdings nicht in allen Fällen als *madrasa*, sondern vielfach als *masğid* oder *ğāmi*. Die *madrasa*-Funktion konnte verschwinden, ohne die Existenz der Institution selbst zu gefährden. Schließlich ist das Gebäude *waqf* und ein Fortbestehen als Stadtviertelmoschee benötigt deutlich weniger Ressourcen. Ein Beispiel ist die Madrasa al-Ṭurunṭā'īya, die in unseren Dokumenten als 'Ğāmi' Ṭurunṭāy' (vgl. Kap. XV) erscheint und dann später gegen 1250/1834-35 von der Familie al-Badanǧakī in eine *zāwiya* umgewandelt wurde (vgl. Kap. XII.). <sup>202</sup>

In osmanischer Zeit wurden weiterhin *madāris* in Aleppo gegründet; auf die *madrasa* in dem Ğāmi<sup>c</sup> al-Ḥusruwīya wurde bereits hingewiesen.

Die *madrasa* war ein wichtiger Bestandteil des religiösen Raums von Aleppo, insgesamt 19 verschiedene *madāris* sind von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 in den Gerichtsakten erwähnt und waren folglich in Funktion. Zunächst sollen die mittelalterlichen *madāris* betrachtet werden, die in osmanischer Zeit weiterhin existierten.

# XI. 1. Die mittelalterlichen Institutionen der Lehre in Aleppo

Eine der ältesten *madāris* Aleppos, von Nūr al-Dīn Maḥmūd ibn Zengī im Jahr 550/1155-56 in dem Haus (*dār*) eines *wazīr* der Mirdasiden gegründet, ist die Madrasa al-'Aṣrūnīya im Viertel al-Farāfra. Ġazzī berichtet, daß – nachdem sie zwei Jahrhunderte unbenutzt und dem Ruin preisgegeben war – im Jahr 1280/1863-64 auf Veranlassung ihres *mutawallī* die *qiblīya* erneuert wurde. Sie blieb aber verschlossen, bis im Jahr 1299/1881-82 in dem Gebäude eine staatliche Elementarschule eingerichtet wurde. Obwohl sie nach Ġazzī nicht in Funktion war, existierte ihre Stiftung anscheinend noch, denn der *mutawallī* unternimmt die Renovierungen im Jahr 1280/1863-64



<sup>201</sup> Makdissi, G., J. Pedersen: "Madrasa".

<sup>202</sup> Ġazzī, Nahr, II, 274.

<sup>203</sup> Ġazzī, Nahr, II, 111.

mit Mitteln des waqf. Eine Abrechnung aus dem Zeitraum 1163-65/1749-51 zeigt, daß sie zu diesem Zeitpunkt ihre Funktionen als madrasa erfüllt hat und ihr waqf durchaus wirtschaftlich gesund war: Einnahmen von 476,75 g 10 u stehen Ausgaben von 337 g gegenüber. Sie beschäftigte zwei Lehrer mit je einem halben Posten (niṣf tadrīs), der mit je 57,5 g entlohnt wurde, zudem einen mutawallī, der in dieser Abrechnung gleichzeitig einer der beiden mudarris war (57.5 g), einen nāẓir (28,75 g), einen muʿtamid (23 g), einen kātib waqf (17,25 g) und einen faqīh (5,75 g).<sup>204</sup> Einer der halben mudarris-Posten wurde 43 Jahr später im Jahr 1207/1793 neu vergeben.<sup>205</sup> Dies stellt Ġazzīs Behauptung in Frage, daß die madrasa tatsächlich einen längeren Zeitraum geschlossen war.

Tabelle XI, 1: Immobilienbesitz der Madrasa al-Sultānīya im Zeitraum 1216-17/1801-03 bis 1229/1813-14

| Einnahmen                     | 1216/17* | 1219/20* | 1221 | 1229  |
|-------------------------------|----------|----------|------|-------|
|                               |          |          |      |       |
| Dorf Qamarī                   | 100 ġ    | 200 ġ    | 50 ġ | 205 ġ |
| dukkān des Tūtunǧī            | 12 ġ     | -        | -    | **    |
| Betrag Dorf Nubul             | 12 ġ     | -        | 12 ġ | 12 ġ  |
| Betrag Dorf Ḥarītān bei Idlib | 11 ġ     | 10 ġ     | 10 ġ | 10 ġ  |
| Dorf ʿAin Daqnā               | -        | -        | -    | 228 ġ |
| Betrag Dorf Aṣʿā              | 12 ġ     | -        | 12 ġ | 23 ġ  |
| Summe                         | 146 ġ    | 210 ġ    | 84 ġ | 478 ġ |

(Quelle: SMS, 152-I, 177)

Die Madrasa al-Sulṭānīya (auch Madrasa al-Ṭāhirīya al-Ğuwānīya) unterhalb des Eingang der Zitadelle war in unserem Untersuchungszeitraum ebenfalls in Funktion. Im Jahr 613/1216-17 von al-Malik al-Ṭāhir Ġāzī gegründet, wurde sie erst im Jahr 620/1223-24 nach seinem Tod von Šihāb al-Dīn Tuġril Bek vollendet. Sie war ursprünglich mit den 'ušr Einnahmen von weiten Ländereien ausgestattet worden. Ġazzī teilt uns mit, daß ein Großteil dieser auqāf im Laufe der Zeit verloren gegangen war und zu seiner Zeit ein Teil des Gebäudes in Ruinen lag (vor allem die Räume für die Studenten) und, weil keiner im Umkreis der madrasa wohnte, keine Gebete mehr in ihr stattfanden. Gazzī spielt darauf an, daß die Umgebung der madrasa zu seiner Zeit unbebaut war. Wir besitzen allerdings eine Zahl von Abrechnungen, die



<sup>\*</sup> Der Zeitraum der Abrechnung ist vom 1. Rağab bis zum 29. Ğumādā al-Āḥira des folgenden Jahres.

<sup>\*\*</sup> unter Rekonstruktion

<sup>204</sup> SMS, 39/34/233, der Zeitraum der Abrechnung beträgt ein Jahr und elf Monate (vom 01.09.1163/04.08.1750 bis 30.07.1165/13.06.1752).

<sup>205</sup> SMS, 141-I/125 vom 04.11.1207/13.06.1793.

<sup>206</sup> Ġazzī, Nahr, II, 98.

die *madrasa* als aktive Institution zeigen. Während unseres Untersuchungszeitraums befinden sich noch die in Tabelle XI, 1 aufgezählten Objekte in ihrem Besitz.

Es fällt auf, daß die Einnahmen innerhalb eines kurzen Zeitraums stark schwanken, ihre Höhe hängt vor allem von dem Dorf Qamarī ab, dessen Einnahmen zwischen 50 g und 205 g lagen. Leider wird aus den Abrechnungen nicht klar, in welcher Form dieses Dorf seine Abgaben bezahlt hat. Andere Posten produzierten nicht in jedem Jahr Einnahmen. Unterschiedliche Ernten haben diese Einnahmen sicherlich ebenso beeinflußt, wie die Sicherheitslage auf dem Land. Ein weiteres Problem liegt – vor allem bei den landwirtschaftlichen Objekten – in den Problemen, das Geld auch in der Tat einzuziehen. Im Jahr 1219-20/1804-05 konnten nur zwei Objekte aus dem Besitz einen Profit erzielen. Bis zum Jahr 1229/1813-14 stiegen die Einnahmen bis auf 478 g, vor allem, weil zwei Dörfern deutlich produktiver waren als in den Jahren 1216/1801-02 bis 1222/1807-08. Die Ausgabenseite ist ein wenig einheitlicher, da es sich überwiegend um die wazā'if handelt, deren Entlohnungen ziemlich konstant bleiben, im Jahr 1219-20/1804-05 sind dies die folgenden:

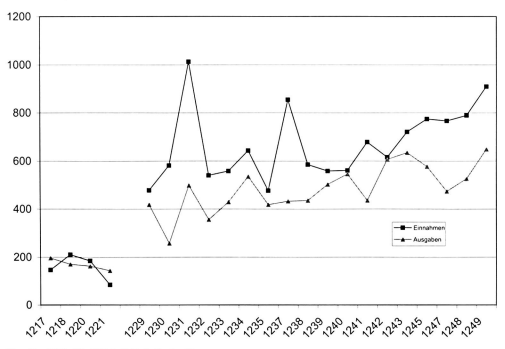
| mudarris und mutawallī                 | 87 ġ |
|----------------------------------------|------|
| Imam                                   | 12 ġ |
| nāẓir                                  | 12 ġ |
| <u>h</u> ādim                          | 6 ġ  |
| <i>ḫaṭīb</i>                           | 6 ġ  |
| Muezzin                                | 12 ġ |
| qanawi und Restaurierungen (wa taʻmir) | 10 ġ |
| kātib                                  | 9 ġ  |

In diesem Jahr betrugen die Ausgaben 169,75 g. Der Posten des *qanawī* ist zusammengefaßt mit Reparaturen an den hydraulischen Einrichtungen, im Jahr 1221/1806-07 wurde der *qanawī* lediglich mit 3g entlohnt. Die Entlohnung des *mudarris* – immer gekoppelt mit dem *mutawallī* – verändert sich bis ins Jahr 1229/1813-14 nicht. Die Schwankungen in den Ausgaben sind einerseits auf *waṣāʾif* zurückzuführen, die nicht in jeder Abrechnung auftauchen, wie die des ǧābī, der nur 1216/17 aufgeführt ist. Die Ausgaben für Renovierungen sind erstaunlich gering, im Jahr 1216/17 sind es lediglich 16,5 ġ für die Restaurierung der Immobilien (*taʿmīr musaqqafāt*), im Jahr 1221/1806-07 wird ein ähnlicher Betrag aufgeschlüsselt in 5 ġ für *taʿmīrāt* und 2 ġ für die Reparatur der Wasserleitung, sowie 9 ġ für ein eisernes Schloß (*qifl ḥadīd*). Der Rest der Ausgaben verteilt sich auf die Gebrauchsgegenstände, wie Matten, Eimer, Seile, etc. und auf die diversen Gerichtsgebühren. Diese Posten sind konstant. In keiner der Abrechnungen tauchen Ausgaben für Öl oder



Kerzen auf, was darauf hindeutet, daß die *madrasa* nur eingeschränkt für die Gebete geöffnet war (wahrscheinlich kein Nachtgebet und keine speziellen Aktivitäten im Ramadan).

Grafik XI, 1: Abrechnungen der Madrasa al-Sultānīya 1216/1801-02 bis 1250/1834-35



(Quelle: SMS, 39, 152-I, 177; 2. Serie, 1)

Alle bislang erwähnten *madāris* befinden sich im alten Zentrum der Stadt, in der Nähe des zentralen *sūq* und der Zitadelle. Die Baugruppe der drei ayyubidischen *madāris* (Kāmilīya, Zāhirīya und al-Firdaus) *extra muros* südlich des Bāb al-Maqām nimmt eine Sonderstellung ein. Sie wurden als Grabmonumente und in erster Linie auch als Selbstdarstellung der ayyubidischen Dynastie gegründet.<sup>207</sup> Während unseres Untersuchungszeitraums hinterläßt von diesen Institutionen nur noch die Madrasat al-Firdaus eine Spur in ein paar Dokumenten, die leider wenig aussagekräftig sind. Die sie umgebenden Viertel hatten in osmanischer Zeit den Charakter von Spontanansiedlungen, so daß sie wahrscheinlich die Funktion kleiner Stadtviertelmoscheen innehatten.

Die mittelalterlichen madāris aus zengidischer, ayyubidischer und mamlukischer Zeit waren während unseres Untersuchungszeitraums in der Re-



<sup>207</sup> Eine Diskussion der machtpolitischen und symbolischen Aspekte dieser Gründungen findet sich in: Tabbaa, Constructions.

gel nur noch bescheidene Institutionen, die aber zum Teil noch als madrasa in Funktion waren. Lediglich die Madrasa al-Sulṭānīya stellt eine Ausnahme dar, ihr waqf produziert noch Einnahmen, die in der Höhe mit denen einiger Freitagsmoscheen zu vergleichen sind. Sie besitzt eine Reihe von  $waz\bar{a}$ if, darunter einen hatib. Andere dieser mittelalterlichen Institutionen haben nicht mehr der Lehre gedient und waren zum Teil als masgid in Funktion.

#### XI. 2. Die Gründungen in osmanischer Zeit

Auch in osmanischer Zeit werden in Aleppo madaris gegründet. Im 17. Jahrhundert (in der Mitte des Ramadan 1088/November 1677) gründete Ša'bān Āġā b. Ahmad Āġā im Viertel al-Farāfra die madrasa, die dann als Madrasa al-Ša'bānīya bekannt wurde. Ġazzī beschreibt sie als imposantes Gebäude: "Es ist eine großartig gebaute madrasa, die aus einem Hof besteht, der ungefähr 50d lang ist, in seiner Mitte ein rechteckiges Bassin, das etwa 10d mißt. Das Bassin grenzt im Norden, Osten und Westen an einen schönen Garten. Im Süden des Bassin bis zu seiner [östlichen Seite] befindet sich eine weite Zisterne, die vom seligen Taqī al-Dīn Bāšā im Jahr 1269/1852-53 gebaut wurde aufgrund des Testaments seines Vaters 'Abd al-Rahmān Afandī al-Mudarris, der [auch] einen dukkan zugunsten der Zisterne stiftete. Im Westen und im Osten des Hofes befinden sich zwei riwāa, die sich von Norden nach Süden erstrecken, in ihrem Inneren 27 Räume für die Studenten (muǧāwirūn). Im Norden ein Gebäude (dār) für den Unterricht mit einer weiten großen Kuppel, im Osten des dar ein weiterer Raum, in ihrem Westen die Küche, westlich davon zwei Räume, davon westlich gelegen sind die Toiletten der madrasa. Im Süden des Hofes befindet sich eine qibliya, in ihrem Osten ein weiter riwāq, in ihrem Westen ein Friedhof. In der masgid finden die [täglichen] Gebete und das Freitagsgebet statt."208

Der Stifter hat in seiner waqfīya die interessante Bedingung eingeführt, daß der mudarris und die 30 Studenten, die er mit einem Stipendium versehen hat, in der Provinz Aleppo weder geboren, noch aufgewachsen sein durften. Dies stellt einen Versuch dar, auswärtige Lehrer und Studenten nach Aleppo zu ziehen. Die Verwaltung der Stiftung lag in den Händen seiner Nachfahren, nach deren Aussterben in den Händen der Nachfahren seiner Freigelassenen, anschließend sollte sie an den muftī von Aleppo gehen. Er bestimmte in der waqfīya folgende Posten für seine madrasa:<sup>209</sup>

- mutawallī, 200 asadī
- Imam, 36 asadī
- mudarris, 96 asadī, damit er jeden Morgen unterrichtet
- 30 Studenten, jeder 6 asadī



<sup>208</sup> Ġazzī, Nahr, II, 116.

<sup>209</sup> Ġazzī, Nahr, II, 117.

- dā'ī, 24 asadī, er soll gleichzeitig der Imam sein
- mu'allim al-atfāl, 36 asadī monalich
- hāfiz, 12 asadī
- 2 Muezzine, jeder 12 asadī
- bawwāb für die Außentür, 12 asadī
- qayyim für den Betsaal, 12 asadī
- *qayyim* für den Hof der *madrasa*, den *ǧāmi*<sup>c</sup> und die Toilettenanlagen, 12 *asadī*
- qanawi, 12 asadi
- Gärtner, 12 asadī
- Architekt (mi'mār al-waqf), 24 asadī, damit er an zwei bis drei Tagen pro Monat arbeitet

Der ḥāfiz und die beiden Muezzine sollen aus der Mitte der 30 Studenten ernannt werden.

Ġazzī erwähnt, daß zu seiner Zeit diese *madrasa*, neben der Madrasa al-Riḍā'īya, die aktivste in der Stadt war. <sup>210</sup> Dies zeigt sich auch während unseres Untersuchungszeitraums, unter anderem durch neue Stiftungen, die zugunsten der *madrasa* gegründet werden: Im Jahr 1211/1796 bestimmt Sayyid 'Abd al-Qādir Ğalabī b. Sayyid 'Abd al-Wahhāb Āġā Šurayyif Zāda in seiner Stiftung 12 ġ für einen ḥāfiz, der jeden Morgen in der Madrasa al-Ša'bānīya ein Stück Koran liest. Sein Interesse an der *madrasa* liegt wohl in der Tatsache begründet, daß er ebenfalls im Viertel al-Farāfra wohnte. Er begünstigt in seiner Stiftung ebenfalls einen kleinen *masǧid* neben seinem Haus und die Armen des Viertels als letzte Nutznießer. <sup>211</sup> Bereits vorher hat die *madrasa* weitere Stiftungen erhalten können, denn im Jahr 1208/1793 werden ein *furn* und ein *dukkān* im Viertel Baḥsītā renoviert, die zum *waqf* einer Ḥāǧǧa Sa'ādāt gehören, die dem *waqf* der Madrasa al-Ša'bānīya angegliedert (*mulḥaq*) wurde. Aus dem Dokument wird nicht klar, wann diese Stiftung gegründet wurde. <sup>212</sup>

Neben den großen *madāris* im Zentrum der Stadt gab es auch kleine Institutionen, die vielleicht oft nur wenige Jahrzehnte als *madrasa* in Funktion waren. Die Spuren dieser Institutionen finden sich oft nur zufällig in den Dokumenten. Im Viertel al-Qaṣīla im Südosten der Stadt *intra muros* befand sich eine *madrasa*, die Muḥammad Āġā Daftaramīnī in seinem Haus gegründet hatte. Sayyid Šaiḫ ʿAbdallāh Afandī ʿAqqād Zāda war im Jahr 1208/1794 der *mudarris* in dieser *madrasa*<sup>213</sup> und gibt 1219/1804 diesen Posten zusammen mit der *tauliya* an seinen Sohn Sayyid Šaiḫ ʿAbd al-Wahhāb Afandī ab.<sup>214</sup>



<sup>210</sup> Ġazzī, Nahr, II, 117.

<sup>211</sup> SMS, 144-III/23/75 vom 27.03.1211/29.09.1796.

<sup>212</sup> SMS, 141-I/24b vom 12.05.1208/16.12.1793 und 141-I/26b vom 07.04.1208/11.11.1793.

<sup>213</sup> SMS, 142/78/397 vom 25.10.1208/25.05.1794.

<sup>214</sup> SMS, 157/45/120 vom 17.03.1219/25.06.1804.

In einem anderen Fall wenden sich im Jahr 1205/1790 vier Nachkommen von Ḥāǧǧ Muḥammad al-Bābillī ans Gericht, um zu bestätigen, daß er eine *madrasa* im Viertel al-Ğallūm gegründet hatte. Zum Zeitpunkt der Klage hatten sich seit mehr als 50 Jahren Familienmitglieder Teile des Gebäudes angeeignet und behandelten es als ihr Eigentum. Die vier Antragsteller bekräftigen, daß das Gebäude eine *madrasa* sei und keiner aus der Familie einen Besitzanpruch darauf habe. Sie beantragen, Sayyid Yaḥya Ğalabī b. Ḥāǧǧ ʿAṭāʾ Allāh al-Ṣaffāf, einen der Nachbarn, als *mutawallī* einzusetzen. Er solle die *madrasa* renovieren, damit "das Gebet und der *dikr* darin stattfinden".²¹⁵ Es gibt keinen Hinweis auf die Ernennung eines *mudarris*. Es ist interessant, daß die Institution dennoch als *madrasa* bezeichnet wird, obwohl anscheinend in erster Linie Gebete und der *dikr* darin stattfinden sollen. Bei Ġazzī findet sich kein Hinweis auf diese Institution, sie hat also vielleicht zu seiner Zeit bereits nicht mehr existiert.

Das 18. Jahrhundert sieht in Aleppo die Neugründung einiger Institutionen der Lehre. Zusätzlich zu der Madrasa al-Manṣurīya, der weiter unten ein eigenes Kapitel gewidmet ist, wurde die Madrasa al-Aḥmadīya im Viertel al-Ğallūm al-Kubrā, die Madrasa al-Riḍā'īya (oder al-ʿUtmānīya) im Viertel dāḥil Bāb al-Naṣr und die Madrasa al-Kawākibīya im Viertel al-Ğallūm al-Şuġrā gegründet.

Die Madrasa al-Kawākibīya gehört zu einem religiösen Komplex, der aus einem ğāmi<sup>c</sup>, einem maktab und einem sabīl besteht, gegründet von der Familie al-Kawākibī, die in diesem Viertel ebenfalls ihre Wohnhäuser hatte. Sie wurde von Ahmad b. Abī al-Su<sup>c</sup>ūd al- al-Kawākibī (gest. 1197/1782-83) neben dem ğāmi<sup>c</sup> der Familie gegründet und unter anderem vom Stifter mit einer Bibliothek ausgestattet deren Bedeutung, nach Tabbah, nicht hinter der für ihre Handschriftensammlung bekannten Madrasa al-Ahmadīya stand. 216 Die madrasa liegt östlich des ǧāmi<sup>c</sup> und bestand aus einer qiblīya, zwei Räumen und einem Bassin (haud) westlich des Hofes.217 Mitglieder aus der al-Kawākibī Familie setzen auch während unseres Untersuchungszeitraums ihre Stiftungsaktivität fort und unterstützen den religiösen Komplex, der mit ihrer Familie in Beziehung steht. Der Sohn des Stifters der madrasa, Sayyid Hasan Afandī b. Sayyid Ahmad Afandī al-Kawākibī Zāda, für eine Zeitlang mufti von Aleppo, gründet im Jahr 1206/1792 eine der größten Stiftungen in unserem Untersuchungszeitraum (vgl. Kap. II. 1.), in der er die Zahlung von 5 g pro Jahr für den mudarris - oder dessen Vertreter - in der madrasa bestimmt, damit er den hadīt des maulid al-šarīf im Monat Rabī<sup>c</sup> al-Awwal in der



<sup>215</sup> SMS, 137/170/417 vom 13.03.1205/20.11.1790.

<sup>216</sup> Țabbāh, I'lām, VII, 110.

<sup>217</sup> Ġazzī, Nahr, II, 41.

madrasa liest. Außerdem stiftet er eine Anzahl von Büchern für die madrasa, die in der waqfīya aufgelistet sind.<sup>218</sup>

Die Madrasa al-Ahmadīya wurde von Ahmad Afandī b. Ţaha Afandī Ṭaha Zāda gegründet und im Jahr 1166/1752-53 mit einem großen wagf versehen. Der Stifter Ahmad Afandī (ca. 1110/1698-99 bis 1177/1763-64) war unter anderem naqīb al-ašrāf in Aleppo und qādī in Jerusalem und Bagdad. Während seiner Reisen sammelte er zahlreiche Bücher (laut Tabbāh etwa 3.000), die in den waqf seiner madrasa eingingen. <sup>219</sup> In Nachbarschaft des zentralen sūq und des Ğāmi<sup>c</sup> al-Bahrāmīya gelegen, wurde sie schnell zu einer der wichtigsten Institutionen der Lehre in der Stadt. Auch nach ihrer Gründung wurde sie von weiteren Stiftern bedacht. Während unseres Untersuchungszeitraums wurden drei Stiftungen etabliert, in denen die madrasa erwähnt wird. Im Jahr 1206/1792 gründet Sayyid Hāǧǧ Taha Afandī b. Sayyid Hāǧǧ 'Umar Afandī Taha Zāda (der Cousin des Stifters Ahmad Taha Zāda) einen großen waaf mit 16 Objekten als Familienstiftung. In der waafiya werden Rezitationen in der "Moschee der Familie" bestimmt. 220 In demselben Jahr stiftet Šarīfa Hāǧǧa ʿAfīfa Qādīn bt. Sayyid Hāǧǧ ʿUmar Afandī Taha Zāda (die Cousine des Stifters der madrasa und Schwester des vorherigen Stifters) eine dar im Viertel Kūgak Kallāsa zugunsten von Rezitationen in der madrasa und für die Wasserversorgung der Pilger in Mekka.<sup>221</sup> Im Jahr 1216/1802 stiftet Sayyid 'Umar Afandī al-Ḥaffāf eine dār im Viertel al-Ğallūm als Wohnung für seine Nachkommen und nach deren Aussterben an die madrasa. Sayyid 'Umar war den Aleppinern seiner Zeit vor allem als Dichter bekannt und wohnte – nach den Informationen aus der wagfīya zu urteilen – wohl in dem Viertel al-Ğallūm.222

Die wichtigen Gründungen aus osmanischer Zeit befinden sich alle im Zentrum der Stadt *intra muros* in der Nähe der Umayyadenmoschee, dem zentralen *sūq* und der Hauptachse nach Norden zum Bāb al-Naṣr. Diese Region war bereits in vorosmanischer Zeit ein Zentrum der Stiftungsaktivität. Die osmanischen Stifter entscheiden sich trotz der geringeren Verfügbarkeit an Bauland und den höheren Immobilienpreisen bewußt auch für diesen Teil der Stadt und unterstreichen damit seinen Charakter nicht nur als ökonomisches Zentrum, sondern auch als religiöses. Die Kawākibī und Ṭaha Zāda Familien gehörten zu den wichtigen Gelehrten- und Notabelnfamilien der Stadt. Durch die Wahl von prominenten Orten für ihre Stiftungen zeigen sie, daß sie eine wichtige Ordnungsfunktion im religiösen Raum Aleppos wahrgenommen haben.



<sup>218</sup> SMS, 141/67/133 vom 06.08.1206/29.03.1792.

<sup>219</sup> Țabbā<br/>ḫ,  $I^{c}l\bar{a}m$ , VII, 69f.

<sup>220</sup> SMS, 141/16/39 vom 25.05.1206/20.01.1792.

<sup>221</sup> SMS, 141/51/103 vom 21.07.1206/15.03.1792.

<sup>222</sup> SMS, 151/86/245 vom 01.07.1217/28.10.1802; Tabbāh, I'lām, VII, 161.

### XI. 3. Die Madrasa al-Maņsūrīya im Viertel al-Farāfra

Die Madrasa al-Mansūrīya im Viertel al-Farāfra, die in den Gerichtsakten außerordentlich gut dokumentiert ist, soll an dieser Stelle als ein Beispiel einer der kleinen osmanischen madrasa-Gründungen behandelt werden. Wir besitzen einige biographische Informationen über den Gründer dieser Institution, Šaih Mansūr al-Sarmīnī ,al-Azharī': wurde im Jahr 1136/1723-24 in Sarmīn (im Süden Aleppos) geboren und kam



Hān al-Manṣūriya, Hof nach Nordosten (Foto: Knost)

bereits als Kind nach Aleppo. Dort begann er seine Ausbildung mit dem Studium des Koran, des Rechts und der arabischen Sprache. Zu diesem Zeitpunkt wurde er ebenfalls bereits Mitglied in der tarīga der Qādirīya. Nach einem kurzen Aufenthalt in Hama, reiste er nach Ägypten, um an der al-Azhar zu studieren. Während dieser Zeit begab er sich auf die Pilgerfahrt und wurde in Mekka und Medina in einige Sūfī-Orden eingeführt. Nach einigen Jahren in Kairo, kehrte er kurz nach Aleppo zurück, um dann nach Damaskus zu gehen, wo er etwa zwanzig Jahre lebte. In dieser Zeit unterrichtete er in der Umayvadenmoschee und 'Alī al-Murādī, der Vater des Historikers Muhammad Halīl al-Murādī, hat für ihn (und seine Nachfolger) ein Gebäude in der Nähe der Umayyadenmoschee gestiftet, das er als zāwiya des Ordens der Bakrīva-Halwatīva nutzte. Spätestens im Jahr 1201/1786-87 scheint er sich in Aleppo niedergelassen zu haben, denn in diesem Jahr kaufte er ein Haus ( $d\bar{a}r$ ) im Viertel al-Farāfra, das er anschließend in einen waaf umwandelte.<sup>223</sup> Obwohl es sich um ein Wohnhaus gehandelt hat. war es ausreichend groß, um alle Funktionen zu erfüllen, die der Stifter ihm zugedacht hatte. Aus der Beschreibung erschließt sich uns ein großbürgerliches Aleppiner Haus: "Sein Eingang befindet sich auf der westlichen Seite, der Hof mißt etwa 30 d (23,25 m). In der Mitte befindet sich ein quadratisches Bassin von 10x10 d, an seiner östlichen und westlichen Seite zwei Pflanzenbeete. Auf der nördlichen Hofseite liegt ein erhöhter abgegrenzter Bereich (suffa) mit zwei Gräbern von Nachfolgern (halīfa) des Šaih Manṣūr. Auf der südlichen Seite des Hofes befindet sich ein großer Iwan, in seinem Inneren und an seinen Seiten drei Alkoven (qubab). Auf der westlichen Seite liegt die qiblīya, in ihrem nördlichen Teil das Grab von Šaih Mansūr. Auf der nördlichen Seite befindet sich eine dar, in



<sup>223</sup> Țabbāh, I'lām, VII, 138ff.

die man vom Hof aus gelangt und die zu den *auqāf* dieses Gebäudes gehört. Auf der östlichen Seite liegt ein zerstörter großer Raum, darunter ein Keller (*qabū*). An der südlichen Seite eine Tür, durch die man in die erwähnte *dār* gelangt. Im Eingangskorridor (*dahlīz*) des Gebäudes, rechts vom Eingang, liegt ein kleiner Raum. Über der *qiblīya* und über der *qubba* des Iwan befindet sich ein großer Raum, der dann in eine Elementarschule umgewandelt wurde."<sup>224</sup>

Tabbāh ergänzt, nach der waqfīya aus dem Jahr 1203/1788-89, in der Šaih Mansūr dieses Haus stiftet und den einzelnen Bauteilen ihre Funktion zuweist: "Das westliche große Zimmer (bait) mit dem murabba<sup>c</sup> darüber stiftete er als masğid und erlaubte den Menschen darin zu beten. Die qā'a im Iwan und den Iwan selbst bestimmte er als madrasa, damit die beiden mudarris darin 'ilm al*gur'ān* und alle Arten der 'ulūm al-šar'īya unterrichten. Ebenfalls in diesen Räumen soll sein Nachfolger (halīfa) den dikr und die halwa nach Art der Qādirīya durchführen. Der westliche Alkoven (qubba) im Iwan soll zur Aufbewahrung der Bücher dienen, die er noch stiften wird. Die übrigen Räume: die zwei Keller (maġāra), die murabba'a, die Küche (matbah), die zwei Kellerräume (kīlār) und die zwei Innenhöfe (hauš) stiftet er zum Nutzen des masğid und der madrasa, damit die Betenden, die beiden mudarris, die Studenten (talaba) und die ihwan der tarīga sie ohne Miete (min ġair uǧar) benutzen. Das innere Haus (al-dār aldāḥilīya) stiftet er zugunsten seiner Frau, solange diese ledig bleibt, nach ihrem Tod an den halīfa der Qādirīya. Falls der Orden nicht mehr an diesem Ort existiert, an den, der mudarris in der madrasa sein wird."225

Obwohl die neue Institution nur aus einer *dār* besteht, legt der Stifter Šaiḥ Manṣūr großen Wert darauf, die einzelnen Teile genau zu benennen. Architektonisch lediglich durch Innenwände voneinander getrennt, erhält die *masğid* einen anderen Status, als die *madrasa* und die Teile, die gemeinsam von den verschiedenen Nutzern der Institution verwendet werden sollen.

Das Gebäude trägt heute den Namen 'Ḥān al-Manṣūrīya', wurde kürzlich von der Mudīrīyat al-Auqāf restauriert und ist an mehrere Tuchgroßhändler vermietet (Beobachtung im Jahr 2003). Das Grab des Šaiḫ Manṣūr wurde bei dieser Gelegenheit an die nordöstliche Ecke des Hofes verlegt.<sup>226</sup>

Im Jahr 1206/1792 stiftet Šaih Manṣūr die folgenden Immobilien zugunsten der *madrasa-masǧid*:<sup>227</sup>

- qāsārīyat al-madār in Zuqāq al-Šamālī (Viertel al-Ğudaida), außerhalb des Bāb al-Nasr
- die halbe *qāsārīya* in Zuqāq al-Muballaṭ, außerhalb des Bāb al-Naṣr



<sup>224</sup> Ġazzī, Nahr, II, 112.

<sup>225</sup> Țabbāḥ,  $I^{clam}$ , VII, 138ff.

<sup>226</sup> Gonnella hat die Gräber des Šaih Manşūr und seiner Nachfolger noch in situ gesehen, sie werden von ihr allerdings irrtümlich als "Hausbestattung" bezeichnet (Gonnella, Heiligenverehrung, 138, 179).

<sup>227</sup> SMS, 141/134/274 vom 07.11.1206/27.06.1792. Ein Resümee dieser waqfiya findet sich ebenfalls bei Gazzī, Nahr, II, 112f.

- eine qāsārīya in Zuqāq ʿAbd al-Ḥay, außerhalb des Bāb al-Naṣr
- eine dār im Viertel 'Aqaba
- fünf Räume (ḥuğra) in der Qāsārīyat al-Ḥakkākīn im Sūq al-Ṭībīya in der Nähe der Umayyadenmoschee

Die Einnahmen aus diesen Immobilien sollen, nach den Ausgaben für Instandhaltung der Immobilien, ausgegeben werden für:

- 360 ġ für 30 Koranleser, die jeden Morgen den gesamten Koran (ein *hitm*) in der *madrasa* lesen
- 60 ġ für den *ra'īs al-qurrā'*, damit er jeden Tag eine Lektion in der Kunst der Koranlesung und ihrer Überlieferung (*taǧwīd al-qur'ān al-karīm wa riwāyātuhu*) liest
- 180 ġ für den *mudarris* der Rechtswissenschaft (,*sāʾir anwāʿ al-ʿulūm al-šarʿīya*ʻ)
- 60 ġ für den *amīn al-kutub*, die Details bezüglich der Aufbewahrung der Bücher sollten in einer späteren *waqfīya* spezifiziert werden
- 120 g für den saih der Qādirīya in der madrasa
- 60 ġ für den Sänger (nāšid) während der halwa und des dikr, der außerdem zum Gebet rufen soll
- 60 ġ für den *ḥādim*
- 60 ġ, damit davon Matten, Laternen, Öl, Kerzen und anderes gekauft werden kann
- 120 g für seine Ehefrau, solange sie nach seinem Tod ledig bleibt
- 120 ġ für den *mutawallī*.

Die Verwaltung dieser Stiftung ist getrennt von seinem oben erwähntem waqf aus dem Jahr 1203/1788-89. Erster mutawallī ist der Stifter selbst, dann Sayyid Ṭaha Afandī al-ʿAqqād,<sup>228</sup> dann dessen Bruder Sayyid ʿAbdallāh Afandī,<sup>229</sup> danach der aršad deren Söhne und Nachkommen. Erst wenn diese Linie ausgestorben ist, geht diese Stiftung an den mutawallī der madrasa laut seiner waqfīya aus dem Jahr 1203/1788-89. Das Dokument ist von 41 Zeugen unterzeichnet worden, eine ungewöhnlich hohe Zahl, die die Bedeutung des Stifters und die Bedeutung des Stiftungsaktes hervorhebt: schließlich wird eine neue Institution durch diesen Stiftungsakt mit einem reichen waqf versehen. Unter den Zeugen sind einige Notabeln und Vertreter der Derwischorden, so zum Beispiel der Familie al-ʿUqailī.

Am selben Tag stiftet die Ehefrau von Šaiḥ Manṣūr, Sitt Marwa bt. Ḥāǧǧ Ṣāliḥ b. Ḥāǧǧ ʿAlī, zwei Häuser (dār) im Viertel Bāb Qinnasrīn für sich selbst, anschließend – nach ihrem Tod – für die Madrasa al-Manṣūrīya. Der Ertrag der beiden Häuser soll verwendet werden, um zusätzliche Rezitationen in der Institution zu



<sup>228</sup> Sayyid Ṭaha al-ʿAqqād war unter anderem *muftī* der Schafiiten in Aleppo und ein Anhänger der Zāwiya al-Hilālīya, siehe zu dieser Person: Ṭabbāḫ, *I'lām*, VII, 185f.

<sup>229</sup> Zu dieser Person: Tabbāh, I'lām, VII, 184f.

bezahlen. Die Verwaltung der Stiftung liegt zunächst bei der Stifterin, anschließend bei ihrem Ehemann, dann bei dem *mutawalli* der *madrasa*.<sup>230</sup>

Šaih Mansūr stirbt kurz nach der Errichtung seines zweiten wagf im Jahr 1207/1792-93 oder 1208/1793-94.<sup>231</sup> Am 20. Rabī<sup>c</sup> al-Awwal 1208/1793 erscheinen seine Erben<sup>232</sup> bei Gericht, um einen wagf registrieren zu lassen, den Šaih Mansūr noch zu Lebzeiten errichtet haben soll, der aber nicht registriert wurde. Diese Stiftung besteht aus 145 Büchern und 32 weiteren Gegenständen, die sich in der Institution befunden haben. Das Dokument zählt die Gegenstände auf und bestätigt, daß sie in ein Heft (daftar) eingetragen und an den mutawalli der madrasa übergeben wurden. Die von Šaih Mansūr angekündigten Bestimmungen die Bücher betreffend, sind nicht in das Dokument aufgenommen worden.<sup>233</sup> Wahrscheinlich kam der Tod von Šaih Mansūr überraschend und er konnte die betreffende Stiftung nicht mehr selbst bei Gericht registrieren lassen. Die Ehefrau von Šaih Mansūr, die der madrasa im Jahr 1206/1792 einen waaf gestiftet hat, taucht in diesem Dokument nicht unter den Erben auf, statt dessen wird Halīma b. Muhammad aus der Hamawī Familie als seine Ehefrau erwähnt. Womöglich ist Sitt Marwa kurz vor ihrem Ehemann gestorben, oder sie wurde von ihm geschieden.

In einer weiteren Stiftung aus dem Jahr 1215/1800 werden sieben Geschäfte (*dukkān*) für die Madrasa al-Manṣūrīya gestiftet. In diesem Fall handelt es sich um einen testamentarischen *waqf* des Šaiḫ Manṣūr, der etwa sieben Jahre nach seinem Tod registriert wurde. Die sieben Geschäfte sind über mehrere Viertel der Stadt verteilt, sie liegen:<sup>234</sup>

- drei Geschäfte in der Nähe des Ḥān al-Zait im Viertel al-Maṣābin, bestimmt zur Herstellung und zum Verkauf von Butterfett (al-muʿaddāt li-l-sammāna)
- ein Geschäft mit einem Lagerraum (maḥzan) im Viertel Aqyol, bestimmt zur Lagerung von Fleisch (al-muʿadda li-waḍaʿa al-laḥm)
- drei Geschäfte im Viertel Qastal al-Ḥaramī, zwei zum Verkauf von Pflaumen (hauh, eventuell getrocknete Pflaumen), eines für einen Webstuhl (nūl).

Die Initiative zur Registrierung dieser Stiftung ging von Sayyid Šaiḫ Yaḥya Afandī 'al-muḥaddit' b. Ḥāǧǧ Muḥammad aus, unterstützt wurde er von zwei Zeugen, Šaiḫ 'Abd al-Qādir al-Ṭarābulusī und Šaiḫ Muḥammad b. Ḥāǧǧ Raǧab al-Qawwāf. Sie behaupteten, daß Šaiḫ Manṣūr "zu Lebzeiten ein Drittel seines Besitzes zugunsten der madrasa und des ǧāmi' stiften wollte, die er im Viertel al-Farāfra gegründet hat". Leider taucht keiner dieser Namen in einem der anderen Dokumente in Zusammenhang mit der madrasa auf und keiner der Erben



<sup>230</sup> SMS, 141/124/247 vom 07.11.1206/27.06.1792.

<sup>231</sup> Tabbāḥ, I'lām, VII, 138; Ġazzī, Nahr, II, 113.

<sup>232</sup> Diese Erben sind: die Brüder Muştafā und Ahmad b. Muhammad Ğalabī Gannām Zāda, die Neffen von Šaih Manşūr; Šarīfa Rahma bt. Muştafā Gannām Zāda, seine Mutter; ihre Schwester Šarīfa Mariam, seine Tante und Ḥalīma b. Sayyid Muḥammad al-Ḥamawī, seine Ehefrau.

<sup>233</sup> SMS, 141-I/2b vom 20.03.1208/26.10.1793.

<sup>234</sup> SMS, 148/174/610 vom 08.06.1215/27.10.1800.

von Šaiḫ Manṣūr wird in dem Dokument erwähnt, so daß nicht zu sagen ist, in welcher Beziehung diese Personen zu Šaiḫ Manṣūr und seiner *madrasa* standen. Auch bleibt ein wenig rätselhaft, was in den dazwischenliegenden Jahren mit diesen Geschäften passiert war und warum ausgerechnet zu diesem Zeitpunkt diese Stiftung noch registriert wurde. Die sieben Geschäfte sollen der Stiftung der *madrasa* hinzugefügt werden, als *mutawallī* wird der *mutawallī* der *madrasa* bestimmt. Er soll 120 ġ an den Nachfolger von Šaiḫ Manṣūr als *šaiḥ* der Qādirīya bezahlen, 60 ġ davon für die *niṣāra* über den *waqf*, die anderen 60 ġ dafür, daß er jeden Tag in einem Raum der *madrasa* Koran liest.<sup>235</sup>

Ein weiteres Detail taucht hier zum ersten Mal auf: Anders als in den früheren Dokumenten, wird diese Institution nicht *madrasa* und *masğid* genannt, sondern *madrasa* und *ğāmi*. Der *masğid* des Šaiḥ Manṣūr ist kurz nach seiner Gründung in eine Freitagsmoschee umgewandelt worden. Dies dokumentiert eine entsprechende Petition (*ma*'rūḍ), von Šaiḥ Manṣūr selbst unterzeichnet, die im Jahr 1207/1792-93 an die Hohe Pforte in Istanbul gerichtet wurde. In dem Dokument bittet Šaiḥ Manṣūr, die Aufstellung einer *minbar*, die Durchführung des Freitagsgebets und der Gebete anläßlich der beiden Feste in der *madrasa* zu genehmigen. <sup>236</sup>

Tabelle XI, 2: Einnahmen der Madrasa al-Maņsūrīya von 1242/1826-27 bis 1258/1842-43\*

| Jährliche Einnahmen im<br>Zeitraum: | 1242/1826-<br>27 bis<br>1250/1834-<br>35 | 1251/1835-<br>36 bis<br>1253/1837-<br>38 | 1253/1837-38<br>bis 1255/1839-<br>40 | 1258/1842-<br>43 |
|-------------------------------------|------------------------------------------|------------------------------------------|--------------------------------------|------------------|
|                                     |                                          |                                          |                                      |                  |
| qāsārīyat ibn ʿĀʾida                | 940 ġ                                    | 1.694 ġ                                  | 1.480 ġ                              | 1.735 ġ          |
| qāsāriyat al-madār                  | 868 ġ                                    | 1.518 ġ                                  | 1.211 ġ                              | 1.480 ġ          |
| uwaṭ qāsārīyat al-Ḥakkākīn          | 194 ġ                                    |                                          |                                      |                  |
| dār ǧānib madrasa                   |                                          | 116 ġ                                    | 234 ġ                                | 600 ġ            |
| dār in der Zuqāq al-ʿAwnīya         |                                          |                                          |                                      | 120 ġ            |
| dukkān                              |                                          | 92 ġ                                     |                                      | 60 ġ             |
| andere                              | 97 ġ                                     |                                          |                                      |                  |
|                                     |                                          |                                          | _                                    |                  |
| Summe                               | 2.100 ġ                                  | 3.420 ġ                                  | 2.925 ġ                              | 3.995 ġ          |

<sup>\*</sup>Zur besseren Vergleichbarkeit wurden alle Beträge aus den Abrechnungen in jährliche Einnahmen umgerechnet.

(Quelle: SMS, 2. Serie, 1; AS, 48)

Über den waqf der Madrasa al-Manṣūrīya existieren einige Abrechnungen. Es fällt auf, daß diese nicht in jährlichen Abständen erfolgt sind, sondern un-



<sup>235</sup> SMS, 148/174/610 vom 08.06.1215/27.10.1800.

<sup>236</sup> BOA, Cevdet Evkaf 7182.

regelmäßige Zeiträume umfassen (vgl. Tabelle XI, 2). Der *mutawallī* in der ersten Abrechnung ist Šaiḫ ʿAbd al-Raḥmān Afandī b. Sayyid Šaiḫ Ṭaha Afandī ʿAqqād Zāda, der Sohn des *mutawallī*s, den der Stifter in der *waqfīya* selbst bestimmt hatte. Die Einnahmen werden im wesentlichen von drei Objekten erwirtschaftet, die Teil der Stiftung von 1206/1792 waren. Für deutlich kleinere Beträge in der ersten Abrechnung sind andere Objekte verantwortlich, bei denen nicht die Mieten erwähnt werden, sondern die 'erhaltenen Beträge' (*al-maqbūḍ*), in der Tabelle XI, 2 unter 'andere' zusammengefaßt. Von den Ausgaben von 2.077 ġ in dieser Abrechnung werden 1.428 ġ (69,1 %) für die verschiedenen Instandhaltungs- und Instandsetzungsarbeiten aufgewendet, die in der Abrechnung sehr detailliert dargelegt werden. Die übrigen 639 ġ sind für die laufenden Ausgaben, inklusive Personalkosten, ausgegeben worden.<sup>237</sup>

Eine Identifikation der Immobilien in der nächsten Abrechnung ist bis auf die beiden qāsārīya nicht leicht. Es tauchen deutlich weniger Objekte auf. Die Ausgabenseite scheint ebenfalls nicht vollständig zu sein: Neben 8 g für das Binden eines Buches (tağlīd kitāb) werden in diesem Zeitraum Beträge für verschiedene Aufgaben und Ausgaben' (wazā'if wa-maṣārīf, 147 ģ) und die Instandhaltung des Brunnens (58 g) aufgewendet, die sich auf 229 g summieren. Ausgaben für Personalkosten fehlen in diesem Dokument.<sup>238</sup> In einer dritten Abrechnung über den Zeitraum Rabīc al-Awwal 1253/Juni-Juli 1837 bis Şafar 1255/April-Mai 1839, also genau zwei Jahre, tauchen nur noch drei Immobilien auf, die nicht im gesamten Abrechnungszeitraum Mieteinnahmen erbringen (bāqī al-mudda hālīya), was dazu führt, daß einige der Mieter der beiden qāsārīya beim waqf verschuldet sind. Die Ausgaben belaufen sich auf 2676 g, beinhalten allerdings dieses Mal nur die Personalkosten. 239 In einer letzter Abrechnung aus dem Jahr 1258/1842-43 sind wieder deutlich mehr Immobilien aufgeführt. Auf der Ausgabenseite stehen, neben der Renovierung des Hauses in 'Awnīya (120 g), nur Personalkosten.<sup>240</sup>

Die Abrechnungen lassen einige Fragen offen. In den Jahren 1253/1837-38 bis 1255/1839-40 findet sich auf der Einnahmenseite der Hinweis, daß die Immobilien nicht in der gesamten Zeit Miete erwirtschaftet haben (*bāqī almudda ḥālīya*). In der letzten Abrechnung aus dem Jahr 1258/1842-43 taucht kein Posten mehr auf, der eine Beziehung zum Orden der Qādirīya hat. Eventuell ist diese Funktion verlorengegangen, oder nicht alle Posten wurden in jedem Jahr ausgezahlt. In keiner Abrechnung wird ein *ḥaṭīb* erwähnt, obwohl



<sup>237</sup> AS, 48/7/10 von 1250/1834-35.

<sup>238</sup> AS, 48/63/192 von 1253/1837-38.

<sup>239</sup> AS, 48/93/291 vom 01.03.1255/15.05.1839. Die Personalkosten sind: Rezitationen, 516 ģ; mudarris, 360 ģ; ħādim und Muezzin, 360 ģ; šaiḥ zāwiya, 240 ģ; mudarris tānī, 120 ģ; amīn kutub, 120 ģ; mutawallī, Imam, ǧābī und qanawī, 960 ģ.

<sup>240</sup> BOA, EV. 11687, fol. 20v. Ausgaben: Renovierung des Hauses in 'Awnīya, 120 g; mudarris, 240 g; hādim und Muezzin, 180 g; Imam, 110 g; qanawī, 60 g; mutawallī und gābī, 240 g.

die Institution – wenigstens zeitweise – ein ǧāmiʿ war und auch so in einem Dokument bezeichnet wird (s.o.). Das 'innere Haus' (al-dār al-dāḥilīya), das laut waqfīya von 1203/1788-89 nach dem Tod der Ehefrau von Šaiḥ Manṣūr an den šaiḥ der zāwiya – und danach an den mudarris – gehen sollte, ist anscheinend dann vermietet worden. Die Abrechnungen aus den 1250er Jahren führen es auf, als 'neben' (ǧānib) oder 'in' (dāḥil) der madrasa gelegen. Dies ist streng genommen eine Verletzung der Bestimmungen des Stifters, da sowohl der Posten des šaiḥ, als auch der des mudarris noch existieren.

Ein Vergleich mit den verschiedenen ursprünglichen Stiftungen zeigt, daß nicht der gesamte Immobilienbesitz in den Abrechnungen erscheint, sondern im wesentlichen nur, was Šaiḫ Manṣūr selbst im Jahr 1206/1792 (s.o.) gestiftet hat. Es scheint, daß es – vielleicht kurz nach seinem Tod – Konflikte über den Stiftungsbesitz gegeben hat, die dazu geführt haben, daß ein Teil der gestifteten Objekte sofort wieder verloren ging.

Aus der wagfiya aus dem Jahr 1208/1793 läßt sich ein Eindruck gewinnen, wie das Innere dieser Institution ausgesehen hat. Eine Einschränkung muß gemacht werden: Wir können nicht wissen, ob die Liste vollständig ist, obwohl das Dokumente sagt "... wa-waqafa aidan ğamī' al-ašyā' al-mauğūda fi al-madrasa ... " (und er stiftete ebenfalls alle Dinge, die sich in der madrasa befinden).<sup>241</sup> Einige der aufgeführten Gegenstände können eindeutig den verschiedenen religiösen Ritualen zugeordnet werden, die in dieser Institution stattgefunden haben. Zwei Kerzenständer (šam'adān) auf kleinen Tischen (sufrat ğild li-ağal al- šam'adān) haben sicherlich den miḥrāb des masğid eingerahmt, wie in vielen Moscheen üblich. 11 große und kleine Teppiche (tanāfus kibār wa-sigār) haben den Boden des masğid bedeckt und fünf Buchständer haben für die Lesungen des Koran gedient (karāsī mac hān). Fünf Trommeln und eine masbaha mit 1.000 Kugeln sind wohl beim dikr verwendet worden. Andere Gegenstände haben einen eindeutig praktischen Charakter, so eine Wanduhr (sicherlich in erster Linie für die Gebetszeiten), Kannen zum Wasserkochen, ein Teller und eine Tasse, zwei Laternen (fānūs) und ein Kohlebecken (mangal nahās). Man sollte mehr dieser Gegenstände – vor allem Tassen – erwarten, da die Institution schließlich als madrasa regelmäßig von Studenten frequentiert wurde. Dies könnte heißen, daß die Studenten nur morgens - wie in anderen madāris auch - zum Unterricht erschienen und nicht lange in der Institution blieben. Diese Gegenstände – wie auch zwei Betten und zwei Truhen - wären also dann zum Gebrauch der einzigen Person bestimmt, die permanent in der Institution gewohnt hat, des šaih der zāwiya. Die meisten Gegenstände in der Liste sind aber verschiedene Textilien, zum Beispiel Vorhänge, ein diwan aus Wolle, vier Decken und insgesamt 28 Kissen verschiedener Art. Faroghi hat darauf hingewiesen, daß die Einrichtungen der osmanischen Wohnhäuser zu einem großen Teil aus Kissen



<sup>241</sup> SMS, 141-I/2b vom 20.03.1208/26.10.1793.

und Teppichen bestanden. Am Tag saß man auf flachen großen Polstern und lehnte sich an Kissen. Nachts wurde dies zur Seite geräumt, um die Matratzen auszubreiten, auf denen man schlief.<sup>242</sup> Die große Zahl der Kissen bestätigt, daß, obwohl nur der *šaiḥ* der *zāwiya* (evtl. mit seiner Familie) ständig in der Institution wohnte, sie von einer größeren Anzahl von Personen regelmäßig frequentiert wurde.

Durch die Funktion der zāwiya war diese neue Institution auch in die Welt der Sūfī-Orden Aleppos integriert. Šaih Mansūr hat – laut seiner Biographie – zu verschiedenen Zeiten seiner Ausbildung und seines späteren Lebens Kontakt mit Sūfī-Bruderschaften gehabt. Bevor er zu seinen Reisen aufbrach, wurde er bereits in Aleppo durch Abū Bakr b. Ahmad al-Hilālī (gest. 1183/1769-70) in den Orden der Qādirīya eingeführt. Weitere Initiationen folgten in Kairo, Mekka und Medina, bis er schließlich in Damaskus mit dem Reformator der Halwatīya, Mustafā al-Bakrī, zusammentraf und dort einer seiner Nachfolger wurde. Da Mustafā al-Bakrī im Jahr 1163/1749-50 starb, ist dieses Jahr der terminus ante quem für seinen Umzug nach Damaskus.<sup>243</sup> Die zāwiya, die man ihm neben der Umayyadenmoschee in Damaskus zur Verfügung stellte, war ein wagf für die mašā'ih des Ordens der Bakrīya-Halwatīya.<sup>244</sup> Er blieb aber nicht lange diesem Orden und der Position in Damaskus verbunden, sondern kehrte nach Aleppo zurück. Anstatt in Aleppo eine zāwiya dieses Zweiges der Halwatīya zu gründen, entschied er sich für eine Rückkehr zu den Beziehungen seiner Jugend in das Netzwerk der Qādirīya in Aleppo. Er hatte durch Abū Bakr al-Hilālī bereits Beziehungen zur vielleicht wichtigsten zāwiya dieses Ordens in Aleppo. Als er sich wieder in Aleppo niederließ, ist Ibrāhīm al-Hilālī der šaih in der zāwiya, der ebenfalls in Ägypten studiert hat und dort auch in die Ḥalwatīya initiiert wurde (vgl. Kap. XII. 1.). Die Beziehung zur Zāwiya al-Hilālīya drückt sich auch in der Wahl des mutawalli seines waqf von 1206/1792 aus. Nach dem Stifter selbst geht die Verwaltung des waaf der madrasa und des masgid, also der gesamten Stiftung, an Taha al-'Aqqād, anschließend an dessen Bruder 'Abdallāh al-'Aqqād. Wenigstens 'Abdallāh al-'Aqqād war ein Schüler von Šaih Mansūr und gleichzeitig auch von Abū Bakr al-Hilālī.<sup>245</sup> Anschließend sollte der 'fähigste' (aršad) ihrer Nachkommen den Posten innehaben. Diese Konstruktion führte zu Konflikten, denn im Jahr 1241/1826 erscheint Sayyid Šaih 'Abd al-Rahmān Afandī, der Sohn von Šaih Taha, vor Gericht, um das Recht auf die tauliya einzuklagen gegen seinen Cousin Sayyid Šaih 'Abd al-Wahhāb Afandī, den Sohn von Šaih 'Abdallāh. Sein Argument ist, daß er fähiger sei (aslah waaršad ... wa-ahaqq bi-l-tauliya). Der Beklagte Šaih 'Abdallāh räumt dies ein



<sup>242</sup> Faroqhi, Kultur und Alltag, 172.

<sup>243</sup> Geoffroy, Le soufisme, 232.

<sup>244</sup> Țabbāḥ, I'lām, VII, 139.

<sup>245</sup> Tabbāh, I'lām, VII, 184ff.

(fa-aǧāba bi-l-iqrār) und der Richter entscheidet zugunsten des Klägers Šaiḫ ʿAbd al-Raḥmān. Unter den Zeugen des Dokuments ist ein gewisser Sayyid Šaiḫ Aḥmad Afandī, šaiḫ der Takīya al-Manṣūrīya. Diese Posten wurden also, gemäß den Bestimmungen des Stifters, auseinandergehalten.<sup>246</sup> In den Abrechnungen aus den 1250er Jahren ist Sayyid Šaiḫ ʿAbd al-Raḥmān Afandī immer noch der mutawallī der madrasa.

Abgesehen von den Stiftungen, die von Šaiḫ Manṣūr selbst und seiner Ehefrau für die *madrasa* etabliert wurden, wurde diese Institution in unserem Untersuchungszeitraum nur noch in einer *waqfīya* erwähnt: Im Jahr 1220/1806 stiftet 'Afīfa bt. Sayyid Yūsuf al-Ṣābūnī eine *dār* in den nördlichen Vororten zugunsten ihrer Nachkommen. Nach dem Aussterben dieser Nachkommen soll die Stiftung "an die *takīya* im Viertel al-Farāfra gehen, die der verstorbene Sayyid Šaiḫ Manṣūr al-Sarmīnī gegründet hat". Für die Stifterin hat im Jahr 1220/1806 die mystische Funktion der Institution dominiert, sie nennt sie lediglich *'takīya*'.<sup>247</sup> Ob es eine Verbindung zwischen der Stifterin und Šaiḫ Manṣūr, oder einem Nachfolger in der *takīya*, gab, geht aus dem Dokument nicht hervor.

Die Institution erscheint, mit Ausnahme der erwähnten Abrechnungen, ansonsten nicht mehr in den Registern. Andere mystische Institutionen Aleppos finden regelmäßig ihren Weg in die Gerichtsregister und werden oft mit neuen, wenn auch kleinen, augāf bedacht, was ihre Bedeutung im täglichen religiösen' Leben der Aleppiner unterstreicht (vgl. das Beispiel der Zāwiya, al-Hilālīya). Womöglich hat dies, neben der Tatsache, daß Šaih Mansūr offensichtlich keine Nachkommen hatte, die die Institution weitergeführt haben, entscheidend dazu beigetragen, daß die Madrasa al-Mansūrīya als Institution nicht lange überlebt hat. Am Ende des 19. Jahrhunderts wurde in dem Gebäude eine private Elementarschule eingerichtet und heute ist es - wie bereits erwähnt – ein hān.248 Der Grund dafür deutet sich vielleicht schon in den Unregelmäßigkeiten der Abrechnungen an. Nicht alle in den wagfīyāt gestifteten Immobilien erscheinen in diesen Abrechnungen, was ein Hinweis darauf sein könnte, daß es bereits kurz nach dem Tod von Šaih Manşūr Probleme in der Institution gab, die zu einem Verlust eines Teiles des Stiftungsbesitzes geführt haben. Šaih Mansūr gründet die madrasa kurz nachdem er nach Aleppo zurückgekehrt war. Leider wissen wir nichts über seine familiären Hintergründe, aber er scheint recht wohlhabend gewesen zu sein, denn er stiftet dieser Institution einen großen wagf. Eine der Immobilien aus dieser Stiftung hat er im Jahr 1205/1791 von ,fahr al-tuğğar' Hağğ 'Abd al-Razzaq



<sup>246</sup> SMS, 210/1/2 vom 20.12.1241/26.07.1826.

<sup>247</sup> SMS, 155/136/525 vom 20.10.1220/10.01.1806.

<sup>248</sup> Ġazzī, Nahr, II, 112. Ġazzī erwähnt außerdem, daß die meisten auqāf verloren gegangen sind.

Āġā b. Ḥāǧǧ Yaḥya Ğalabī Qurna Zāda für 4.250 ġ gekauft, es handelt sich um die  $q\bar{a}s\bar{a}r\bar{i}yat$  al-mad $\bar{a}r$  im Viertel al-Ğudaida. <sup>249</sup>

Die Erfolgsaussichten einer *madrasa* im osmanischen Aleppo hingen von einigen Faktoren ab, die bei der Madrasa al-Manṣūrīya teilweise fehlten. Neben einer ausreichend großen Stiftung war wohl auch die gute Integration in das religiöse Netzwerk der Stadt und die Bindung an eine der wichtigen *'ulamā'*-Familien ausschlaggebend. Dies war zum Beispiel bei der Madrasa al-Aḥmadīya und der Madrasa al-Kawākibīya gegeben. Die Gründer dieser beiden Institutionen gehörten zu den wichtigsten religiösen Würdenträgern der Stadt (sie waren unter anderem *muftī* und *naqīb* al-ašrāf) und ihre Familien haben in der Folge die Institution mit neuen Stiftungen unterstützt. Einige dieser *madāris* aus osmanischer Zeit waren mit der Funktion einer zāwiya verbunden. Aus diesem Grund bilden die Betrachtungen zur Madrasa al-Manṣūrīya eine gute Überleitung zum nächsten Kapitel.



<sup>249</sup> SMS, 139/37/67 vom 20.07.1205/25.03.1791.

## XII. Die Institutionen der *Ṣūfī-*Orden: *zawāyā* und *takāyā*

Zahlreiche Institutionen des mystischen Islam existierten in Aleppo wenigstens seit dem 11. Jahrhundert u. Z., die ältesten sind unter dem Namen  $h\bar{a}nq\bar{a}h$  bekannt. Der Ausdruck taucht zuerst bei den Autoren des 4./10. Jahrhunderts auf, die diese Einrichtungen in Chorasan und Transoxanien lokalisieren. Die  $h\bar{a}nq\bar{a}h$  konsolidiert sich im 11. Jahrhundert u. Z. als eine Institution für die  $h\bar{a}nq\bar{a}h$  konsolidiert sich mit dem Reich der Seldschuken nach Westen aus. Besonders die zweite Hälfte dieses Jahrhunderts ist charakterisiert durch eine faktische Allianz zwischen den Bewohnern der  $h\bar{a}nq\bar{a}h$  und dem seldschukischen Staat und auf diesem Weg ist die Institution  $h\bar{a}nq\bar{a}h$  in Syrien angekommen. Mehrere seldschukische Fürsten und Gouverneure gründeten  $h\bar{a}nq\bar{a}h\bar{a}t$  und statteten sie mit  $h\bar{a}nq\bar{a}t$  aus, eine Politik, die von Nūr al-Dīn Zangī und den Ayyubiden fortgesetzt wurde.

Da die Sūfī-Orden noch nicht voll entwickelt waren, war die hangah vor allem ein Ort, wo ein saih seine Anhänger um sich versammelte, ihnen Unterricht erteilte und die religiösen Handlungen verrichtete, wie das Beispiel des Šihāb al-Dīn Abū Ḥafs ʿUmar al-Suḥrawardī (539/1145-632/1234) zeigt, der in einer hāngāh in Aleppo wohnte.<sup>252</sup> Gleichzeitig konnte diese Institution eine Unterkunft für herumreisende Derwische bereitstellen. In Aleppo hatte die *hānqāh* keine bestimmte architektonische Form, sie konnte ein neuerbautes repräsentatives Gebäude sein, wie zum Beispiel die Hangah al-Farafra, die in ihrer Form an eine *madrasa* erinnert. Sie besteht aus einem zentralen Hof, einem großen Iwan im Norden, einem Betsaal auf der südlichen Seite und um den Hof gruppierte Wohnzellen. In der Inschrift über dem Eingang ist das Gebäude als *ribā*ṭ bezeichnet, <sup>253</sup> was in Syrien als synonym mit *ḥānqāh* verstanden werden kann. 254 Aber wohl häufiger handelte es sich um viel einfachere Gebäude: Der Amīr Šamāl al-Tinbī (gestorben 639/1241-42) gründete in seinem Wohnhaus im Viertel al-'Agaba die Hāngāh al-Tinbīya und ließ sich darin begraben.255



<sup>250</sup> Chabbi, "Khānķāh". Ḥānqāh, ein Wort persischer Herkunft, bedeutet "un établissement généralement réservé à des mystiques musulmans ... dependant souvent à un ordre mystique".

<sup>251</sup> Chabbi, "Khānkāh". Noch deutlicher ist die Erklärung von Elisséeff: "La propagation du soufisme sous la forme d'un monachisme collectif oriental fut une des manifestations les plus remarquables. La création des couvents sous le regne de Nūr al-Dīn correspond à un besoin de réaction contre les tendances diverses qui déchiraient la masse des croyants musulmans, les soufis vont aider à sauvegarder, appuyer et diffuser les doctrines sunnites des hommes du pouvoir" (Nūr al-Dīn, III, 763).

<sup>252</sup> Trimingham, The Sufi Orders, 34f.

<sup>253</sup> Herzfeld, Matériaux, I, 2, 303.

<sup>254</sup> Fernandes, The Evolution of a Sufi Institution, 10; Sibṭ Ibn al-'Ağamī, Kunūz, I, 384: "wa-lam yata'arraḍ al-fuqahā' li-l-farq bainahā [al-ḥānqāh] wa-baina al-zāwiya wa-l-ribāṭ."

<sup>255</sup> Tabbāh, I'lām, IV, 377.

Die Bezeichnung hangah wurde später, wahrscheinlich in mamlukischer Zeit, durch die zāwiya abgelöst. Der Ausdruck bedeutete ursprünglich "Ecke eines Gebäudes' und bezeichnete unter anderem die Zellen der christlichen Mönche. Er wurde dann verwendet, um eine kleine Moschee oder einen Betsaal zu beschreiben. Im Magreb existiert die zāwiya seit dem 13. Jahrhundert u. Z. und bezeichnete einen Baukomplex, der aus verschiedenen Bestandteilen (Grab, Moschee, Versammlungsräume, Gästezimmer, etc.) bestand. Oft war ein derartiger Komplex der Kern einer neuen Ansiedlung.<sup>256</sup> Im Gegensatz dazu war die zāwiya in Aleppo sicherlich eine wesentlich bescheidenere Institution. Seit wann der Begriff in Syrien verwendet wird, ist nicht mit Sicherheit zu sagen, aber man findet ihn bereits in mamlukischer Zeit.<sup>257</sup> Die Bedeutung der zāwiya beschränkte sich oft auf ein Stadtviertel, und sie war lediglich ein kleines architektonisches Ensemble, das aus einem Grab (oder mehreren Gräbern), einem Betsaal und manchmal einigen wenigen weiteren Räumen bestand. Bestimmt im wesentlichen für die regelmäßigen Zusammenkünfte der Gemeinschaft, hatte sie in der Regel keine Wohnfunktion und in Aleppo auch keine feste Bauform. Die Zāwiya al-Kayyālīya zum Beispiel wurde – wie die Madrasa/ Zāwiya al-Manṣūrīya - in einem Wohnhaus gegründet. Andere fanden Raum in kleinen Moscheen, wie die Zāwiya al-Hilālīya. Die zāwiya des Šaih Sa'd al-Yamanī wurde als Neubau in den Hof einer Freitagsmoschee integriert (vgl. Kap. X. 2. d.). Einige dieser Gebäude wurden speziell für die Erfordernisse der Sūfī-Orden eingerichtet; der dikr erfordert einen Zentralraum, der die Kommunikation der Teilnehmer untereinander und zu ihrem šaih erleichtert. Die halwa benötigt Einrichtungen (zum Beispiel kleine Zellen), in die sich die Teilnehmer zur Klausur zurückziehen können. Die Zāwiya al-Hilālīya (s.u.) und die Madrasa al-Ţuruntā'īya (eine madrasa, die eine Umnutzung als zāwiya im 19. Jahrhundert erfahren hat) zeigen dies in beispielhafter Weise.

Neben der zāwiya verbreitet sich in osmanischer Zeit in Aleppo eine weitere Institution: die takīya. Ihre Entwicklung im Osmanischen Reich seit dem 16. Jahrhundert war wohl mit dem Aufkommen eines Netzwerks von wohlorganisierten Orden verbunden. Sie wird von Clayer folgendermaßen definiert: "[The takīya] conventually denotes an establishment belonging to a group of Ṣūfīs, where the latter gather around a shaykh, perform their ritual (dhikr) and their devotions, etc. It is thus similar in meaning to such words as ribāṭ, khānkāh, dergāh, zāwiya and āsitane, also used to refer to various types of dervish convent. ... In short, it seems that in the Arab provinces, tekiyya/takiyya would have denoted Ṣūfī establishments which conformed to one or more of the following criteria (these criteria



<sup>256</sup> Lévi-Provençal, "Zāwiya".

<sup>257</sup> Sibṭ Ibn al-'Ağamī, Kunūz, I, 406. Er erwähnt eine Anzahl von zawāyā, von denen einige gegen 1400 u.Z. in Aleppo bestanden haben.

often going in pairs): association with the Ottoman authority and/or Turkish dervishes, a relatively large scale, and support from fairly substantial waqfs."258

Dieser Definition folgend, lassen sich die Einrichtungen der Derwischorden in Aleppo in eine der beiden Kategorien einordnen. Es gab drei Institutionen, die aufgrund ihrer Größe und Zugehörigkeit zu einem der großen osmanischen' Orden eindeutig eine takīya waren, und sie werden auch in unseren Dokumenten generell so bezeichnet. Es handelt sich um die Takīva al-Maulawīya, die Takīyat al-Šaih Abū Bakr und die Takīyat Bābā Bairam. Sie hatten allerdings – wie Tabelle XII, 1 zeigt – nicht zwangsläufig reichere augāf als die zawāyā. Russell spricht in der Mitte des 18. Jahrhunderts lediglich von zwei "Konventen", in denen Derwische permanent ein klosterähnliches Leben führten, die Takīyat al-Šaih Abū Bakr und die Takīya al-Maulawīya. Es handelte sich aber in beiden Fällen um eine relativ kleine Gemeinschaft mit nur acht bis zehn Mitgliedern im Fall der größeren Takīyat al-Šaih Abū Bakr. 259 Die takīya ist aber im Sprachgebrauch der Dokumente des Untersuchungszeitraums nicht systematisch von der zāwiya unterschieden. Es gibt eine Reihe von Institutionen, die in einem Dokument als zāwiya und in einem anderen als takīya bezeichnet werden, wie zum Beispiel die Zāwiya al-Hilālīya, obwohl sie der oben erwähnten Definition folgend eine zāwiya ist.

Die Institutionen der Derwischorden haben keinen eigenen Rechtsstatus und erscheinen nicht in den Moscheekategorien der Juristen. Wohl jede dieser Institutionen beinhaltete aber eine kleine Moschee oder einen Betraum und hatte in der Regel den waaf-Status. Die Juristen sind uneinig darüber, ob es zulässig ist, zugunsten von Derwischorden Stiftungen zu gründen. Ramlī hält dies für unzulässig und führt aus, daß die Institutionen der Orden in Institutionen der Lehre (*madāris*) umgewandelt werden sollten.<sup>260</sup> Ibn 'Ābidīn hingegen akzeptiert dies, da die meisten Derwische arm seien und sie deshalb auch allgemein als 'fugarā<sup>›</sup> bezeichnet würden. Lediglich die Unterstützung durch augāf für Orden mit unorthodoxen Praktiken, wie das Durchbohren des Körpers mit Spießen ("gaum yadrubūna bi-l-mazāmīr") und das Trinken von Alkohol, hält er für nicht gerechtfertigt. 261 In den waqfīyāt, die zugunsten von Institutionen der Derwischorden während unseres Untersuchungszeitraums etabliert wurden, wurde dieser ambivalenten Haltung der Juristen offensichtlich Rechnung getragen: Die Stiftungen sind nicht zugunsten einer zāwiya oder takīya bestimmt worden, sondern in der Regel persönlich für den šaih und seine Nachfolger, oder für die "fuqarā" des Ordens. Der englische



<sup>258</sup> Clayer, "Tekke".

<sup>259</sup> Russell, Natural History, I, 207.

<sup>260</sup> Ramlī, Fatāwā, I, 141.

<sup>261</sup> Ibn 'Ābidīn, Radd, VI, 681.

Arzt Russell erwähnt, daß auch die meisten Aleppiner den unorthodoxen Praktiken einiger Orden distanziert gegenüberstanden.<sup>262</sup>

In unserem Untersuchungszeitraum existierten noch zwei Institutionen in Aleppo, die den Namen ,hāngāh' tragen. Sie werden dreimal in den šurūţ von waqfiyāt erwähnt. Sayyid Hāǧǧ Taha Afandī b. Sayyid 'Umar Afandī Taha Zāda zum Beispiel bestimmt in seiner Stiftung aus dem Jahr 1206/1792, daß nach dem Aussterben der Familie die faqīrāt (die 'armen Frauen') der beiden hāngāh in den Vierteln al-Ğallūm und al-Farāfra von der Stiftung profitieren, bevor sie endgültig an die Armen des Viertels al-Ğallūm fällt.<sup>263</sup> Auch das bereits mehrfach erwähnte Änderungsdokument des Sayyid Hāǧǧ Yūsuf Āġā b. Mustafā Āġā ʿArabī Kātibī Zāda aus dem Jahr 1208/1794 erwähnt diese beiden Institutionen. Die in der ursprünglichen waqfiya bestimmten Zahlungen von 60g an die ,faqīrāt' in der hāngāh in al-Ğallūm und ebenfalls 60g an diejenigen in der hāngāh in al-Farāfra bleiben auch nach seinen Änderungen im Jahr 1208/1794 bestehen.<sup>264</sup> Die hāngāh hat in Aleppo am Ende des 18. Jahrhunderts offensichtlich nur mit einem Funktionswechsel überdauert. Sie ist keine Institution des Sūfī-Islam mehr, sondern erfüllt einen sozialen Zweck: eine Art Asyl für arme - wahrscheinlich alleinstehende - Frauen, die aus dem sozialen Netz der Familie herausgefallen sind. Die Institutionen behalten auf diese Art und Weise ihren waqf-Status und erfüllen weiterhin einen Zweck, der mit diesem Status konform geht. Die Aufgabe, diese Frauen zu unterstützen, wird von Stiftern wahrgenommen. 265 Eine ähnliche Aufgabe erfüllt die hangah in al-Farafra heute immer noch, das Gebäude wird von einigen armen Familien bewohnt, die als Migranten vom Land in die Stadt gekommen sind.

Insgesamt 24 verschiedene Institutionen des Ṣūfī-Islam, entweder als takīya oder als zāwiya bezeichnet, werden in unserem Untersuchungszeitraum von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11 in den Registern erwähnt. Das Beispiel der Zāwiya al-Hilālīya soll weiter unten detailliert vorgestellt werden. Einige tauchen lediglich einmal oder wenige Male in den Registern auf, wie die Zāwiyat al-Šaiḥ Abū Bakr al-Ḥazīrātī im Viertel Sāḥat Biza, die einmal in den Dokumenten erwähnt wird, als im Jahr 1214/1800 auf Vorschlag einer Delegation von Bewohnern des Viertels Sayyid Šaiḥ ʿUmar b. Ḥāǧǧ Ḥiǧāzī als mutawallī dieser zāwiya eingesetzt wird. 266



<sup>262</sup> Russell, Natural History, I, 210: "These fanaticks (sic., er spricht über die Mitglieder der Qādirīya), as well as the itinerant Sheihs, are equally reprobated by most of the sensible Turks, who assert that the Koran does not countenance such extravagancies."

<sup>263</sup> SMS, 141/16/39 vom 25.05.1206/20.01.1792.

<sup>264</sup> SMS, 142/78/397 vom 25.10.1208/25.05.1794 (vgl. Kap. III, 5).

Barthélemy (Dictionnaire, 190) gibt eine interessante Deutung unter dem Eintrag 'hānqān' für die hānqāh im Viertel al-Ğallūm: "Nom d'une hôtellerie du quartier de djallûm à Alep où logeaient gratuitement les esclaves noirs affranchis, des deux sexes, et plus tard, pendant l'occupation égyptienne, les femmes de mauvaise vie." Gazzī bestätigt, daß in der hānqāh in al-Ğallūm Bedürftige lebten und in der in al-Farāfra freigelassene Sklaven afrikanischer Herkunft (Nahr, II, 59, 115).

<sup>266</sup> SMS, 148/39/142 vom 28.10.1214/24.03.1800.

Die meisten Erwähnungen dieser Institutionen betreffen neue Stiftungen, in denen sie als Nutznießer bestimmt werden. Anders als bei den Moscheen betreffen nur sehr wenige Dokumente die Verwaltung des Stiftungsvermögens. Ebenfalls erscheinen die zawāyā und takāyā in der Regel nicht in den Registern der waaf-Abrechnungen. Die einzige Ausnahme ist die Takīyat Bābā Bairam, von der es einzelne Abrechnungen aus den 1150/1740er und 1250/1840er Jahren gibt. Die große Stiftungsaktivität zugunsten dieser Institutionen, die unsere Dokumente zeigen und auf die auch Roded hingewiesen hat,267 müßten den Stiftungsbesitz dieser Institutionen bedeutend vergrößert haben und auch eine entsprechend aufwendige Verwaltung nötig gemacht haben. Da diese Stiftungen in der Regel aber persönlich für den saih und seine Nachkommen gegründet wurden, wurde die Verwaltung wohl als eine private Angelegenheit dieser Personen betrachtet, die weitgehend ohne die Hilfe der Gerichte abgewickelt wurde. Dokumente finden sich nur in den Fällen, in denen durch Konflikte innerhalb dieser Gruppe die Dominanz einer Familie aufgeweicht wurde. Die frühesten Abrechnungen der augāf dieser Institutionen, die ich auffinden konnte, stammen aus einem Register aus dem Jahr 1258/1842-43, das im BOA aufbewahrt wird.

Tabelle XII, 1: Abrechnungen der Aleppiner zawāyā und takāyā aus dem Jahr 1258/1842-43

| Institution              | Einnahmen | Ausgaben   | Saldo      |
|--------------------------|-----------|------------|------------|
| Takīyat al-Šaiḫ Abū Bakr | 1.313 ġ   | 1.613 ġ    | -300 ġ     |
| Zāwiyat al-Šaiḫ Anğaq    | 576 ġ     | 3.556 ġ    | -2.980 ġ   |
| Takīyat Bābā Bairam      | 4.404,5 ġ | 4.504,5 ġ  | -100 ġ     |
| al-Takīya al-Gülšanīya   | 1.150 ġ   | 1.643 ġ    | -493 ġ     |
| al-Takīya al-Iḫlāṣīya    | 8.341 ġ   | 18.490 ġ   | -10.139 ġ  |
| al-Takīya al-Maulawīya   | 19.117 ġ  | 34.019 ġ   | -14.902 ġ  |
| Zāwiyat al-Nasīmī        | 1.190 ġ   | 2.688 ġ    | -1.498 ġ   |
| Zāwiyat Qarqalār         | 1.445 ġ   | 1.913 ġ    | -468 ġ     |
| al-Zāwiya al-Ṣāliḥīya    | 6.038 ġ   | 8.307,5 ġ  | -2.269,5 ġ |
| al-Zāwiya al-ʿUqailīya   | 6.515 ġ   | 12.385,5 ġ | -5.870,5 ġ |

(Quelle: BOA, EV. 11687)

Es fällt zunächst auf, daß alle diese Institutionen die Abrechnung mit – einem zum Teil deutlichen – negativen Saldo abschließen. Diese hohen Ausgaben sind vor allem durch Renovierungen ihres Immobilienbesitzes zustandegekommen. Es fällt weiterhin auf, daß die zawāyā und takāyā auch was die Größe ihrer auqāf angeht in allen Segmenten vertreten sind. Am unteren Ende steht die Zāwiyat al-Šaiḥ Anğaq mit Einnahmen von lediglich 576 ġ aus der



Roded, "Great Mosques", 33f. Sie erwähnt, daß unter den neun am häufigsten erwähnten Insitutionen fünf zawāyā waren, die Zāwiya al-'Uqailīya wurde in 37 Stiftungen erwähnt und hat nach der Umayyadenmoschee den zweiten Platz eingenommen.

Miete von sieben Geschäften in der Nähe der *zāwiya* und ist damit vergleichbar mit einer kleinen Stadtviertelmoschee. Am oberen Ende findet sich die Takīya al-Maulawīya, ihre Einnahmen sind mit 19.117 ġ deutlich größer als die des Ğāmi<sup>c</sup> Bahrām Bāšā (3.664,25 ġ aus dem Jahr 1256/1840-41) und des Ğāmi<sup>c</sup> Ḥusrū Bāšā (2.835,5 ġ aus dem Jahr 1243/1827-28). Ihr *waqf*-Besitz erstreckt sich – im Gegensatz zu den meisten *ğawāmi<sup>c</sup>* und *masāğid* – über das gesamte Stadtgebiet und besteht auch aus zahlreichen landwirschaftlichen Objekten, deren Einnahmen etwa ein Viertel (26,3 %) der gesamten Einnahmen ausmachen. Dies unterscheidet die Takīya al-Maulawīya von den meisten anderen religiösen Institutionen Aleppos während unseres Untersuchungszeitraums, deren Besitz fast ausschließlich aus städtischen Immobilien bestand.

Die beiden anderen Institutionen, die ähnlich wie die Takīya al-Maulawīya eine typische *takīya* mit Wohnfunktion darstellen, sind die Takīyat al-Šaiḫ Abū Bakr und wohl – auch wenn Russell dies nicht erwähnt – die Takīyat Bābā Bairam, <sup>268</sup> beide allerdings mit einem deutlich geringeren Budget.

Bei den anderen Institutionen des Ṣūfī-Islam in Aleppo, die in den Dokumenten als zawāyā bezeichnet werden, besteht der Stiftungsbesitz überwiegend aus städtischen Immobilien, schön zu zeigen bei der Zāwiya al-'Uqailīya im Viertel Bait Muḥibb in den nördlichen Vororten. Sie besitzt im Jahr 1258/1842-43 lediglich ein Objekt, das nicht in der Stadt liegt: ein Stück Land in einer mazra'a, das lediglich 100 ġ an Miete erbringt. Alle anderen Objekte liegen in der Stadt mit einem leichten Schwerpunkt in den nördlichen Vororten, also in den Vierteln, die die zāwiya umgeben. 16 der 36 Immobilien lassen sich eindeutig in diesem Bereich der Stadt lokalisieren. Mehr als die Hälfte des Immobilienbesitzes liegt aber nicht in diesem Bereich. Im Gegensatz zu den meisten Moscheen, deren Immobilienbesitz oft in der direkten Nachbarschaft liegt, zeigt dies eine weniger starke lokale Verankerung. Trotzdem unterhielt sie Beziehungen zu anderen religiösen Institutionen in diesem Teil der Stadt. Ihr waqf zahlte 245 ġ im Ramadan an den Ğāmiʿ al-Zikkī und 100 ġ an den Ğāmiʿ Šaraf. Zu beiden Moscheen unterhielt der šaiḫ der zāwiya Kontakte (vgl. Kap. X. 2. c.).

Auf der Ausgabenseite zeigen die Abrechnungen, daß den spezifischen Erfordernissen des Ṣūfī-Islam Rechnung getragen wird: Es tauchen einige waẓāʾif auf, die in anderen religiösen Institutionen fehlen. In drei Institutionen gibt es einen nāšid al-dikr (Sänger des dikr), in der Zāwiyat al-Nasīmī (325 g pro Jahr), Zāwiyat Qarqalār (192 g pro Jahr) und in der Takīya al-Iḥlāṣīya (420 g pro Jahr). Der Posten wird relativ hoch entlohnt, vergleichbar mit dem Imam (etwa zwischen 200-400 g) in denselben Institutionen. Der munšid ist aber nur beim dikr aktiv, in der Regel wohl einmal oder zweimal pro Woche. Es sind in diesem Fall wohl die speziellen Qualifikationen des munšid, die die Entlohnung in die Höhe treibt. Bis heute hängen Reputation und Besucherzahlen einer zāwiya in Aleppo auch von der Qualität ihres Sängers ab. Ein anderer Posten ist eng mit der Maulawīya



<sup>268</sup> Zur Takīyat Bābā Bairam siehe meinen Beitrag: "Soufis, waqf et poisson", im Druck.

verbunden: In der *takīya* des Ordens in 'Aiyntāb finden sich Ausgaben für die Rezitation der *mathawī* des Ğalāl al-Dīn al-Rūmī (*tilāwat al-mathawī al-šarīf*), was allerdings nur mit 80 ġ veranschlagt wird, deutlich weniger als die anderen *waṣā'if* in der Abrechnung, die mit 300 ġ bis 600 ġ entlohnt werden.<sup>269</sup>

Tabelle XII, 2: Ausgaben für Verpflegung in den zawäyä und takäyä

| Institution              | Betrag    |  |
|--------------------------|-----------|--|
| Takīyat Bābā Bairam      | 931 ġ     |  |
| al-Takīya al-Iḫlāṣīya    | 4.000 ġ   |  |
| al-Takīya al-Maulawīya*  | 8.144 ġ   |  |
| Zāwiyat al-Nasīmī        | 750 ġ     |  |
| Zāwiyat Qarqalār         | 413 ġ     |  |
| al-Zāwiya al-Ṣāliḥīya    | 2.000 ġ   |  |
| al-Zāwiya al-'Uqailīya** | 1.796,5 ġ |  |

<sup>\*</sup> Der Betrag beinhaltet alle Ausgaben für die Küche (matbah).

Andere Ausgaben werden für die Verköstigung der Anhänger des Ordens aufgewendet. Nicht in allen Institutionen, in denen diese Kosten entstanden sind, hat eine Gemeinschaft von Derwischen permanent gewohnt. Also wird sich dies in vielen Fällen auf die Ausgaben für Verpflegung während der vierzigtägigen halwa beziehen. In zwei Fällen wird dies im Dokument auch explizit erwähnt (bei der Zāwiya al-'Uqailīya und der Takīya al-Ṣāliḥīya). Die hohen Ausgaben der Takīya al-Maulawīya lassen sich durch das klosterartige Leben wenigstens einiger Mitglieder des Ordens erklären. Interessant sind in diesem Zusammenhang aber die geringen Ausgaben für Verpflegung der Takīyat Bābā Bairam. Aus dieser Information kann der Schluß gezogen werden, daß es im Jahr 1258/1842-43 nur noch eine sehr kleine Zahl von ständigen Bewohnern gab.

### XII. 1. Die Zāwiya al-Hilālīya und ihre Rolle im Netzwerk der Derwischorden Aleppos

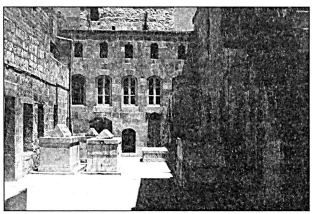
Die Zāwiya al-Hilālīya liegt inmitten des Viertels al-Ğallūm al-Kubrā in einer Gasse, die heute den Namen der *zāwiya* trägt. Sie besteht aus einem Hof mit Gräbern, einem Betsaal, sowie einigen Nebenräumen und sanitären Einrichtungen. Zur älteren Baugeschichte des Ortes ist nicht viel bekannt, die meisten Informationen werden von den beiden Historikern Ṭabbāḥ und Ġazzī überliefert. Ein Vorgängerbau könnte ab etwa 1000/1590 an dieser Stelle gestanden haben, vermutlich ein kleiner *masğid*. Das älteste Grab im Hof der *zāwiya* ist das des 1147/1734-35 verstorbenen Šaiḥ Muḥammad Hilāl al-Rāmḥamdānī.

269 BOA, EV. 11687, fol. 31v.



<sup>\*\*</sup> Diesem Betrag teilt sich auf in 1.563 g für Ausgaben für die halwa und 233,5 g für die Verköstigung während der Feier zum nisf Sa'bān. (Quelle: BOA, EV. 11687)

Danach wurden alle seine Nachfolger an diesem Ort bestattet. Die nächste bauliche Veränderung geschah wohl um das Jahr 1204/1789-90, als der Gouverneur Muṣṭafā Bāšā die zāwiya an das Wassernetz der Stadt anschließen ließ. Im Jahr 1205/1790-91 ließ Yūsuf Āġā ʿArabī Kātibī (vgl. Kap. III. 5.) die zāwiya zu ihrer heutigen Größe ausbauen, indem er ein benachbartes Haus kaufte und es



Zāwiya al-Hilāliya, Hof nach Osten mit Gräbern (Foto: Knost)

der *zāwiya* hinzufügte.<sup>270</sup> Bauliche Veränderungen nach diesem Zeitpunkt haben sicherlich – vor allem in den Nebenräumen – stattgefunden, lassen sich aber nicht zeitlich fixieren.

Der Betsaal ist ein quadratischer Kuppelraum. An allen vier Seiten befinden sich zweistöckig angelegte Holzzellen. Der Zugang zur oberen Etage geschieht über kleine Stiegen. Der mihrāb ist als Rundnische in diese Holzkonstruktion eingebaut. Die vier Wände sind leicht, um die Tiefe der Holzkonstruktion, zurückversetzt, die Kuppel steigt bündig mit ihr auf und besitzt sphärische Pendentifs. Der Raum wird erhellt durch Fenster zur Hofseite in Erdgeschoßhöhe und durch drei kleine Fensteröffnungen unmittelbar unterhalb der Kuppel. Der Zugang zur Moschee erfolgt vom Hof und von dem ihr westlich angrenzenden Raum. Im Osten besitzt die Moschee einen kleinen Raum mit Waschgelegenheiten. Der westlich an die Moschee angrenzende Raum ist überkuppelt und fungiert heute als Aufenthaltsraum, in dem der šaih Besucher empfängt. Direkt über diesem Raum liegt die ehemalige Bibliothek, die vom Hof über eine Treppe und ebenfalls über eine kleine Stiege in dem schmalen Korridor zwischen der Moschee und dem westlich angrenzenden Raum erreichbar ist. Östlich des Hofes liegt eine  $q\bar{a}^{c}a$ , zu der eine Treppe hinaufführt. Sie ist besser ausgestattet als der Raum im Westen der Moschee und dient unter anderem dazu, an Festtagen Gäste zu empfangen. Unterhalb der  $q\bar{a}^{c}a$  befinden sich Waschgelegenheiten und Toiletten.

Der erste Vertreter der Familie, der für uns faßbar ist, war 'Alī al-Hilālī, der um das Jahr 1000/1590 nach Aleppo kam und Lehrer in der Madrasa al-'Aṣrūnīya (vgl. Kap. XI. 1.) wurde. Er hatte – nach 'Urdī – Dokumente bei sich ("waqfīyāt') von Nūr al-Dīn al-Zengī, dem Gründer der madrasa, die ihm



<sup>270</sup> Ġazzī, Nahr, II, 57; Ṭabbāḥ, I'lām, VII, 126f. Gaube, Wirth, Aleppo, 392 erwähnen, daß die zāwiya vor 1786 zerstört wurde, ohne aber dafür eine Quelle anzugeben.

ein Recht auf diesen Posten einräumten.<sup>271</sup> Er ließ sich wohl schon am Ort der späteren zāwiya im Viertel al-Ğallūm nieder, an dem sich damals ein kleiner masğid befand.272 Die nächste Person, die in Zusammenhang mit diesem Ort in den schriftlichen Quellen faßbar ist, ist Šaih Mustafā al-Latīfī (gest. im Jahr 1123/1711-12). Er war einer der Lehrer von Šaih Muhammad Hilāl al-Rāmhamdānī,<sup>273</sup> der als erster – wie schon erwähnt – im Hof der zāwiya bestattet wurde und, nach Aussagen des heutigen šaih, ein Mitglied der Familie al-Hilalī war.<sup>274</sup> Da Šaih Muhammad Hilāl keine Söhne hatte, folgte ihm sein Cousin Šaiḫ Abū Bakr al-Hilālī als šaih in der zāwiya nach, der bereits als Lehrer der beiden Brüder Taha und 'Abdallah al-'Aggad erwähnt worden ist. Er starb im Jahr 1183/1769-70 und wurde ebenfalls in der zāwiya bestattet.275 Während seiner Zeit als šaih entwickelt sich die Zāwiya al-Hilālīya zu einem der wichtigsten Zentren des Sūfi-Islam in Aleppo. Der Sohn von Šaih Abū Bakr, Šaih Muhammad Hilāl al-Hilālī, wird der Nachfolger seines Vaters. In dieser Zeit fällt der Anschluß der zāwiya an die zentrale Wasserversorgung. Šaih Muhammad Hilāl starb im Jahr 1204/1789-90.276 Sein Nachfolger wurde sein Cousin Šaih Ibrāhīm al-Hilālī, der im Jahr 1155/1742-43 ebenfalls im Dorf Dārat 'Izza geboren wurde. Er ist bis heute der bekannteste der šuyūḥ dieser Familie, bei Ṭabbāḥ wird er mit dem lagab ,al-šaih al-kabīr' ausgezeichnet. Er kam bereits in seiner Jugend nach Aleppo und wurde Schüler seines Onkels in der zāwiya. Im Jahr 1178/1765-66 reiste er nach Ägypten, um an der al-Azhar zu studieren. Er ließ sich dort besonders in schafiitischen Recht ausbilden und wurde in den Orden der Halwatīya initiiert. Im Jahr 1198/1783-84, nach einem einundzwanzigjährigen Aufenthalt in Kairo, kehrte er nach Aleppo zurück. Er hat in der zāwiya mit seinen Anhängern die vierzigtägige halwa durchgeführt und starb im Jahr 1238/1822-23. In die Zeit von Šaih Ibrāhīm fällt die Vergrößerung der zāwiya durch Yūsuf Āġā 'Arabī Kātibī und ihre Aufnahme als Begünstigte in zahlreiche Stiftungen.<sup>277</sup>

Die Gründe für das lange Bestehen der Zāwiya al-Hilālīya, im Gegensatz zur Madrasa al-Manṣūrīya (vgl. Kap. XI. 3.), liegen sicherlich vor allem in der Familie, der es gelang, die Kontrolle über die Institution nicht aus den Händen zu geben. Šaiḫ Manṣūr hatte ein vollständig anderes Konzept verfolgt, als er bestimmte, in seiner *madrasa* ausdrücklich die Funktionen des *šaiḫ* und des *mudarris* zu trennen. Sein Nachfolger als *šaiḫ* der Qādirīya war nicht genealogisch legitimiert, sondern war ein Anhänger der Zāwiya al-Hilālīya.



<sup>271 &#</sup>x27;Urdī, Ma'ādin, 39.

<sup>272</sup> Informationen von Šaiḫ Ğamāl al-Dīn al-Hilālī, dem jetztigen šaiḫ der Zāwiya al-Hilālīya.

<sup>273</sup> Tabbāh, I'lām, VI, 417.

<sup>274</sup> Tabbāh, I'lām, VI, 452.

<sup>275</sup> Țabbāḥ, I'lām, VII, 44ff.; Murādī, Silk, I, 49f.

<sup>276</sup> Țabbāḥ, I'lām, VII, 126f.; Ġazzī, Nahr, II, 57.

<sup>277</sup> Țabbāh, I'lām, VII, 221ff.

Erst danach sollte ein genealogisches Prinzip greifen. Wie schon erwähnt hatte Šaiḫ Manṣūr sehr wahrscheinlich keine eigenen Kinder.

Tabelle XII, 3: Stiftungen für die Zāwiya al-Hilālīya von 1205/1790-91 bis 1225/1810-11

| Nr. | Datum      | Stifter/in                                                     | mauqūf                                                                                        | Anteil der zāwiya                                                                                        |
|-----|------------|----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1   | 1206       | Țaha b. ʿUmar Țaha<br>Zāda                                     | 7 bustān, 7 dār, 2 qiṭʿa<br>arḍ                                                               | 40 ġ jährlich für <i>ḫalwa</i>                                                                           |
| 2   | 1207       | ʿAfīfa bt. Ḥiǧāzī<br>Ġannām                                    | 8 dukkān, 1 ḫulū ʿurfī,<br>13,5 q von 2 dār, 21<br>¾ q von: bait qahwa,<br>qāsārīya, 2 dukkān | 25 ġ jährlich für Rezitati-<br>on 70.000 Mal <i>kalimat al-</i><br><i>tauḥīd</i> jede Freitagnacht       |
| 3   | 1208       | Yūsuf b. Muṣṭafā ʿArabī<br>Kātibī                              | 1 dār                                                                                         | die Hälfte für die zāwiya                                                                                |
| 4   | 1212       | Țaha b. 'Utmān al-<br>'Aqqād und Fāṭima bt.<br>'Alī al-Baṭrunī | 5 dār, 12 dukkān, 3<br>maḥzan, 1 madār, 1<br>maġāra                                           | 7,5 g monatlich für die<br>tägliche Rezitation von<br>10 Teilen Koran, <i>nāẓir</i><br>wird Šaiḫ Ibrāhīm |
| 5   | 1212       | Āmina bt. Ṣāliḥ al-Ğaubī                                       | 1 dār                                                                                         | für Šaiḫ Ibrāhīm und seine Nachfolger                                                                    |
| 6   | 1213       | Ḥadīǧa bt. Muḥammad<br>ʿAllūš                                  | 1 dār                                                                                         | 6 ġ jährlich für Rezitati-<br>on von 1 guz' Koran                                                        |
| 7   | 1215       | Laila bt. Muḥammad<br>Ḥamawī Zāda                              | 1 <i>dār</i> , 8 q <i>dār</i>                                                                 | 3 ġ monatlich damit Šaiḫ<br>Ibrāhīm unterrichtet                                                         |
| 8   | 1220       | Sālima bt. Muṣṭafā al-<br>Zabīdī                               | 1 bustān                                                                                      | für Šaiḫ Ibrāhīm und seine Nachfolger                                                                    |
| 9   | 1222       | Āmina bt. ʿAbd al-<br>Wahhāb                                   | 1 dukkān                                                                                      | nach dem Tod der Stifte-<br>rin für die zāwiya                                                           |
| 10  | 1225       | ʿĀʾiša bt. Muḥammad al-<br>Muḥḍir                              | 1 dār                                                                                         | 1/3 für die <i>zāwiya</i> nach<br>Tod der Stifterin                                                      |
| 11  | 1225       | Muḥammad b. Ḥasan al-<br>Sarmīnī                               | 1 dār                                                                                         | 4 ġ monatlich für die<br>tägliche Rezitation von 4<br>Teilen Koran                                       |
| idh | āl – iḥrāǧ |                                                                | William Car cres                                                                              |                                                                                                          |
| 12  | 1208       | Yūsuf b. Muṣṭafā ʿArabī<br>Kātibī                              | 2 maṣbaġa, 1 qāsārīya,<br>2 ½ dār, ½ ḥammām                                                   | 6 ġ monatlich für die<br><i>ḫalwa</i> , 1 ġ monatlich für<br>Ausgaben der <i>zāwiya</i>                  |
| 13  | 1211       | Yūsuf b. Muṣṭafā ʿArabī<br>Kātibī                              | (dies. Stiftung)                                                                              | taulīya und Rezitationen<br>von 10 Teilen Koran für<br>die zāwiya                                        |

(Quelle: MAH, SMS)

zu 1.: Die Stiftung ist zu Gunsten des Stifters und anschließend seiner Nachkommen etabliert.



zu 4.: Die Stiftung geht an die Nachkommen der Stifter, dann an die Ḥaramain, dann an zwei Mausoleen in Aleppo.

zu 6.: Die *dār* geht zu Gunsten der Stifterin, anschließend an Šaiḥ Aḥmad al-Ḥallāq und dessen Nachkommen, anschließend an die Zāwiya al-Ḥilālīya, anschließend an die Ḥaramain, anschließend an die Armen des Viertels Bāb al-Nairab.

zu 8.: Die Stiftung geht zunächst an die Stifterin, anschließend an Šaih Ibrāhīm und seine Nachfolger.

zu 10.: Šaih Ibrāhīm ist, zusammen mit den anderen Nutznießern, der mutawallī nach der Stifterin.

zu 12. und 13.: Die ursprüngliche Stiftung aus dem Jahr 1204/1789-90 sah schon Ausgaben in Höhe von 4,5 g pro Monat für Šaiḥ Ibrāhīm vor, damit er an fünf Tagen in der Woche in der Umayyadenmoschee *fiqh* unterrichtet (vgl. Kap. X. 2. a.).

Die Zāwiya al-Hilālīya ist während unseres Untersuchungszeitraums oft Begünstigte neuer Stiftungen. Zusätzlich zu den in der Tabelle erwähnten auqāf wurden weitere etabliert, in denen die zāwiya nicht sofort, sondern in weiteren Stadien der Stiftung begünstigt wird. In dem waqf der Šarīfa Ṣafīya bt. Sayyid Muḥammad Qamarī Zāda (vgl. Kap. X. 3. a.) zum Beispiel ist die zāwiya Nutznießer nach dem Aussterben der Nachkommen der Stifterin, zusammen mit zwei weiteren Institutionen, der Zāwiya al-Ṣāliḥīya und der Zāwiya al-ʿUqailīya. Dieselben drei zawāyā sind die ebenfalls Nutznießer nach dem Aussterben der Familie in der Stiftung von Sayyid Muḥammad Šarīf b. Muṣliḥ ʿAṭā ʾ Allāh Bīrī Zāda, die am selben Tag gegründet wurde. Dieselben Tag gegründet wurde.

In diese Kategorie fällt auch die Stiftung Nr. 9 der Āmina bt. 'Abd al-Wahhāb, die in die Tabelle mit aufgenommen wurde, weil die Stiftung nach einer absehbaren Zeit der  $z\bar{a}wiya$  zufallen wird, nämlich nach der Tod der Stifterin, die zu Lebzeiten Begünstigte ihres eigenen waqf ist. <sup>280</sup>

In der Zeit von Šaih Ibrāhīm al-Hilālī wurde die zāwiya in dreizehn Fällen von Stiftern bedacht. Der Nutzen, den sie aus diesen verschiedenen Stiftungen ziehen konnte, war unterschiedlich. Nicht in allen Fällen gingen die Immobilien, die gestiftet wurden, in den waqf-Besitz der zāwiya über, sondern sie erhielt lediglich Geldbeträge, wie die Tabelle XII, 3 zeigt. Außer über Yūsuf 'Arabī Kātibī gibt es über keinen dieser Stifter biographische Informationen, außerdem ist es in den meisten Fällen nicht möglich, den genauen Wohnort der Stifter zu bestimmen, um auf diese Weise einen Hinweis auf die räumliche Anziehung und Bedeutung der zāwiya zu erhalten. Die räumliche Verteilung des Stiftungsbesitzes kann vielleicht diese Lücke schließen. Die Immobilien waren über die ganze Sadt verteilt, zwei dār waren im Viertel al-Ğallūm al-Kubrā, wo sich ebenfalls die zāwiya befindet (Stiftungen von Yūsuf 'Arabī Kātibī von 1208/1793-94 und von 'Ā'iša bt. Muḥammad von



<sup>278</sup> MAH, 1/109 vom 24.11.1216/29.03.1802. Dieses Dokument wurde bereits in meiner Magisterarbeit präsentiert (Knost, *Fromme Stiftungen*, 54ff.).

<sup>279</sup> MAH, 1/106 vom 25.11.1216/30.03.1802. Dieses Dokument wurde ebenfalls bereits in meiner Magisterarbeit untersucht (Knost, Fromme Stiftungen, 63ff.).

<sup>280</sup> MAH, 1/20 von 1222/1807-08. Dieses Dokument wurde ebenfalls in meiner Magisterarbeit untersucht, es handelt sich um ein Resümee der ursprünglichen waafiya von nur sieben Zeilen, es enthält also nur die wichtigsten Informationen (Knost, Fromme Stiftungen, 74ff.).

1225/1810-11). Zwei weitere Immobilien lagen im Südosten der Stadt außerhalb des Bāb al-Nairab im Viertel Muḥammad Bek, die *dār* der Stiftung der Ḥadīğa bt. Muḥammad und der *dukkān* der Āmina bt. ʿAbd al-Wahhāb. Ein weiteres Objekt lag in den nördlichen Vororten im Viertel Qasṭal al-Ḥaramī. Dieser weit verteilte Stiftungsbesitz der Zāwiya al-Hilālīya deutet auf Klientelbeziehungen, die sich ebenfalls über die ganze Stadt erstreckten. Dies steht im Gegensatz zu vielen der Stadtviertelmoscheen (zum Beispiel Ǧāmiʿ Šaraf oder Ǧāmiʿ al-Mušāṭīya), deren Stiftungsbesitz, wenn nicht in direkter Nachbarschaft der Moschee, wenigstens in derselben Region der Stadt lag. Genau wie die Schüler der *zāwiya* sich in verschiedenen Teilen der Stadt niederlassen (s.u.), so kamen auch die Anhänger wohl aus vielen Teilen der Stadt.

Einige der Anhänger der Zāwiya al-Hilālīya können als Notabeln identifiziert werden. Bereits im Jahr 1178/1764-65 hatte der Stifter der Madrasa al-Aḥmadīya, Aḥmad Afandī b. Ṭaha Afandī Ṭaha Zāda, in seiner dritten waqfīya eine lange Liste von Institutionen der Derwischorden in Aleppo unter die Nutznießer aufgenommen. Darunter befindet sich auch die Zāwiya al-Hilālīya, die den Betrag von 25 ġ für die ħalwa erhält. Die Ṭaha Zāda Familie bleibt der zāwiya auch weiter verbunden, wie die Stiftung von Ṭaha b. ʿUmar aus dem Jahr 1206/1791-92 (Nr. 1 in der Tabelle) zeigt.

Die Art der Ausführungsbedingungen zeigt, daß den Stiftern die für den Sūfī-Islam spezifischen Aktivitäten wichtig waren. In keiner wagfīya findet sich ein Geldbetrag für die täglichen Gebete oder der zusätzlichen Gebete im Ramadan (tarāwīh), wie es zum Beispiel bei vielen Stadtviertelmoscheen der Fall ist (vgl. Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf, etc.). Statt dessen findet sich in zwei Beispielen in unserer Tabelle ein Geldbetrag für die halwa (Nr. 1 und 12) und in einem Beispiel die Bedingung, daß 70.000 mal die 'Bekenntnis der Einheit Gottes' (kalimat al-tauhīd) wiederholt werden sollen (Nr. 2). Viele andere dieser Geldbeträge sind für Koranlesungen bestimmt. In einigen Dokumenten wird aber auch auf die besondere Qualifikation von Šaih Ibrāhīm verwiesen, indem die Stifter ihn verpflichten, zu unterrichten. Dies soll allerdings nicht in seiner zāwiya stattfinden, sondern in der Umayyadenmoschee, was dem Posten natürlich deutlich mehr Prestige verleiht. Yūsuf 'Arabī Kātibī hatte in seiner Stiftung aus dem Jahr 1204/1789-90 bereits den Betrag von 54 g vorgesehen, damit Šaih Ibrāhīm in der Umayyadenmoschee an fünf Tagen in der Woche fiqh unterrichtet.<sup>282</sup> In einem anderen Beispiel, der Stiftung von Laila Hamawī Zāda aus dem Jahr 1216/1801-02, soll Šaih Ibrāhīm an jedem Tag im Ramadan in der Umayyadenmoschee eine Lektion in 'al-'ulūm al-šarīfa' lesen und wird dafür mit 36 g entlohnt. Sie spezifiziert sogar den genauen Ort in der Umayyadenmoschee, wo dies stattfinden soll und zwar "am Ende der qibliya bei dem mihrāb an dessen beiden Seiten zwei Standar-



<sup>281</sup> Ġazzī, Nahr, II, 51.

<sup>282</sup> SMS, 142/78/397 vom 25.10.1208/25.03.1794.

ten stehen, bekannt als Maqām al-Arba'īn" (vgl. Kap. X. 2. a.). Nach dem Tod von Šaiḥ Ibrāhīm soll diese Aufgabe auf seine Nachfolger im Amt des šaiḥ in der zāwiya übergehen.<sup>283</sup>

Unter den Anhängern der zāwiya waren auch einige, die, mit einer Erlaubnis (iǧāza) ihres Lehrers ausgestattet, an anderen Orten Tochterinstitutionen gegründet haben. Die Beziehung zur Madrasa al-Mansūrīya ist bereits erwähnt worden. Ab der Zeit von Šaih Muhammad Hilal al-Hilali ist die zāwiya ein Zentrum, das viele Personen anzieht. So zum Beispiel Šaih Sa'd al-Yamānī, der im Jahr 1174/1760-61 nach Aleppo kommt. Er wird ein Schüler und Anhänger von Šaih Muhammad Hilāl und unterrichtet mit ihm - unter anderem – die Kinder des Viertels in dem *maktab* des Ğāmi<sup>c</sup> al-Bahramīya. Er erhält die iğāza, um den dikr und die aurād nach den Regeln der Qādirīya zu zelebrieren. Daraufhin läßt er sich in dem Ğāmi' al-Mušātīya im Nordosten der Stadt nieder und wird nach seinem Tod in der qibliya der Moschee begraben (vgl. Kap. X. 2. d.). Sein Nachfolger wird Šaih 'Abd al-Qādir al-Nāšid, der eine eigene zāwiya im Hof der Moschee gründet und dem es gelingt, seine eigenen Nachkommen als Nachfolger durchzusetzen und damit erneut eine Familienlinie zu gründen. 284 Šaih Sa'd al-Yamānī läßt sich weit von der Zāwiya al-Hilālīya entfernt im Viertel al-Mušātīya nieder. Es konnte nicht im Interesse von Šaih Sa'd sein, die zāwiya in der Nähe zu gründen, sondern in einem Teil der Stadt, wo eine Konkurrenzsituation ausgeschlossen war. Ein Schüler von Šaih Ibrāhīm al-Hilālī, Šaih Sa'īd al-Bādangakī, wird von ihm in die beiden Orden der Qādirīya und der Ḥalwatīya eingeführt und beginnt in der Moschee des Viertels Mīdānǧak im Südosten der Stadt den dikr durchzuführen. Nach zwei Jahren jedoch läßt er sich in der Madrasa al-Turuntā<sup>7</sup>īya nieder, die im Viertel Muhammad Bek ebenfalls im Südosten der Stadt liegt. Er starb im Jahr 1250/1834-35.285 Das Gebäude ist eine ayyubidische Gründung, die in mamlukischer Zeit vom Amīr Saif al-Dīn Turuntāy restauriert und mit einem wagf versehen wurde. Als Šaih Said sich dort niederläßt, war die Institution keine madrasa mehr, sondern wurde als ǧāmi<sup>c</sup> bezeichnet. Der nördliche Iwan, in dem ursprünglich der Unterricht stattfand, wurde fortan für den dikr benutzt. Die Wohnzellen in der ersten Etage finden nur noch in den Tagen der halwa Verwendung.<sup>286</sup> Aus dem Jahr 1165/1751-51 besitzen wir eine Abrechnung des waqf des 'Ğāmi' Ṭurunṭāy', wie die Institution in dem Dokument genannt wird. Der waaf besitzt sieben Immobilien und erzielt in diesem Jahr Einnahmen von 24,25 g. Diesen Einnahmen stehen Ausgaben in genau derselben Höhe gegenüber, die Institution hat drei Beschäftigte, einen hatīb, einen Imam und einen Muezzin, der gleichzeitig als qayyim



<sup>283</sup> SMS, 149/7/14 vom 25.08.1216/31.12.1801: "... fī awāḥir al-qibliya 'inda al-miḥrāb al-manṣūb bi-tarafaihi 'alamān [sic.] al-mašhūr bi-Maqām al-Arba'īn ...".

<sup>284</sup> Țabbāh, I'lām, VII, 19f.

<sup>285</sup> Tabbāh, I'lām, VII, 243f.

<sup>286</sup> Ġazzī, Nahr, II, 274 und eigene Beobachtungen im Jahr 1992.

fungiert. Alle drei erhalten eine Entlohnung von 6 g.<sup>287</sup> Wir haben also vor der Übernahme durch Šaiḫ Sa<sup>c</sup>īd eine kleine Stadtviertelmoschee vor uns, die – der schwachen Sozialstruktur des Viertels angemessen – über ein sehr bescheidenes Budget verfügte.

Im Gegensatz zu vielen Moscheen, die auch durch ihren Stiftungsbesitz in ihrem Stadtviertel fest verankert waren, zeigen sich bei einigen der Institutionen der Derwischorden, daß sich ihr Besitz über die ganze Stadt verteilt. Wohl auch aus diesem Grund ist ein entscheidender Faktor für den Erfolg einer zāwiya die Bindung an eine Familie, die über einen längeren Zeitraum die spirituelle Leitung und die Kontrolle über die Stiftungen nicht aus der Hand gibt. Dabei ist es nicht entscheidend, daß die Nachfolge ausschließlich vom Vater auf den Sohn übergeht. Auch diese Tatsache hat sicherlich unterstützt, daß sich die öffentlichen und die privaten Aspekte der Stiftungen für Derwischorden permanent vermischt haben.

<sup>287</sup> SMS, 39/64/357 von 01.01.1166/07.11.1752.

# XIII. Wallfahrtsorte und andere heilige Stätten: ziyāra, maqām, marqad und mašhad

Die Bedeutung von Wallfahrten und Heiligtümern in der Religionsausübung der Muslime ist vielfach bearbeitet und oft mit dem Attribut 'Volksislam' gekennzeichnet worden. <sup>288</sup> Darüber hinaus war diese Form der Heiligenverehrung in Aleppo bereits das Thema einer umfassenden Studie. <sup>289</sup> An dieser Stelle soll untersucht werden, inwieweit auch Wallfahrtsorte und Heiligtümer durch die *auqāf* finanziert wurden. Hier soll es um alle Orte gehen, an denen 'heilige' Personen verehrt werden und die nicht in Zusammenhang mit einem Ṣūfī-Orden standen, da diese bereits im Kapitel XII behandelt wurden. Diese Orte tragen in den Dokumenten verschiedene Namen, wie zum Beispiel 'ziyāra', 'maqām', 'marqad' oder 'mašhad'.

Die ziyāra (wörtlich mit ,Besuch' zu übersetzen) meint in diesem Zusammenhang nicht den Besuch eines heiligen Ortes, sondern steht in den Dokumenten auch für den besuchten Ort selbst. Eine Institution außerhalb der Stadt Aleppo wurde als ,ziyāra' bezeichnet, es handelt sich um die Ziyārat Sayyidī Sa'd al-Anṣārī, in der das Grab des gleichnamigen Prophetengefährten verehrt wird. Seit dem 6./12. Jahrhundert belegt, bestand der Gebäudekomplex während unseres Untersuchungszeitraums aus drei Teilen mit den Moscheen und Mausoleen von drei mamlukischen Gouverneuren aus dem 9./15. Jahrhundert.<sup>290</sup> Die Institution wird in zwei Dokumenten aus dem Jahr 1214/1799 erwähnt, in denen es um die Vermietung von Immobilien in der Nachbarschaft der ziyāra (bi-finā' dār al-ziyāra) geht. In einem der beiden Dokument werden die betreffenden Immobilien beschrieben: es handelt sich um einen Stall und mehrere Magazinräume. Die Mieter der Immobilien (zwei Brüder: Hāǧǧ 'Urābī und Hāǧǧ Yūsuf b. Hāǧǧ Muhammad) stehen offensichtlich in Beziehung zu der ziyāra, denn sie werden mit der nisba ,al-Anṣārī' bezeichnet.<sup>291</sup> Ihr Vater Hāǧǧ Muhammad b. Šaih Yūsuf al-Ansārī hatte im Jahr 1206/1791 bereits einen Iwan, der zur dar al-ziyara gehört, in ein bait umgebaut und wurde in einem Dokument aufgefordert, das Gebäude in seinen ursprünglichen Zustand zurückzuversetzen (vgl. Kap. IX).<sup>292</sup>

Zwei Aleppiner Institutionen werden in unseren Dokumenten mit dem Ausdruck *mašhad* bezeichnet, der vom Verb ,*šahida*' (Zeuge sein, anwesend sein) abgeleitet ist, das als ,*ušhida*, *ustušhida*' auch ,den Märtyrertod erleiden' bedeutet. Es handelt sich folglich vor allem um Orte, die an Märtyrer erinnern.<sup>293</sup>



<sup>288</sup> Vgl. zum Beispiel: Kriss, Kriss-Heinrich, Volksglaube im Bereich des Islam.

<sup>289</sup> Gonnella, Heiligenverehrung.

<sup>290</sup> Herzfeld, Matériaux, I, 2, 369ff.; Gonnella, Heiligenverehrung, 194f.

<sup>291</sup> SMS, 148/55/186 vom 01.05.1214/01.10.1799 und 148/111/405 vom 01.06.1214/30.10.1799.

<sup>292</sup> SMS, 139/234/462 vom 18.04.1206/14.12.1791.

<sup>293</sup> Gonnella, Heiligenverehrung, 126. Sie hat in Aleppo insgesamt elf mašāhid identifiziert, von denen allerdings neun in den Gerichtsakten nicht erwähnt werden.

Beide Institutionen, der Mašhad al-Husain und der Mašhad al-Muhassin, liegen nicht weit voneinander entfernt am Nordhang des Gabal Gaušan im Westen der Stadt und stehen beide mit dem Tod des Husain in der Schlacht von Karbalā' in Beziehung. Nach der Schlacht wurde das Haupt des Husain – zusammen mit einigen seiner Familienmitglieder – nach Damaskus gebracht. An den Rastplätzen der Karawane sind danach mašāhid entstanden. In Aleppo wird im Mašhad Husain ein Stein verehrt, auf dem das Haupt des Husain eine Nacht geruht haben soll. Im Mašhad al-Muḥassin wird das Grab eines Sohnes des Husain verehrt, der – der Legende nach – in Aleppo tot geboren wurde. Saif al-Daula al-Ḥamadānī ließ den mašhad errichten, nachdem er dieses Grab ,wiederentdeckt' hatte.<sup>294</sup> Er findet in unseren Dokumenten lediglich eine einzige Erwähnung: In der waafiya des Sayyid Hasan Afandī b. Sayyid Ahmad Afandī Kawākibī Zāda aus dem Jahr 1206/1792 finden sich unter den zahlreichen *šurūt* auch einige Zahlungen an den *mašhad*. So sollen jedes Jahr 12 g an den hādim gezahlt werden, ebenfalls 6 g für Lampenöl und 15 g, um am Tag 'Āšūrā' eine Suppe (šūrbā) zuzubereiten für Bedürftige (fugarā'), die an diesem Tag den mašhad besuchen.<sup>295</sup> Der Mašhad al-Husain ist die einzige Institution aus diesem Bereich, für die wir einige Abrechnungen besitzen.

Tabelle XIII, 1: Immobilienbesitz des Mašhad al-Husain im Jahr 1165/1751-52<sup>296</sup>

| Mieten                                            | ḥikr                                  | ḥikr                                    |
|---------------------------------------------------|---------------------------------------|-----------------------------------------|
| ein Teil des Dorfes ʿAnadān,<br>Ğabal Simʿān, 7 ġ | sāqiya des Bustān al-Ašrāf,<br>3 ģ    | sāqiya des Bustān Ibn al-<br>Maṣrī, 1 ġ |
|                                                   | sāqiya des Bustān al-<br>Dawādār, 8 ģ | sāqiya des Bustān Ibn<br>Duraiq, 4 ģ    |
|                                                   | sāqiya des Bustān al-Kirāʻī,<br>3 ġ   | sāqiya des Bustān al-Gedek,<br>1 ģ      |
|                                                   | sāqiya des Bustān al-Malaṭī,<br>4 ġ   |                                         |
| Summe: 31 ġ                                       |                                       |                                         |

Die Einnahmen der Stiftung des *mašhad* bestehen – mit der Ausnahmen von Anteilen eines Dorfes im Ğabal Sim'ān – lediglich aus den *ḥikr*-Zahlungen von Bewässerungsanlagen (*sāqiyāt*) in Gärten, wahrscheinlich in der Nähe des *mašhad*, da dieser Bereich unweit des Flusses Quwaiq lag und von ihm aus bewässert werden konnte. Die gesamten Ausgaben betrugen im Jahr 1165/1751-52 45 ġ. Ein Teil dieser Ausgaben ist ebenfalls für die 'Āsūrā'-Feierlichkeiten bestimmt, so soll ein Gericht (*ṭabḫ ḥubūb*) aus – wahrscheinlich



<sup>294</sup> Ibn Šaddād, A'lāq, I, 147f.

<sup>295</sup> SMS, 141/67/133 vom 06.08.1206/29.03.1792.

<sup>296</sup> SMS, 39/54/315 vom 01.01.1166/07.11.1752.

- Getreide mit Hülsenfrüchten gekocht werden (insgesamt 11,75 g). Andere entsprechen den üblichen Ausgaben, wie Lampenöl, Matten oder Renovierungskosten.297 Bei der Aufzählung der Ausgaben fällt auf, daß es keine Zahlungen für das übliche Moscheepersonal gibt. Obwohl die Institution räumlich dafür ausgestattet war - es gibt im Mašhad Husain eine große qibliya - scheint die Durchführung der Gebete nicht durch die Bestellung von Personal abgesichert worden zu sein. Ein Grund ist sicherlich die abseitige Lage der Institution, die einen ständigen Gebrauch als Moschee unwahrscheinlich macht. Der größte Posten, nach den Renovierungskosten, betraf die Ausgaben für die Feiern zum zehnten Muharram, dem Fest 'Āšūrā'. Gazzī beschreibt die Festlichkeiten, die bis zum Ende des Osmanischen Reiches stattgefunden haben: "Am Tag 'Āšūrā' fand ein religiöses Fest statt mit der Rezitation des maulid al-nabawī und dem Kochen von hubūb und anderen vorzüglichen (fāḥira) Speisen unter der Anwesenheit von den Repräsentanten der Regierung, der 'ulamā' und der Notabeln."298 Nach Ġazzī hatte der mašhad die 'ušr-Einnahmen von mehreren Dörfern als wagf, was allerdings nicht mit unseren Abrechnungen korrespondiert. Gegen Ende des 19. Jahrhunderts ließ Sultan 'Abd al-Hamīd II. auf seine eigenen Kosten den mašhad renovieren und einen Imam, Muezzin und Koranrezitationen bestellen.<sup>299</sup> Bis zum Jahr 1217/1802-03 verändern sich die Einnahmen praktisch nicht, es sind immer noch die Anteile des Dorfes im Gabal Sim an und die hikr der sāqiyāt. Im Jahr 1217/1802-03 bestehen die Ausgaben überwiegend aus Renovierungen und Gebrauchsgütern, darunter auch Matten für den "masğid", was bedeutet, daß der mašhad wenigstens anläßlich der 'Āšūrā'-Feiern auch als masğid benutzt wurde. In der Abrechnung erscheinen aber immer noch keine Kosten für Moscheepersonal.300

Tabelle XIII, 2: Abrechnungen des Mašhad al-Husain 1165/1751-52 bis 1217/1802-03

| Jahr | Einnahmen | Ausgaben         | Saldo   |
|------|-----------|------------------|---------|
| 1165 | 32 ġ      | 45 ġ             | -13 ġ   |
| 1166 | 32 ġ      | 44,5 ġ           | -12,5 ġ |
| 1168 | 32 ġ      | 54,5 ġ (9,25 ġ)* | -22,5 ġ |
| 1217 | 32,75 ġ   | 52,75 ġ          | -20 ġ   |

<sup>\*</sup> Übertrag aus vorangegangenen Abrechnungen in der Abrechnung erwähnt

(Quelle: SMS, 39, 152-I)



<sup>297</sup> SMS, 39/54/315 vom 01.01.1166/07.11.1752.

<sup>298</sup> Ġazzī, Nahr, II, 212.

<sup>299</sup> Ġazzī, Nahr, I, 210 und II, 212f.

<sup>300</sup> SMS, 152-I/58/114 von 1217/1802-03.

Die Einnahmen des *mašhad* stagnieren, da sie überwiegend aus *ḥikr*-Verträgen bestanden und während des Zeitraums, den die Tabelle abdeckt, keine Objekte hinzukommen. Aus diesem Grund mußte der Verwalter Disziplin bei den Ausgaben bewahren, unter anderem fällt der einzige Beschäftigte, der *qayyim*, im Jahr 1217/1802-03 weg.

Der *maqām*, vom Verb '*qāma*' (aufstehen, vorhanden sein) abgeleitet, bezeichnet eine Stätte, die mit einer 'heiligen Person' in Verbindung steht, durch eine legendäre Präsenz dieser Person oder zum Beispiel durch eine Traumerscheinung. Er hat oft die Form eines Grabes.<sup>301</sup>

Eine Abrechnung aus dem Jahr 1165/1751-52 betrifft eines der beiden Abraham-Heiligtümer der Stadt, den Maqām Sayyidinā Ḥalīl auf der Zitadelle in Aleppo. Er wurde bereits von Nūr al-Dīn gestiftet und in einer Inschrift aus dem Jahr 563/1167-69 als "al-masǧid al-maqām" bezeichnet. Der Stiftungsbesitz des maqām war in unserem Untersuchungszeitraum noch weit verteilt, es waren sowohl Einnahmen landwirtschaftlicher Objekte, als auch Immobilien in der Stadt, zum Teil in der Zitadelle oder in ihrer unmittelbaren Nähe.

Die gesamten Ausgaben betrugen 110 g 5 p in diesem Jahr, die Abrechnung schließt also mit einem negativen Saldo von 48 g 5 p ab. Anders als der Mašhad al-Ḥusain war der maqām auf der Zitadelle funktional nicht sehr von einem typischen kleinen masǧid unterschieden, worauf das Personal (Imam, Muezzin) und die Ausgaben (Matten, Teppiche, Lampenöl, etc.) deuten. Lediglich der Posten eines šaiḥ al-maqām zeigt uns, daß es sich um eine Institution mit einer weiteren Funktion handelt.

Tabelle XIII, 3: Immobilienbesitz des Maqām Sayyidinā Halīl im Jahr 1165/1751-52303

| Mieten                                          | ḥikr                                          | ḥìkr                                                     |
|-------------------------------------------------|-----------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| Teil des Dorfes Yanābul im<br>Bezirk Urfa, 45 ģ | dār in der Zuqāq Sayyidī<br>Ġauṯ (leer)       | dār in der Zitadelle im Besitz<br>von Muṣṭafā, 6 raṭl Öl |
| Teil des Dorfes Urum al-<br>Kubrā (leer)        | $d\bar{a}r$ in der Zitadelle (in Ruinen)      | Stück Land in al-Anṣārī, 1 ġ                             |
| dukkān im Sūq al-Naḥḥāsīn,<br>3 ġ               | Stück Land mit Stall ( <i>aḫūr</i> ),<br>10 ġ |                                                          |
| dukkān im Sūq al-Naḥḥāsīn,<br>3 ġ               | dār im Besitz von Ḥāǧǧ<br>Yūnis, 3 raṭl Öl    |                                                          |
| Summe: 62 ġ, 9 raṭl Öl                          |                                               |                                                          |

<sup>301</sup> Gonnella, Heiligenverehrung, 125.



<sup>302</sup> Herzfeld, Matériaux, I, 1, 119.

<sup>303</sup> SMS, 39/69/382 vom 01.01.1166/07.11.1752.

Neben dem Abraham Heiligtum auf der Zitadelle gab es ein weiteres im Süden der Stadt außerhalb des Bāb al-Maqām. In einem Dokument aus dem Jahr 1206/1792 geht es um die Neubesetzung des Postens der *tauliya* über den *waqf* des 'Maqām Ḥaḍarat Ḥalīl al-Raḥmān' nach dem Tod des Inhabers Šaiḥ Ḥusain al-Ṣāliḥānī. Eingesetzt wird sein Sohn Šaiḥ 'Alī. <sup>304</sup> Der Inhaber des Postens wird durch seine *nisba* als zum *maqām* zugehörig charakterisiert (die Institution trägt auch den Namen 'Maqām al-Ṣāliḥīn'). Dies und die Tatsache, daß die Nachfolge auf den Sohn übergeht, deutet darauf hin, daß die Kontrolle über den *waqf* wohl schon einige Zeit in den Händen einer Familie war.

Ein weiterer *maqām*, der mit Ḥiḍr<sup>305</sup> in Verbindung steht, befindet sich im Bāb al-Naṣr und hat den Charakter eines typischen Torheiligtums. Russell hat in der Mitte des 18. Jahrhunderts beobachtet, daß eine Lampe in dem Tor vor einem Eisengitter permanent brannte und die Passanten kurz davor stehenblieben und Gebete – wohl die *fātiḥa* – murmelten.<sup>306</sup> Im Jahr 1214/1799 wird die *'niṣf turbadārīya*' über den 'Maqām Sayyidinā al-Ḥiḍr' von Sayyid Ḥāǧǧ Ḥusain b. Sayyid Walī al-Dīn nach dessen Tod an seine drei Söhne ʿAbd al-Raḥmān, Muḥammad und Walī al-Dīn weitergegeben.<sup>307</sup> Es bleiben also für jeden der drei Brüder weniger als ein Fünftel der Kompetenzen und der Einnahmen aus diesem Posten.

Andere Gedenkstätten 'heiliger Personen' werden in den Dokumenten als 'marqad' (Ruhestätte, Mausoleum) bezeichnet. Einer dieser Orte – der Marqad Sayyidinā Zakariyā – ist bereits im Zusammenhang mit der Umayyadenmoschee erwähnt worden. Zwei weitere Institutionen werden auch mit diesem Ausdruck belegt. In allen drei Fällen handelt es sich um keine realen Gräber, die mit historisch identifizierbaren Personen in Zusammenhang stehen. Ein marqad lag in einer Moschee, die bei Gazzī den Namen Masǧid al-Nabī trägt. In der qiblīya dieser Institution befindet sich das Grab des 'nabī Allāh' Kālib b. Balūqīyā, abgetrennt von einer Umfriedung aus Eisen. Laut einer Inschrift aus dem Jahr 1195/1780-81 am miḥrāb soll der ehemalige Gouverneur Aleppos 'Abdī Bāšā die qiblīya erbaut haben. ³08 Für diese späte Gründung des Heilig-



<sup>304</sup> SMS, 141/101/194 vom 21.09.1206/13.05.1792.

<sup>305</sup> Al-Ḥiḍr (dem ,Grünen') sind noch heute in Aleppo mehrere Heiligtümer gewidmet (vgl. Gonnella, Heiligenverehrung, 259), die seine Bedeutung für die Abwehr von Unheil und Krankheiten zeigt (Franke, Begegnung, 162f.).

<sup>306</sup> Russell, Natural History, I, 8.

<sup>307</sup> SMS, 148/24/91 vom 22.06.1214/20.11.1799.

<sup>308</sup> Dieser marqad wird gelegentlich mit dem Propheten "Balūqīya' und gelegentlich mit seinem Sohn "Kālib' identifiziert. In der manzūma des Šaih Abū al-Wafā' wird er als "Ablūqīya' bezeichnet und von Taoutel mit einem christlichen Heiligen namens Eulogios identifiziert (Taoutel, "Auliyā' Ḥalab", 340). Als "Balūqīya ' taucht er in den Qiṣaṣ al-Anbiyā' des Taʿlabī auf (nach Sauvaget, Perles, 128, Fn. 5 und Gonnella, Heiligenverehrung, 203f.). Gazzī (Nahr, II, 100f.) bezweifelt die Authentizität dieses Grabes, weil die mittelalterlichen Aleppiner Historiker nichts über diesen Propheten sagen. Er identifiziert den Heiligen seinerseits mit einem Kālib b. Yūfnā aus dem Stamm Yahūdā

tums spricht die Abwesenheit in den mittelalterlichen Quellen. Dieser – bei Gazzī als "mazār" bezeichnete Ort – wird in unserem Untersuchungszeitraum in Stiftungen mit Geldbeträgen bedacht. Der bereits erwähnte 'Abdī Bāšā hat eine dar im Viertel al-Akrad gestiftet für, unter anderem, Kerzen für den margad des Kālib b. Balūgīyā und den des Zakariyā (vgl. Kap. X. 2. a.).<sup>309</sup> Der dritte margad, der in den Dokumenten erwähnt wird, ist der des Sayyid Gaut . Er lag in einem Raum eines Gebäudes, das Ġazzī als 'Ġautīya' bezeichnet, wo sich ebenfalls eine Säule mit einer Inschrift des vierten Kalifen 'Alī befunden haben soll.<sup>310</sup> An dieser Stelle lag ursprünglich das Bāb al-Irāq, eines der Tore der vormamlukischen Stadtmauer. Es handelt sich in diesem Fall also ebenfalls um ein Torheiligtum. Die bereits mehrmals erwähnte Stiftung des Sayyid Ṭaha Ğalabī al-ʿAqqād und seiner Ehefrau Šarīfa Fāṭima soll nach dem Aussterben der Nachkommen der Stifter an vier Nutznießer gehen, darunter der Marqad Sayyidinā Balūqīyā, der des Zakariyā in der Umayyadenmoschee und der margad des Sayyid Gaut, die einzige Erwähnung des letzteren in unseren Dokumenten.311

Bei den erwähnten Beispielen handelt es sich um alle Dokumente, die Wallfahrtsorte betreffen und die für den Zeitraum 1205/1790-91 und 1225/1810-11 in den Gerichtsregistern gefunden wurden. Dies zeigt, daß die Orte der Heiligenverehrung keine große Bedeutung als auqāf-Begünstigte hatten (mit der Ausnahme des marqad des Zakarīyā in der Umayyadenmoschee) und auch ihre Verwaltung nicht viele Spuren in den Registern hinterlassen hat. Dies ist sicherlich bedingt durch die sehr bescheidenen Ausmaße dieser Orte (bis auf die beiden mašhad) und die Tatsache, daß einige in andere Institutionen (zum Beispiel Moscheen) integriert waren. Vielleicht zeigt dies aber auch, daß sie als Nutznießer von Stiftungen für die Aleppiner nicht attraktiv waren. Die Verwaltung einiger dieser Wallfahrtsorte lag in den Händen von Notabelnfamilien, die auch in der Welt der Derwischorden verankert waren, so zum Beispiel die Familien Kawākibī und Mawāhibī.



<sup>309</sup> SMS, 139/185/341 vom 10.02.1206/08.10.1791.

<sup>310</sup> Ġazzī, Nahr, II, 99; Gonnella, Heiligenverehrung, 161. 'Ġaut̯' (übersetzt Hilfe, Beistand) ist ein Beiname des jeweiligen Oberhauptes ('qutþ', Pol) einer mystisch inspirierten Heiligenhierarchie, der besonders verwendet wird, um seine Hilfe anzurufen (Macdonald, "Ghauth"). Gazzī erwähnt die Verbindung dieses Ortes mit einer Ṣūfī-Gemeinde, die Identität des an diesem Ort verehrten Heiligen wird aber nicht klar.

<sup>311</sup> SMS, 157/50/130 vom 21.03.1219/29.06.1804.

## XIV. Die Einrichtungen der Wasserversorgung: *sabīl* und *qasṭal*

"The public fountains of the city are neat, plain buildings, with large arched windows, garded by an iron grate. The water is preserved in leaden cisterns, to the side of which is chained a small copper cup, for the convenience of passengers who choose to drink; while such as come to fill their pails, receive the water from brass cocks turned towards the street. These fountains are common in the principal streets; there is always one near each mosque and bazar. They are mostly works of private charity."<sup>312</sup>

Das Wasserversorgungssystem Aleppos geht auf die römische Zeit zurück, wurde aber im Mittelalter grundlegend erneuert und erweitert. Gespeist wurde es im wesentlichen von der Hailan-Quelle, die etwa 12km nördlich der Stadt liegt, sowie vom Fluß Quwaiq und zeitweise von einer weiteren Ouelle, der von Sāǧūr im Norden von Hailān. Der Sohn Saladins, al-Malik al-Zāhir Gāzī, unternahm im Jahr 1209 u. Z. umfangreiche Arbeiten an den Wasserleitungen der Stadt, die danach fast alle Bereiche intra muros – bis auf die erhöht gelegenen Viertel al-'Aqaba und al-Ğubaila – mit fließendem Wasser versorgten. Die meisten Viertel extra muros wurden in der Mamlukenzeit ebenfalls in dieses System mit einbezogen. Eines der letzten großen Projekte in diesem Zusammenhang war der Kanal des Burdbak in den nördlichen Vororten, der bereits erwähnt wurde. 313 Entlang dieser Wasserleitungen, die in der Regel auf Initiative von Herrschern, Gouverneuren, oder anderen Unternehmern mit großen Ressourcen (z.B. der Mamlukenhändler Burdbak) entstanden, wurden andere Bürger Aleppos aktiv und bauten öffentliche Brunnen, die die Wasserversorgung der einzelnen Viertel sicherten. Auf diese Weise wird auch der Bereich der Versorgung mit fließendem Wasser ein Teil des Engagements der Bürger für die Einrichtungen ihrer Stadt. Viele dieser Brunnen sind allerdings heute aus dem Stadtbild verschwunden, weil sie ihre ursprüngliche Funktion nicht mehr erfüllen.

Die öffentlichen Brunnen in den Straßen Aleppos tragen in den Dokumenten zwei unterschiedliche Namen, 'qasṭal' und 'sabīl'.

Der qasṭal (Pl. qasāṭil) ist eine arabisierte Form des lateinischen 'castellum' (chateau d'eau) in der Bedeutung eines Wasserreservoirs, das gleichzeitig ein Wasserverteiler ist. Barthélemy gibt die folgende Bedeutung: "fontaine publique de ville, en maçonnerie, et dont la façade a la forme d'un līwán ou d'une



<sup>312</sup> Russell, Natural History, I, 44.

<sup>313</sup> Gaube, Wirth, Aleppo, 178ff. Hier eine genaue Beschreibung der Lage der einzelnen Kanäle innerhalb der Stadt. Eine detaillierte Studie der Aleppiner Wasserversorgung findet sich in: Mazloum, L'ancienne canalisation.

*vaste niche*."<sup>314</sup> Diese Definition ist eine gute Beschreibung der *qasāṭil*, deren Spuren in den Dokumenten aus Aleppo gefunden wurden.

Der 'sabīl' wird von ihm folgendermaßen definiert: "petite fontaine publique établie dans le mur d'une maison ou d'une mosquée, donnant sur une rue, et fermée par une grille dans laquelle est pratiquée une ouverture (ṭāqa) pour permettre au public de puiser de l'eau avec un gobelet fixé au mur par une chaine."<sup>315</sup> Doris Behrens-Abouseif ergänzt: "The sabīl is usually built on two levels, an underground cistern (ṣihrīdj) and on the street level a room (ḥānūt al-sabīl) where the musammilātī, or attendant of the sabīl, served the public. Through the window grills he issued the water in copper or ceramic cups to the passer-bys."<sup>316</sup>

Der *qasṭal* hat in der Regel eine monumentale architektonische Form, während der *sabīl* normalerweise Bestandteil eines anderen Gebäudes ist. Viele der *qasāṭil* liegen direkt an den mamlukischen Wasserleitungen in den Vierteln *extra muros* und sind Teil von mamlukischen Stiftungen. Sie haben neben der Funktion eines öffentlichen Brunnens auch die eines Wasserverteilers, da sie an Stellen von 'Druckausgleichssäulen' (*qāyim*) liegen, die sich in Entfernungen von etwa 50 Metern an der Wasserleitung befinden. <sup>317</sup> Der *sabīl* war, nach den Aleppiner Dokumenten (s.u.), nicht notwendigerweise an die Wasserversorgung angeschlossen.

20 neuentstandene Stiftungen haben während unseres Untersuchungszeitraums die Einrichtungen der Wasserversorgung unterstützt. In einigen Fällen wurde zum Unterhalt eines sabīl ein aufwendiger waaf gestiftet: Ahmad b. Halīl al-habbāz al-Tūnisī, bekannt als ,al-Ğizamātī', läßt einen sabīl im Viertel Suwaigat Hātum erbauen und stiftet ihm im Jahr 1186/1772-73 insgesamt 29 Geschäfte, die meisten davon in der Nähe des sabīl, in den aswāq um die Umayyadenmoschee und um das Viertel Suwaigat 'Alī herum. Der Stifter bestimmte in den šurūt, neben Ausgaben für Beschäftigte (mutawallī 24 g, ğābī 15 g, und hādim des sabīl 36 g), eine Reihe von Rezitationen, die am sabīl stattfinden sollen: Zehn Koranleser sollen jeden Tag ein Stück des Koran rezitieren (90 g), ein nugtagi soll jeden Freitag die Sure al-kahf lesen (9 ġ), sowie ebenfalls freitags das Lesen der dalā'il al-hairāt (9 ġ). Ein ša'āl wird mit 90 g entlohnt, damit er die Lanternen (ganādīl) am sabīl entzündet. Weitere Ausgaben sind für Lampenöl und die Ausstattung des sabīl (Trinkgefäße, Eimer, Ketten) bestimmt. Falls die Immobilien mehr als diese Ausgaben erwirtschaften, soll dies an die Nachkommen des Stifters verteilt werden und



<sup>314</sup> Barthélemy, Dictionnaire, 663.

<sup>315</sup> Barthélemy, Dictionnaire, 332.

<sup>316</sup> Behrens-Abouseif: "Sabīl".

<sup>317</sup> Mazloum, L'ancienne canalisation, 16. Der Qastal al-Haramī und der Qastal al-Šaraf zum Beispiel, beide neben den gleichnamigen Moscheen in den nördlichen Vororten, fungieren gleichzeitig als Wasserverteiler, vgl. die Beschreibung des Qanāt Burdbak bei Gazzī, Nahr, II, 337f., ins Deutsche übersetzt bei Gaube, Wirth, Aleppo, 189f.

nach deren Aussterben an seine Freigelassenen.318 Die Familie des Stifters hatte ihr Wohnhaus in demselben Viertel Suwaiqat Hātum, wahrscheinlich in der Nähe des von ihm gegründeten sabīl, denn im Jahr 1221/1806 wird das Gericht in der Dar Ğizamatī Zada im Viertel Suwaigat Hatum einberufen, um zwei Stiftungen zu registrieren. Eine dieser beiden Stiftungen wurde von Hāǧǧa Āmina bt. Hāǧǧ Aḥmad Ğalabī al-Ğizamātī, der Tochter des Stifters des sabīl, gegründet. Sie bestimmt die Mieteinkünfte von 18 q einer dar im Viertel Zuqāq al-Arba'īn unter anderem für die Lesung von zehn Teilen des Koran (90 g) am sabīl nach dem zuhr-Gebet, sowie für den nugtağī (9 g) und wiederholt damit die Bestimmungen der Stiftung ihres Vaters.319 Die Bedingungen der ursprünglichen Stiftung aus dem Jahre 1186/1772-73 macht eine weitere Bedeutung der Einrichtungen der Wasserversorgung deutlich: Lediglich ein Posten der Ausgaben (der hadim) ist direkt mit der Funktion des sabīl verbunden, andere sind für religiöse Handlungen bestimmt und geben dem sabīl eine sakralen Charakter: die Lesung der Sure al-kahf und der dalā'il al-hairāt finden üblicherweise am Freitag in den Moscheen statt.

Das philanthropische Engagement der Bürger Aleppos für ihre kommunalen Institutionen konnte aber auch den Anschein von Eigennutz haben: aus dem Stiftungsakt wurden Privilegien abgeleitet. Der Qastal al-Tadrība im Viertel al-Akrād wurde im Jahr 1159/1746-47 gegründet und war an die Wasserleitung des Burdbak angeschlossen. 320 Sayyid Yasīn Ğalabī b. Sayyid Ḥasan al-Qaṭnahǧī hat zu seinen Gunsten eine dār im Viertel Aqyol gestiftet. In der Folge finden sich in den Dokumenten seine Nachkommen als Verwalter der Stiftung des gastal. 321 Im Jahr 1223/1808 erscheinen einige Bewohner des Viertels al-Akrād und der Zuqāq al-Tadrība bei Gericht und klagen gegen Sayyid Yasın Ğalabı al-Qatnahğı (offensichtlich der Enkel des Stifters), er habe seit 28 Jahren das Wasser vom Qastal al-Akrād abgezweigt und durch sein Haus zum Qastal al-Tadrība weitergeleitet. Das Wasser habe deswegen seine Farbe und seinen Geschmack geändert, weshalb den Bewohnern des Viertels und Nutzern des *gastal* Schaden entstanden sei. 322 Offensichtlich hatte die Familie des Stifters versucht, sich Sonderrechte in Bezug auf das Wasser zu sichern. Der Richter weist dies jedoch zurück.

Über einen längeren Zeitraum läßt sich der Qasṭal Ismaʿīl Āġā al-Dizdār³²³ in den Dokumenten verfolgen. Die genaue Lokalisierung des *qasṭal* ist leider nicht möglich, da er heute verschwunden ist. Nach den Informationen der Dokumente, lag er unterhalb der Zitadelle (*taḥta al-qalʿa*). Sein Stiftungsbesitz bestand aus 23 Geschäften (*dukkān*) und einem *furn*, die im Jahr 1165/1751-52 Einnahmen von



<sup>318</sup> Ġazzī, Nahr, II, 205f.

<sup>319</sup> SMS, 159/131/205 vom 19.03.1221/07.06.1806.

<sup>320</sup> Ġazzī, Nahr, II, 361.

<sup>321</sup> SMS, 152-I/17/35 vom 29.12.1218/10.04.1804.

<sup>322</sup> SMS, 164/145/302 vom 01.05.1223/25.06.1808.

<sup>323</sup> Der dizdār ist der Kommandant der Zitadelle.

293 g erzielten. Bei dieser Stiftung ist interessant, die Entwicklung der Ausgaben zu untersuchen, im Jahr 1165/1751-52 waren es die folgenden:

- ğābī, 18 ġ
- qanawī, 9 ġ
- Rezitationen, 15 ġ
- 2 Muezzine in der Zitadelle, 6 ġ
- qayyim, 6 ġ
- Eimer und Seile, 2 ġ
- Öl für die Takīyat al-Šaiḥ Abū Bakr al-Wafā'ī, 7 ġ
- Brot für das Gefängnis in der Zitadelle, 12 ġ
- Putz für die Dächer der dakākīn, 10 ġ
- Gerichtsgebühren, 3 ġ

Die gesamten Ausgaben summieren sich auf 94 g, es bleiben 199 g für die Nachkommen des Stifters (aulād aulād al-wāqif), was deutlich macht, daß es sich um einen gemischten (muštarak) wagf handelt.<sup>324</sup>

Tabelle XIV, 1: Abrechnungen des waqf des Qaṣtal Isma'īl Āġā 1165/1751-52 bis 1229/1813-14

| Jahr Einnahmen |                           | Ausgaben       | Saldo       |
|----------------|---------------------------|----------------|-------------|
| 1165           | 293 ġ                     | 94 ġ           | 199 ġ       |
| 1166           | 292 ġ                     | 94 ġ           | 199 ġ       |
| 1167           | 293 ġ                     | 88 ġ           | 205 ġ       |
| 1169           | 293 ġ                     | 59,5 ġ         | 233,5 ġ     |
| 1219           | 284,5 ġ 7 p (41,25 ġ 7 p) | * 221,75 ġ 6 p | 62,75 ġ 1 p |
| 1224           | 247,5 ġ                   | 146,5 ġ 1 p    | 101 ġ       |
| 1226           | 249 ġ                     | 73,25 ġ        | 175,75 ġ    |
| 1229           | 249 ġ                     | 72,75 ġ        | 176,25 ġ    |

<sup>\*</sup> Übertrag aus vorangegangenen Abrechnungen im Betrag enthalten (Quelle: SMS, 39, 152-I, 177)

In den Abrechnungen ab dem Jahr 1219/1804-05 ist der Immobilienbesitz auf 14 *dukkān* und den *furn* zusammengeschrumpft. Auch auf der Ausgabenseite hat es Veränderungen gegeben:

- Öl für die Takīyat al-Šaih Abū Bakr al-Wafā'ī, 12,5 ġ
- für den šaiḥ der Takīya al-Gülšānīya nach den Bestimmungen (bi-šarṭ) des waqf, 4 ġ
- mutawallī, 12 ġ
- ğābī, 44 ġ
- Matten (*bawārī*), 10,75 ġ
- wazīfat Ḥusain wa-Ismaʿil, 3 ġ
- Renovierung der Immobilien und des qastal, 126 g



<sup>324</sup> SMS, 39/63/353 vom 01.01.1166/07.11.1752.

### Gerichtsgebühren, 6,75 g

Interessant ist, daß in diesem Dokument eine Zahlung an den *šaih* der Takīya al-Gülšānīya erscheint, die in den Abrechnungen davor und danach nicht existiert, obwohl ausdrücklich erwähnt wird, daß sie konform mit den Bestimmungen der Stiftung erfolgt ist. <sup>325</sup> Die Ausgaben für die Rezitationen, die beiden Muezzine in der Zitadelle, das Brot für das Gefängnis auf der Zitadelle tauchen ebenfalls nicht mehr auf. Ebenso gab es in diesem Jahr keine Ausgaben für den Brunnen (Eimer und Seile), die folglich wohl nicht in jedem Jahr anfielen. <sup>326</sup>

Nicht alle Einrichtungen der Wasserversorgung waren tatsächlich an die Wasserleitungen angeschlossen. Im Jahr 1212/1797 stiftet Ḥāǧǧ ʿAlī b. Ḥāǧǧ Yasīn al-Ṣūrmāyātī einen dukkān im Viertel al-Maṣābin. Nach seinem Tod soll der mutawallī den dukkān vermieten und aus den Mieteinnahmen die allmorgentliche Rezitation der Suren yāsīn und fātiḥa in dem dukkān sowie eine Person bezahlen, die den sabīl mit Wasser versorgt, den der Stifter in seinem dukkān eingerichtet hat.<sup>327</sup>

Die Versorgung der Zitadelle mit frischem Wasser wurde ebenfalls durch einen waqf sichergestellt. Eine sogenannte sātūra³28 im nördlichen Teil der Zitadelle war unterirdisch mit der Wasserleitung nördlich der Zitadelle verbunden. Nach Ġazzī stammte diese sātūra bereits aus der Zeit des Malik al-Zāhir Ġāzī, wurde von Sultan Salīm I. renoviert und mit einem waqf versehen.³29 Aus der Tiefe wurde das Wasser mit Hilfe eines von einem Pferd angetriebenen Wasserrades (dūlāb) – wie Russell beobachtet hat – nach oben befördert.³30 Dieser waqf bestand noch während unseres Untersuchungszeitraums, denn im Jahr 1215/1800-01 klagt der speziell für diese Klage eingesetzte (manṣūb) mutawallī des 'waqf al-sabīl al-sātūra', Sayyid Isma'īl b. 'Abdallāh, gegen Ḥusain Āġā, den Kommandanten (dizdār) der Zitadelle. Dieser hatte die Einnahmen dieses waqf aus dem Dorf al-Atārib während eines Zeitraums von sieben Jahren eingezogen und für die sātūra verwendet. Da er dafür aber keine Legitimation hatte, mußte er den Betrag an den waqf erstatten, als dessen rechtmäßiger mutawallī Sayyid Isma'īl jetzt eingesetzt wurde (vgl. Kap. V. 1. f.).³31

Sayyid Isma'īl scheint diesen Posten nicht lange ausgeübt zu haben, denn Ġazzī berichtet, daß die Familie 'Dūzdār' (die Nachfahren eines ehemaligen Zitadellenkommandanten?) die tauliya über die sātūra innehatten. Sie waren



<sup>325</sup> SMS, 152-I/72/142 vom 01.01.1220/01.04.1805.

<sup>326</sup> SMS, 152-I/117/227 vom 01.01.1225/05.02.1810.

<sup>327</sup> SMS, 144-III/136/378 vom 09.02.1212/02.08.1797: "... li-rağul yadu'u mā' fī al-sabīl alladī wada'ahu al-wāqif fī al-dukkān al-marqūma ..."

<sup>328</sup> Asadī, Mausū'a, IV, 290. Ein unterirdisches Wasserreservoir in der Zitadelle "... ism aṭlaqūhu 'alā maḥzan al-mā' fī Qala'at Ḥalab ...". Bei Ġazzī II, Nahr, 34 finden sich ebenfalls die Schreibweisen ,ṣāṭūra' und ,sāṭūra'.

<sup>329</sup> Ġazzī, Nahr, II, 34.

<sup>330</sup> Russell, Natural History, I, 37.

<sup>331</sup> SMS, 148/188/649 und 650 vom 09.10.1215/23.02.1801.

die letzten der ehemaligen Bewohner der Zitadelle, die nach der Auflösung des Janitscharenkorps auf der Zitadelle verblieben waren, da sie die regulären Soldaten auf der Zitadelle mit Wasser versorgten. Sie wohnten neben der sātūra und blieben auf der Zitadelle bis die Mudīrīyat al-Auqāf ihre Einnahmen kürzte.<sup>332</sup> Die Einnahmen aus dem Dorf al-Atārib müssen also recht lukrativ gewesen sein – auf jeden Fall mehr als der Unterhalt der sātūra erforderte – was einen interessanten Aspekt des Streitfalls erhellt: Es ging also vielleicht nur um die Kontrolle der Einnahmen aus dem waqf.

Die Verbindung eines sabīl mit einer Primarschule (maktab), ein in Kairo verbreiteter Bautyp (vgl. zum Beispiel den sabīlkuttāb des 'Abd al-Raḥmān Katḥudā), schien auch in Aleppo existiert zu haben, obwohl dies in Aleppo nicht zur Entwicklung einer eigenen Architekturform geführt hat. Ḥāǧǧ Ibrāhīm Āġā b. Ḥāǧǧ 'Abd al-Qādir Āġā Amīr Zāda stiftete im Jahr 1218/1803 drei Viertel von zwei dār im Viertel Suwaiqat al-Ḥaǧǧārīn (zwischen den Vierteln al-Maṣābin und al-Dabbāġa al-ʿAtīqa) für seine Nachkommen und anschließend zugunsten des ǧāmiʿ, den der Cousin seines Vaters, Ḥāǧǧ Mūsā Āġā Amīr Zāda, gegründet hat. In dem Moment, in dem die Stiftung an die Moschee geht, soll der mutawallī 720m für den sabīldār des sabīl und denselben Betrag für den Lehrer des maktab daneben bezahlen, die beide von seinem Vater im erwähnten Viertel errichtet wurden.<sup>333</sup>

Ein anderes Beispiel, das vielleicht dem Typ des sabīlkuttāb in Kairo nahe kommt, wurde im Jahr 946/1539-40 von Ḥawāǧa Saʿd Allāh al-Malaṭī im Viertel al-Baiyāḍa gegründet. Er ließ – unter anderem – einen qasṭal erbauen, der als Qasṭal al-Ṭawīl bekannt ist, und darüber ein maktab für Jungen errichten, den er mit einem waqf ausstattete. Am Anfang des 20. Jahrhunderts war der qasṭal – im Gegesatz zum maktab – noch in Funktion.<sup>334</sup>

Die hier präsentierten Beispiele zeigen deutlich, daß die öffentliche Wasserversorgung von den Bewohnern Aleppos als Teil des religiösen Raums verstanden wurde. Dies zeigt sich nicht nur an der baulichen Einheit (beziehungsweise Nähe) mit religiösen Institutionen (Moscheen und Schulen) und der Finanzierung durch die *auqāf*, sondern vor allem auch an der Lesung religiöser Texte an den öffentlichen Brunnen.



<sup>332</sup> Gazzī, Nahr, II, 36f.

<sup>333</sup> SMS, 157/88/171 vom 01.07.1218/17.10.1803.

<sup>334</sup> Ġazzī, Nahr, II, 302.

### XV. Baumaßnahmen im religiösen Raum und ihre Finanzierung

# XV. 1. Die Instandhaltung und Instandsetzung von Institutionen des religiösen Raums

Die bauliche Substanz der religiösen Institutionen und ihres Stiftungsbesitzes ist - wie andere Gebäude auch - dem täglichen Verschleiß und den Zerstörungen durch Naturkatastrophen und kriegerische Auseinandersetzungen ausgesetzt. Die notwendigen Ausgaben zur Instandhaltung und Instandsetzung dieser Immobilien sind vom wagf zu tragen, falls kein direktes Verschulden der Mieter oder einer dritten Partei vorliegt. 335 So wird in jeder wagfiya die Verpflichtung erwähnt, daß, bevor der Ertrag der Stiftung den Begünstigten zukommen kann, die notwendigen Ausgaben für Restaurierungen und Renovierungen (tarmīm wa-ta'mīr) der waaf-Immobilien aufgewendet werden müssen. Der Verwalter der Stiftung darf diese Restaurierungen nicht willkürlich durchführen lassen, sondern muß sich an einige Regeln halten. So müssen diese Arbeiten, damit der Verwalter den waqf damit belasten kann, zum Erhalt der Bausubstanz notwendig sein und dürfen sich nicht auf reine Verschönerungsmaßnahmen beziehen. 336 Die Form der Gebäude zur Zeit des Stifters (sigat al-wāqif) gilt als Referenz und darf durch Baumaßnahmen nicht verändert werden, beziehungsweise muß nach Zerstörungen wiederhergestellt werden.<sup>337</sup> Die Juristen haben anschließend eine Reihe von Prioritäten gesetzt, wofür der Ertrag verwendet werden soll. Nach dem Erhalt der Gebäude steht in dieser Liste das, was den "materiellen" Gebäuden am nächsten steht: das "geistige Gebäude, das in der Durchführung der religiösen Riten besteht". 338 Nach den Ausgaben für die Gebäude folgt also direkt die Finanzierung der in der Institution durchzuführenden religiösen Rituale/Zeremonien, nach der Maßgabe der Wichtigkeit für die Institution: für den masgid ist dies zum Beispiel der Imam, da ohne ihn die Hauptaufgabe des masğid, die Gebete, nicht durchgeführt werden können. Der mudarris ist für das Funktionieren der madrasa notwendig, aber nicht für eine Moschee. Anschließend stehen die Ausgaben für das 'physische' Funktionieren der Institution, d.h. die Ausgaben für Lampen, Öl, Teppiche und Matten und für die in diesem Bereich beschäftigten Personen. 339



<sup>335</sup> Ibn 'Ābidīn, Radd, VI, 560.

<sup>336</sup> Ibn 'Ābidīn, 'Uqūd, I, 172f.

<sup>337</sup> Ibn 'Ābidīn, 'Uqūd, I, 102; Ramlī, Fatāwā, I, 118.

<sup>338</sup> Ibn ʿĀbidīn, Radd, VI, 560: "... wa-huwa ʿimāratuhu al-maʿnawiya allatī hiya qiyyām šaʿaʾirihi ...".

<sup>339</sup> Ibn 'Ābidīn, Radd, VI, 560f.

Tabelle XV, 1: Kosten für tarmīm wa ta'mīr für 20 repräsentative Institutionen

| Institution             | Kosten für Renovierungen, total und in % von den gesamten<br>Ausgaben |        |                         |        |                         |        |  |  |
|-------------------------|-----------------------------------------------------------------------|--------|-------------------------|--------|-------------------------|--------|--|--|
|                         | 1159-1169/<br>1746-1756                                               |        | 1217-1224/<br>1802-1809 |        | 1250-1256/<br>1834-1840 |        |  |  |
|                         | Betrag                                                                | %      | Betrag                  | %      | Betrag                  | %      |  |  |
| ğ Āġaǧiq                | 64,9 ġ                                                                | 40,0 % |                         |        | 533,5 ġ                 | 44,2 % |  |  |
| t Bābā Bairam           | 3,1 ġ                                                                 | 1,2 %  |                         |        | 1170 ġ                  | 31,4 % |  |  |
| ğ Bahrām Bāšā           | 484,1 ġ                                                               | 35,5 % | 395,6 ġ                 | 31,4 % | 1858,1 ġ                | 62,5 % |  |  |
| ğ Bakrahğī              | 50,7 ġ                                                                | 38,9 % | 82,9 ġ                  | 44,5 % | 4489,9 ġ                | 77,1 % |  |  |
| ğ Burdbak, m Sa⁴d Allāh | 84,2 ġ                                                                | 27,6 % | 822,5 ġ                 | 57,0 % |                         |        |  |  |
| mad Firdaus             | 9,1 ġ                                                                 | 11,7 % |                         |        | 0                       | 0 %    |  |  |
| m Ḥair Allāh            | 61,3 ġ                                                                | 47,5 % | 384 ġ                   | 70,2 % | 599,1 ġ                 | 63,8 % |  |  |
| Mašhad al-Ḥusain        | 11,1 ġ                                                                | 24,9 % | 30 ġ                    | 56,9 % |                         |        |  |  |
| ğ Ḥusrū Bāšā            | 446,9 ġ                                                               | 15,8 % | 695 ġ                   | 31,1 % |                         |        |  |  |
| q Ismaʻīl Āġā           | 7,5 ġ                                                                 | 8,5 %  | 136,8 ġ                 | 61,6 % |                         |        |  |  |
| q ʿIzz al-Dīn           | 10 ġ                                                                  | 30,3 % | 10 ġ                    | 65,6 % |                         |        |  |  |
| mad Kultāwīya           | 22 ġ                                                                  | 19,0 % |                         |        | 164,2 ġ                 | 26,0 % |  |  |
| ğ Ibn                   | 178,7 ġ                                                               | 64,7 % | 443,5 ġ                 | 74,1 % |                         |        |  |  |
| m/ǧ Maqarr al-Anbiyāʾ   | 40 ġ                                                                  | 44,7 % | 48,4 ġ                  | 33,5 % | 120,5 ġ                 | 48,8 % |  |  |
| ğ Mušāṭīya              | 14,9 ġ                                                                | 12,8 % | 66,6 ġ                  | 16,6 % | 544,4 ġ                 | 46,4 % |  |  |
| ğ Šaraf                 | 144,9 ġ                                                               | 45,2 % | 207 ġ                   | 39,1 % | 746,9 ġ                 | 40,0 % |  |  |
| ğ∕mad Sulṭānīya         |                                                                       |        | 5,9 ġ                   | 3,5 %  | 15 ġ                    | 2,3 %  |  |  |
| m 'Umarī/Ğisr Ka'ka     |                                                                       |        | 0                       | 0 %    | 0                       | 0 %    |  |  |
| m Yašbakīya             |                                                                       |        | 27 ġ                    | 17,3 % | 139 ġ                   | 80,0 % |  |  |
| ğ Zainabīya             | 210,5 ġ                                                               | 46,4%  |                         |        | 790 ġ                   | 32,3 % |  |  |

Legende: ǧ-ǧāmi', m-masǧid, mad-madrasa, q-qasṭal, t-takiya (Ouelle: SMS)

In der Tabelle sind die Kosten für Renovierungen und Restaurierungen der Stiftungen ausgewählter Institutionen zusammengefaßt. Dabei sind alle derartigen Kosten addiert worden, die in den entsprechenden Abrechnungen aufgeführt sind. Es wurde nicht unterschieden, ob die Aufwendungen für die Renovierung der Institutionen entstanden sind, oder für die Immobilien ihrer auqāf. Die drei ausgewählten Perioden entsprechen den Registerbänden SMS 39, 152-I und AS 48. Es wurde jeweils der Durchschnitt aus den vorhandenen Abrechnungen gebildet. Dadurch wurde versucht, möglichst nahe an einen Mittelwert der jährlichen Ausgaben für Renovierungen und Restaurierungen zu kommen und den Effekt einmaliger großer Ausgaben auf die Statistik möglichst gering zu halten. Dies war allerdings nur möglich im Rahmen der verfügbaren Dokumente, nicht für alle Institutionen existiert eine Abrechnung für jedes Jahr, das der Registerband abdeckt. Zum Beispiel ist im Fall



des Ğāmi<sup>c</sup> Maqarr al-Anbiyā<sup>c</sup> von 1217/1802-03 bis 1224/1809-10 jedes Jahr mit einer Abrechnung vertreten, bei dem Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf sind es vier Abrechnungen in diesem Zeitraum, bei anderen Institutionen, zum Beispiel bei dem Mašhad al-Ḥusain und dem Qasṭal Isma<sup>c</sup>īl Āġā, ist es nur eine Abrechnung, was die Verallgemeinerung der Daten erschwert.

Die Aufwendungen für Renovierungen und Restaurierungen sind deutlich unterschiedlich, wie die Tabelle XV, 1 zeigt. Einige Institutionen wenden sehr wenig für diese Aufgaben auf, bei anderen entspricht dies einem Großteil ihrer Ausgaben. Bei der Madrasa al-Sultānīya etwa beträgt der Anteil für diese Ausgaben von 1217/1802-03 bis 1224/1809-10 nur 3,5 %. Der Stiftungsbesitz dieser Institution bestand überwiegend aus den Abgaben einiger Dörfer (vgl. Kap. XI) und nur aus einem einzigen Objekt in der Stadt Aleppo. Insofern fallen nur Kosten für dieses Objekt und die madrasa selbst an. Andere Institutionen, deren Stiftungsbesitz überwiegend oder gänzlich aus städtischen Immobilien bestand, mußten einen großen Teil ihrer Ausgaben für diesen Zweck verwenden, wie zum Beispiel der Masgid Hair Allah (zwischen 1217/1802-03 und 1224/1809-10 70,2 %) und der Ğāmi<sup>c</sup> al-Ibn (in demselben Zeitraum 74,1 %). Einkünfte aus landwirtschaftlichen Objekten waren also – in Aleppo um 1800 – für den wagf vorteilhafter, als Mieteinnahmen aus städtischen Immobilien, weil sie mit deutlich weniger Unterhaltskosten verbunden sind. Allerdings ist der Anteil an diesen ländlichen Objekten in unserem Untersuchungszeitraum sehr gering geworden, sie finden sich praktisch nur noch in den imperialen Stiftungen aus ayyubidischer und mamlukischer Zeit (die Madrasa al-Sultānīya war ursprünglich eine Stiftung von al-Zāhir Ġāzī, dem Sohn Saladins).

In wenigen Fällen werden in den *waqf*-Abrechnungen die Renovierungen an den religiösen Gebäuden separat erwähnt. So taucht in der Abrechnung des Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf aus dem Jahr 1218/1803-04 der Betrag 68,5 ġ 5 u für 'Restaurierung der Moschee und der Zisterne' (*ta<sup>c</sup>mīr al-ǧāmi<sup>c</sup> wa-l-ṣahrīǧ*) auf. Die gesamten Ausgaben betrugen 434,25 ġ.<sup>340</sup> In der Abrechnung des Masǧid al-Yašbakīya erscheint in der Abrechnung des Jahres 1217/1802-03 der Betrag von 20 ġ unter *ta<sup>c</sup>mīr al-ǧāmi<sup>c</sup>*, bei gesamten Ausgaben von 138,5 ġ.<sup>341</sup> Diese beiden Beispiele zeigen, daß die Restaurierungen an den religiösen Institutionen einen großen Teil der Einnahmen absorbieren können.

Die Beispiele aus Tabelle XV, 1 zeigen, daß der Anteil, der für *tarmīm wata'mīr* von 1159/1746-47 bis 1256/1840-41 aufgewendet werden muß, bei fast allen Institutionen ansteigt. Einige wenige Institutionen, der Ğāmi' Šaraf zum Beispiel, können diese Kosten leicht reduzieren. Dies bestätigt die bereits gemachte Beobachtung, daß diese Moschee besonders effizient verwaltet wurde (vgl. Kap. X. 2. c.).



<sup>340</sup> SMS, 152-I/37/69 von 1218/1803-04.

<sup>341</sup> SMS, 152-I/57/110 von 1217/1802-03.

Einige Institutionen wurden in unserem Untersuchungszeitraum mit großem finanziellen Aufwand restauriert. Ermöglicht wurde dies in der Regel durch eine Kreditaufnahme (istidāna), oder durch einen langen Mietvertrag (iǧāra tawīla), in dem der Mieter autorisiert wurde, einen Teil der Mieteinnahmen für die Arbeiten zu verwenden (vgl. Kap. III. 2.). Der Ğāmi' Isma'īl Bāšā im Viertel Sāhat Biza wurde im Jahr 1207/1793 aufwendig renoviert: ... "die große Kuppel der Moschee war zerstört, die vier Kuppeln, an die die große Kuppel im Süden grenzt, die sieben Kuppeln, die neben dem Eingang zur qibliya liegen, die Kuppeln, die auf den östlichen, westlichen und nördlichen Seiten der Moschee liegen, und die ganze Kuppel des Bassins (birka) im Hof der Moschee ... sind vom Verfall bedroht ...". Die Inspektion (kašf) legt fest, daß die große Kuppel aus Holz erneuert werden soll, die anderen Kuppeln repariert und die Moschee neu verputzt werden soll. Der Betrag für diese Arbeiten wurde mit 5.000 g veranschlagt. 342 Die Arbeiten scheinen nicht lange gehalten zu haben, oder sie haben überhaupt nie stattgefunden, denn in einem Dokument aus dem Jahr 1219/1804 beschweren sich einige Mitglieder aus der Zunft der Daggāgūn, 343 die in einem benachbarten hān ihr Handwerk betreiben, über den schlechten baulichen Zustand des han und seiner umliegenden Gebäude, zu denen auch die Moschee gehört. Die Moschee sei, wegen fehlender Gemeinde und fehlender Einnahmen (hairāt) nicht mehr in Gebrauch und von Soldaten (tā'ifa min al-'asākir) besetzt.344 Auch Gazzī teilt uns mit, daß die Moschee verfallen war und schließlich im Jahr 1311/1893-94 auf Initiative eines Šaih Husām al-Dīn al-Sīnī al-Buhārī restauriert wurde. 345

Die wohl aufwendigste Restaurierung während unseres Untersuchungszeitraums betrifft den Šāmiʻ al-Zainabīya im Viertel al-Farāfra. Im Jahr 1216/1801 beantragt der *mutawallī* der Moschee einen Kredit, da: "... die Mauern [des Minaretts] baufällig geworden sind in einem Ausmaß, daß niemand mehr, um zum Gebet zu rufen, heraufsteigen kann aus Angst, es würde einstürzen. Würde man es in diesem Zustand belassen, droht es einzustürzen und zu einer Gefahr für die Nachbarn und besonders für die Besucher der Moschee zu werden ...". Der imperiale Baumeister (*miʿmār sulṭānī*) entschied, das Minarett abzureißen und in derselben Form wieder aufzubauen. Aus diesem Grund wurde es genau vermessen. Er setzte den Betrag von 5.400 ġ für diese Arbeiten fest.<sup>346</sup>

Diese Baumaßnahmen waren von einer finanziellen Größenordnung, die die Stiftungen dieser Moscheen nicht aus dem laufenden Budget decken konnten. Deshalb wurden die Anträge auf Genehmigung einer Kreditaufnahme beim  $q\bar{a}d\bar{t}$  gestellt. Über den Ğāmi<sup>c</sup> Isma<sup>c</sup>īl Bāšā konnte leider keine



<sup>342</sup> SMS, 141-I/133 vom 28.10.1207/08.06.1793.

<sup>343</sup> Qāsimī, *Qāmūs*, 144: Der *daqqāq* klopft Seiden- und Baumwollstoffe mit einem hölzernen Gegenstand, damit die Färbung haltbarer wird und der Stoff geschmeidiger.

<sup>344</sup> SMS, 154-I/7/22 vom 25.04.1219/02.08.1804.

<sup>345</sup> Ġazzī, Nahr, II, 104.

<sup>346</sup> SMS, 149/52/147 vom 20.01.1216/02.06.1801.

Abrechnung gefunden werden, die Einnahmen des Ğāmi<sup>c</sup> al-Zainabīya betrugen in den Jahren 1166/1752-53 bis 1169/1755-56 677g und in den Jahren 1253/1837-38 bis 1256/1840-41 zwischen 1.752 g und 2.817 g. <sup>347</sup> Es ist also anzunehmen, daß im Jahr 1216/1801 der Betrag von 5.400 g einem Mehrfachen der Jahreseinnahmen entsprochen hat. Falls sich diese großen Restaurierungsmaßnahmen zu oft wiederholten, konnte dies leicht zum Ruin des waqf führen, wie der Fall des Ğāmi<sup>c</sup> Isma<sup>c</sup>īl Bāšā vermuten läßt, der zur Zeit von Ġazzī verfallen war.

Im Fall des Ğāmi<sup>c</sup> al-Sarawī im Viertel al-Baiyāda ist die Feststellung der Notwendigkeit einer großen Restaurierung zugleich der Anlaß, den mutawallī der Institution zu entlassen, da der Zustand der Gebäude auf seine schlechte Verwaltung (er habe die Einkünfte des waaf in die eigene Tasche gewirtschaftet) geschoben wurde. Im Jahr 1225/1810 wurde er auf Initiative einiger Bewohner des Viertels al-Baiyāda abgelöst. Eine Inspektion stellte fest, daß an dem Gebäude Restaurierungen in der Höhe von 6.400 g notwendig waren.<sup>348</sup> Auch in diesem Fall repräsentiert diese Summe ein Vielfaches der jährlichen Einnahmen der Stiftung, die im Jahr 1218/1803-04 322 g betrugen (Ausgaben 546 g). 349 Aus dem Jahr 1226/1811-12, genau elf Monate nach der Ablösung des *mutawalli*, besitzen wir eine Abrechnung über den Zeitraum von zehn Monaten. Die Einnahmen betragen für diesen Zeitraum 992,5 g, die Ausgaben 870,5 g, der wagf hat also mittlerweile einen leichten Überschuß erwirtschaften können.<sup>350</sup> Es ist nicht auszuschließen, daß die bessere wirtschaftliche Situation der Stiftung mit dem Verwalterwechsel in Zusammenhang steht. Trotzdem werden die großen Restaurierungskosten von 6.400 g das Budget der Stiftung auf lange Jahre belastet haben.

Andere Restaurierungen sind nicht derart aufwendig gewesen und schlugen finanziell nicht so stark ins Gewicht. Der Masǧid Šaiḫ ʿAbdallāh im Viertel al-Hazzāza sollte im Jahr 1207/1793 – zusammen mit drei Häusern  $(d\bar{a}r)$  des waqf – für eine Betrag von 1.250 ġ restauriert werden. Das Dokument erwähnt folgende Schäden: "die Kuppel des masǧid droht einzustürzen, das erste Haus  $(d\bar{a}r)$ , bekannt als 'großes Haus'  $(al-d\bar{a}r\ al-kab\bar{i}ra)$  ist in allen Teilen verfallen, inklusive der Außenmauern auf allen vier Seiten. Das zweite Haus, bekannt als 'Haus des Imam'  $(d\bar{a}r\ sakn\ al-im\bar{a}m)$ , droht einzustürzen. Das dritte Haus, bekannt als 'Wohnung der Christen'  $(sakn\ al-naṣ\bar{a}r\bar{a})$ , benötigt Renovierungen, neuen Putz  $(talb\bar{i}s)$  und Arbeiten an den Mauern im östlichen Teil."351



<sup>347</sup> SMS, 39 und AS, 48. Im Registerband SMS, 152-I tauchen leider keine Abrechnungen des Ğāmi<sup>c</sup> al-Zainabīya auf.

<sup>348</sup> SMS, 168/211/416 vom 13.02.1225/19.03.1810.

<sup>349</sup> SMS, 152-I/29/55 von 1218/1803-04.

<sup>350</sup> SMS, 177/5/13 von 01.01.1227/16.01.1812.

<sup>351</sup> SMS, 141-I/85 vom 10.08.1207/23.03.1793.

Masǧid Sīhǧān im Viertel Almaǧī³⁵²² wurde im Jahr 1212/1798 zusammen mit einigen Immobilien des waqf restauriert. Das Dokument aus diesem Jahr beantragt einen Kredit für Baumaßnahmen an der masǧid, drei Häusern (dār) und drei Geschäften (dukkān) aus dem waqf. Nach der Inspektion wird eine Kreditaufnahme von 600 ġ genehmigt, davon 200 ġ für den masǧid (weitere 200 ġ für die erste dār, je 50 ġ für die zweite und dritte dār und 100 ġ für die drei Geschäfte). Die Arbeiten, die an der Moschee durchgeführt werden sollen, sind keine aufwendigen Restaurierungen, sondern stehen eher im Zusammenhang mit den jährlichen Instandhaltungsarbeiten. Es handelt sich um die Pflasterung von Teilen der Toilettenanlagen und um die Verputzung des Moscheedaches.³⁵³ Kurz danach im Jahr 1217/1802-03 wurden ähnliche Arbeiten in Höhe von 594 ġ aus dem jährlichen Budget der Stiftung bezahlt, ohne daß ein Antrag auf einen Kredit gestellt wurde. Die gesamten Ausgaben in diesem Jahr lagen bei 976,5 ġ, dem standen Einnahmen von 1.058,5 ġ gegenüber, es wurde also trotzdem ein positiver Saldo von 182 ġ erwirtschaftet.³⁵⁴

Aufwendige Restaurierungen finden sich nicht häufig in den Dokumenten. In einigen Fällen blieb dem *mutawallī* keine andere Wahl, als einen Kredit zu beantragen (Ğāmi<sup>c</sup> Isma<sup>c</sup>īl Bāšā und Ğāmi<sup>c</sup> al-Zainabīya). In anderen Fällen (Masǧid Sīhǧān) scheint der Verwalter die Entscheidung, ob er die Arbeiten aus dem jährlichen Budget oder durch einen Kredit finanziert, der jeweiligen Situation angepaßt zu haben.

Die bislang erwähnten Beispiele betreffen außergewöhnliche Restaurierungen, für deren Durchführung der Verwalter die Hilfe des Richters benötigte, um das notwendige Kapital für diese Arbeiten zu beschaffen. Aber praktisch jedes Jahr fanden kleinere Arbeiten zur Instandhaltung und Instandsetzung der wagf-Immobilien statt. Die Spuren dieser Arbeiten finden sich in den Abrechnungen der Stiftungen (vgl. Tabelle XV, 1). Oft sind sie unter dem Titel ta'mir oder tarmimat al-musaqqafāt zusammengefaßt. In einigen Abrechnungen (vor allem aus den Registern SMS, 177 und AS, 48) sind einige der in den Moscheen geleisteten Arbeiten spezifiziert, so taucht in der Abrechnung des Ğāmi<sup>c</sup> Burdbak aus dem Jahr 1226/1811-12 ein Betrag von 4 g für die Reinigung des Betraums (ta'zīl al-qiblīya) auf, sowie 68,5 g für Arbeiten an der Zisterne ('amal al-ğubb) und 31 g 5 u für das Pflastern der Plattform der Moschee (tablit mastabat al-ǧāmi').355 Im Jahr 1227/1812-13 finden sich ebenfalls 4 g für ta'zīl al-qiblīya, es scheint sich also um einen jährlich wiederkehrenden Standartbetrag zu handeln. Ebenfalls werden in diesem Jahr 27 g für Arbeiten am *qastal* aufgewendet.356 Der Ğāmic Šaraf



<sup>352</sup> Ġazzī, Nahr, II, 329. Diese Moschee wurde im Jahr 985/1577-78 von Aḥmad, bekannt als (al-ma'rūf bi) Ibn Sihǧān gestiftet (bei Gaube, Wirth nicht erwähnt).

<sup>353</sup> SMS, 145/35/130 vom 27.11.1212/14.05.1798.

<sup>354</sup> SMS, 152-I/6/13 von 1217/1802-03.

<sup>355</sup> SMS, 177/5/11 von 01.01.1227/16.01.1812.

<sup>356</sup> SMS, 177/22/63 von 01.01.1228/04.01.1813.

wendet 1228/1813-14 2 ġ für Arbeiten an den Truhen (oder Wandschränken) für die Kerzen, 1 ġ für Arbeiten an den Schlössern, sowie 30 ġ für Arbeiten an den Wasserleitungen (akwāz) auf. In der Abrechnung des Ğāmi Šaraf aus dem Jahr 1253/54 (1837-38) werden die Ausgaben für die regelmäßigen Arbeiten, hier wohl das Verputzen des Daches, spezifiziert. So mußten zum Beispiel für die 'dār al-Ġūrī' im Besitz des waqf der Moschee die folgenden Beträge aufgewendet werden:

- Asche (quṣrmal), 65,5 ġ
- Kalk (kils), 50 g
- Hanfschnipsel (qunab), 35 g
- Stroh, Sand, Körbe, Entfernung der Abfälle (*tibn, turāb, zanābīl, kabb ḥa-sāla*), 18 ġ
- Lohn für 3 Arbeiter (uğrat fu'ūl), 61 ġ

Für diese Arbeiten (insgesamt 229,5 g) mußte ein Großteil der Mieteinahmen dieses Hauses (im Jahr 1253/54 300 g) aufgewendet werden. In demselben Jahr sind ebenfalls die Toilettenanlagen im Hof der Moschee restauriert worden:

- Kalk, roter Sand (kils, turāb aḥmar), 45 ġ
- Arbeiten an den Wasserleitungen ('amal al-kawāz), 155 ġ

Obwohl diese Arbeiten eher zu den regelmäßigen Instandhaltungsarbeiten gehören, werden sie im Dokument als  $ta^cm\bar{t}r$  (Restaurierungen) bezeichnet. 358

Nicht nur die großen Restaurierungen, die am Anfang dieses Kapitels behandelt wurden, sondern auch die regelmäßigen Instandhaltungsarbeiten haben das Budget der Stiftungen in einigen Fällen außergewöhnlich hoch belastet. So ist es nicht verwunderlich, daß einige kostspielige Restaurierungen in kurzer Abfolge eine Stiftung in Existensnöte bringen konnten (vgl. ǧāmiʿIsmaʿīl Bāšā), wenn ihr waqf nicht in der Lage war, diese Kosten zu tragen, und gleichzeitig keine anderen Finanzquellen (zum Beispiel Spenden der Gemeinde) gefunden werden konnten.

# XV. 2. Strategien zur Kapitalbeschaffung und zur Inwertsetzung des Stiftungsbesitzes

Einige Moscheestiftungen haben, um ihrem chronischen Kapitalmangel zu begegnen, Strategien entwickelt, ihr Überleben und Funktionieren als Institution zu gewährleisten. Eine dieser Strategien bestand in der Inwertsetzung von Teilen des Gebäudes der Moschee durch Vermietung. Es gab in vielen religiösen Institutionen vermietbaren Raum, wie zum Beispiel die Beschreibung der Umayyadenmoschee (vgl. Kap. X. 2. a.) zeigt, in der viele Räume



<sup>357</sup> SMS, 177/50/144 von 01.07.1229/19.06.1814.

<sup>358</sup> AS, 48/80/245 vom 01.07.1254/20.09.1838.

(huğra) von Beschäftigten der Moschee bewohnt wurden. Aber auch kleinere Moscheen besaßen diese Möglichkeit. Die Juristen sind nicht prinzipiell dagegen, Teile der Moschee zu vermieten, sofern eine Notwendigkeit (darūra) dazu vorliegt. Diese vermieteten Teile verlieren nicht den Status als ,Moschee'. 359 Der Ğāmi' al-Ḥaddādī außerhalb des Bāb al-Ḥadīd 360 hat laut einer Abrechnung aus dem Jahr 1219/1804-05 vier Räume, ein Magazin und einen weiteren als 'Fenster' bezeichneten Ort vermietet. Diese Teile erzielen eine Miete von 27 g, bei gesamten Einnahmen von 174,75 g 2 u beträgt dies 15,5 %. Bis auf drei waren alle übrigen Immobilien der Stiftung zu diesem Zeitpunkt als hikr-Verträge vermietet worden. 361 Die Lösung, Teile der Moschee selbst zu vermieten, konnte dem waaf profitable Objekte hinzufügen. Sogar große und prestigeträchtige Institutionen mußten zu diesem Mittel greifen. Der Šāmi<sup>c</sup> Husrū Bāšā besaß angrenzend an die Moschee – im Stil der großen Moscheen des osmanischen Kernlandes - einen Garten. Diese Gärten wurden oft als Friedhöfe verwendet. Der Garten des Ğāmi<sup>c</sup> Husrū Bāšā wurde vermietet, wie eine Abrechnung der Stiftung aus dem Jahr 1217/1802-03 zeigt. Er erzielte eine Miete von 10 g, die als Pauschalbetrag (maqtū') abgerechnet wurde. 362 Der Ğāmi<sup>c</sup> Turuntāy<sup>363</sup> im Viertel Muhammad Bek erzielte sogar mehr als die Hälfte (53,6 %) seiner Einnahmen im Jahr 1165/1751-52 durch die Vermietung von Lagerräumen (maḥāzin), die sich innerhalb des ǧāmi<sup>c</sup> befanden. Sie erzielten 13 g bei gesamten Einnahmen von 24,25 g. Das Gebäude war ausreichend groß, um Teile daraus zu vermieten. Da es nicht mehr als madrasa benutzt wurde, hatten die 40 Räume im Erdgeschoß und in der ersten Etage wohl keine Funktion mehr. Dies ermöglichte der Institution zu überleben, vor allem weil andere Objekte aus dem Stiftungsbesitz (eine mazra'a und zwei faddān Land) in diesem Jahr keine Einnahmen erwirtschaftet haben.364 Die Madrasa al-Mansūrīya im Viertel al-Farāfra hat im Jahr 1258/1842-43 Mieteinnahmen von 600 g aus einem Haus erzielt, daß sich innerhalb (dahil) der madrasa befand. Bei gesamten Einnahmen von 3.995 g entsprach dies immerhin 15 %.365 Eine noch konsequentere Lösung für die Finanzprobleme der Stiftungen finden im Verlauf des 19. Jahrhunderts einige Moscheestiftungen, die im Bereich des zentralen Marktes in Aleppo lagen. Gazzī erwähnt den Fall des Masgid al-Yatāmī im Viertel Ğubb Asad Allāh, den er als ,alt' bezeichnet und der in ruinösem Zustand war. Im Jahr 1310/1892-93 wurde



<sup>359</sup> Ramlī akzeptiert ohne Einschränkungen das Argument der darūra, (Fatāwā, I, 118). Ibn ʿĀbidīn ist ein wenig vorsichtiger (ʿUqūd, I, 181; Radd, VI, 547).

<sup>360</sup> Die Moschee stammt aus dem 14. Jahrhundert und wurde ab 1841 fast vollständig erneuert.

<sup>361</sup> SMS, 152-I/65/128 von 1219/1804-05: maḥzan dāḥil ğāmi', uṭa dāḥil ğāmi', talāt uwaṭ dāḥil ğāmi', šubbāk al-ǧāmi'.

<sup>362</sup> SMS, 152-I/11/24 von 1217/1802-03.

<sup>363</sup> Es handelt sich um die Madrasa al-Ṭurunṭāʿīya, die im Jahr 785/1382 vom mamlukischen Emir Ṭurunṭay erneurt wurde (Ġazzī, *Nahr*, II, 274).

<sup>364</sup> SMS, 39/64/350 vom 01.01.1166/07.11.1752.

<sup>365</sup> BOA, EV. 11687, fol. 20v.

er restauriert ('umira), drei Geschäfte in der Moschee eingerichtet (ustuḥriğa minhu talāt dakākīn), die ihr als waqf gestiftet wurden. Diese Maßnahme bescherte der Moschee offensichtlich auch nicht genug Einkommen, denn im Jahr 1340/1921-22 ließ die Mudīrīyat al-Auqāf die Moschee abreißen, an ihrer Stelle repräsentative Geschäfte (ḥawānīt 'azīma) erbauen und in der ersten Etage über den Geschäften eine neue Moschee einrichten. Diese baulichen Veränderungen, die Anfang des 20. Jahrhunderts stattfanden, liegen außerhalb unseres Untersuchungszeitraums, sie sollten aber kurz erwähnt werden, da es sich um eine konsequente Inwertsetzung des Stiftungsbesitzes handelt. Sie sind aber keine vollständige Neuerung, bereits in vorherigen Jahrhunderten wurden Teile der Moscheen für kommerzielle Zwecke vermietet, wie unsere Dokumente aus Aleppo zeigen.

Eine ungewöhnliche Form der Finanzierung einer Moschee wird von Ġazzī am Beispiel des Ğāmiʿ al-Kamīnī erwähnt, der im Viertel al-Ğallūm al-Kubrā neben der Hauptachse des sūq liegt. Zu seiner Zeit bestand die Moschee aus einem kleinen freien Hof (raḥba) und einer qiblīya, in der die auqāt sirrīya (das zuhr- und ʿaṣr-Gebet) und das Freitagsgebet abgehalten wurden. Die Gemeinde dieser Moschee wird also überwiegend aus Personen bestanden haben, die tagsüber den sūq frequentierten. Die Moschee besaß einen Weinstock, der auf ihrem Dach rankte und dessen Weintrauben in unreifem Zustand (ḥiṣrim) geerntet wurden. Diese wurden verkauft und davon der Imam, der ḥādim und alle weiteren Ausgaben des ǧāmiʿ bestritten.³67

Zuletzt soll eine Form der Finanzierung erwähnt werden, die sicherlich nicht unerheblich zum Funktionieren der religiösen Institutionen beigetragen hat, deren Spur sich aber nur ausnahmsweise in den Dokumenten findet. Es handelt sich um Zuwendungen in Form von Spenden. Es kann vermutet werden, daß die regelmäßigen Defizite in den Abrechnungen einiger Institutionen in dieser Weise ausgeglichen wurde. In einem Fall wurde dies in den Registern dokumentiert: Der Masǧid al-Yašbakīya³68 im Viertel Sāḥat Biza an der zentralen sūq-Achse gelegen, besaß im Jahr 1217/1802-03 noch die ḥikr-Mieten von 52 Geschäften, die insgesamt 159,25 ġ 8 u erwirtschafteten. Diese Einnahmen waren aber noch in der Lage die Ausgaben des masǧid in Höhe von 148,5 ġ zu decken und mit einem geringen positiven Saldo von 10,75 ġ 8 u abzuschließen. In diesem



<sup>366</sup> Gazzī, Nahr, II, 177.

<sup>367</sup> Gazzī, Nahr, II, 62. Heute liegt diese Moschee im Erdgeschoß eines modernen mehrstöckigen Gebäudes. Die als hisrim bezeichneten Weintrauben dienen zur Produktion eines sauren Saftes, der in der syrischen Küche Verwendung findet, Russell beschreibt: "A part [of the grapes] is used for making Husrum, which is the juice expressed from the grape while unripe, and by the Turks preferred to vinegar …" (Natural History, I, 80f.).

<sup>368</sup> Gazzī, Nahr, II, 63. Die Institution wurde im Jahr 824/1421 als madrasa vom Amīr Yašbak b. 'Abd al-Malik gegründet und mit einem ebenfalls vom Stifter erbauten sūq als waqf versehen. Die Funktion der madrasa war während unseres Untersuchungszeitraums bereits verloren gegangen und vom waqf-Besitz blieben nur die Grundrenten erhalten.

Jahr fielen aber lediglich 25 g für Instandhaltungsarbeiten an. 369 Im Zeitraum 1217/1802-03 bis 1224/1809-10 lagen diese Ausgaben bei durchschnittlich 27 g, was 17,3 % der Ausgaben entspricht. Dieser Anteil stieg für den Zeitraum 1250-56/1834-40 auf 80 % an (vgl. Tabelle XV, 1). Der Grund wird deutlich in der Abrechnung des Jahres 1249-50/1834-35: Die Einnahmen haben sich nur leicht auf 173,75 g erhöht, da es sich ja nur um hikr-Zahlungen handelt, die in der Regel nicht mehr ansteigen. Diesen Einnahmen stehen Ausgaben desselben Betrages gegenüber. 116,5 g dieser Ausgaben waren in diesem Jahr für die Instandhaltung der Moschee aufzuwenden. Zwischen 1217/1802-03 und 1249-50/1834-35 liegt die bereits mehrfach erwähnte Preissteigerung, die sicherlich der Grund für diesen Anstieg war. Dieser deutlichen Erhöhung wurde versucht, mit Einsparungen bei den Personalkosten zu begegnen. Im Jahr 1217/1802-03 besaß der masğid noch einen šaih maktab und einen hādim. Diese beiden Posten fallen in der Abrechnung aus dem Jahr 1249-50/1834-35 weg, ebenfalls sind die Ausgaben für Rezitationen deutlich gekürzt. Dies hilft dem wagf aber nicht aus dem Dilemma. Vier der Posten des masgid konnten nicht mehr aus wagf-Mitteln finanziert werden, sondern nur durch Spenden (tabarru<sup>c</sup>), es handelt sich um den Muezzin, wā'iz, mutawallī und qanawī (je mit 12 g entlohnt). 370 Die Lage an der zentralen sūq-Achse hat sicherlich geholfen, zahlungskräftige Spender zu finden, um diese Institution funktionsfähig zu erhalten. Auch der als wohlhabend anzusehende Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf (vgl. Kap. X. 2. c.) hat im Jahr 1223/1808-09 einen Betrag von 195 ġ von einem "Sayyid Sādiq" für Arbeiten an der Moschee erhalten. 371

Unsere Dokumente zeigen, daß in einzelnen Fällen die Verwalter der Stiftungen unorthodoxe Wege gehen, um die religiösen Institutionen in Funktion zu erhalten. Die Vermietung von Teilen der Moschee ist aber keine Lösung für andauernden Geldmangel, sondern bestenfalls eine kurzzeitige Erleichterung. Die Finanzierung durch Spenden scheint eine große Rolle gespielt zu haben, die leider in den Dokumenten selten sichtbar wird.



<sup>369</sup> SMS, 152-I/57/110 von 1217/1802-03.

<sup>370</sup> AS, 48/4/6 vom 27.10.1250/25.02.1835.

<sup>371</sup> SMS, 152-I/179/354 von 1223/1808-09.

### XVI. Resümee

In den Werken von al-Māwardī und den hanafitschen Juristen sind die Moscheen hierarchisch organisiert. Dies trifft auch auf die religiösen Institutionen in Aleppo zu, allerdings folgen sie einer anderen Hierarchie. Die Umayyadenmoschee, in den Dokumenten als al-Šāmic al-Kabīr al-Umawī bezeichnet, hat, nicht zuletzt bedingt durch ihre Größe und ihr Alter, den ersten Platz unter den Moscheen Aleppos behauptet. Unsere Dokumente verdeutlichen diese Bedeutung: die Umayyadenmoschee – oder Teile von ihr – waren oft Nutznießer neuentstandener Stiftungen. Damit ist die Umayvadenmoschee die einzige der ,imperialen' Moscheen Aleppos, die gleichzeitig tief eingebettet war in den religiösen Raum der Stadt. Die drei großen osmanischen Gründungen des 16. Jahrhunderts im Stadtzentrum von Aleppo nehmen eine Sonderstellung in einer Hierarchie der religiösen Institutionen ein. Es handelt sich um Freitagsmoscheen, die sehr aktiv waren und vielen Aleppiner 'ulamā' eine lukrative Arbeit boten. Sie bleiben – um in der Sprache von al-Māwardī zu bleiben – ğawāmi<sup>c</sup> sultānīya (imperiale Moscheen), für die der Staat verantwortlich war, hier in der Form seiner lokalen Gouverneure. Sie werden auf der anderen Seite aber nicht als Begünstigte in die Stiftungen der Aleppiner aufgenommen, was dazu führt, daß ihr Stiftungsbesitz nicht wächst. Dies ist besonders deutlich bei dem Ğāmi<sup>c</sup> Husrū Bāšā, dessen Einkünfte stagnieren und damit real – die Geldentwertung eingerechnet – deutlich sinken (vgl. Grafik X, 2). Die Einnahmen des Ğāmi<sup>c</sup> Bahrām Bāšā steigen während unseres Untersuchungszeitraums zwar an, aber dieser Anstieg ist deutlich geringer, als bei vielen anderen Institutionen, deshalb muß wohl in diesem Fall auch von einem realen Sinken der Einnahmen ausgegangen werden.

Andere Freitagsmoscheen entwickeln sich während unseres Untersuchungszeitraum in einer anderen Weise. In einigen Fällen ist über ihre Gründung – oder ihrer Umwandlung von einem masğid in einen ğāmi<sup>c</sup> – nicht viel bekannt. Im Fall des Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf und des Ğāmi<sup>c</sup> al-Mušāṭīya sind sie aber bereits in frühosmanischer Zeit als ğāmi<sup>c</sup> attestiert. Diese Freitagsmoscheen sind – neben anderen Einrichtungen – das Hauptziel der Stiftungsaktivität der Aleppiner. In dieser Gruppe finden sich alte mamlukische Freitagsmoscheen, Neu- oder Wiedergründungen der osmanischen Zeit und masāğid, die im Laufe der Zeit in ğawāmi<sup>c</sup> umgewandelt wurden. Gemeinsam ist ihnen ihr privater Charakter. Eine bestimmte Gruppe (eine Gemeinde oder auch eine Familie) hat die Kontrolle über diese Institutionen erlangen können. Die Rolle dieser Gemeinde wird aus einigen Dokumenten deutlich: sie schlagen die Ernennung von Moscheepersonal bei Gericht vor, bestätigen die Richtigkeit von Ausgaben, etwa für Renovierungsmaßnahmen, und betreiben die Absetzung von inkompetenten Verwaltern. Freitagsmoscheen, die laut al-Māwardī



und den hanafitischen Juristen zu den imperialen Moscheen gehören, gehen auf diese Weise in den Bereich der privaten Kontrolle über.

Die *masāğid* Aleppos lassen sich während unseres Untersuchungszeitraums, ebenso wie die *ğawāmi*<sup>c</sup>, in verschiedene Gruppen einteilen. Einige waren sehr kleine Institutionen, zum Beispiel der Masǧid al-<sup>c</sup>Umarī und der Masǧid al-Zaitūna, letztere gemessen an der Größe des Gebäudes, da wir leider nichts über die Größe ihres *waqf* wissen. Ihre Bedeutung beschränkte sich wahrscheinlich auf die unmittelbare Nachbarschaft. Andere sind von ihrer architektonischen Bedeutung und der Größe ihres *waqf* den kleinen *ğawāmi*<sup>c</sup> vergleichbar. Dies trifft besonders für den Masǧid Maqarr al-Anbiyā<sup>c</sup> zu, der während unseres Untersuchungszeitraums die Entwicklung zu einer Freitagsmoschee abgeschlossen hat. Neben seiner Größe war sicherlich auch entscheidend, daß im Umkreis von 150 bis 200 Metern keine andere religiöse Institution lag (in derselben Entfernung um den Masǧid al-Zaitūna zum Beispiel gab es zwei *ǧāmi*<sup>c</sup> und eine *zāwiya*), woraus sich für die Gemeinde dieser Moschee offensichtlich ein Bedürfnis nach der Umwandlung dieses *masǧid* in eine neue Freitagsmoschee ergab.

Die Moscheen waren unterschiedlich mit wazā'if ausgestattet. Der Ğāmi' al-Mušāṭīya und andere Moscheen in den östlichen Vororten besaßen in der Regel nur die ša'ā'ir-Posten, die zum Funktionieren der Institution notwendig waren. Der Ğāmi' Šaraf und andere Moscheen in den nördlichen Vororten hingegen hatten zusätzlich zu den arbāb al-ša'ā'ir weitere Posten (Rezitationen, Unterricht, tarāwiḥ-Gebete im Ramadan, etc.), die zwar nicht unbedingt erforderlich waren, aber die Attraktivität dieser Moscheen deutlich steigerten. Zum einen lag dies sicherlich an den finanziellen Möglichkeiten der Stiftungen dieser Moscheen, zum anderen auch an den religiösen Gewohnheiten und Präferenzen der Gemeinde, denn es sind die Stifter aus der Gemeinde, die oft Geldsummen für diese Aktivitäten in ihren auqāf festsetzen.

Die zahlreichen Informationen über Moscheen in den Gerichtsakten zeigen, daß sie das Rückgrat des religiösen Raums darstellen. Praktisch jedes der Aleppiner Stadtviertel besaß eine Freitagsmoschee, die größeren wohl auch mehrere *masāğid*. Als einzige religiöse Institution ist sie flächendeckend über die gesamte Stadt verteilt, selbst in den mehrheitlich nicht-muslimischen Vierteln, wie am Beispiel der nördlichen Vororte gezeigt werden konnte.

Die *madāris* Aleppos haben zum Teil über einen sehr langen Zeitraum funktioniert. Einige der Gründungen aus dem 12. und 13. Jahrhundert u. Z. waren bis in den Untersuchungszeitraum hinein aktiv. Andere haben die *madrasa*-Funktion verloren, existierten als Moschee weiter und zeigen damit die Kontinuität des religiösen Raums, der seine institutionelle Form sehr wohl auch ändern konnte.

In osmanischer Zeit werden einige prestigeträchtige Institutionen der Lehre gegründet, die bis ins 20. Jahrhundert hinein bestanden haben und



den Aleppiner ' $ulam\bar{a}$ ' viele Arbeitsmöglichkeiten gegeben haben. Außerdem findet sich, vor allem in den kleineren Institutionen (Madrasa al-Manṣūrīya), die Verbindung zwischen der Lehre (madrasa) und dem mystischen Islam ( $z\bar{a}wiya$ ).

Neben den Moscheen waren die Institutionen des Ṣūfī-Islams während unseres Untersuchungszeitraums die am häufigsten von Stiftungen Begünstigten. Obwohl die Aleppiner zum Teil nur kleine Geldbeträge zugunsten dieser Institutionen stifteten, bewiesen sie dadurch eine besondere Verbundenheit mit diesen Orten. Die wichtigeren dieser Institutionen waren mit einer Familie verbunden, die manchmal über Jahrhunderte die Kontrolle ausübte. Diese Familie verwaltete den waqf der zāwiya oder takīya wie eine Familienstiftung, aus diesem Grund enthalten die Gerichtsregister nur wenige Dokumente, die die Verwaltung dieser Institutionen betreffen. Ihr Stiftungsbesitz war in einigen Fällen, anders als bei vielen Moscheen, über die ganze Stadt verteilt. Dies deutet darauf hin, daß die Anhängerschaft dieser Instititionen weniger regional definiert war. Es gab aber keine strikte Trennung zwischen Moscheen und Ṣūfī-Institutionen, in wohl allen der zawāyā und takāyā fanden auch die vorgeschriebenen Gebete statt. In anderen Fällen war eine zāwiya fest in eine Moschee integriert, wie das Beispiel des Ğāmic al-Mušāṭīya zeigt.

Die Orte der Heiligenverehrung waren in Aleppo in einigen Fällen in Moscheen oder Institutionen der Ṣūfī-Orden integriert. In einigen Fällen tauchen sie aber auch als eigene Institutionen mit einem eigenen waqf in den Gerichtsakten auf. Insgesamt sind die Nennungen dieser Heiligtümer in den waqfīyāt selten, so daß angenommen werden kann, daß sie für die Aleppiner nicht sehr attraktiv als Nutznießer ihrer auqāf waren und ihre Finanzierung teilweise durch andere Einkünfte, wie Spenden, gesichert wurde.

Die Einrichtungen der Wasserversorgung sind ebenfalls oft Begünstigte von Stiftungen und gelangen gelegentlich, wie andere Institutionen, unter die Kontrolle einer Familie. Auch finden an ihnen oft von den Stiftern bestimmte religiöse Handlungen, wie Koranlesungen, statt.

Viele Institutionen des religiösen Raums schließen ihre Abrechnungen regelmäßig mit einem negativen Saldo ab. Die Frage, wie diese Defizite ausgeglichen wurden, konnten unsere Dokumente nicht restlos beantworten. Sie deuten aber darauf hin, daß die Moscheegemeinde bei finanziellen Schwierigkeiten die Institution mit Spenden unterstützt hat. Es bleibt auch die Frage offen, ob die zum Teil enormen Defizite (vor allem die zawāyā und takāyā im Jahr 1258/1842-43, vgl. Tabelle XII, 1) real waren, oder nur von den Verwaltern der Stiftungen vorgeschoben, um der osmanischen Zentralverwaltung, die am Ende unseres Untersuchungszeitraums die auqāf einer stärkeren Kontrolle zu unterziehen begann, det tatsächliche finanzielle Situation der Stiftung zu verschleiern. Darauf deutet hin, daß die großen Kosten we-



<sup>372</sup> Meier, "Waqf Only in Name".

sentlich durch Restaurierungen verursacht wurden, die einfacher zu manipulieren sind, als zum Beispiel die Gehälter für das Moscheepersonal, die der Durchschnittsentlohnung (*uğrat al-mitl*) entsprechen sollten. Es ist also nicht auszuschließen, daß die Verwalter der Empfehlung der Juristen (zum Beispiel Ibn ʿĀbidīn, vgl. Kap. V. 1. f.) folgten und die tatsächlichen materiellen Verhältnisse der Stiftung nicht bei Gericht offengelegt haben.



## Der religiöse Raum in Aleppo. Zusammenfassende Betrachtungen

Wir haben in den verschiedenen Kapiteln dieser Arbeit zeigen können, daß der religiöse Raum hinter den von Jean Sauvaget beschriebenen "grandiosen Fassaden" (vgl. Einleitung) keinesfalls in Ruinen lag, sondern ein wichtiger Teil der Aleppiner Gesellschaft war. Die Aleppiner waren in großem Maße selbst in diesem Raum aktiv, der ein wichtiger Bereich des urbanen Raums war, allein schon wegen der großen Zahl an Immobilien, die zu den Stiftungen gehörten.

Jede historische Untersuchung ist geprägt von der Verfügbarkeit und Auswahl der Quellen. Für diese Studie wurden überwiegend Gerichtsakten herangezogen, was natürlich Auswirkungen auf die Darstellung des religiösen Raums hat, der in diesen Dokumenten mit den Augen des Gerichts wahrgenommen wird. Erinnern wir uns: "Wahrnehmen" gehört zu den Prozessen, durch die – nach unserer Definition – religiöser Raum hergestellt wird (vgl. Einleitung). Diese Auswahl hat aber auch eine wichtige – wenn auch indirekte – Rolle der Gerichte aufgezeigt: sie sind ein "Verhandlungsraum", in dem sich ein großer Teil der Verwaltung des religiösen Raums abgespielt hat.

Das "geistige und religiöse Leben" wird von vielen Stadtgeographen als eine der Grundfunktionen der Stadt beschrieben.<sup>373</sup> Dieser Bereich entspricht in weiten Teilen dem religiösen Raum, wie er in dieser Studie verstanden wird. Anders als die Funktionen der Herrschaft und der ,nicht-agrarischen Wirtschaft' (Handwerk und Handel), die in der Stadt – etwa als Regierungssitz und Bazarviertel – räumlich klar zu identifizieren sind, ist das "geistige und religiöse Leben' räumlich weniger gut einzugrenzen. In den Modellen der Geographen beschränkt sich dieser Raum oft auf die Lokalisierung einer Hauptmoschee im Zentrum der Stadt in der Nähe des Bazars. Dieses Modell ist inspiriert vom klassischen islamischen Konzept, das nur eine Freitagsmoschee in einer Stadt vorsieht. Auch wenn in der Tat die ersten monumentalen Freitagsmoscheen, wie am Beispiel der Umayyadenmoschee in Aleppo gezeigt werden konnte, einen privilegierten Platz im Gefüge des religiösen Raums ihrer Stadt einnehmen und behaupten können, so ist doch das "geistige und religiöse Leben' im wesentlichen polyzentrisch organisiert. Die Moscheen auf Stadtviertelebene und die Institutionen der Derwischorden stehen im Zentrum des religiösen Lebens der Bewohner Aleppos, was sich in der Stiftungsaktivität und in der Beteiligung an der Verwaltung der Institutionen (als Moscheegemeinde) niederschlägt. Dieses kleinteilige Netz an Institutionen des religiösen Raums hat jedoch bislang keinen Platz in den Modellen der Geographen.



<sup>373</sup> Zum Beispiel in: Wirth, Die orientalische Stadt, 59.

Die religiösen Institutionen finden sich in allen Teilen der Stadt. Sie existieren jedoch nicht losgelöst vom Bereich der Herrschaft oder des Bazars. Herrscher oder ihre Gouverneure treten als Stifter religiöser Institutionen in Erscheinung, ja dies war sogar eine ihrer Aufgaben (vgl. Kap. X.). Während unseres Untersuchungszeitraums war diese Aufgabe jedoch im wesentlichen auf private Stifter übergegangen. Die Beziehung zum wirtschaftlichen Bereich ist ebenso deutlich. Die zentrale Freitagsmoschee liegt in vielen Orten in direkter Nachbarschaft des Bazars und besaß Teile von ihm als waqf-Besitz, so wie in kleinerem Maßstab auch die Stadtviertelmoscheen Teile der Märkte in ihrer Nachbarschaft besaβen (vgl. Kap. X. 2.).

Eine Vermischung des religiösen Raumes mit den privaten Stiftungen findet bei den Institutionen der Derwischorden statt. Wir haben gesehen, daß Stiftungen, die zugunsten dieser Orden etabliert sind, die Form einer privaten Stiftung haben (sie sind in der Regel zugunsten des šaiħ und seinen Nachfolgern persönlich bestimmt). Auch andere Stiftungen schaffen eine Verbindung zwischen einer religiösen Institution – oft einer Moschee – und einer Familie. Es handelt sich um den Typ des waqf muštarak, den wir in Kap. II. definiert haben. Die Erträge dieser Stiftung werden zwischen einer Familie und einer religiösen Institution aufgeteilt. Ḥasan Ḥamawī Zāda erreicht dies durch die Restaurierung des Masǧid al-Nūrī, der kurze Zeit später seinen Namen trägt. Seine Nachkommen setzen die Stiftungsaktivität für diese Institutionen fort, die deshalb mit der Familie verbunden bleibt.

Die Institutionen des religiösen Raums in Aleppo waren in der Regel keine kurzlebigen Einrichtungen, sondern haben viele Jahrhunderte überdauert. Die Grundlage dafür haben oft Herrscher, Gouverneure (zum Beispiel die ayyubidischen und mamlukischen Gründungen und die der osmanischen Gouverneure aus dem 16. Jahrhundert) und andere Stifter geschaffen, die sie mit einer reichen Stiftung ausgestattet haben. Dies reichte jedoch in der Regel nicht aus, es war vielmehr der ständige Zufluß von neuen augāf, der einer Institution ein langes Leben sicherte. Diese Unterstützung durch neue augāf stellte sich nur ein, wenn sie in ihr Umfeld integriert war. Die 'erfolgreichen' Institutionen können permanent neue Stiftungen gewinnen, aus den bereits genannten Gründen: die Bewohner eines Stadtviertels zeigen sich für ihre Institution verantwortlich (vgl. das Beispiel des Ğāmi<sup>c</sup> al-Mušātīya, Kap. X. 2. d.) oder die Mitglieder einer Familie stiften weitere augāf zu ihrem Nutzen (vgl. die Beispiele: Ğāmi<sup>c</sup> al-Ḥāǧǧ Ḥasan, die Madrasa al-Aḥmadīya und der -erfolg, Sabīl al-Ğizamātī im Viertel Suwaiqat Hātum). Die Stiftungen dieser reichen' Institutionen sind also extrem kumulativ, woraus sich unter anderem komplexe Netzwerke von Beziehungen innerhalb ihrer Gemeinde ergeben.

Die auqāf hairīya, die in unserem Untersuchungszeitraum etabliert wurden, waren klein und überwiegend bestimmt, die religiösen und kommunalen Institutionen der Wohnviertel zu unterstützen, in denen ihre Stifter



lebten. Unter diesen Institutionen finden sich ğawāmi<sup>c</sup>, masāğid, Einrichtungen der Derwischorden (zawāyā und takāyā) und Einrichtungen der Wasserversorgung. Auch die Umayyadenmoschee gehört dazu, obwohl sie keine Moschee eines bestimmten Wohnviertels war. Die großen Gründungen der osmanischen Gouverneure aus dem 16. Jahrhundert, die sich nicht in die Aleppiner Gesellschaft integrieren konnten, werden nicht mehr nennenswert durch neue Stiftungen unterstützt.

Waren die auqāf in der Lage, das Funktionieren der religiösen Institutionen zu sichern? Marcus sieht die Effizienz der Stiftungen kritisch: "Overall, the level of endowment was not quite sufficient to finance the ongoing needs of the city's public services; many institutions operated on tight budgets and with chronic deficits."<sup>374</sup> Die in Teil C untersuchten Abrechnungen der Stiftungen haben gezeigt, daß in der Tat einige Institutionen über lange Zeiträume defizitär verwaltet wurden. Allerdings hat dies nicht zu ihrem Verschwinden geführt, sie haben vielmehr weiterhin ohne Einschränkung ihre Funktion erfüllt (vgl. das Beispiel des Ğāmi<sup>c</sup> al-Mušāṭīya, Kap. X .2. d.).

Im Laufe der Zeit kann sich die Funktion einer religiösen Institution ändern (eine madrasa wird masğid/ǧāmi<sup>c</sup> und schließlich zu einer zāwiya, vgl. das Beispiel der Madrasa al-Ţurunṭā'īya, Kap. XII). Die Übernahme eines altes ,heiligen Ortes' hat in diesem Fall oft nicht nur den Grund, ein adäquates Gebäude zu erwerben, sondern auch, eine Kontinuität zu wahren. Der religiöse Raum bleibt in dieser Weise erhalten, wie Abū Yūsuf und die Schafiiten vorgeschrieben haben. Wenn eine Institution sich nicht etablieren kann und nach relativ kurzer Zeit wieder ihre Tore schließt (vgl. das Beispiel der Madrasa al-Mansūrīya, Kap. XI. 3.), so liegt dies in der Regel an der fehlenden Einbindung in ein Stadtviertel oder Bindung an eine Familie. Das Beispiel der Madrasa al-Mansūrīya zeigt auch, daß die Kontinuität des religiösen Raums nicht in allen Fällen gewahrt wurde. Die madrasa war als Institution nicht erfolgreich und sie wurde am Ende des 19. Jahrhunderts in eine staatliche Elementarschule umgewandelt. Heute wird das Gebäude kommerziell als hān genutzt, hat aber seinen wagf-Status nicht verloren und wird von der Mudīriyat al-Auqāf Aleppos verwaltet.

Die Stiftungsaktivität der Aleppiner war während unseres Untersuchungszeitraums im wesentlichen auf ihre eigene Stadt beschränkt. Die große Mehrzahl der gestifteten Objekte lag in Aleppo oder in seiner unmittelbaren Umgebung. Dies zeigt den Aktionsradius und die Besitzverhältnisse der beteiligten Stifter, sie waren Bewohner der Stadt und hatten dort den Mittelpunkt ihrer Aktivitäten. Auch ein Großteil des bereits bestehenden waqf-Besitzes der Institutionen des religiösen Raums bestand aus städtischen Immobilien. Lediglich einige Institutionen aus dem Mittelalter, vor allem die madāris, hatten noch einen Teil ihres ländlichen waqf-Besitzes und ihre Abrechnungen



<sup>374</sup> Marcus, The Middle East, 306.

zeigen, daß sie noch einen Großteil ihrer Einnahmen aus diesen Objekten erzielen konnten. Gemessen am gesamten Stiftungsbesitz in unserem Untersuchungszeitraum, war dies aber eine Randerscheinung.

Die Zahl der Beschäftigten in den meisten Stadtviertelmoscheen ist begrenzt und relativ homogen. Es handelt sich um die Posten, die durch die Funktion als ǧāmi<sup>c</sup> oder masǧid vorgegeben sind. Sie bestehen aus einem Imam, einem hatib, einem Muezzin und einer Person für die manuellen Arbeiten (hādim oder qayyim). Aus vielen Dokumenten geht hervor, daß normalerweise eine Person mehrere dieser Aufgaben ausgeführt hat. Oft ist der Imam gleichzeitig der hatib und gelegentlich auch der Muezzin. In den kleineren Moscheen war wohl oft nur eine einzige Person beschäftigt, die alle Funktionen ausgefüllt hat. Sayyid 'Abd al-Latīf zum Beispiel war in dem Masğid al-Malatī im Viertel al-Baiyāda Imam, Muezzin, *ḥādim* und zuständig für das Unterrichten der Kinder (vgl. Kap. VI. 2. a.). Im Falle der größeren und reicheren ğawāmi<sup>c</sup> können Posten mehrfach besetzt sein, so gibt es in einigen Moscheen zwei Imame und mehrere Muezzine. Zusätzliche Ausgaben erscheinen in den Abrechnungen einiger Moscheen für Rezitationen und Aktivitäten im Ramadan, wie die tarāwih-Gebete, oft ohne klare Informationen, wieviel Personen darin involviert sind. Ebenfalls zahlen viele Moscheen Beträge an den *qanawī*, der die Wasserversorgung sichergestellt hat.

Die Einordnung der Beschäftigten des religiösen Raums in ein soziales Spektrum ist schwer möglich, ohne komplementäre biographische Information zu besitzen, die aber in der Regel nur für Mitglieder der Notabelnfamilien existieren. Dokumente, die Nachlässe regeln (muḥallafāt), könnten diese Lükke ein wenig schließen.<sup>375</sup> Establet, Pascual haben anhand dieser Dokumente aus Damaskus um das Jahr 1700 festgestellt, daß als 'šaiḫ' charakterisierte Personen sich in allen gesellschaftlichen Schichten finden. Ihr durchschnittlicher Besitz lag leicht über dem gesamten Durchschnitt. Allerdings hatten auch sieben von insgesamt 25 Vertretern aus diesem Bereich einen effektiven Besitz von unter 50 ġ, was sie zu den 'Armen' zählen würde.<sup>376</sup> Ausgehend von der Annahme, daß die meisten als 'šaiḫ' bezeichneten Personen eine Aufgabe im religiösen Raum ausgeübt haben, gehörten sie zwar zu allen sozialen Schichten, viele von ihnen aber eher in die unteren. Diese Beobachtung korrespondiert mit der Höhe der Entlohnungen in diesem Bereich, die in Teil B vorgestellt wurden.

Die Entlohnungen für viele Tätigkeiten in den religiösen Institutionen waren relativ einheitlich, entsprachen also einer Durchschnittsentlohnung (uğrat al-mitl). Um festzustellen, inwieweit diese Entlohnungen als Absicherung eines gewissen Lebensstandards dienen konnten, kann versucht werden, sie mit anderen bekannten Preisen oder Mietzahlungen zu vergleichen.



<sup>375</sup> Diese Dokumente existieren leider für unseren Untersuchungszeitraum für Aleppo nicht.

<sup>376</sup> Establet, Pascual, Familles et fortunes, 186.

Die von Establet, Pascual ermittelte Armutsgrenze von etwa 50 g pro Jahr für einen erwachsenen Mann wird in unseren Untersuchungszeitraums etwas höher gewesen sein. Zu einem Versuch, diesen zu ermitteln, können die Mietzahlungen herangezogen werden, die die waaf-Immobilien erwirtschaftet haben, aber auch Dokumente, in denen Unterhaltszahlungen (nafaqa) festgesetzt wurden: Im Jahr 1209/1794 zum Beispiel erhält ein Findelkind aus den Einnahmen des Gerichts die Summe von monatlich 5 ¼ g zugesprochen, die alle notwendigen Ausgaben für das Kind decken sollen.<sup>377</sup> In demselben Jahr erhält die Witwe von Husain b. Muhammad, der als farras in der Mahkamat al-Kubrā gearbeitet hatte, vom Richter eine monatliche Rente von 3 g zugestanden.378 6 g pro Monat aus den Einnahmen der Mahkamat al-Kubrā erhält im Jahr 1223/1808 Sayyid 'Abd al-Qādir Ğalabī Muqayyid Zāda, der – trotz des Familiennamens, der ihn zu den Notabeln rechnet – laut Dokument völlig mittellos war. 379 Wir können wohl davon ausgehen, daß diese Beträge lediglich einen minimalen Lebensstandard sichern sollten. Das letzte Beispiel zugrundegelegt, würden jährliche Einkünfte von etwa 72 g die Armutsgrenze bilden.

Konnten die Beschäftigten es sich leisten, in den Häusern (dar) der Stiftungen zu wohnen? Die Häuser aus dem waqf des Ğāmic al-Mušāţīya zum Beispiel erwirtschafteten im Jahr 1217/1802-03 zwischen 7,5 g und 18 g Miete (vgl. Tabelle X, 8). Der Imam und hatib der Moschee erhielt in demselben Jahr 27 g, der qayyim 4 g und der mutawallī 6 g. Die Häuser im Besitz des Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf erbrachten im Jahr 1218/1803-04 Mietzahlungen von 20 ġ bis 222 g (vgl. Tabelle X, 5). Der Imam wurde in demselben Jahr mit 24 g entlohnt, der hatīb mit 6 g, der gayyim und der ganawī mit 18 g. Die billigste dār aus diesem waqf war für 20 g jährlich vermietet und ist in dem Dokument als ,dār al-qanawī' bezeichnet. Um einen bescheidenen Lebensstandard zu sichern, müßte ein Beschäftigter des religiösen Raums etwa drei Gehälter als Imam kumulieren und hätte von diesem Betrag ein Viertel bis ein Drittel als Miete aufzuwenden. Diese Zahlen machen deutlich, daß die Aufgaben in den Stadtviertelmoscheen nur ein minimales Einkommen sichern konnten. Selbst eine Kumulation von mehreren Posten, zum Beispiel Imam, hatib und hādim bedeutete ein Leben in relativer Armut mit der Möglichkeit, nur die billigsten Häuser zu mieten, die in den Abrechnungen erscheinen. Deshalb haben viele Beschäftigte des religiösen Raums sicherlich eine weitere Tätigkeit in einem anderen Bereich ausgeübt. Dies paßt zu der bereits erwähnten Beobachtung von Lane, daß viele Imame in Kairo gleichzeitig ein Geschäft als Drogisten betrieben. Gelegentlich ist in den Dokumenten durch eine nisba ein möglicher Zweitberuf genannt, so war der Muezzin Sayyid 'Alī, al-ḥallāq'



<sup>377</sup> SMS, 143/62/1546 vom 23.05.1209/16.12.1794.

<sup>378</sup> SMS, 143/51/107b vom 07.05.1209/30.11.1794.

<sup>379</sup> SMS, 164/182/381b vom 01.06.1223/25.07.1808.

des Ğāmi<sup>c</sup> Mihmandār möglicherweise ein Friseur (vgl. Kap. VI.1.c.). Die meisten dieser Beschäftigten waren aber wohl religiös motiviert und Idealisten, deren Arbeit als überwiegend 'ehrenamtlich' einzuschätzen ist.

Eine andere Form der Aufbesserung der Einkünfte für die Beschäftigten der Gemeindemoscheen könnte in Zuwendungen von Gemeindemitgliedern bestehen (Lane sagt allerdings, daß die Gemeinde nicht für den 'Imam' der Moschee bezahlt hat³80). Leider gibt es nur wenige Hinweise darauf in den Dokumenten (vgl. Kap. XV. 2. das Beispiel des Masǧid al-Yašbakīya). Lediglich einige Beschäftigte des religiösen Raums, wie die drei Beispiele aus Kap. VI. 4., die die wenigen lukrativen Posten innehatten und ebenfalls auch für die Gerichte gearbeitet haben, konnten durch ihre Tätigkeiten ein akzeptables Einkommen erzielen. Eine Reihe der Notabelnfamilien, die die wichtigen Posten wie *muftī* oder *naqīb al-ašrāf* innehatten, waren nicht nur im religiösen Raum aktiv, sondern hatten über die Kontrolle von Steuerpachten (*iltizām* und *mālikāna*) in der Stadt und der Provinz Zugang zu beträchtlichen Ressourcen. Dies trifft zum Beispiel für die Familie al-Kawākibī zu, die gegen 1787 auf diese Weise sieben Dörfer und vier *mazāri* kontrollierte.³81

Unser Untersuchungszeitraum war geprägt von einem Konflikt zwischen zwei Gruppen in der Stadt: den Janitscharen und den Ašrāf. Die Janitscharen hatten ihre Hochburg in den östlichen Vororten, die Ašrāf waren überwiegend in der Stadt intra muros und in den nördlichen Vororten präsent. Ein Blick auf die religiösen Institutionen in den Vierteln der Janitscharen zeigt, daß diese Moscheen in der Regel bescheidenere Ausmaße und ein kleineres Budget zur Verfügung hatten, als zum Beispiel die Moscheen in den nördlichen Vororten. Ebenso fällt auf, daß sie weniger aktiv waren, was zum Beispiel die Rezitationen und Aktivitäten im Ramadan angeht (vgl. Ğāmi<sup>c</sup> al-Mušātīya und Masǧid/ǧāmi<sup>c</sup> Magarr al-Anbiyā<sup>r</sup> mit ǧāmi<sup>c</sup> Šaraf, Kap. X. 2. c. d., 3. c.). Familien, die die Geschicke dieser Institutionen lenkten, lassen sich ebenfalls nicht in den Gerichtsakten festmachen. Die augāf der Moscheen in den nördlichen Vororten und der Stadt intra muros hingegen wurden oft von bestimmten Familien verwaltet, die nicht aus dem religiösen Bereich stammten, wie die Harirī und die Hamawī Familie. Die Notabelnfamilien, die Meriwether in ihrer Arbeit identifiziert hat, haben in der Regel nicht in den Bereichen der Stadt gewohnt, die von den Janitscharen kontrolliert wurden. 382 Diese Tatsache reflektiert zunächst sicherlich die Verteilung von Reichtum in der Stadt. Allerdings gab es auch unter den Janitscharen Persönlichkeiten, die große Besitztümer angehäuft hatten. 383 Anscheinend war aber unter ih-



<sup>380</sup> Lane, Manners and Customs, 82f.

<sup>381</sup> Meriwether, Notable Families, 186.

<sup>382</sup> Meriwethers Notabelnfamilien lebten in der Stadt *intra muros* (die meisten in den Vierteln al-Ğallūm, al-Farāfra und al-Baiyāḍa), lediglich zwei konnte sie in den nördlichen Vororten lokalisieren (Meriwether, *The Notable Families*, 118).

<sup>383</sup> Bodman, Political Factions, 59ff.

nen die Bereitschaft weniger ausgeprägt, als Stifter in Erscheinung zu treten und den eigenen Namen mit einer Institution des religiösen Raums in Verbindung zu bringen.<sup>384</sup> Die Derwischorden sind ebenfalls in den östlichen Vororten deutlich weniger aktiv, eine Ausnahme bildet die *zāwiya* innerhalb des Ğāmi<sup>c</sup> al-Mušāṭīya.

Die Feindseligkeiten zwischen Janitscharen und Ašrāf finden in den Dokumenten kaum eine Erwähnung, was auch nicht weiter verwunderlich ist, da die Gerichtsakten keine Chronik der Tagesereignisse darstellen. Lediglich als Grund für Zerstörungen an *waqf*-Immobilien wurden die Auseinandersetzungen in einigen Dokumenten erwähnt (vgl. Kap. III. 3.).

Die Juristen unterstreichen die Bedeutung der Moscheegemeinde, bestehend aus den Bewohnern eines bestimmtes Teils der Stadt, für die Verwaltung der Institutionen auf Stadtviertelebene. Diese Rolle konnten auch unsere Dokumente bestätigen. Die Gründung von religiösen Institutionen scheint aber Individuen vorbehalten gewesen zu sein und keiner Gemeinde. Der Stiftungsakt ist in der Regel eine individuelle Rechtshandlung. In den Fällen aus Aleppo, in denen wir die Gründung einer neuen religiösen Institution verfolgen konnten, wird dies bestätigt. Eine Moscheegemeinde wird wohl erst in einem späteren Stadium die Kontrolle über die Institution erlangen, da der Stifter in der Regel Bestimmungen in die waqfīya aufgenommen hat, die ihm und seinen Nachkommen eine wichtige Rolle in der Verwaltung der Stiftung eingeräumt haben. Es ist also nicht überraschend, wenn wir einer Moscheegemeinde nur bei Institutionen begegnen, die bereits ein gewisses Alter haben und die nicht mehr mit einer Familie oder einer einzelnen Person verbunden sind.

Die Abrechnungen des Masğid Maqarr al-Anbiyā<sup>7</sup> in der Mitte des 12./18. Jahrhunderts zeigen, daß eine Moschee und ihr waqf auch die Funktion einer Bank haben konnte. Die Stiftung besaß einen großen Bargeldbetrag, der gegen einen jährlichen Zinssatz von 10 % verliehen wurde. Es handelt sich allerdings um das einzige Beispiel, das in den Dokumenten gefunden wurde und bestätigt ein weiteres Mal die geringe Bedeutung von Geldstiftungen in den arabischen Provinzen des Osmanischen Reiches.

Die Frage, wie sich ein Stadtviertel in Aleppo definiert hat und welche Funktionen es hatte, stellt sich auch in Zusammenhang mit den religiösen Institutionen. Die administrative Einteilung der Stadt hat zu Vierteln unter-



<sup>384</sup> Eine Ausnahme scheint in jedem Fall die Familie al-Malāḥ zu sein, die im Verlauf des 19. Jahrhunderts die Kontrolle über den Ğāmiʿ Bānqūsā erlangen konnte (Information von ʿUmar al-Malāḥ, Damaskus). Wie Bodman nach zeitgenössischen Berichten ausführt (*Political Factions*, 59), hatten Janitscharen, ebenso wie die Ašrāf, eine von den *maḥākim* unabhängige Gerichtsbarkeit installiert. Vielleicht sind deshalb Fälle, die die Verwaltung der Moscheen in diesem Teil betreffen, nie in die Gerichtsregister gelangt.

<sup>385</sup> Lediglich in sehr seltenen Fällen wurden Stiftungen auch von Gruppen, zum Beispiel von einer Zunft (tā'ifa) gegründet. Zu einer Interpretation der Stadtviertelstiftungen als ,collective contracts' vgl. Canbakal, "Some Questions", 135ff.

schiedlichen Charakters und Größe geführt. Auf der einen Seite gibt es einige Viertel *intra muros*, wie al-Ğallūm und al-Farāfra, die sehr groß und heterogen sind. Sie bestehen aus Teilen, die gewerblich genutzt sind, und aus Wohngebieten. In ihnen befinden sich eine Vielzahl verschiedener religiöser Institutionen. Aus diesem Grund ist es schwer, auf der Basis unserer Dokumente, Moscheen und anderen Institutionen (zum Beispiel *zawāyā*) einen Einzugsbereich zuzuordnen. Andere Viertel in den nördlichen und östlichen Vororten sind kleiner und homogener. In diesen Bereichen der Stadt läßt sich der Einzugsbereich einer Moschee räumlich auf einem Stadtplan festmachen. Derartige Moscheen waren zum Beispiel der Ğāmi<sup>c</sup> al-Mušāṭīya und der Masǧid/Ğāmi<sup>c</sup> Maqarr al-Anbiyā<sup>c</sup>. Aber auch der Masǧid al-ʿUmarī im Viertel Ğisr al-Ka<sup>c</sup>ka ist die einzige Moschee in diesem Viertel, in dem allerdings nur sehr wenig Muslime wohnten (wohl weniger als 10 % der Einwohner).

Moscheegemeinden haben sich in Aleppo aber nicht nur räumlich definiert. Darauf deutet der Fall des Ğāmic Šaraf hin, der sich als eine aktive und reiche Institution präsentiert mit mehreren Beschäftigten und über die rituellen Gebete hinausgehende Aktivitäten, wie Koranlesungen, Unterricht und tarāwih-Gebete im Ramadan. In der Nachbarschaft der Moschee wohnten jedoch fast ausschließlich Christen. Die Zahl der erwachsenen männlichen Muslime im Viertel des Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf hätte, nach den Zensuszahlen bei Ġazzī, wohl nicht einmal ausgereicht, die Posten in der Moschee zu besetzen. Wenn wir davon ausgehen, daß die zahlreichen Aktivitäten in der Moschee nicht ,vor leerem Haus' stattgefunden haben, dann bestand die Gemeinde dieser Moschee nicht nur aus den muslimischen Bewohnern der angrenzenden Viertel, sondern wahrscheinlich auch aus anderen Teilen Aleppos. Die Familie al-Harīrī, die die Verwaltung der Moschee während unsreres Untersuchungszeitraums kontrollierte, könnte uns einen Hinweis geben: sie war wahrscheinlich im Textilsektor tätig. Die Gemeinde der Moschee könnte also auch aus den Klienten dieser Familie bestanden haben, entweder aus den Geschäftspartnern oder den muslimischen Arbeitern in den gasariyat in der Umgebung der Moschee. Außerdem steht der Čāmic Šaraf nicht allein, sondern ist integriert in ein Netzwerk aus verschiedenen Institutionen in den nördlichen Vororten. Personen, die in Beziehung zu dieser Moschee standen, wie ihr mutawallī, ihr Imam und Šaih 'Abd al-Raḥmān al-'Uqailī, der šaih der Zāwiyat al-'Uqailīya, erscheinen oft in verschiedenen Funktionen bei Gericht in Angelegenheiten, die die christlichen Bewohner dieses Teils von Aleppo betreffen. Der Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf ist Teil eines religiösen Raums in den nördlichen Vororten, der sich, wie wir gesehen haben, unter anderem durch die Bevorzugung der schafiitischen Rechtsschule und spezielle gemeinsame Rituale (die Morgengebete im Ramadan) definiert. Eine mögliche Rolle der islamischen religiösen Institutionen in diesem Teil Aleppos könnte auch in einer ostentativen islamischen Präsenz – inmitten der christlichen Gemeinde – be-



stehen. Ebenfalls haben die Vertreter dieser Institutionen, wie erwähnt, den Christen bei ihren Geschäften in den  $mah\bar{a}kim$  Dienste als  $wak\bar{\imath}l$  und Zeugen geleistet. 386

Die vorliegende Arbeit hat versucht, einen Beitrag zu einem besseren Verständnis der Rolle und der Verwaltung religiöser islamischer Institutionen zu leisten. Dabei konnten aufgrund der ausgewerteten Quellen nicht alle Aspekte Beachtung finden. Die Identifikation der Stifter und der im religiösen Raum Tätigen und ihre Zuordnung zu bestimmten Gruppen kann das Funktionieren des religiösen Raums weiter aufhellen. Dies war nicht möglich, da diese Personen, bis auf die wenigen Notabeln, anonym bleiben und keine Informationen über ihre Identität und Beweggründe gefunden wurden.

Desweiteren konnte in der Arbeit nur der Teil des religiösen Raums Beachtung finden, der in den Gerichtsakten dokumentiert ist. Einige imperiale Stiftungen, darunter auch zum Beispiel die Umayyadenmoschee, kommen zu kurz, da es über diese Stiftungen in den Gerichtsakten nur wenig Informationen gibt. Um dieses Defizit auszugleichen, sind langwierige Forschungen in türkischen Archiven notwendig, die für diese Arbeit nicht geleistet werden konnten und auch nicht automatisch zu einem Erfolg geführt hätten.

Ein Aspekt des religiösen Raums, der in dieser Arbeit angeschnitten wurde, ist die Verwaltung einiger Stadtviertelmoscheen, die in autonomer Weise durch die Gemeinde erfolgt ist. Dies kann ein interessanter Ansatzpunkt sein, um eine Frage zu untersuchen, die aufgrund der schwierigen Quellenlage bislang wenig von Forschern beachtet wurde: die kommunale Selbstverwaltung in den Städten des Osmanischen Reiches, bevor im Rahmen der Tanzimat im 19. Jahrhundert Stadtverwaltungen (Sing. baladiya) eingeführt wurden. Weitere Forschungen in dieser Richtung, die allerdings über die religiösen Institutionen hinausgehen sollten, könnten unsere Kenntnis erweitern, wie kommunale Aufgaben (Wasserversorgung, Abfallbeseitigung, Sicherheit, etc.) in der osmanischen Stadt vor den Tanzimat organisiert waren. Ein erster Ansatzpunkt ist eine Untersuchung der Stadtviertelstiftungen (waqf al-maḥalla), die in diesem Zusammenhang vielversprechende Ergebnisse erwarten läßt.



<sup>386</sup> Siehe hierzu: Knost, "La société dans le faubourg nord", 135f.



### **Anhang**

## Stiftungen des Husrū Bāšā (Ġazzī, Nahr, II, 93-97 und MAH, I/111-113)

#### Gestiftete Güter:

- waqfīya datiert 965/1557-58: bustān und 3 Mühlen in der Region 'Umq Mühle in der Region 'Aintāb
- 2. waqfīya datiert 967/1559-60: Mühle in der Region 'Aintāb Mühle in der Region Manbiğ 4 hawānīt in 'Aintāb
- 3. waqfiya datiert 974/1566-67:
  - 2 Ställe (istabl) westlich der Moschee
  - 6 dukkān westlich der qiblīya der Moschee
  - 5 dukkān darüber
  - 6 dukkān gegenüber
  - 5 *dukkān* darüber
  - 6 Räume (bait), angrenzend an die 6 erwähnten dukkān
  - 10 Räume (gurfa) darüber
  - 6 Räume (*huğra*) ihnen gegenüber

qāsārīya mit 20 Magazinräumen (maḥzan) im Erdgeschoss und 30 darüber, östlich des Hofes der Moschee

Färberwerkstätten

Bäckerei (furn), darüber 10 Räume (bait)

10 Geschäfte (ḥānūt), 8 davon für Pfeilmacher (naššābīn) und zwei für Sattler (sarrāgīn)

hān neben der Dār al-Saʿāda mit 40 Räumen (maḥzan) im Erdgeschoss und 55 darüber, einen Stall (iṣṭabl) und Geschäfte (dukkān) östlich neben dem Tor des hān

Geschäfte (dukkān) an der Nordseite des hān gegenüber demTor der Dār al-Saʿāda

Hān Qūrd Bek im Viertel al-Farāfra Hammām al-Nahhāsīn

#### Beschäftigte:

1. Stiftung von 965/1557-58: nāẓir, monatlich 150 qiṭʿa fiḍḍīya sulaimānīya



kātib, monatlich 45 qiṭʿa ǧābī, monatlich 45 qiṭʿa für drei šuyūḫ (für die ḫalwa), 220 qiṭʿa 10 ḥuffāz, 300 qiṭʿa ḥāfiz für sūrat yāsīn, 30 qiṭʿa ḥāfiz für sūrat al-nabāʾ, 30 qiṭʿa ḥāfiz für sūrat al-malik, 30 qiṭʿa 30 Rezitatoren, 600 qiṭʿa nuqṭaǧī, 30 qiṭʿa 2 Muezzine, 20 qiṭʿa

- 2. Stiftung von 967/1559-60: für einen der erwähnten *šuyūḫ*, 60 *qiṭʿa hāfiz* für Koranlesungen (*ʿušr*), 30
- 3. Stiftung von 974/1566-67: mutawalli, täglich 12,5 qit'a [nāzir, 4 qit'a, nur bei Ġazzī] mudarris ḥanafī, 25 qit'a 8 tullāb al-'ilm, 8 qit'a hatib, 2,5 qit'a imām fī al-augāt al-talāta, 2,5 git'a imām al-zuhr wa al-'asr, 2 git'a 10 Rezitatoren, 11 dirham 'utmānī, davon 2 für ihren ra'is 4 Muezzine, 8,5 qit'a, davon 3,5 für ihren ra'is qirā'at al-sermahfal, 1 qit'a kātib, 4 git'a 2 Moscheediener, 3 qit'a mubahhar, 0,5 qit'a bawwāb, 1 qit'a 4 ǧābī, 2 für die auswärtigen Objekte (3 qiţ'a), 1 für die musaqqafāt (2 qiţ'a), 1 als kātib der vorherigen (1,5 qit'a) 15 Koranleser, 22,5 dirham 'utmānī 1 Mann, der die Teile des Koran an die Rezitatoren verteilt und sie danach wieder einsammelt, 1 qit'a kātib des Speichers (kīlār) der takīya, 2 git'a bawwābat istabl al-takīya, 2 git'a Person, die sich um die Renovierung der wagf-Immobilien kümmert (mubāšir marammāt musaggafāt ģihāt al-wagf), 1 git'a qanawī al-ǧāmi<sup>c</sup>, 1 qit<sup>c</sup>a qanawī al-hān, 0,5 qit'a qanawi al-hān al-tāni, 0,5 qit'a šaih al-takīya, 2,5 qit'a



kilārǧi der takīya und der Küche (maṭbaḫ), 2 qiṭʿa 2 Köche (ṭabbāḫ), 2,5 qiṭʿa 2 Helfer, die das Essen aus der Küche in die takīya tragen, 2 qiṭʿa Person, die den Reis säubert (li-man yubāšir tanqīyat al-aruz), 0,5 qiṭʿa 2 Bäcker (ḥabbāz), 2 qiṭʿa bawwāb des Holzmagazins (maḥzan al-ḥaṭab), 1 qiṭʿa

# Stiftung des Bahram Bāšā von 991/1583-84 (Ġazzī, *Nahr*, II, 41-44)

#### gestiftete Güter:

Sūq nördlich der Moschee mit 17 ḥānūt und einem sabīl
nördlich davon ein weiterer sūq mit 24 ḥānūt, darüber eine qāsārīya mit
35 Räumen (huǧra)
qahwa im erwähnten sūq
Hammam in Ğudaida
qāsārīya neben dem Hammam
Mühle in Ḥān Ṭūmān
Mühle und 3 Räume (huǧra) im Gerichtsbezirk Urfa
3 Räume (huǧra), ein Stall (iṣṭabl), ein Hammam, ein qahwa und Geschäfte (dakākīn) in Kairo
6q Olivenbäume im Dorf Dimra in Gaza
12q der Bäume eines bustān außerhalb Gazas
12q der Olivenbäume im Gebiet des Dorfes Dimra

#### Beschäftigte:

hatīb hanafī, täglich 8 'utmānīyāt islāmbūlīya imām ḥanafī, täglich 5 'utmānīyāt islāmbūlīya imām šāfi'ī, täglich 5 'utmānīyāt islāmbūlīya 4 Muezzine, täglich 16 'utmānīyāt islāmbūlīya ra'is der Muezzine, 5 'utmānīyāt islāmbūlīya 6 qurrā', jeder ein 'ušr, täglich 9 'utmānīyāt islāmbūlīya hāfiz als ihren ra'īs, täglich 2 'utmānīyāt islāmbūlīya sayyit (jemand, der mit einer lauten Stimme ausgestattet ist), der na't nabawī liest, täglich 1,5 'utmānīyāt islāmbūlīya ein anderer, der madh liest, täglich 1,5 'utmānīyāt islāmbūlīya 30 ḥāfiz, die jeder ein Stück lesen, täglich 30 'utmānīyāt islāmbūlīya hāfiz der Suren liest, täglich 2 'utmānīyāt islāmbūlīya kātib, täglich 5 'utmānīyāt islāmbūlīya ğābī, täglich 4 'utmānīyāt islāmbūlīya bawwāb, täglich 3 'utmānīyāt islāmbūlīya 2 farrāš, täglich 8 'utmānīyāt islāmbūlīya



munaqqiţ, täglich 2 'utmāniyāt islāmbūliya qanawī, täglich 1 'utmāniyāt islāmbūliya bustānī, täglich 1,5 'utmāniyāt islāmbūliya mubāšir 'amal al-waqf, täglich 2 'utmāniyāt islāmbūliya mu'allim atfāl, täglich 3 'utmāniyāt islāmbūliya ḥādim al-ṭahāra, täglich 2 'utmāniyāt islāmbūliya qanawī al-ḥammām, täglich 1 'utmāniyāt islāmbūliya für maulid nabawī, jährlich 2134 'utmāniyāt islāmbūliya



### Glossar

- afandi: (Effendi) "an official title, held by the higher members of the Muslim religious establishment and by high ranking scribes in government service" (Marcus, The Middle East, 387).
- āġā: Titel mittleren Ranges für osmanische Beamte und Offiziere des Janitscharenkorps, in Aleppo auch von wichtigen Persönlichkeiten, wie reichen Händlern, getragen (Meriwether, *Notable Families*, 372).
- 'awāriḍ: Ausdruck, der im Osmanischen Reich Abgaben verschiedener Art bezeichnet, die zunächst gelegentlich, später permanent eingezogen wurden. Abgabenpflichtig war eine Einheit, die als 'awāriḍ-ḥāne bezeichnet wurde (Bowen, "'Awāriḍ").
- a'yān: "collective used to designate the locally important families in an Ottoman provincial city" (Masters, Origins, 223).
- barā'a: "a royal or imperial patent or warrant, conferring some dignity of privilege" (Redhouse).

bawwāb: Pförtner, Türhüter

būriya (Pl. bawārī): Matten aus Palmzweigen o.ä., die als Sonnenschutz die sūq-Gassen abdecken (Barthélemy, Dictionnaire, 68).

bustān: "grand potager, grand verger" (Barthélemy, Dictionnaire; 43)

dār: "maison particulière pouvant rassembler une ou plusieurs familles" (Abdel Nour, "Types architecturaux", 61).

dār al-ḥaram oder nur ḥaram: Der private Teil eines Wohnhauses, auch als ǧuwwānī oder ḥaramlık bezeichnet.

dār al-ūṭa: Der Teil einer dār, der hausfremden Personen zugänglich war auch als barrānī oder selamlik bezeichnet.

dizdār: Zitadellenkommandant

du'āğī: "le prieur professionnel qui après chaque récitation totale du Coran ... prie Dieu en vue du bonheur des musulmans dans les deux mondes" (Yediyıldız, Institution, 304).

dukkān: "lieu bâti de production et de vente" (Pascual, "Boutiques", 178)

farrān: Bäcker

farrāš: Person, die für das Ausbreiten und Reinigen der Teppiche verantwortlich ist.



ğalabi: Ehrentitel, der von Händlern, Handwerkern, Beamten und 'ulamā' getragen wurde (Marcus, The Middle East, 387).

ğunaina: "petit jardin de rapport, petit verger" (Berthélemy, Dictionnaire,125)

ğuz'u hān: Leser eines Stücks des Koran

hādim: Diener

ḥāfiz: Eine Person, die den Koran auswendig rezitieren kann.

hāǧǧ/hāǧǧa: Person, die die Pilgerfahrt nach Mekka absolviert hat.

halwa: Vierzigtägige Klausur der Mitglieder eines Derwischordens, die aus Fasten, Gebeten und dem dikr besteht, findet in der Regel in den Monaten Rağab oder Ša<sup>c</sup>bān statt.

ħān: "Der Ḥān ist ein ein- oder zweigeschossiges, um einen großen Innenhof angelegtes, Gebäude" (Gaube, Wirth, Aleppo, 146).

hulū 'urfī: Ein Recht, eine waqf-Immobilie beruflich oder als Wohnung zu nutzen. Der hulū 'urfī ist ein Besitztitel, der verkauft, vererbt, oder wieder in einen waqf verwandelt werden kann. Diese Verträge werden oft in Zusammenhang mit Restaurierungen an den waqf-Immobilien abgeschlossen, die der waqf nicht leisten kann und die deswegen vom Mieter durchgeführt werden.

iltizām: Steuerpacht, die theoretisch jedes Jahr neu vergeben wurde.

imsāk: Zeitpunkt, an dem im Ramadan jeden Morgen das Fasten beginnt.

kannās: Person, die die Gebäude ausfegt und reinigt.

karm: Garten zum Anbau von Weintrauben, Obstbäumen, etc.

kīlār: (Vorrats-)Keller

kīlārǧī: "le cellérier dont la charge consiste à garder, dans le cellier, les provisions des 'imaret-s" (Yediyıldız, Institution, 301).

madār: "moulin à manège pour le blé et le burģul" (Barthélemy, Dictionnaire, 257)

maġāra: (Felsen-)Keller

mālikānah: Steuerpacht auf Lebenszeit

maqṣūra: abgetrennter Teil in einer Moschee (als Herrscherloge oder, seltener, für ein Heiligengrab)

marammātī: "celui qui s'occupe de la réparation et de la restauration des bâtiments mis au service public en tant que vaqf" (Yediyıldız, Institution, 306).



mazra'a: landwirtschaftliche Domäne

miri: "revenues that were owed to the state, state-owned" (Meriwether, Notable Families, 374).

mubaḥḥar: eine Person, die Räucherwerk verbrennt.

muǧāwirūn: Bewohner (vor allem Studenten) oder Nachbarn einer madrasa oder zāwiya.

mu'id: Repetitor, Assistent des mudarris

munaqqit: vgl. nuqtağī

muqāta'a: "revenue source; the right to collect it was sold to tax farmers" (Meriwether, Notable Families, 374).

murabba': Pièce d'habitation à l'étage (Tate, Une waqfiyya, 103)

musāqāh: Zusatz zu einem Mietvertrag von landwirtschaftlichen Objekten (Gärten, etc.), der die Verteilung der Ernte regelt. In Aleppo erhält der Mieter in der Regel 99% der Ernte und der waqf 1%.

mu'tamad: Kassierer, Kassenwart (,Buchhalter'), wohl identisch mit ǧābī (Yediyıldız, *Institution*, 310)

mutasallim: Stellvertreter des Provinzgouverneurs

na't nabawi: Hymnen zum Lob des Propheten

nuqṭaǧī: "la personne chargée de mettre des points de repères sur les exemplaires du Coran pour contrôler les ǧüz-ḥān et les devir-ḥān [Leser des Koran]. Ainsi est-il responsable de leur surveillance." (Yediyıldız, Institution, 308).

qanawī: "[Son] rôle est d'assurer l'ouverture et la fermeture des forḍ [orifice circulaire], d'entretenir les canaux, d'empêcher les manœuvres frauduleuses des riverains" (Mazloum, L'ancienne canalisation, 31f.).

qārī' (Pl. qurrā'):Vorleser

qāsārīya: Gebäudegruppe, die in den Vororten Aleppos liegt und aus Werkstätten mit – in einzelnen Fällen – Wohnmöglichkeiten besteht, bei Gaube, Wirth als Gewerbehof bezeichnet (Gaube, Wirth, Aleppo, 159).

qastal: eine arabisierte Form des lateinischen 'castellum' (chateau d'eau) in der Bedeutung eines Wasserreservoirs, von dem aus die Wasserleitungen verteilt werden. "Fontaine publique de ville, en maçonnerie, et dont la façade a la forme d'un līwán ou d'une vaste niche" (Barthélemy, Dictionnaire, 663).



qayyim: "nom générique donné à celui qui est chargé de garder les établissements du vaqf, de les nettoyer, d'en allumer les bougies, et d'y assurer les services en découlant" (Yediyıldız, Institution, 308).

qibliya: Betsaal

qīrāṭ (Pl. qarārīṭ): eine Gewichtseinheit, in unseren Dokumenten wird damit der vierundzwanzigste Teil eines Objektes bezeichnet.

raka'a: eine Einheit im islamischen Gebetsritus, bestehend aus Beugungen und Niederwerfungen

riwāq: Säulenhalle/Arkade

*rub*<sup>c</sup>: ein Viertel des Koran

*ša*"āl: Anzünder der Kerzen und Laternen

sabīl: "Petite fontaine publique établie dans le mur d'une maison ou d'une mosquée, donnant sur une rue, et fermée par une grille dans laquelle est pratiquée une ouverture (ṭāqa) pour permettre au public de puiser de l'eau avec un gobelet fixé au mur par une chaine" (Barthélemy, Dictionnaire, 332).

sabīldār: Verantwortlicher für einen sabīl, der ihn u.a. mit Wasser versorgt, nach Redhouse synonym mit saqqā<sup>2</sup>.

šaʿīra (Pl. šaʿāʾir): religiöse und rituelle Zeremonien und Praktiken

saqqā': Wasserträger, der das Wasser vom Brunnen zu den waqf-Institutionen bringt (Yediyıldız, *Institution*, 309).

sayyid/sayyida: Nachfahre/in des Propheten

sayyit: eine Person, die mit einer lauten Stimme ausgestattet ist.

sermaḥfil oder ser-maḥfiliya: "Chef d'un groupe de prieurs professionnels qui est chargé de réciter, avant chaque prière du vendredi, une partie du Coran, et qui au bout d'un mois doit en avoir fini la récitation totale" (Yediyıldız, Institution, 304, 309).

suknā: "The making (or giving) a man a place, or an abode, to inhabit, without rent" (Lane, Arabic-English Lexicon, 4, 1394). Der Anspruch von Nutznießern von Familienstiftungen und gemischten Stiftungen, in den waqf-Immobilien mietfrei zu wohnen, wird in den waqfīyāt ebenfalls als "suknā' bezeichnet.

suyolğu: vgl. qanawī

tāhūn: Wassermühle

țanfasa (Pl. țanāfus): Wollteppich persischer Art (Barthélemy, Dictionnaire, 488)



tarāwiḥ Gebete: Die tarāwiḥ sind zusätzliche Gebete, die im Ramadan nach dem 'išā'-Gebet stattfinden.

turbadār: "gardien d'un tombeau monumental" (Yediyıldız, Institution, 310).

'ušr: ein Zehntel des Koran

wā'iz: "celui qui explique aux auditeurs les principes islamiques, le prédicateur" (Yediyıldız, Institution, 310).





## **Bibliographie**

#### **Archivalische Quellen**

### Başbakanlık Osmanlı Arşivi, İstanbul (BOA)

Cevdet Tasnifi, Evkaf (Cevdet Evkaf) Nezaret Öncesi Evkaf Defterleri (EV.HMH) Nezaret Sonrası Evkaf Defterleri (EV.)

# Markaz al-Watā'iq al-Tārīhīya (Zentrum für historische Dokumente), Damaskus

Awāmir sulṭānīya, Aleppo (AS) Konsultierte Bände: 26, 48

Siğillāt al-maḥākim al-šar<sup>c</sup>īya, Aleppo (SMS)

Konsultierte Bände:

1. Serie: 39, 128, 135-I, 136, 137, 138, 139, 140, 141, 141-I, 142, 143, 143-I, 144, 144-I, 144-II, 144-III, 145, 146, 147, 148, 149, 150, 151, 152, 152-I, 153, 154, 154-I, 155, 156, 157, 158, 159, 160, 161, 162, 163, 164, 165, 166, 167, 168, 169, 170, 171, 172, 174, 177
2. Serie: 1

#### Mudīrīyat al-Augāf, Aleppo

Siğillāt al-auqāf, 5 Bände (MAH)

#### Tapu ve Kadastro Genel Müdürlüğü, Ankara

Kuyūd-i Kadīme Arşivi, Nr. 556 (TK.KKA), konsultiert als Mikrofilmkopie im ,Zentrum für Manuskripte und Dokumente' (Markaz al-Maḫṭūṭāt wa-l-Waṯā'iq) der Jordanischen Universität, Amman

## Edierte Quellen, Reisebeschreibungen

Aigen, Wolffgang: Sieben Jahre in Aleppo (1656-1663). Ein Abschnitt aus den 'Reiß-Beschreibungen' des Wolffgang Aigen. Hrsg. von Andreas Tietze. Wien 1980.

D'Arvieux, Laurent: *Des Herrn von Arvieux hinterlassene merkwürdige Nachrichten*. Hrsg. von J. B. Labat. 6 Bde, Kopenhagen (Ackermann) 1775.

Al-Bīṭār, 'Abd al-Razzāq: Ḥilyat al-bašar fī tārīḥ al-qarn al-tālit 'ašr. Hrsg. von Muḥammad Bahǧat al-Bīṭār. 3 Bde, Damaskus (al-Maǧma' al-Luġa al-'Arabīya) 1961-63.

Al-Fatāwā al-Hindiyya fī madhab al-imām al-a'zam Abī Ḥanīfa al-Nu'mān, ta'līf al-'allāma al-humām mawlānā al-Šayḥ Nizām wa-ğamā'a min 'ulamā' al-Ḥind wa-bi-hāmišihi Fatāwā Qāḍiḥān wa-l-Fatāwā al-Bazzāziyya. 6 Bde, Būlāq 1310/1892-93² (Nachdruck Beirut, Dār Iḥyā' al-Turāt al-'Arabī, o.J).



- Al-Ġazzī, Kāmil b. Muḥammad: *Nahr al-dahab fī tārīḥ Ḥalab*. Hrsg. von Maḥmūd Fāḥūrī und Šauqī Ša't. 3 Bde, Aleppo (Dār al-Qalam al-ʿArabī) 1991-1993<sup>2</sup>.
- Al-Ḥalabī, Yūsuf b. Dīmitrī: *Al-Murtād fī tārīḫ Ḥalab wa Baġdād*. Hrsg. von Fawwāz Maḥmūd al-Fawwāz, unveröffentl. Magisterarbeit. Universität Damaskus, Abteilung für Geschichte o.J.
- Al-Ḥarithy, Howayda N.: The Waqf Document of Sultan al-Nāsir Ḥasan b. Muḥammad b. Qalāwūn for his Complex in al-Rumaila. Hrsg. von Howayda N. al-Ḥarithy. Berlin (Das Arabische Buch, Bibliotheca Islamica; 45) 2001.
- Ibn ʿĀbidīn, Muḥammad Amīn: Al-ʿUqūd al-durriya fī tanqīh al-fatāwā al-ḥāmidīya. 2 Teile in 1 Bd., Kairo (al-Maṭbaʿa al-Amīrīya) 1300/1882-83² (Nachdruck Beirut, Dār al-Maʿrifa, o.J.).
- Radd al-muḥtār ʿalā al-durr al-muḥtār šarḥ tanwīr al-abṣār. 12 Bde, Beirut (Dār al-Kutub al-ʿIlmīya) 1994.
- [Ibn Ḥaldūn]: *The Muqaddimah. An Introduction to History*. Translated from the Arabic by Franz Rosenthal. 3 Bde, New York (Princeton University Press, Bollingen Series; XLIII) 1967<sup>2</sup>.
- Ibn Al-Ḥanbalī, Raḍī al-Dīn Muḥammad: *Durr al-ḥabab fī tārīḫ aʿyān Ḥalab*. Hrsg. von Maḥmūd Aḥmad al-Fāḫūrī und Yaḥyā Zakarīyā ʿAbbāra. 2 Bde in 4 Teilen, Damaskus (Wizārat al-Ṭaqāfa) 1972-1974.
- [Ibn Šaddād]: Sourdel, Dominique: La description d'Alep d'ibn Šaddâd. Editions critique d'al-A'lâq al-Ḥatîra (Tome I Section I). Damaskus (IFD) 1953.
- Ibn Šaddād, 'Izz al-Dīn Muḥammad b. 'Alī: *Al-A'lāq al-ḥaṭīra fī dikr umarā' al-Šām wa l-Ğazīra*. Hrsg. von Yaḥyā Zakarīyā 'Abbāra. 2 Bde, Damaskus (Wizārat al-Ṭaqāfa) 1991.
- [Ibn Al-Šiḥna]: Sauvaget, Jean: "Les Perles Choisies" d'ibn ach-Chihna. Matériaux pour servir à l'histoire de la ville, d'Alep. Tome I. Beirut (IFD) 1933.
- Ibn Al-Šiḥna, Muḥammad: *Al-Durr al-muntaḥab fī tāriḥ Mamlakat Ḥalab*. Damaskus (Dār al-Kitāb al-ʿArabī) 1984.
- Hilmi, Ömer: *Itḥāf al-aḥlāf fī aḥkām al-auqāf*. Übersetzt ins Arabische von Kāmil ibn Muḥammad al-Ġazzī. Aleppo 1327/1909 (Istanbul 1307/1889-90).
- [Al-Māwardī, Abū al-Ḥasan ʿAlī] Mawerdi, Aboul-Hasan Ali: Les statuts gournementaux ou règles de droit public et administratif. Hrsg. von E. Fagnan. Algier 1915 (Nachdruck: Paris, le sycomore, 1982).
- Al-Māwardī, Abū al-Ḥasan ʿAlī: Kitāb al-Aḥkām al-sulṭānīya wa-l-wilāyāt al-dīnīya. Hrsg. von Aḥmad Mubārak al-Baġdādī. Kuwait (Maktabat Dār Ibn Qutaiba) 1989.
- Al-Muḥibbī, Muḥammad: *Ḥulāsat al-atar fī a'yān al-qarn al-hādī 'ašar.* Hrsg. von Muṣṭafā Wahbī. 4 Bde, Kairo 1284/1867-68 (Nachdruck Beirut, Dār Ṣādir, o. D.).
- Al-Murādī, Muḥammad Ḥalīl: Silk al-durar fī a'yān al-qarn al-tānī 'ašar. 4 Bde, Istanbul 1291/1874-75 und Kairo 1301/1883-84 (Nachdruck Beirut, Dār al-Bašā'ir al-Islāmīya und Dār Ibn Ḥazm, 1988³).
- Niebuhr, Carsten: *Reisebeschreibungen nach Arabien und den umliegenden Ländern.* 3 Bde, Graz (Akademische Druck- u. Verlagsanstalt) 1968 (Nachdruck der Ausgabe Kopenhagen 1774-78 und Hamburg 1837).
- D'Ohsson, I.M.: Tableau général de l'Empire Othoman. 7 Bde, Paris 1788-1824.



- Qadrī Bāšā, Muḥammad: Kitāb qānūn al-'adl wa-l-inṣāf li-l-qaḍā' 'alā muškilāt al-auqāf. Kairo (Maktabat al-Aḥrām) 1928.
- Al-Ramlī, Ḥair al-Dīn: *Al-Fatāwā al-ḥairīya li-nafʿ al-barrīya*. 2 Teile in 1 Bd., Kairo (Maṭbaʿat Būlāq) 1273/1856-57.
- Russell, Alexander: The Natural History of Aleppo. Containing a Description of the City, and the Principal Natural Production in Its Neighbourhood. 2 Bde, London (Robinson) 1794<sup>2</sup>.
- [Sibṭ Ibn Al-ʿAğamī]: Sauvaget, Jean: "Les trésors d'or" de Sibṭ ibn al-ʿAjami. Matériaux pour servir à l'histoire de la ville d'Alep. Tome II. Beirut (IFD) 1950.
- Sibṭ Ibn Al-ʿAğamī: Kunūz al-dahab fī tārīḥ Ḥalab. Hrsg. von Šauqī Šaʿṯ und Fāliḥ al-Bakkūr. 2 Bde, Aleppo (Dār al-Qalam al-ʿArabī) 1996-97.
- Seetzen, Ulrich Jasper: Reisen durch Syrien, Palästina, Phönicien, die Transjordan-Länder, Arabia Petraea und Unter-Ägypten. Herausgegeben und commentirt von Professor Dr. Fr. Kruse in Verbindung mit Prof. Dr. Hinrichs, Dr. G. Fr. Hermann Müller und mehreren anderen Gelehrten. 4 Bde, Berlin (G. Reimer) 1854-59.
- Al-Ṭabbāḫ, Muḥammad Rāġib: *I'lām al-nubalā' bi-tārīḫ Ḥalab al-šahbā'*. Hrsg. von Muḥammad Kamāl. 7 Bde mit Index, Aleppo (Dār al-Qalam al-ʿArabī) 1988-1992².
- Taoutel, F. (Übers.): Auliyā' Ḥalab fī manẓūmat al-Šaiḥ Wafā'. In: Al-Mashriq, 38 (1940), 321-428 und Al-Machriq, 39 (1941), 1-100.
- Al-Ṭarābulusī, Burhān al-Dīn Ibrāhīm b. Mūsā: *Kitāb al-Is'āf fī aḥkām al-auqāf*. Kairo (Dār al-Tabbā'a al-Kubrā) 1292/1875-76.
- Al-'Urḍī, Abū l-Wafā b. 'Umar: *Ma'āḍin al-ḍahab fī riǧāl al-mušarrafa bihim Ḥalab*. Hrsg. von 'Abd Allah al-Ġazālī. Kuweit 1987.
- Volney [Constantin-François Chassebeuf]: *Voyage en Egypte et en Syrie.* Publié avec une introduction et des notes de Jean Gaulmier. Paris, Den Haag (Mouton & Co) 1959.
- Al-Zarkašī, Muḥammad b. ʿAbdallah: *I'lām as-sāğid bi-aḥkām al-masāğid*. Hrsg. von Šaiḫ Abū al-Wafā Muṣṭafā al-Marāgī. Kairo 1384/1964-65.

#### Sekundärliteratur

- Abdel Nour, Antoine: "Habitat et structures sociales à Alep aux XVIIe et XVIIIe siècles". In: Bouhdiba, Abdelwahab, Dominique Chevallier (Hrsg.): La ville arabe dans l'Islam. Histoire et mutations. (Actes de 2ème colloque de l'A.T.P. «Espaces socio-culturels et croissance urbaine dans le monde arabe», Carthage-Anilcar, 12-18 mars 1979) Tunis (CERES CNRS) 1982, 69-102.
- Introduction à l'histoire urbaine de la Syrie ottomane (XVIe XVIIe siècle). Beirut (Publications de l'Université Libanaise. Section des études historiques; XXV) 1982.
- "Types architecturaux et vocabulaire de l'habitat en Syrie aux XVIe et XVI-Ie siècles". In: Chevallier, Dominique (Hrsg.): *L'espace social de la ville arabe*. Paris (Publications du départment d'islamologie de l'Université de Paris - Sorbonne, VII) 1979, 59-91.



Abou-El-Haj, Rifa'at Ali: Formation of the Modern State, The Ottoman Empire, Sixteenth to Eighteenth Centuries. Albany, NY (SUNY Press) 1991.

Abū Zahra, Muḥammad: Muḥāḍarāt fī al-waqf. Kairo 1972<sup>2</sup>.

Afyoncu, Fatma: XVII. Yüzyılda Hassa Mimarları Ocağı. Ankara (Kültür Bakanlığı) 2001.

- Akarlı, Engin Deniz: "Gedik, Implements, Mastership, Shop Usufruct and Monopoly among Istanbul Artisans, 1750-1850". In: *Wissenschaftskolleg Jahrbuch* (1985-86), 223-232.
- "Gedik: A Bundle of Rights and Obligations for Istanbul Artisans and Traders, 1750-1840". In: Pottage, Alain, Martha Mundy (Hrsg.): *Law, Anthropology, and the Constitution of the Social. Making Persons and Things.* Cambridge (The Cambridge Univ. Pr., Cambridge Studies in Law and Society) 2004, 166-201.

Anderson, J.N.D.: "The Religious Elements in the *Waqf* Endowments". In: *Journal of the Royal Central Asian Society*, 38 (1951), 292-299.

Arendonk, C. van: "Kahwa". In: EI<sup>2</sup>, IV, 449-453.

Al-Arnā'ūṭ, Muḥammad M.: "Dalālāt zuhūr waqf al-nuqūd fī al-Quds ḫilāl al-ḥukm al-'utmānī". In: *Auqāf*, 9 (2005), 33-47.

- "Munšā'āt Muḥammad Bāšā Dūkāǧīn fī Ḥalab wa-daurihā fī tanšīṭ al-tiǧāra bi-l-madīna ḫilāl al-qarn al-sādis 'ašar". In: (ders.): Dirāsāt fī al-tārīḫ al-ḥaḍārī li-Bilād aš-Šām fī al-qarn al-sādis 'ašar. Damaskus 1995, 38-54.
- "Taṭawwur waqf al-nuqūd fī Bilād aš-Šām fī al-qarn as-sādis ʿašar (1) ". In: (ders.): Dirāsāt fī al-tārīḥ al-ḥaḍārī li-Bilād aš-Šām fī al-qarn al-sādis ʿašar. Damaskus 1995, 76-92. Ursprünglich veröffentlicht in: Dirāsāt (Jordanische Universität, Amman) 19, 1993.
- "Taṭawwur waqf al-nuqūd fī Bilād aš-Šām fī al-qarn as-sādis 'ašar (2) (namūdaǧ mufaṣṣal min madīnat al-Quds)". In: (ders.): Dirāsāt fī al-tārīḫ al-ḥaḍārī li-Bilād aš-Šām fī al-qarn al-sādis 'ašar. Damaskus 1995, 93-122. Ursprünglich veröffentlicht in: Dirāsāt (Jordanische Universität, Amman) 20, 1993.
- Studies in Cash Wagf. Tunis 2001.

Al-Asadī, Ḥair al-Dīn: *Mausūʿat Ḥalab al-muqārana*. 7 Bde, Aleppo (University of Aleppo) 1984-1988.

Babinger, F.: "Ramadān Oghulları". In: EI<sup>2</sup>, VIII, 418-419.

Bacque-Grammont, J.-L.: "Khosrew Pasha". In: EI<sup>2</sup>, V, 35.

Baer, Gabriel: "Hikr". In: EI<sup>2</sup>, XIII (Supplement), 368-370.

- Egyptian Guilds in Modern Times. Jerusalem (The Israel Oriental Society, Oriental Notes and Studies; 8) 1964.
- "The Dismemberment of Awqāf in Early 19th Century Jerusalem". In: *Asian and African Affairs*, 13 (1979), 220-241.
- "The waqf as a Prop for the Social System (Sixteenth-Twentieth Centuries)". In: ILS, 4 (1997), 264-297.
- Bakhit, M. A.: "Aleppo and the Ottoman Military in the Sixteenth Century (Two Case Studies) ". In: *Al-Abhath*, 27 (1978-79), 27-38.
- Barnes, J. R.: An Introduction to Religious Foundations in the Ottoman Empire. Leiden (Brill) 1986.
- Barthelemy, Adrien: Dictionnaire Arabe-Français. Dialects de Syrie: Alep, Damas, Liban, Jérusalem. Paris (Paul Geuthner) 1935-1969.



- Bayraktar, Hilmi: XIX. yüzyılda Halep eyaleti'nin iktisadî vaziyeti. Elazığ (Fırat Üniversitesi, Orta Doğu Araştırmaları Merkezi Yayınları; 8) 2004.
- Behrens-Abouseif, Doris: Egypt's Adjustment to Ottoman Rule: Institutions, Waqf and Architecture (16th & 17th Centuries). Leiden (Brill) 1994.
- "Sabīl. 2. As an Architectural Term". In:  $EI^2$ , VIII, 679-683.
- Beldiceanu, Nicoarã: Recherche sur la ville ottomane au XVe siècle. Etudes et actes. Paris (A. Maisonneuve) 1973.
- Bencheneb, M.: "Al-Djazūlī". In:  $EI^2$ , II, 527-528.
- Bensheikh, J. E.: "Mi'rādj". In: EI², VII, 99-105.
- Beyhum, N., J.-Cl. David: "Les espaces du public et du négoce à Alep et à Beyrouth". In: Les annales de la recherche urbaine. Espaces publics en villes, 57-58 (1992-1993), Paris, 190-205.
- Bilici, Faruk: "Les waqfs monétaires à l'époque ottomane : droit hanéfite et pratique". In: *REMMM*, 79-80 (1996), 73-88.
- Bodman, Herbert L. Jr.: *Political Factions in Aleppo, 1760-1826.* Chapel Hill (Univ. of North Carolina Press, The James Sprunt Studies in History and Political Sciences; 45) 1963.
- Bowen, H.: "'Awāriḍ". In: EI2, I, 760-761.
- Çakar, Enver: XVI. yüzyılda Haleb sancağı (1516-1566). Elazığ (Fırat Üniversitesi, Orta Doğu Araştırmaları Merkezi Yayınları; 1).
- Canbakal, Hülya: "Some Questions on the Legal Identity of Neighborhoods in the Ottoman Empire". In: *Anatolia Moderna* X (2004), 131-138.
- Society and Politics in an Ottoman Town. 'Ayntāb in the 17th Century. Leiden, Boston (Brill, The Ottoman Empire and its Heritage, Politics, Society and Economy; 36) 2007.
- Carswell, John: "From the Tulip to the Rose". In: Naff, Thomas, Roger Owen (Hrsg.): Studies in Eighteenth Century Islamic History. Carbondale and Edwardsville (Southern Illinois Univ. Pr., Papers on Islamic History; 4) 1977, 328-355.
- Chabbi, J.: "Khānkāh". In: *EI*<sup>2</sup>, IV, 1057-1058.
- "Ribāţ". In: *EI*<sup>2</sup>, VIII, 493-506.
- Chelhod, Joseph: *Les structures du sacré chez les arabes*. Paris (Maisonneuve et Larose, Islam d'hier et aujourd'hui; 13) 1986 (nouvelle édition).
- Çizakça, Murat: "Cash *Waqfs* of Bursa, 1555-1823". In: *JESHO*, 38 (1995), 313-354. Clayer, N.: "Tekke. In:  $EI^2$ , X, 415-416.
- Cohen, Amnon: A world within. Jewish Life as Reflected in Muslim Court Documents from the Sijill of Jerusalem (XVIth Century). 2 Bde, a Jewish Quarterly Review Supplement. Philadelphia (Univ. of Pennsylvania, Center for Judaic Studies) 1994.
- Crecelius, Daniel: "The Organisation of Waqf Documents in Cairo". In: *IJMES*, 2 (1971), 266-277.
- "Incidences of Waqf-Cases in Three Cairo Courts: 1640-1802". In: *JESHO*, 29 (1986), 176-189.
- Cuno, Kenneth M.: "Was the Land of Ottoman Syria *Miri* or *Milk*? An Examination of Juridical Differences within the Hanafi School". In: *Studia Islamica*, 81 (1995), 121-152.
- Darling, Linda: Revenue-Raising and Legitimacy: Tax Collection and Finance Administration in the Ottoman Empire 1560-1660. Leiden (Brill) 1996.



David, Jean-Claude: "Alep, dégradation et tentatives actuelles de réadaptation des structures urbaines traditionelles". In: *BEO*, XXVIII (1975), 19-50.

- Le waqf d'Ipšir Pāšā à Alep (1063/1653). Etude d'urbanisme historique. Damaskus (IFD) 1982.
- "Urbanisation spontanée et planification : le faubourg ancien nord d'Alep (XVe XVIIIe siècle) ". In: *Les Cahiers de la Recherche Architecturale*, 10/11 (1982), 14-17.
- "Evolution et déplacement des fonctions centrales à Alep aux XIXe et XXe siècles". In: Bouhdiba, Abdelwahab, Dominique Chevallier: La ville arabe dans l'Islam. Histoire et mutations. (Actes de 2ème colloque de l'A.T.P. «Espaces socioculturels et croissance urbaine dans le monde arabe», Carthage-Anilcar, 12-18 mars 1979) Tunis (CERES CNRS) 1982, 247-257.
- "Syrie: systèmes de distribution des espaces dans la maison traditionnelle d'Alep". In: *Les Cahiers de la Recherche Architecturale*, 20/21 (1987), 38-47.
- "Deux maisons à Alep. In: L'Habitat traditionel dans les pays musulmans autour de la Méditerranée. Rencontre d'Aix-an-Provence (6-8 juin 1984). 2. L'Histoire et le milieu. Le Caire (IREMAM, IFAO) 1990, 461-511.
- "L'espace des chrétiens à Alep. Ségrégation et mixité, stratégies communautaires (1750-1950)". In: *REMMM*, 55-56 (1990), 152-170.
- "La cour-jardin des maisons d'Alep à l'époque ottomane". In: Res Orientales III, Jardins d'Orient, Paris 1991.
- "Domaines et limites de l'architecture d'empire dans une capitale provinciale". In: *REMMM*, 62 (1991-4), 169-194.
- "Espaces publics du centre-ville à Alep". In: Les cahiers de CERMOC, du privé au public, 8 (1994) Beirut, 83-98.
- "Le consulat de France à Alep sous Louis XIV. Témoins architecturaux, descriptions des conculs et des voyageurs". In: Res Orientalis. Sites et monuments disparus d'après les témoignages de voyageurs, VIII (1996), 13-24.
- "Les territoires de groupes à Alep à l'époque ottomane". In: *REMMM*, 79-80 (1996), 225-254.
- La Suwayqat 'Alī à Alep. Avec la collaboration de Fawaz Baker, Thierry Grandin et Mahmoud Hreitani. Damaskus (IFD) 1998.
- "Une grande maison de la fin de XVIe siècle à Alep". In: *BEO*, L (1998), 61-96.
- "Dynamiques citadines et production de l'espace en Syrie: le cas d'Alep". In: *BEO*, LII (2000), 279-297.
- "Le plan du Consul Rousseau : espace représenté, espace connu, espace pratiqué". In: Etudes sur les villes du Proche-Orient, XVI°-XIX° siècle. Hommage à André Raymond. Publication coordonnée par Brigitte Marino. Damaskus (IF-EAD) 2001, 151-160.
- "La production de l'espace dans la ville ottomane: des waqfs musulmans dans des quartiers chrétiens à Alep au XVIe et XVIIe siècles". In: Les relations entre musulmans et chrétiens dans le Bilad al-Cham à l'époque ottomane aux XVIIe-XIXe siècles. Apport des archives des tribunaux religieux des villes : Alep, Beyrouth, Damas, Tripoli. Hrsg. von: Louis Boisset, Floréal Sanagustin, Souad Slim. [Balamand, Libanon] 2005, 267-289.



- "Aleppo: From the Ottoman Metropolis to the Syrian City". In: Jayyusi, Salma K., Renata Holod, Attilio Petruccioli, André Raymond (Hrsg.): *The City in the Islamic World*. 2 Bde, Leiden, Boston (Brill, Handbook of Oriental Studies, Section 1, The Near and Middle East; 94) 2008, 329-355.
- David, Jean-Claude, Thierry Grandin: "L'Habitat permanent des grands commerçants dans les khans d'Alep à l'époque ottomane". In: Panzac, Daniel (Hrsg.): Les villes dans l'Empire ottoman : Activités et sociétés. Tome II. Paris (CNRS IREMAM, Sociétés arabes et musulmanes; 9) 1994, 85-124.
- David, Jean-Claude, Dominique Hubert: "Le dépérissement du hammam dans la ville : le cas d'Alep". In: *Les Cahiers de la Recherche Architecturale*, 10/11 (1982), 62-73.
- "Maisons et immeubles de début du XXe siècle à Alep". In: Les Cahiers de la Recherche Architecturale, 10/11 (1982), 102-111.
- David, Jean-Claude, Jihane Tate: "Une waqfiyya à l'épreuve de l'archéologie; la maison d'al-Ḥāǧǧ Ḥasan Ǧalabī et le Ḥān al-Ḥāǧǧ Mūsā". In: *BEO*, XXXVI (1984), 137-142.
- Deguilhem-Schoem, Randi: History of Waqf and Case Studies from Damascus in the Late Ottoman and French Mandatory Times. Univ. Diss, New York Univ., 1986.
- "The Loan of Mursad on Waqf Properties". In: Kazemi, Farhat, R. D. McChesney (Hrsg.): A Way Prepared. Essays on Islamic Culture in Honour of Richard Bayly Winder. New York (New York Univ. Press) 1988, 68-79.
- "Waqf documents: a Multi-purpose Historical Source. The Case of 19th Century Damascus". In: Panzac, Daniel (Hrsg.): Les villes dans l'Empire ottoman : Activités et sociétés. Tome I. Paris (CNRS IREMAM, Sociétés arabes et musulmanes; 5) 1991, 67-95.
- "Ottoman Waqf Administrative Reorganisation in the Syrian Provinces: The Case of Damascus". In: *Arab Historical Review for Ottoman Studies*, 5-6 (1992), 31-38.
- "Approche méthodologique d'un fonds de waqf : deux registres de *Šarî`a* du XIXe siècle à Damas". In: Deguilhem, Randi (Hrsg.): *Le waqf dans l'espace islamique*. *Outil de pouvoir socio-politique*. Préfacé par André Raymond. Damaskus (IFD) 1995, 45-70.
- "Le Ḥān des Français à Sidon: un waqf ottoman loué par la France". In: Histoire économique et sociale de l'Empire ottoman et de la Turquie (1326-1960). Actes du sixième congrès international tenu à Aix-en-Provence du 1er au 4 juillet 1992, sous la responsabilité de Daniel Panzac. Paris (Peeters, Collection Turcica, VIII) 1995, 133-144.
- "La gestion des bien communautaires chrétiens en Syrie au XIXe siècle". In: *REMMM*, 79-80 (1996), 215-224.
- "Centralised Authority and Local Decisional Power: Management of the Endowments in Late Ottomen Damascus". In: Hanssen, Jens, Thomas Philipp, Stefan Weber (Hsrg.): *The Empire in the City. Arab Provincial Capitals in the Late Ottoman Empire*. Beirut (Orient Institut der DMG, Beiruter Texte und Studien; 88) 2002, 219-234.
- "The Waqf in the City". In: Jayyusi, Salma K., Renata Holod, Attilio Petruccioli, André Raymond (Hrsg.): *The City in the Islamic World*. 2 Bde, Leiden, Boston



- (Brill, Handbook of Oriental Studies, Section 1, The Near and Middle East; 94) 2008, 923-950.
- , Wakf. IV. In the Ottoman Empire to 1914. In:  $EI^2$ , XI, 87-92.
- Dejong, Fred: "Khalwatiyya". In: EI<sup>2</sup>, IV, 1023-1026.
- Doumani, Bishara: "Palestinian Islamic Court Records: A Source for Socioeconomic History". In: *Middle Eastern Studies Association Bulletin*, 19 (1985), 155-172.
- "Endowing Family: Waqf, Property Devolution, and Gender in Greater Syria". In: *Comparative Studies in Society and History,* 40 (1998), 3-41.
- Rediscovering Palestine: Merchants and Peasants in Jabal Nablus, 1700-1900. Berkeley (Univ. of California Pr.) 1995.
- Douwes, Dick: *The Ottomans in Syria. A History of Justice and Oppression.* London (I.B. Tauris) 2000.
- Edde-Terasse, A.-M.: "Les espaces publics à Alep au XIIIe siècle". In: Heers, J. (Hrsg): Fortifications, portes de villes, places publiques dans le monde méditerranéen. Paris 1991, 13-35.
- Eisenstadt, S. N.: "Religious Organisation and Political Process in Centralized Empires". In: *Journal of Administrative Sciences*, (May 1962), 271-295.
- Eldem, Edhem, Daniel Goffman, Bruce Masters: *The Ottoman City between East and West: Aleppo, Izmir and Istanbul.* Cambridge (Cambridge Studies in Islamic Civilization) 1999.
- Elisseef, Nikita: Nûr ad-Dîn. Un grand prince musulman de Syrie au temps des croisades (511-569 H. / 1118-1174). 3 Bde, Damaskus (IFD) 1967.
- "Hims". In:  $EI^2$ , III, S. 397-402
- "Damas à la lumière des théories de Jean Sauvaget". In: Hourani, A. H., S. M. Stern (Hrsg.): *The Islamic City*. Oxford (Cassirer) 1970, 157-177.
- Ergene, Boğaç A.: "Costs of Court Usage in Seventeenth- and Eighteenth-Century Ottoman Anatolia: Court Fees as Recorded in Estate Inventories". In: *JESHO*, 45 (2002), 20-39.
- Local Court, Provincial Society and Justice in the Ottoman Empire. Legal Practise and Dispute Resolution in Ġankırı and Kastamonu (1652-1744). Leiden, Boston (Brill, Studies in Islamic Law and Society; 17) 2003.
- "Evidence in Ottoman Courts: Oral and Written Documents in Early-Modern Courts of Islamic Law". In: *JAOS*, 124 (2004), 471-491.
- Establet, Colette: "Les intérieurs damascains au début du XVIIIe siècle … sous bénéfice d'inventaire". In: Panzac, Daniel (Hrsg.): Les villes dans l'Empire ottoman : Activités et sociétés. Tome II. Paris (CNRS IREMAM, Sociétés arabes et musulmanes; 9) 1994, 15-46.
- "Les inventaires après décès, sources d'histoire culturelle (Damas vers 1700)". In: Etudes sur les villes du Proche-Orient, XVI°-XIX° siècle. Hommage à André Raymond. Publication coordonnée par Brigitte Marino. Damaskus (IFEAD) 2001, 81-90.
- Establet, Colette, Jean-Paul Pascual: "Damascene Probate Inventories of the 17th and 18th Centuries: Some Preliminary Approaches and Results". In: *IJMES*, 24 (1992), 373-393.
- Familles et fortunes à Damas. 450 foyers damascains en 1700. Damaskus (IFD) 1994.



- Ultime voyage pour La Mecque. Les inventaires après décès de pèlerins morts à Damas vers 1700. Damaskus (IFD) 1998.
- "Les livres des gens à Damas vers 1730". In: *REMMM*, 87-88 (1999), 143-175.
- "Women in Damascene Families Around 1700". In: *JESHO*, 45 (2002), 301-319.
- "Cups, Plates and Kitchenware in Late Seventeenth- and Early Eighteenth-Century Damascus". In: Faroqhi, S, C. Neumann (Hrsg.): *The Illuminated Table. The Prosperous Home. Food and Shelter in Ottoman Material Culture.* Würzburg (Ergon) 2003, 185-197.
- "Etre pauvre, être riche à Damas vers 1700". In: Pascual, Jean-Paul (Hrsg.): Pauvreté et richesse dans le monde musulman méditerranéen. Paris (Maisonneuve et Larose, European Science Foundation) 2003, 227-253.
- Evrard, James B.: Zur Geschichte Aleppos und Nordsyriens im letzten halben Jahrhundert der Mamlukenherrschaft (872-921 AH). München (Beiträge zur Kenntnis Südosteuropas und des Nahen Ostens, XVIII) 1974.
- Faroqhi, Suraiya: "A Map of Anatolian Friday Mosques". In: Journal of Ottoman Studies / Osmanlı Arastirmaları, IV (1984), 161-173.
- Towns and Towsnmen in Ottoman Anatolia. Trade, Crafts and Food Production in an Urban Setting. Cambridge (Cambridge Univ. Pr.) 1984.
- Men of Modest Substance. House Owners and House Property in Seventeenth-Century Ankara and Kaisery. Cambridge (Cambridge Univ. Pr.) 1987.
- "Crisis and Change, 1590-1699". In: İnalcık, Halil, Donald Quataert: *An Economic and Social History of the Ottoman Empire*. Cambridge (Cambridge Univ. Pr.) 1994, 411-636.
- Kultur und Alltag im Osmanischen Reich. Vom Mittelalter bis zum Anfang des 20. Jahrhunderts. München (C.H. Beck) 1995.
- "Ottoman Guilds in the Late Eighteenth Century". The Bursa Case. In: (dies.): Making a Living in the Ottoman Lands 1480-1820. Istanbul (Isis) 1995, 93-112.
- Approaching Ottoman History. An Introduction to the Sources. Cambridge (Cambridge Univ. Pr.) 1999.
- "Coping with the Central State, Coping with Local Power: Ottoman Regions and Notables from the Sixteenth to the Seventennth Century". In: Adanır, Fikret, Suraiya Faroqhi (Hrsg.): *The Ottomans and the Balkans. A Discussion of Historiography.* Leiden (Brill, The Ottoman Empire and its Heritage. Politics, Society and Economy; 25) 2002, 351-381.
- Fernandes, Leonor: *The Evolution of a Sufi Institution in Mamluk Egypt: The Khanqah.* Berlin (K. Schwarz, Islamkundliche Untersuchungen; 134) 1988.
- Franke, Patrick: Begegnung mit Khidr. Quellenstudien zum Imaginären im traditionellen Islam. Stuttgart (Steiner, Beiruter Texte und Studien; 79) 2000.
- Fuchs, H., [F. de Jong]: "Mawlid (A.), or Mawlūd. 1. Typology of the *mawlid* and its diffusion through the Islamic world". In: *EI*<sup>2</sup>, VI, 895-897.
- Gangler, Anette: Ein traditionelles Wohnviertel im Nordosten der Altstadt von Aleppo in Nordsyrien. Mit Beiträgen von Matthias Bückle und Heinz Gaube. Tübingen (Ernst Wasmuth) 1993.
- Gardet, L.: "Dhikr. In: *EI*<sup>2</sup>, III, 230-233.
- Gätje, Helmut: Koran und Koranexegese. Zürich, Stuttgart (Artemis) 1971.



- Gaube, Heinz, Eugen Wirth: Aleppo. Historische und geographische Beiträge zur baulichen Gestaltung, zur sozialen Organisation und zur wirtschaftlichen Dynamik einer vorderasiatischen Fernhandelsmetropole. Wiesbaden (Dr. L. Reichert, Beihefte zum Tübinger Atlas des Vorderen Orients; Reihe B, 58) 1984.
- Gaulmier, Jean: "Note sur l'état présent de l'enseignement traditionnel à Alep". In: *BEO*, IX (1942-1945), 2-33.
- Geertz, Clifford: Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme. Frankfurt/M (Suhrkamp) 1987.
- Geoffroy, Eric: Le soufisme en Egypte et en Syrie. Sous les derniers Mamelouks et les premiers Ottomans. Orientations spirituelles et enjeux culturels. Damaskus (IFD) 1995.
- Ghazzal, Zouhair: L'économie politique de Damas durant le XIXe siècle : structure traditionelles et capitalisme. Damaskus (IFD) 1993.
- Ghiradelli, Gennario, Annegret Nippa: Aleppo: "Tradition und Gegenwart einer urbanen Gesellschaft. Fromme Stiftungen und Stadtentwicklung". In: Ernst, Rainer W. (Hrsg.): Stadt in Afrika, Asien und Lateinamerika. Berlin (1984), 43-69.
- Gibb, H.A.R., H. Bowen: Islamic Society and the West. A Study of the Impact of Western Civilisation on Moslem Culture in the Near East, vol. I, parts 1-2: Islamic Society in the Eighteenth Century. London, New York (Oxford Univ. Pr.) 1951-1957.
- Ginzburg, Carlo: "Microhistory: Two or Three Things that I Know about It". In: *Critical Inquiry,* 20 (Autumn 1993), 10-35.
- Gonnella, Julia: Ḥalab fī al-qarn al-sābiʿ ʿašar (al-bait al-ḥalabī). Übers. von Muḥammad Waḥīd Ḥayyāta. Aleppo o. D.
- Islamische Heiligenverehrung im urbanen Kontext am Beispiel von Aleppo (Syrien). Berlin (Klaus Schwarz, Islamkundliche Untersuchungen; 190) 1995.
- "La citadelle d'Alep: les périodes islamiques". In: *Archéologie islamique*, 11 (2001), 188-194.
- Grabar, Oleg: "The Architecture of the Middle Eastern City from Past to Present: The Case of the Mosque". In: Lapidus, Ira M. (Hrsg.): Middle Eastern Cities. A Symposium on Ancient, Islamic, and Contemporary Middle Eastern Urbanism. Berkeley, Los Angeles (University of California Press) 1969, 26-46.
- Grandin, Thierry: "La savonnerie traditionelle à Alep". In: *BEO*, XXXVI (1984), 143-160.
- Grehan, James: Everyday Life and Consumer Culture in Eighteenth-Century Damascus.

  Seattle and London (University of Washington Press, Publications on the Near East) 2007.
- Grunebaum, Gustave E. von: Muhammedan festivals. London 1958.
- Hallaq, Wael B.: "A Prelude to Ottoman Reform. Ibn Abidin on Custom and Legal Change". In: Gershoni, Israel, Hakan Erdem, Ursula Wolöck (Hrsg.): *Histories of the Modern Middle East. New Directions*. Boulder 2002, 37-61.
- Ḥamīda, ʿAbd al-Raḥmān: *La région d'Alep. Etude de géographie rurale.* Paris 1959. - *Muḥāfaẓat Ḥalab.* Damaskus (Wizārat al-Ṭaqāfa, silsilat bilādunā; 1) 1992.
- Haneda, Masashi, Toru Miura: *Islamic Urban Studies. Historical Review and Perspectives*. London, New York (Kegan Paul International) 1994.



- Hanna, Nelly: Construction Work in Ottoman Cairo (1517-1798). Suppl. aux AI, Kairo (IFAO) 1984.
- "The Administration of Courts in Ottoman Cairo". In: Dies. (Hrsg): The State and its Servants: Administration in Egypt from Ottoman Times to the Present. Kairo 1995.
- Hathaway, Jane: "Rewriting Eighteenth-Century Ottoman History". In: *Mediterranean Historical Journal*, 19 (2004), 29-53.
- *The Arab Lands under Ottoman Rule, 1516-1800.* With Contributions by Karl K. Barbir. Harlow, England (Pearson) 2008.
- Heffening, W.: "Al-Shaibānī". In: EI, IV, 280.
- "Waķf" In: *EI*, IV, 1154-1162.
- Hennigan, P. C.: The Birth of a Legal Institution. The Formation of the Waqf in the Third-Century A.H. Hanafi Legal Discourse. Leiden 2004.
- Herzfeld, Ernst: Matériaux pour un corpus inscriptionum arabicarum. Deuxième partie : Syrie du Nord. Inscriptions et monuments d'Alep. 2 Bde. Text und 1 Bd. Abb., Kairo (IFAO) 1955.
- Heyberger, Bernard: Les chrétiens du Proche-Orient au temps de la réforme catholique: Syrie, Liban, Palestine, XVIIe XVIIIe siècles. Rom (Ecole Française de Rome / Palais Farnèse) 1994.
- Heywood, C.J.: "Karā Mustafā Pasha". In: EI<sup>2</sup>, IV, 589-592.
- Hidemitsu, Kuroki: "Events in Aleppo During Napoleon's Expedition of Egypt". In: *BEO*, LI (1999), 263-277.
- "Mobility of Non-Muslims in Mid-Nineteenth-Century Aleppo". In: ders. (Hrsg.): *The Influence of Human Mobility in Muslim Societies*. London, New York, Bahrain (Kegan Paul, Islamic Area Studies; 4) 2003, 117-150.
- Hinz, Walther: *Islamische Masse und Gewichte umgerechnet ins metrische System.* Leiden (Brill, Handbuch der Orientalistik, Ergänzungsband 1, Heft 1) 1955.
- Hochmuth, Christian, Susanne Rau: "Stadt Macht Räume. Eine Einführung". In: Dies. (Hrsg.): *Machträume der frühneuzeitlichen Stadt*. Konstanz (UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konflikte und Kultur Historische Perspektiven; 13) 2006, 13-40.
- Hoexter, Miriam: "Le contrat de quasi-aliénation des awqāf à Alger à la fin de la domination turque: étude de deux documents d'anā.". In: BSOAS, 47 (1984), 243-259.
- "The Idea of Charity: A Case Study in Continuity and Flexibility of an Islamic Institution". In: Wissenschaftskolleg zu Berlin, *Jahrbuch 1985/86*. Berlin 1987, 179-189.
- "Huqūq Allah and huqūq al-'ibād as reflected in the waqf" In: Jerusalem Studies in Arabic and Islam, 19 (1995), 133-156.
- "Adaptation to Changing Circumstances: Perpetual Leases and Exchange Transactions in *Waqf* Property in Ottoman Algiers". In: *ILS*, 4 (1997), 319-333.
- "Waqf Studies in the Twentieth Century: The State of the Art". In: *JESHO*, 41 (1998), 474-495.
- Endowments, Rulers and Community: Waqf al-Ḥaramayn in Ottoman Algiers. Leiden (Brill, Studies in Islamic Law and Society; 6) 1998.



- Hubert, Dominique: "Les qaysariyya de textile: un équipment dans la ville d'Alep". In: *BEO*, XXXVI (1984), 127-136.
- Imber, Colin: Ebu's-Su'ud. The Islamic Legal Tradition. Edinburgh 1997.
- İnalcık, Halil: "Centralization and Decentralization in Ottoman Administration". In: Naff, Thomas, Roger Owen (Hrsg.): *Studies in Eighteenth Century Islamic History*. Carbondale and Edwardsville (Southern Illinois Univ. Pr., Papers on Islamic History; 4) 1977, 27-52.
- İnalcık, Halil, Donald Quataert: *An Economic and Social History of the Ottoman Empire*, 1300-1914. Cambridge (Cambridge Univ. Pr.) 1994 (paperback ed. 1997)
- Johansen, Baber: "The All-Embracing Town and its Mosques. *Al-misr al-gâmi*". In: *Revue de l'Occident Musulman et de la Méditerranée*, 12, 2 (1981), 139-161.
- The Islamic Law on Land Tax and Rent. The Peasent's Loss of Property Rights as Interpreted in the Hanafite Legal Literature of the Mamluk and Ottoman Period. London (Croom Helm, Exeter Arabic and Islamic Series) 1988.
- "Urban Structures in the View of Muslim Jurists. The Case of Damascus in the Early Nineteenth Century". In: *REMMM*, 55-56 (1990), 94-100.
- "Coutumes locales et coutumes universelles aux sources des règles juridiques en Droit musulman hanéfite". In: *AI*, XXVII (1993), 29-35.
- Contingency in a Sacred Law. Legal and Ethical Norms in the Muslim Fiqh. Leiden (Brill, Studies in Islamic Law and Society; 7) 1999.
- "The Servants of the Mosque". In: (ders.): Contingency in a Sacred Law. Legal and Ethical Norms in the Muslim Fiqh. Leiden (Brill, Studies in Islamic Law and Society; 7) 1999, 107-128.
- "What Kind of Institution is a Mosque?" Unveröff. Manuskript.
- Juynboll, T.W.: "Adhān". In: *EI*<sup>2</sup>, I, 187-188.
- "Iķāma". In: *EI*<sup>2</sup>, III, 1057.
- Kafescioğlu, Ciğdem: "In the Image of Rum": Ottoman Architectural Patronage in Sixteenth-Century Aleppo and Damascus". In: *Muqarnas*, 16 (1999), 70-96.
- Kaiser, Annette: Islamische Stiftungen in Wirtschaft und Gesellschaft Syriens vom 16. bis 18. Jh. Berlin (Klaus Schwarz, Islamwissenschaftlichen Quellen und Texte aus deutschen Bibliotheken; 8) 1999.
- Kappert, Petra: "Osmanische Inschriften in Syrien". In: *Damaszener Mitteilungen*, 1 (1983), 103-109.
- Karpat, Kemal H.: "The Transformation of the Ottoman State, 1789-1908". In: *IJMES*, 3 (1972), 243-281.
- Khoury, Dina Rizk: State and Provincial Society in the Ottoman Empire: Mosul 1540-1834. Cambridge (Cambridge Univ. Pr., Cambridge Studies in Islamic Civilisation) 1998.
- Knost, Stefan: Fromme Stiftungen und Ṣūfī-Konvente. Die Zāwiyat al-Hilāliya in Aleppo (Syrien) von 1754 bis 1859. Magisterarbeit, Univ. Bamberg 1994.
- Les espaces religieux à Alep entre 1750 et 1850. Les ordres musulmans dans la société d'une capitale provinciale de l'Empire ottoman. Mémoire de DEA, Université Paris IV Sorbonne 1996.
- "La société dans le faubourg nord d'Alep (XVIIIe siècle): Les chrétiens entre convivialité et ségrégation confessionnelle". In: Les relations entre musulmans et chrétiens dans le Bilad al-Cham à l'époque ottomane aux XVII°-XIX° siècles.



- Apport des archives des tribunaux religieux des villes : Alep, Beyrouth, Damas, Tripoli. Hrsg. von: Louis Boisset, Floréal Sanagustin, Souad Slim. [Balamand, Libanon] 2005, 125-143.
- "Les 'Francs' à Alep (Syrie), leur statut juridique et leur interaction avec les institutions locales (XVIIe-XIXe siècle) ". In: Moatti, Claudia, Wolfgang Kaiser (Hrsg.): Gens de passage en Méditerranée de l'Antiquité à l'époque moderne. Procédures de contrôle d'identification. Paris (Maisonneuve & Larose, Maison méditerranéenne des sciences de l'homme) 2007, 243-261.
- "Die Stadtviertelstiftungen in Aieppo von der Mitte des 18. bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts". In: Meier, Astrid, Johannes Pahlitzsch, L. Reinfandt (Hrsg.): *Islamische Stiftungen zwischen juristischer Norm und sozialer Praxis*. Berlin (Akademie-Verlag, Stiftungsgeschichten; 5) 2009, 213-232.
- "The Impact of the 1822 Earthquake in Aleppo on Waqf Administration". In: Sluglett, Peter u.a. (Hrsg.): *Bilad al-Sham under Ottoman Rule (1516-1918)*. *Studies in Honor of Abdul-Karim Rafeq*. Leiden (Brill), im Druck.
- "Soufis, waqf et poisson". In: Knost, Stefan, Vanessa Guéno (Hrsg.): Lire et écrire l'histoire ottomane. Examen critique des documents des tribunaux du Bilâd al-Shâm. Damaskus (IFPO), im Druck.
- Krcsmárik, J.: "Das Wakfrecht vom Standpunkte des Šari'atrechtes nach der hanefitischen Schule. Ein Beitrag zum Studium des islamitischen Rechtes". In: *ZDMG*, 45 (1891), 511-576.
- Kriss, Rudolf, Hubert Kriss-Heinrich: Volksglaube im Bereich des Islam. Vol I.: Wallfahrtswesen und Heiligenverehrung. Vol. II.: Amulette, Zauberformeln und Beschwörungen. Wiesbaden (Harrassowitz) 1960-1962.

Landau, J. M.: "Kuttāb". In: EI2, V, 567-570.

Landolt, H.: "Khalwa". In: EI<sup>2</sup>, IV, 1022-1023.

Lane, Edward William: An Account of the Manners and Customs of the Modern Egyptians. London (John Murray) 1860.

Leeuwen, Richard van: Waqfs and Urban Structures: the Case of Ottoman Damascus. Leiden (Brill, Studies in Islamic Law and Society; 11) 1999.

Lefebvre, Henri: La production de l'espace. Paris (Anthropos) 2000<sup>4</sup>.

Levi, Giovanni: "On Microhistory". In: Burke, Peter (Hrsg): New Perspectives on Historical Writing. University Park, PA. 1992, 93-113.

Levi-Provencal, E.: "Zāwiya". In: EI, IV, 1289-1290.

Lewis, Bernard: "Al-Haramayn". In: EI<sup>2</sup>, III, 175-176.

Löw, Martina: Raumsoziologie. Frankfurt/M (Suhrkamp) 2001.

- (Hrsg.): *Differenzierungen des Städtischen.* Opladen (Leske + Budrich, Stadt, Raum und Gesellschaft; 15) 2002.
- "Die Stadt: Eine Verdichtung funktionaler Differenzierung, eine räumlich differenzierte Einheit oder ein geschlechtlich differenzierter Raum?" In: Dies. (Hrsg.): Differenzierungen des Städtischen. Opladen (Leske + Budrich, Stadt, Raum und Gesellschaft; 15) 2002, 9-26.
- Löw, Martina, Silke Steets, Sergej Stoetzer: *Einführung in die Stadt- und Raumsoziologie*. Opladen, Farmington Hills (Verlag Barbara Budrich; UTB 3848) 2003<sup>2</sup>.
- Makdisi, G., J. Pedersen: "Madrasa. 1. The Institution in the Arab, Persian and Turkish Lands". In:  $EI^2$ , V, 1123-1134.



- Mandaville, Jon E.: "Usurious Piety: The Cash Waqf Controversy in the Ottoman Empire". In: *IJMES*, 10 (1979), 289-308.
- Mantran, Robert, Jean Sauvaget: Réglements fiscaux ottomans. Les provinces syriennes. Damas (IFD) 1951.
- Marcais, Ph.: "'Āshūrā'". In: *EI*<sup>2</sup>, I, 726-727.
- Marcus, Abraham: "Men, Women and Property: Dealers in Real Estate in 18th Century Aleppo". In: *JESHO*, 26 (1983), 137-163.
- "Privacy in Eighteenth-Century Aleppo. The Limits of Cultural Ideals". In: *IJMES*, 18 (1986), 165-183.
- The Middle East on the Eve of Modernity. Aleppo in the Eighteenth Century. New York (Columbia Univ. Press) 1989.
- "Poverty and Poor Relief in Eighteenth Century Aleppo". In: *REMMM*, 55-56 (1990), 171-179.
- Margoliouth, D. S.: "Kādirīya. In: *EI*<sup>2</sup>, IV, 397-400.
- Marino, Brigitte: "Les correspondances (*murāsalāt*) adressées par le juge de Damas à ses substituts (1750-1860)". In: *Etudes sur les villes du Proche-Orient, XVI°-XIX° siècle. Hommage à André Raymond*. Publication coordonnée par Brigitte Marino. Damaskus (IFEAD) 2001, 91-111.
- Marino, Brigitte, Tomoki Okawara: *Catalogue des registres des tribunaux ottomans conservés au Centre des Archives de Damas*. Damaskus (Institut Français d'Etudes Arabes de Damas, Centre des Archives de Damas) 1999.
- Massignon, Louis: "Ţarīķa". In: EI, IV, 700-705.
- Masters, Bruce: "Patterns of Migration to Ottoman Aleppo in the 17th and 18th Centuries". In: *International Journal of Turkish Studies*, 4 (1987), 75-89.
- "Trading Diasporas and ,Nations": The Genesis of National Identities in Ottoman Aleppo". In: *The International History Review*, 9 (1987), 345-367.
- The Origins of Western Economic Dominance in the Middle East. Mercantilism and the Islamic Economy in Aleppo, 1600-1750. New York (New York Univ. Press, New York Univ. Studies in Near Eastern Civilization; 11) 1988.
- "Power and Society in Aleppo in the 18th and 19th Centuries". In: *REMMM*, 62 (1991-94), 151-158.
- "Ottoman Policies Towards Syria in the 17th and 18th Centuries". In: Thomas Philipp (Hrsg.): *The Syrian Land in the 18th and 19th Centuries*. Stuttgart (Steiner, Berliner Islamstudien; 5) 1992, 11-26.
- "The View from the Province: Syrian Chronicles of the Eighteenth Century". In: *JAOS*, 114 (1994), 353-362.
- Christians and Jews in the Ottoman Arab World. The Roots of Sectarianism. Cambridge (Cambridge University Press) 2001.
- Mazloum, S.: L'ancienne canalisation d'eau d'Alep (le Qanayé de Hailan). Damaskus (IFD) 1936.
- McChesney, R.D.: Waqf in Central Asia: Four Hundred Years in the History of a Muslim Shrine, 1480-1889. Princeton (Princeton University Press) 1991.
- McGowen, Bruce: "The Age of the Ayans, 1699-1812". In: Inalcik, Halil, Donald Quataert: An Economic and Social History of the Ottoman Empire. Cambridge (Cambridge Univ. Pr.) 1994, 637-758.



- Meier, Astrid: "Waqf Only in Name, Not in Essence". In: Hanssen, Jens, Thomas Philipp, Stefan Weber (Hsrg.): *The Empire in the City. Arab Provincial Capitals in the Late Ottoman Empire*. Beirut (Orient Institut der DMG, Beiruter Texte und Studien; 88) 2002, 201-218.
- "« Le plus avantageux pour le *waqf* ». Villages, fondations et agents fiscaux aux environs de Damas dans la première moitié du XVIIIe siècle". In: *Sociétés rurales ottomanes*. Hrsg. von Mohammad Afifi, Rachida Chih, Brigitte Marino, Nicolas Michel et Işık Tamdoğan. Kairo (IFAO, Cahier des Annales Islamiques; 25) 2005, 47-64.
- "For the Sake of God Alone? Food Distribution Policies, Takiyyas and Imarets in Early Ottoman Damascus". In: Ergin, Nina, Christoph K. Neumann, Amy Singer (Hrsg.): Feeding the People, Feeding Power. Imarets in the Ottoman Empire. Istanbul (Eren) 2007, 121-149.
- Meinecke, Michael: Die Mamlukische Architektur in Ägypten und Syrien (648/1250 bis 923/1517). Teil I: Genese, Entwicklung und Auswirkungen der Mamlukischen Architektur. Teil II: Chronologische Liste der Mamlukischen Baumassnahmen. Glückstadt (J.J. Augustin) 1992.
- Meriwether, Margaret: *The Notable Families of Aleppo, 1770-1830. Networks and Social Structure.* Univ. Diss., Univ. of Pennsylvania 1981.
- "Urban Notables and Rural Resources in Aleppo 1770-1830". In: *International Journal of Turkish Studies*, 4 (1987), 55-73.
- "Women and Economic Change in Nineteenth-Century Syria: The Case of Aleppo". In: Tucker, J.E. (Hrsg.): *Arab Women, Old Boundaries, New Frontiers*. Bloomington, Indianapolis 1993, 65-83.
- The Kin Who Count. Family and Society in Ottoman Aleppo, 1770-1840. Austin (Univ. of Texas Pr.) 1999.
- Minorsky, V., C. E. Bosworth: "Uzun Hasan". In: EI<sup>2</sup>, X, 963-967.
- Monnot, G.: "Salāt". In: EI<sup>2</sup>, VIII, 925-934.
- Munro, J.: "The Russells of Aleppo". In: Aramco World Magazine, 33, no. 1 (1982), 29-32.
- Neumann, Christoph K.: "Ottoman Provincial Towns in the Eighteenth to the Nineteenth Centuries". In: Hansen, Jens, Thomas Philipp, Stefan Weber (Hsrg.): *The Empire in the City. Arab Provincial Capitals in the Late Ottoman Empire*. Beirut (Orient Institut der DMG, Beiruter Texte und Studien; 88) 2002, 131-144.
- Özcan, Tahsin: Osmanlı Para Vakıfları. Kanûnî Dönemi Üsküdar Örneği. Ankara (Türk Tarik Kurumu Basımevi, Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu, Türk Tarih Kurumu Yayınları; VII Dizi - Sayı 199) 2003.
- Pamuk, Şevket: "Money in the Ottoman Empire, 1326-1914". In: Inalcik, Halil, Donald Quataert: *An Economic and Social History of the Ottoman Empire*. Cambridge (Cambridge Univ. Pr.) 1994, 945-980.
- *A Monetary History of the Ottoman Empire*. Cambridge (Cambridge Univ. Pr., Cambridge Studies in Islamic Civilization) 2000.
- Pascual, Jean-Paul: "Meubles et objets domestiques quotidiens des intérieurs damascains du XVIIe siècle". In: *REMMM*, 55-56 (1990), 197-207.
- "Les inventaires après décès : une source pour l'histoire économique et sociale de Damas au XVIIe siècle". In: Panzac, Daniel (Hrsg.): Les villes dans l'Empire



- ottoman : Activités et sociétés. Tome I. Paris (CNRS IREMAM, Sociétés arabes et musulmanes; 5) 1991, 41-65.
- (Hrsg.): *Pauvreté et richesse dans le monde musulman méditerranéen*. Paris (Maisonneuve et Larose, European Science Foundation) 2003.

Pedersen, J.: "Khatīb". In: EI<sup>2</sup>, IV, 1109-1111.

- "Masdjid". In: *EI*<sup>2</sup>, VI, 629-664.
- Philipp, Thomas (Hrsg.): *The Syrian Land in the 18th and 19th Century. The Common and the Specific in the Historical Experiance.* Stuttgart (F. Steiner, Berliner Islamstudien; 5) 1992.
- "Bilād al-Šām in the Modern Period: Integration into the Ottoman Empire and new Relations with Europe". In: *Arabica, Early Modern History of Bilād al-Šām*, coordonné par Thomas Philipp, LI (2004), 401-418.
- Quataert, Donald: "The Age of the Reforms, 1812-1914". In: Inalcik, Halil, Donald Quataert: *An Economic and Social History of the Ottoman Empire*. Cambridge (Cambridge Univ. Pr.) 1994, 759-943.
- *The Ottoman Empire 1700-1922*. Cambridge (Cambridge University Press, New Approaches to European History) 2005<sup>2</sup>.

Radtke, B.: "Wā<sup>3</sup>iz. 1. In Classical Islam". In: EI<sup>2</sup>, XI, 56.

- Rafeq, Abdul Karim: "Les registres des tribunaux de Damas comme source pour l'histoire de la Syrie". In: *BEO*, XXVI (1973), 219-226.
- "Local Forces in Syria in the 17th and 18th Centuries". In: Parry, V. J., M. E. Yapp: *War, Technology and Society in the Middle East, 700-1900.* London (Oxford Univ. Pr.) 1975, 277-307.
- "Changes in the Relationship between the Ottoman Central Administration and the Syrian Provinces from the Sixteenth to the Eighteenth Century". In: Naff, Thomas, Roger Owen (Hrsg.): *Studies in Eighteenth Century Islamic History*. Carbondale and Edwardsville (Southern Illinois Univ. Pr., Papers on Islamic History; 4) 1977, 53-73.
- "The Law-Court Registers and Their Importance for a Socio-Economic and Urban Study of Ottoman Syria". In: Chevallier, Dominique (Hrsg.): *L'espace social de la ville arabe*. Paris (Publications du départment d'islamologie de l'Université de Paris Sorbonne, VII) 1979, 51-58.
- "Craft Organisation, Work Ethics, and the Strains of Change in Ottoman Syria". In: *JAOS*, 111 (1991), 495-511.
- "City and Coutryside in a Traditional Setting. The Case of Damascus in the First Quarter of the Eighteenth Century". In: Philipp, T. (Hrsg.): *The Syrian Land in the 18th and 19th centuries*. Stuttgart (Steiner) 1992, 295-332.
- "The Syrian 'ulamā', Ottoman Law and Islamic Shar'īa". In: Turcica, XXVI (1994), 9-32.
- "Relations between the Syrian '*Ulamā*' and the Ottoman State in the Eighteenth Century". In: *Oriente Moderno*, n.s. XVIII (LXXIX) (1999), 67-95.
- "The Poor in Ottoman Damascus: a Socio-economic and Political Study". In: Pascual, Jean-Paul (Hrsg.): *Pauvreté et richesse dans le monde musulman méditerranéen*. Paris (Maisonneuve et Larose, European Science Foundation) 2003, 217-226.



- "Isti'ǧār al-arāḍī al-waqfīya fī Bilād al-Šām baina al-madāhib al-fiqhīya wa-l-fi'āt al-iǧtimā'īya". In: *Sociétés rurales ottomanes*. Hrsg. von Mohammad Afifi, Rachida Chih, Brigitte Marino, Nicolas Michel et Işık Tamdoğan. Kairo (IFAO, Cahier des Annales Islamiques; 25) 2005, 83-103.
- "The Application of Islamic Law in the Ottoman Courts in Damascus: The Case of the Rental of *Waqf* Land". In: Masud, Muhammad Khalid, Rudolph Peters, David S. Powers (Hrsg.): *Dispensing Justice in Islam. Qadis and their Judgments*. Leiden (Brill, Studies in Islamic Law and Society; 22) 2006, 411-425.

Raymond, André: Artisans et commerçants au Caire au XVIIIe siècle. 2 Bde., Damaskus (IFD) 1973-1974.

- "Signes urbains et étude de la population des grandes villes arabes à l'époque ottomane". In: *BEO*, XXVII (1974), 183-193.
- "Les sources de la richesse urbaine au Caire au dix-huitième siècle". In: Naff, Thomas, Roger Owen (Hrsg.): Studies in Eighteenth Century Islamic History. Carbondale and Edwardsville (Southern Illinois Univ. Pr., Papers on Islamic History; 4) 1977, 184-204.
- "La conquête ottomane et le développement des grandes villes arabes: le cas du Caire, de Damas et d'Alep". In: *ROMM*, 27 (1979), 115-134.
- "The Ottoman Conquest and the Development of the Great Arab Towns". In: *International Journal of Turkish Studies*, 1 (1979-1980), 84-101.
- "Les grands waqfs et *l*'organisation de *l*'espace urbain à Alep et au Caire à *l*'époque ottomane (XVIe XVIIe siècles)". In: *BEO*, XXXI (1979), 113-128.
- The Great Arab Cities in the 16th 18th Centuries. An Introduction. New York, London (New York University Press, Hagop Kevorkian Series on Near Eastern Art and Civilization) 1984.
- "The Population of Aleppo in the Sixteenth and Seventeenth Centuries According to Ottoman Census Documents". In: *IJMES*, 16 (1984), p. 447-460.
- Grandes villes arabes à l'époque ottomane. Paris (Sindbad) 1985.
- "Les grandes villes à l'époque ottomane". In: Les Cahiers de Chabramont, n° 5, Le Caire (1987), 76-101.
- "Espaces publics et espaces privés dans les villes arabes traditionnelles". In: *Maghreb Mashreq*, 123 (1989), 194-201.
- "Le déplacement des tanneries à Alep, au Caire et à Tunis à l'époque ottomane : un "indicateur" de croissance urbaine". In: *REMMM*, 55-56 (1990), 34-43.
- "Alep à l'époque ottomane (XVIe XIXe siecles)". In: *Alep et la Syrie du Nord, REMMM,* 62 (1991), p. 93-109.
- "Réseaux urbains et mouvements populaires à Alep (fin du XVIIIe début du XIXe siècle)". In: *Arab Historical Review for Ottoman Studies*, 3-4 (1991), 93-104.
- "Groupes sociaux et géographie urbaine à Alep au XVIIIe siècle". In: Philipp, T. (Hrsg.): *The Syrian Land in the 18th and 19th centuries*. Stuttgart (Steiner) 1992, 147-163.
- "Cartographie et histoire des villes arabes. Quelques remarques générales". In: *Environmental Design*, 13-14 (1993), 22-31.



- "Les zones de résidences dans les grandes villes arabes à l'époque ottomane: mixité ou ségrégation socio-économique ? Le cas de Tunis, Le Caire et Alep". In: *Arab Historical Review for Ottoman Studies*, 9-10 (1994), 185-195.
- "La localisation des chérifs à Alep à la fin du XVIIIème siècle". In: Pellitteri, Antonino, Giovanni Montaina: *AZHĀR. Studi arabo-islamici in memoria di Umberto Rizzitano (1913-1980)*. Palermo (Annali della Facoltà di Lettere e Filosofia dell'Università di Palermo, Studi e Ricerche; 23) 1995, p. 187-193.
- "Ville musulmane, ville arabe : mythes orientalistes et recherches récentes". In: Biget, J.-L., J.-Cl. Herve (Hrsg.): Panoramas urbains. Situations de l'histoire des villes. Fontenay/Saint-Cloud (ENS) 1995, 309-336.
- "La structure spatiale de la ville". In: Naciri, M., A. Raymond (Hrsg.): Sciences sociales et phénomènes urbains dans le Monde Arabe. Casablanca 1997, 75-84.
- "Une communauté en expansion : les chrétiens d'Alep à l'époque ottomane (XVIe XVIIe siècles)". In: Raymond, André: *La ville arabe, Alep, à l'époque ottomane (XVIe XVIIIe siècles)*. Damaskus (IFD) 1998, 351-372.
- "The Spatial Organization of the City". In: Jayyusi, Salma K., Renata Holod, Attilio Petruccioli, André Raymond (Hrsg.): *The City in the Islamic World.* 2 Bde, Leiden, Boston (Brill, Handbook of Oriental Studies, Section 1, The Near and Middle East; 94) 2008, 47-70.
- "The Economy of the Traditional City". In: Jayyusi, Salma K., Renata Holod, Attilio Petruccioli, André Raymond (Hrsg.): *The City in the Islamic World.* 2 Bde, Leiden, Boston (Brill, Handbook of Oriental Studies, Section 1, The Near and Middle East; 94) 2008, 731-751.
- "The Management of the City". In: Jayyusi, Salma K., Renata Holod, Attilio Petruccioli, André Raymond (Hrsg.): *The City in the Islamic World*. 2 Bde, Leiden, Boston (Brill, Handbook of Oriental Studies, Section 1, The Near and Middle East; 94) 2008, 775-793.
- Reilly, James: "Rural Waqfs of Ottoman Damascus. Rights of Ownership, Possession, and Tenancy". In: *Acta Orientalia*, LI (1990), 27-46.
- Reinfandt, Lucian: Mamlukische Sultansstiftungen des 9./15. Jahrhunderts. Nach den Urkunden der Stifter al-Aşraf İnāl und al-Mu'ayyad Aḥmad Ibn Īnāl. Berlin (Klaus Schwarz, Islamkundliche Untersuchungen; 257) 2003.
- Reinkowski, Maurus: "Wesen und Unwesen der Toten Hand. Das tahrîr defteri von 953/1546 und die Rolle der evkâf in Istanbul Mitte des 16. Jahrhunderts". In: *The Journal of Ottoman Studies*, XII (1992), p. 261-288.
- Roded, Ruth: "The Waqf and the Social Elite of Aleppo in the 18th and 19th Centuries". In: *Turcica*, XX (1988), p. 71-91.
- "Quantitative Analysis of *Waqf* Endowment Deeds: A Pilot Project". In: Osmanlı Araştırmaları, 9 (1989), 51-76.
- "Great Mosques, Zâwiyas and Neighborhood Mosques: Popular Beneficiaries of Waqf-Endowments in Eighteenth- and Nineteenth-Century Aleppo". In: *Journal of the American Oriental Society,* 110, 1 (1990), 32-38.
- Rosen, Lawrence: *The Anthropology of Justice. Law as Culture in Islamic Society.* Cambridge (Cambr. Univ. Pr., Lewis Henry Morgan Lectures) 1989 (1990<sup>2</sup>).



- Saghbini, Souad: Mamlukische Urkunden aus Aleppo. Die Urkundensammlung (ǧāmi<sup>c</sup> al-mustanadāt) der mamlukisch-aleppinischen Familie Uġulbak. Hildesheim (Georg Olms Verlag, Arabistische Texte und Studien; 17) 2005.
- Salati, Marco: *Documenti giuridici aleppini dei secoli XIV-XVII in materia di waqf*. Rom (Nallino, Pubblicazioni dell'Instituto per l'Oriente) 1991.
- Ascesa e caduta di una famiglia di ašrâf sciiti di Aleppo: I Zuhrâwî o Zuhrâ-Zâda. Rom (Nallino, Pubblicazioni dell'Instituto per l'Oriente) 1992.
- "Urban Notables, Private Waqf and Capital Investment: The Case of the 17th Century Zuhrâwî Family of Aleppo". In: Deguilhem, Randi (Hrsg.): Le waqf dans l'espace islamique. Outil de pouvoir socio-politique. Préfacé par André Raymond. Damaskus (IFD) 1995, 187-201.
- Sato, Tsugitaka: "Slave Traders and Karīmī Merchants during the Mamluk Period: A Comparative Study". In: *Mamlūk Studies Review*, X (2006), 141-156.
- Sauvaget, Jean: "Les Perles choisies" d'ibn ach-Chihna. Matériaux pour servir à l'histoire de la ville d'Alep. Tome I. Beirut (IFD, Mémoires de l'Institut Français de Damas) 1933.
- Alep. Essai sur le dévelopment d'une grande ville syrienne, des origines au milieu du XIXe siècle. 2 Bde., Paris (Bibliothèque Archéologique et Historique, XXXVI) 1941.
- "Ḥalab". In: *EI*<sup>2</sup>, III, 85-90.
- Sauvan, Yvette: "Une liste de fondations pieuses (waqfiyya) au temps de Sélim II". In: *BEO*, XXVIII (1975), 231-257.
- Semerdjian, Vivian Elise: "Off the Straight Path": Gender, Public Morality and Legal Administration in Ottoman Aleppo, Syria. Univ. Diss., Georgetown University 2002.
- Schacht, J.: "Abū Ḥanīfa an-Nu<sup>c</sup>mān". In: EI<sup>2</sup>, I, 126-128.
- "Abū Yūsuf Yaʻkūb". In:  $EI^2$ , I, 168-169.
- "Fikh". In: *EI*<sup>2</sup>, III, 906-912.
- An Introduction to Islamic Law. Oxford (Oxford Univ. Pr.) 1964.
- Schaendlinger, Anton C.: Osmanische Numismatik. Von den Anfängen des Osmanischen Reiches bis zu seiner Auflösung 1922. Braunschweig (Klinghardt & Biermann, Handbücher der Mittelasiatischen Numismatik; III) 1973.
- Schlegell, Barbara von: "Sa'dīya". In: EI², VIII, 749-753.
- Schneider, Irene: Das Bild des Richters in der «adab al-qāḍī»-Literatur. Frankfurt/M (Peter Lang, Islam und Abendland; 4) 1990.
- "Die Merkmale der idealtypischen qâdî-Justiz Kritische Anmerkungen zu Max Webers Kategorisierung der islamischen Rechtssprechung". In: *Der Islam*, 70 (1993), 145-159.
- Shaw, Stanford J.: Between Old and New: The Ottoman Empire under the Sultan Selim III, 1789-1807. Cambridge, Mass. (Harvard Univ. Pr.) 1971.
- Shuval, Tal: "La pratique de la *mu'âwaḍa* (échange de bien *ḥabûs* contre propriété privée) à Alger au XVIIIe siècle". In: *REMMM*, 79-80 (1996), 55-72.
- Singer, Amy: Constructing Ottoman Beneficence. An Imperial Soup Kitchen in Jerusalem. New York (State Univ. of New York Pr., SUNY series in Near Eastern Studies) 2002.
- Sourdel, D.: "Hamāt". In: *EI*<sup>2</sup>, III, 119-121.



- Tabbaa, Yasser: *Constructions of Power and Piety in Medieval Aleppo*. University Park (Pennsylvania State Univ. Pr.) 1997.
- Tamdoğan-Abel, Işık: "La réputation comme richesse dans le ville ottomane d'Adana au XVIIIe siècle". In: Pascual, Jean-Paul (Hrsg.): *Pauvreté et richesse dans le monde musulman méditerranéen*. Paris (Maisonneuve et Larose, European Science Foundation) 2003, 39-49.
- "Sulh and the 18th Century Ottoman Courts of Üsküdar and Adana". In: ILS 15, Theme Issue: Shifting Perspectives in the Study of Shari'a Courts: Methodologies and Paradigms (2008), 55-83.
- Taoutel, F.: Contribution à l'histoire d'Alep. Les documents maronites et leurs annexes, depuis 1606 jusqu'à nos jours. Vol. 1: 1606-1827. Beirut (Imprimérie Catholique) 1958.
- Thieck, Jean-Pierre: "Décentralisation et affirmation urbaine à Alep à la fin du XVIIIème siècle". In: *Mouvements communautaires et espaces urbains au Machreq.* Beirut (CERMOC) 1986, 117-176.
- Thompson, Elizabeth: "Ottoman Political Reform in the Provinces: The Damascus Advisary Council in 1844-45". In: *IJMES*, 25 (1993), 457-475.
- Trimingham, J. Spencer: The Sufi Orders in Islam. Oxford (Clarendon Press) 1971.
- 'Umrān, Ḥiḍr: Rīf wilāyat Ḥalab fī al-niṣf al-awwal min al-qarn al-hādī 'ašar al-hiǧrī / al-niṣf al-awwal min al-qarn al-sābi' ašar al-milādī (1000 – 1050 h / 1591 – 1641 m) "al-auda' al-idārīya wa-l-siyāsīya wa-l-iqtiṣādīya". Min ḥilāl waṭā'iq almaḥkama al-šar'īya bi-Ḥalab. Unveröf. Magisterarbeit, Univ. Damaskus, 1982.
- Al-ḥayāt al-iǧtimāʿiya fī wilāyat Ḥalab fī al-niṣf al-tānī min al-qarn al-sābiʿ ašar al-milādī / al-niṣf al-tānī min al-qarn al-hādī ʿašar al-hiǧrī, 1650 1700 m / 1060 1112 h, min ḫilāl watāʾiq maḥākim Ḥalab al-šarʿīya. Dissertation, Univ. Damaskus, 1989.
- Ursinus, Michael: Regionale Reformen im Osmanischen Reich am Vorabend der Tanzimat. Berlin 1982.
- Veinstein, Gilles: "L'administration ottomane et le problème des interprètes". In: Etudes sur les villes du Proche-Orient, XVI°-XIX° siècle. Hommage à André Raymond. Publication coordonnée par Brigitte Marino. Damaskus (IFEAD) 2001, 65-79.
- "Sur les nâ'ib ottomans (XVème-XVIème siècles)". In: Jerusalem Studies in Arabic and Islam. David Ayalon (1914-1998) in memoriam, 25 (2001), 247-267.
- Venzke, Margaret L.: "Special Use of the Tithe as a Revenue-Raising Measure in the Sixteenth-Century Sanjaq of Aleppo". In: *JESHO*, XXIX (1986), 239-334.
- Watenpaugh, Hegnar Zeitlian: The Image of an Ottoman City. Imperial Architecture and Urban Experience in Aleppo in the 16th and 17th Centuries. Leiden (Brill) 2004.
- "Deviant Dervishes: Space, Gender, and the Construction of Antinomian Piety in Ottoman Aleppo". In: *IJMES*, 37 (2005), 535-565.
- Weber, Max: Wirtschaft und Gesselschaft. Grundriß der verstehenden Soziologie. Tübingen (Mohr) 1972.
- Weber, Stefan: Zeugnisse Kulturellen Wandels. Stadt, Architektur und Gesellschaft des osmanischen Damaskus im 19. und frühen 20. Jahrhundert. Berlin 2006 (auch Univ. Diss. FU Berlin 2001), http://www.diss.fu-berlin.de/diss/receive/FU-DISS\_thesis\_000000002332 (letzter Zugriff 17.12.2008).



- "The Reshaping of Damascus. Architecture and Identity in an Arab-Ottoman City". In: Thomas Philipp, Christoph Schumann (Hrsg.): From the Syrian Land to the States of Syria and Lebanon. Würzburg (Ergon-Verlag, Beiruter Texte und Studien; 96) 2004, 41-58.
- Wensinck, A. J.: "'Ashūrā'". In: EI<sup>2</sup>, I, 726-727.
- Wensinck, A. J., J. Jomier: "Ka ba". In: EI<sup>2</sup>, IV, 317-322.
- Wilkins, Charles Louis: Households, Guilds, and Neighborhoods: Social Solidarities in Ottoman Aleppo, 1640-1700. Univ. Diss., Universität Harvard, Cambridge, Mass., 2005.
- Wirth, Eugen: "Zur Konzeption der islamischen Stadt". In: WI, XXXI (1991), 50-92.

   Die orientalische Stadt im islamischen Vorderasien und Nordafrika. 2 Bd., Mainz (v. Zabern) 2000.
- Yazbak, Mahmoud: "The *Waqf* as a Tool for Enrichment/Impoverishment: Nablus 1650-1700". In: Pascual, Jean-Paul (Hrsg.): *Pauvreté et richesse dans le monde musulman méditerranéen*. Paris (Maisonneuve et Larose, European Science Foundation) 2003, 69-97.
- Yediyıldız, Bahaeddin: *Institution du waqf au XVIIIe siècle en Turquie étude socio-hi-storique*. Ankara (Impr. de la Société d'histoire turque) 1985.
- Yūsuf, Ilhām ʿĀdil: *Al-Usra al-ḥalabīya 1215-1256h / 1801-1840m*. Magisterarbeit, Universität Damaskus, Abteilung für Geschichte 1421/2000.
- Zambaur, E. v.: "Kīrāt". In: EI, II, 1023-1024.
- Zarcone, Thierry: "Un cas de métissage entre Qadiriyya et Khalwatiyya. Dhikr et khalwa dans la Zawiyat al-Hilaliyya de Alep (Syrie) ". In: *Journal of the History of Sufism*, 1-2 (2000), 443-457.
- Ze`evi, Dror: "The Use of Ottoman Sharî'a Court Records as a Source for Middle Eastern Social History: A Reappraisal". In: *ILS*, 5 (1998), 35-56.





## Index

Zu den Personennamen: Mitglieder derselben Familie erscheinen unter ihrem "Familennamen" (in der Regel eine *nisba*), sofern dieser bekannt ist. Andere Personen sind nach Ruf- oder Vornamen geordnet (*kunya* oder *ism*), vorangestellte Titel (Ḥāǧǧ, Sayyid, etc.) wurden der Übersichtlichkeit wegen nicht berücksichtigt.

Abbasiden 169 'Abbūd Āġā 36 'Abd al-Ḥamīd II (Sultan) 171, 227 'Abd al-Ḥayy (Stadtviertel) 48, 194, 241 'Abd al-Latif 292 'Abd al-Latīf b. Šaih Muḥammad 98 'Abd al-Qādir Ğalabī b. 'Abd al-Wahhāb Āġā 33 'Abd al-Qādir b. Sayyid Kan'ān 229 'Abd al-Raḥīm (Stadtviertel) 68, 137 'Abd al-Raḥīm Afandī b. Sayyid Mustafā Afandī ,al-imām bi-Umawī Ḥalabʻ 175 'Abd al-Raḥmān Kathudā 274 'Abdī Bāšā 267f. Abraham (Prophet) 1, 266 Abū Bakr Āġā 55 Abū Bakr b. Ḥusain 45 Abū Hanīfa 114, 167 Abū al-Su'ūd Afandī (Šaih al-Islām) 60 Abū Yūsuf 158, 160, 167, 291 adān muḥammadī (Gebetsruf) 118 'Afīfa bt. 'Abd al-Qādir 102 'Afīfa bt. 'Abd al-Raḥīm b. Bakdāš 146, 203f. 'Afīfa bt. Muhammad Āġā 128 al-Āgagiqī, Muḥammad b. Qasim 145 al-'Ağām (Stadtviertel) 49

'Afīfa bt. Muḥammad Āġā 128
al-Āġāġiqī, Muḥammad b. Qāsim 145
al-ʿAǧām (Stadtviertel) 49
Ägypten XV, 47, 55, 115, 131, 239, 257
ahl al-baṣar wa-l-amāna 42
ahl al-ḥibra wa-l-wuqūf 60
ahl al-masǧid, s. Moscheegemeinde
Aḥmad Āġā b. ʿUṯmān 76
Aḥmad b. Muḥammad 108

Aḥmad b. Muṣṭafā 99, 139, 146, 224
Aigen, Wolffgang XVI
'Ā'iša bt. 'Abdallāh 71
'Aiyntāb (Gaziantep) 226
al-'Aiyntābī, Muḥammad Ğalabī b. 'Abd al-Laṭīf Ğalabī 49
al-Akrād (Qasṭal al-Akrād)
(Stadtviertel) 117, 194, 205, 218, 268
Algier 8, 44, 47, 60, 65, 67, 69, 82

'Alī Āgā b. Abū Bakr Āgā 96
'Alī b. 'Umar 57
'Allūš, Ḥadīǧa bt. Muḥammad 260
al-Almāǧī (Stadtviertel) 46, 216, 280
Altinboġa ,kāfil al-mamlaka alḥalabīya' 170
Amīn Āġā 112, 128

'Alī b. Abī Ṭālib (Kalif) 222, 268

amīn al-fatwā 76 Āmina bt. ʿAbd al-Wahhāb 258ff. Āmina bt. Ḥalīl Āġā 66 Āmina bt. Ibrāhīm 51 Āmina bt. Muḥammad 148 Amīr Zāda, Ḥalīl Āġā b. Mūsā Āġā 42

Ibrāhīm Āģā b. 'Abd al-Qādir Āģā 123, 147, 274 Mūsā Āģā 19, 37, 274 'amm (Sure) 129 'anā'-Vertrag 44, 82

'Anadān, Ğabal Sim'ān (Ortschaft) 264 al-Anṣārī, Muḥammad b. Yūsuf 162, 263



al-'Aqaba (Stadtviertel) 114, 241, 249, 269 'Aqqād Zāda (al-'Aqqād), 'Abdallāh Afandī b. Muḥammad Afandī 78, 125, 236, 246f. 'Abdallāh Afandī b. 'Utmān 241 'Abd al-Raḥmān Afandī b. Taha Afandī 246f. 'Abd al-Wahhāb Afandī b. 'Abdallāh 126, 246 Țaha Ğalabī b. 'Utmān 106, 173, 241, 246, 257f., 268 Aqyol (Stadtviertel) 30, 56f., 60, 61, 69, 242, 271 'Arab, Aḥmad Ğalabī b. Qāsim 123, 128, 147, 208, 215 'Arabī Kātibī, Yūsuf Āġā b. Muṣṭafā Afandī 77, 208, 252, 256ff. arbāb al-ša'ā'ir 91, 199, 224 'Ārif b. Ḥalīl 212 Arīḥā (Ortschaft) 110 al-Arīḥāwī, Ṭālib Afandī b. Yūsuf 139 al-Armanāzī, Muḥammad 115 armenisch gregorianische Gemeinde, s. Christen arşa (Getreidemarkt) 49 al-Asbīrī, Aḥmad Afandī 30 Asiya bt. Isma'īl Āģā 72, 103 'asr-Gebet, s. Gebete Ašrāf 8f., 66, 82, 101, 294f. al-Ašrafī, Ahmad Afandī 159, 173 'Āšūrā'-Tag 147, 218, 264 al-Aswad, Fātima bt. Isma'īl 133 'Atā' Allāh b. Muḥammad b. 'Atā' Allāh (92)al-'Aṭā'ī al-Ṣaḥḥāf, 'Abdallāh Afandī al-Atārib (Ortschaft) 101, 273, 274 al-'Aṭawī (Stadtviertel) 194 al-'Attār, 'Alī Afandī b. Muḥammad Šarīf

Ismaʿīl b. Yūsuf 104
Ṣāliḥa bt. Yūsuf 174
Yūsuf 139
auqāt ǧahrīya 112f., 171, 217, 202, 228
auqāt sirrīya 112, 217, 228, 283
aurād 261
awāmir sulṭānīya 11
ʿawāriḍ sulṭānīya (Abgaben) 57, 219
ʿayān 26
Ayyubiden, ayyubidisch 3, 27, 46, 48, 125, 166f., 234, 249, 261, 277
al-ʿAzāzī, Aḥmad Āġā b. Yūsuf 70, 73
al-ʿAzhar 78, 131, 239, 257
al-ʿAzīzīya (Stadtviertel) 196
Aztīmūr 207

Baalbek 170, 173

Bait Ğanbūlāț 207

Bāb Allāh (Ortschaft) 28, 66 Bāb Anṭākiya 20, 27, 175, 184 Bāb al-Ğinān 64, 148 Bāb al-Ḥadīd 29f., 33, 124, 206, 282 Bāb al-'Irāq 268 Bāb al-Maqām 27, 46, 234, 267 Bāb al-Nairab 9, 27, 29, 115, 259 Bāb al-Naṣr 20, 61, 64, 203, 238, 240, Bāb Qinnasrīn (Stadtviertel) 193, 241 al-Bābī, Ḥusain Beše 95, 108 Muḥammad Salīm b. Ḥasan 95 Šarīf b. Hasan 95 al-Bābillī, Muḥammad 237 al-Badanğakī, Familie 231 Sa'id 261 Bagdad 238 Bahrām Bāšā 73, 90, 112, 146 Bahšī Zāda, Muḥammad Ṣādiq Afandī b. 'Abd al-Rahmān 95 Baḥsītā (Stadtviertel) 89, 107, 218, 236 bai<sup>c</sup> al-<sup>c</sup>ina (Kreditverkauf) 53



Afandī 95

bait al-māl 87, 119 al-Baiyāda (Stadtviertel) 45, 95, 103, 107, 122, 135, 148, 228, 279, 292, 294 Bakrī b. Muhammad 109 al-Bakrī, Mustafā 239 Bakrīya-Ḥalwatīya, s. Derwischorden baladiya (Stadtverwaltung) 297 al-Balhī, Giyat al-Dīn 171 Balkan 63 al-Bandara (Stadtviertel) 194, 207 al-Bannā, Nafīsa bt. Muḥammad Ğalabī 33, 174 Bānqūsā (Stadtteil) 9, 19, 27, 29, 33, 39, 45f., 72, 127, 189, 206 al-Bānqūsī, Ḥalīl b. 'Utmān 192 Banū Muḥibb (Stadtviertel) 205 barā'a sultānīya 12, 73, 88f., 95, 126, 135, 140, 146, 149, 163, 201, 226 al-Bardāhǧī, 'Abd al-Salām 45 al-Basātina (Stadtviertel) 107 al-Batrani, Fātima bt. 'Alī 106, 173, 258 Baumwolle 31 al-Bazārbāšī, Fāṭima bt. Ibrāhīm Ğalabī 112, 117, 146, 204f. Bilād al-Šām 82, 158 Bīrī Zāda, Muḥammad Sarīf b. Muṣliḥ 'Ațā' Allāh 217, 259 al-Bītār, 'Abd al-Razzāq 6 al-Buḥārī, Ḥusām al-Dīn al-Ṣīnī 278 Burdbak 189, 269, 271 al-Bustān (Stadtviertel) 148 Bustān al-Wazīr 107

Café des Āġā (Qahwat al-Āġā) 9 Çankırı 74 Chevalier d'Arvieux, Laurent XVI, 28 Christen, christlich 2, 30, 201, 218, 250, 279, 296 armenisch gregorianische Gemeinde 190 christliche auqāf 29 christliche Friedhöfe 196 christliche Gemeinden 49 Maroniten 190 Orthodoxen 190 syrische Gemeinde 190

al-Dabbāġa al-'Atīqa (Stadtviertel) 129, Daftaramīnī, Muḥammad Āġā 125, 236 Dāḥil Bāb al-Ğinān (Stadtviertel) 98 Dāḥil Bāb al-Nairab (Stadtviertel) 18, 20 Dāḥil Bāb al-Naṣr (Stadtviertel) 27 dalā'il al-hairāt 129f., 270f. al-Dalīwātī, Abū Bakr 108 Damaskus 50, 53, 55, 82, 109, 131, 168, 239, 246, 264 al-Daqqāq, Ahmad b. Ahmad 51 Dār al-Qur'ān al-'Ašā'irīya 170 Dārat 'Izza (Ortschaft) 257 darūra 40, 59, 87, 90, 119, 282 al-Dayi<sup>c</sup>, Hātūn bt. Dāwud 61 Derwischorden 13, 239f., 246, 252, 249f., 289 Bakrīya-Ḥalwatīya 239, 246 Halwatīya 106, 132f., 257, 261 Qādirīya, 106, 132f., 240f., 243, 246, 252, 257, 261 Šādilīya 133 dikr 6, 158, 174, 208, 237, 240f., 245, 261f., 284 dimmi 91 du'āǧīya 137 al-Dūdū (Stadtviertel) 221, 224, 228 Dūkākīn Zāda, Muḥammad Bāšā 62, 177f.

Edikt von Gülhane 10 Erdbeben XVI, 48, 51



evkāf-i humāyūn 10

al-Farāfra (Stadtviertel) 27, 54, 66, 71f., 76, 103, 107, 163, 200, 227, 231, 235f., 239, 242, 247, 252, 278, 294, 296

fātiḥa (Sure) 129, 137, 267, 273
Fāṭima bt. ʿAbd al-Qādir 212
Fāṭima bt. Muḥammad 100
fatwā 58, 67, 71, 103, 137, 160
fiqh 173f., 206, 260
Firmān (amr sulṭānī) 11f., 60, 171
fitna 66, 69
Freitagsgebet, s. Gebete
frühmamlukisch, s. Mamluken

Raḥmān) al-Maṣrī 74, 106f., 132ff., 142 Ğāmi' Abū Yaḥya al-Kawākibī 115 Ğāmi' al-'Ādilīya 112, 177f. Ğāmi' Āġāǧiq 119, 145, 209, 276 Ğāmi' al-Alaǧa 61, 69 Ğāmi' 'Āšiqtaimūr 140

Ğāmi<sup>c</sup> Bāb al-Ahmar 106, 132

Šāmi<sup>c</sup> al-Bahrāmīya (Bahrām Bāšā) 73, 116, 136, 138, 150, 184ff., 211, 238, 261, 276, 285

Ğāmi<sup>c</sup> Baḥsītā 102, 228

Ğāmi<sup>c</sup> al-Bakrahğī 99, 119, 276

Ğāmi<sup>c</sup> al-Ballāț 103

Ğāmi<sup>c</sup> Bānqūsa 71, 123, 127, 129, 215, 295

Ğāmi<sup>c</sup> Burdbak 114, 146, 160, 190, 203, 276, 280

Ğāmi<sup>c</sup> al-Buhtī 189

Ğāmi<sup>c</sup> al-Ḥaddādī 282

Ğāmi<sup>c</sup> al-Ḥāǧǧ Ḥasan al-Ḥamawī 107, 112, 124, 135f., 162, 290

Ğāmi<sup>c</sup> al-Ḥāǧǧ Mūsā (Ğāmi<sup>c</sup> al-Ḥair) 19, 90

Ğāmi<sup>c</sup> al-Hamīdī 227

Ğāmi al-Ḥusrūwīya (Ḥusrū Bāšā) 89, 136, 139ff., 146, 150, 178, 211, 254, 276, 282, 285

Ğāmi<sup>c</sup> al-Ibn 53, 190, 203, 276f.

Ğāmi<sup>c</sup> Ibšīr Bāšā 206

Ğāmi' Isma'īl Bāšā 55, 140, 229, 278ff., 281

Ğāmi<sup>c</sup> al-Kamīnī 283

Ğāmi<sup>c</sup> al-Maidānī 113

Ğāmi<sup>c</sup> Maqarr al-Anbiyā<sup>c</sup> 99, 221ff, 228, 276f., 286, 295f.

Ğāmi' al-Mihmandār 17f., 58, 113, 115, 118, 135ff., 138, 143, 150, 177, 294

Ğāmi<sup>c</sup> al-Muşallā 107

Ğāmi<sup>c</sup> al-Mušāṭīya 29, 33, 46f., 123, 206ff., 260f., 276, 285ff., 290f., 293ff.

Ğāmi<sup>c</sup> Qāḍī<sup>c</sup>askar 113

Ğāmi<sup>c</sup> Qārliq 118, 123, 128, 147, 206, 208, 215

Ğāmi' al-Qarmānīya 89, 107

Ğāmi<sup>c</sup> al-Qaşr 98

Ğāmi<sup>c</sup> al-Riḍā<sup>r</sup>īya, s. Madrasa al-

Riḍā'īya

Ğāmi<sup>c</sup> al-Rūmī 177



Ğāmi<sup>c</sup> Safī al-Dīn 107 Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf 48, 65, 68, 89, 116f., 119, 121, 124, 127, 190ff., 207, 211, 214f., 227, 254, 260, 276f., 280, 284ff., 294f. Ğāmi<sup>c</sup> al-Sarawī 103, 228, 279 Ğāmi<sup>c</sup> al-Sulaimānī 98, 107, 209 Ğāmi<sup>c</sup> al-Tauba 49, 115 Ğāmi<sup>c</sup> al-Ṭawāšī 140 Gami<sup>c</sup> Turunțay 231, 282 Ğāmi<sup>c</sup> Uğulbak 124, 129 Ğāmi<sup>c</sup> Ūkūz Muhammad Bāšā 116 Ğāmi<sup>c</sup> al-Utruš 9, 107 Ğāmi<sup>c</sup> al-Zainabīya 54f., 89, 107, 122f., 141, 145, 276, 278f., 280 Ğāmi<sup>c</sup> al-Zikkī 117, 175, 203, 254 al-Ġamīlīya (Stadtviertel) 226 Gannām, 'Afīfa bt. Ḥiǧāzī 34, Ğār Allāh, 'Abd al-Razzāg Afandī b. Muhammad Afandī 126 al-Ğaubī, Āmina bt. Sālih 258 al-Ğauharī, Aqboġā (Amīr) 193 ğawāmi<sup>c</sup> sulṭānīya 165f., 285 al-Ğazūlī, Abū 'Abdallāh Muhammad b. Sulaimān 129 Gebete 'asr-Gebet 112, 123, 129, 208, 215, 217, 283 Freitagsgebet 283 'išā'-Gebet 112f., 120, 145, 217 magrib-Gebet 112f., 120, 176, 217, subh-Gebet 112f., 172, 203, 217 tarāwih-Gebete 112, 217, 260, 286, zuhr-Gebet 112, 123, 208, 215, 217, 271, 283 Gethsemane 197 Getreide 31 Ğisr al-Ka'ka (Stadtviertel) 36, 218, 220

Ğizamātī (Familie) 270

Āmina bt. Aḥmad Ğalabī 271

al-Ğubaila (al-Ğubail) (Stadtviertel)
161, 218, 269

Ğubb Asad Allāh (Stadtviertel) 282
al-Ğudaida (Stadtviertel) 27, 186, 190,
240, 248

Ğum'a b. Ğum'a 212
al-Ğūrbāğī, 'Umar b. 'Abd al-Laṭīf 42
al-Ġūrī, Qānsūh (Sultan) 50, 190
Ġūrī Zāda, Ḥusain Afandī 54

Ğūzluğa (Stadtviertel in Gaziantep) 226

Hadīğa bt. 'Abdallāh 41 Hādīğa bt. Hidr Āġā 105 Hadīğa Qādīn bt. 'Abdallāh 173 hadit 174f., al-Haffāf, 'Umar Afandī b. 'Abdallāh 139, 238 al-Haffar, Zulaiha bt. Amīn 148 Hafsa Hānūm bt. Isma'īl Bāšā 41 Hailan (Ortschaft) 269 Halawī Zāda, Mahmūd Afandī b. Muhammad Afandī 126, 139 Hālid b. Sulaimān 107 Halīl b. 'Abd al-Qādir 99, 224, 228 Halīl Āģā b. Abū Bakr Āģā 103 Halīl b. Qāsim 213 al-Hallāq, Ahmad 259 'Alī b. Muhammad 118, 293 halwa 78, 106, 200, 204, 240f., 250, 257, 260f. Halwatīya, s. Derwischorden Hama 168, 239 al-Hamadānī, Saif al-Daula 264 Hamawī Zāda (al-Ḥamawī) Familie 124, 294 Halīma bt. Muḥammad 242

Zinğar bt. Taha Ğalabī b. Hasan Zulaiha bt. Taha Ğalabī 200 Hamdaniden 147 Hamdūn, 'Alī b. Ahmad b. Mustafā 39 'Umar b. 'Abd al-Rahmān 39 Hammām al-Ğauharī 193 Hammām al-Naḥḥāsīn 179 Ḥammām al-Qāḍī 17 Hammām Raqbān 39 Hammām al-Šaibānī 67f. Hamza Bek (Stadtviertel) 229 Ḥān Aḥmad Bāšā (Ḥān al-Maṭāf) 159f. Hān al-Ğumruk 177 Hān al-Kattān 19, 36 Hān al-Mansūrīya 240 Hān Qurdbak (QurÔbak) 179, 207 Hān al-Sanūfī 19 Hān al-Šūna 180 Hān Tuman (Ortschaft) 186 Hān Uğhān 60f. Hān al-Wazīr 19 Hān al-Zait 242 Hanafiten, hanafitisch 3, 60, 117, 124, 158, 162, 165, 170f., 187, 227, 285 al-Ḥanbalī ,al-mīqātī', 'Abdallāh b. 'Abd al-Raḥmān 170 Ḥanbalī Zāda, Familie 146 Muhammad Afandī b. 'Abd al-Karīm Afandī 145 al-Hānī, Qāsim 123 al-Hānğī, Aḥmad Ğalabī b. Muḥammad Ğalabī 127 Ibrāhīm Ğalabī b. Muḥammad Ğalabī 127 Hānkarlī Zāda, Halīl Āģā 76 Hānqāh al-Farāfra 249 Hānqāh al-Tinbīya 249 al-Hantumani, Muhammad Afandi b. 'Abd al-Raḥīm Ğalabī 173

Harabhān (Stadtviertel) 30 Ḥaramain (Mekka und Medina) 17, 110, 166, 238f., 246, 259 al-Ḥaramī, 'Abd al-Qādir 104 al-Harāmītī, Muhammad Ğalabī 175 Hāriğ Bāb al-Ğinān (Stadtteil) 218 Hāriğ Bāb al-Naṣr (Stadtteil) 110, 118, 160, 194, 203 al-Harīrī Familie 200, 227, 294, 296 'Abd al-Rahmān Ğalabī b. Ibrāhīm Ğalabī 202 Abū Bakr Ğalabī 201f. Muhammad Makki 139, 201 Muḥammad Ṣadiq b. ʿAbd al-Qādir 196, 201 Muḥammad Šarīf Ğalabī 65, 196, 203ff., Ţālib Ğalabī b. Bakrī Ğalabī 200 Harītān (Ortschaft) 232 Ḥasan Afandī b. ʿAbd al-Raḥīm ,al-ḫaṭīb wa-l-imām bi-Ğāmi<sup>c</sup> Šaraf<sup>c</sup> 114f., 130, 196, 199f. Ḥasan Beše b. ʿĪsā 51 Hasana Zāda, Ibrāhīm b. 'Abd al-Mu'ţī 220 'Ā'iša b. 'Abd al-Mu'tī 220 Ḥasbī Zāda, Muḥammad Afandī 62 Hāšim b. Taha 163 al-Ḥaṣkafī, Muḥammad b. ʿAlī 6, 133 Hasra, Ğibrā'īl w. 'Abdallāh 196 Ğurğus w. 'Abdallāh 196 al-Ḥawwārina (Stadtviertel) 125 al-Hazzāza (Stadtviertel) 107, 114, 189, 199, 201 Heiligenverehrung 13 al-Hibrāwī, Aḥmad Afandī b. Muḥammad 106, 129, 131ff., 139 Hair al-Din 106 Hidr 267 Ḥiǧāzīya (Betraum) 170



Ḥiǧāzīya bt. 'Utmān 134 hila 53 al-Hilālī, Abū Bakr b. Ahmad 246, 257 'Alī 257 Ibrāhīm Afandī 78, 106, 124f., 131, 133, 173f., 246, 259 Muhammad Hilāl 257, 261 al-Hindī, 'Abd al-Karīm b. Fādil Hān 139 hisrim 283 Hohe Pforte 226, 243 huğğa šar'iya 90, 95, 146, 149, 226 huğğat taqrir 88, 92, 149 Husain Āgā 273 Husain b. 'Alī 264 Husain Dede 110 Husain Ğamīl Bāšā 171 Husain b. Muhammad 293 Husain b. Šarīf 108 Husain b. Walī al-Dīn 146, 267 Husrū Bāšā 90, 109, 112, 121f., 170, 178 hutba 162, 167

Ibn Abī al-Lūz, Yaḥyā b. Muḥammad 68 Ibn 'Ašā'ir, 'Alī b. Muhammad 174 Ibn al-'Azīmī 170 Ibn Haldun 165 Ibn al-Hanbalī 6, 192 Ibn Kūng al-Sāwī, Nāsir al-Dīn Muhammad 203 Ibn Qaš'am, Muhammad b. 'Umar b. Šahīn 212 Ibn Šaddād 7, 170, 189, 206 Ibn al-Šihna 7, 18 Ibrāhim Bāšā 19, 185 Ibrāhīm Bāšā (Gouverneur) 66 Ibrāhīm Čalabī b. Walīd 129, 133 Ibšīr Mustafā Bāšā 49, 90, 122, 194 al-Idlibī, 'Abdallāh 139

idn humāyūn 226 iğāra mu'ağğala 51 iğāza 261 al-ihlās (Sure) 129, 133 Ihlās Zāda, ʿAbd al-Wahhāb Ğalabī b. Ḥusain Fātima bt. 'Umar Ğalabī 71 'ilm al-qur'ān 240 iltizām 294 al-Imādī, Hāmid 6 imsāk 117, 146, 204 Irak XV 'išā'-Gebet, s. Gebete Isma'īl b. 'Abdallāh 101, 273 Isma'īl Bāšā 173 Istanbul 17, 31, 59, 95, 131, 172, 200, istibdāl bi-l-darāhim 61, 159 ițā' wa-hirmān 75

Janitscharen 8f., 66, 82, 101, 294 Jerusalem 50, 82, 126, 166, 197, 238 Johannes d. Täufer 170 Juden, jüdisch 2 jüdischer Friedhof 197 Justinian 168

Kabīsī Zāda,

'Abd al-Raḥmān 139

'Utmān Afandī 128, 140ff.

Kaffee 157

Kaffeezimmer 157

al-kahf (Sure) 129, 270f.

Kairo 78, 113, 118, 120ff., 131, 274, 293

Kālib b. Balūqīyā 267

al-Kallāsa (Stadtviertel) 27, 74, 106f.,

115, 131f., 134f., 142

Karbalā' 264

Karīma bt. Ibrāhīm 129

kašf 45f., 60 Kastamonu 74 kātib 45, 60, 76 kātib al-kašf 60, 137f. Kawākibī Zāda (al-Kawākibī) Familie 131, 237, 268, 294 Abū al-Wafā 38 Ahmad b. Abī al-Su'ūd 237 Ḥasan Afandī b. Aḥmad 33, 38, 90, 105, 108, 147, 238, 264 al-Kayyālī, 'Abd al-Ğawwād 157 'Alī Afandī b. 'Abd al-Ğawwād Afandi 71, 157f. Kerzen 219 Koran 53, 87, 122, 133, 135, 137, 145, 150, 174, 203, 212, 236, 239, 243, 245, 270f. Kūğak Kallāsa (Stadtviertel) 238 Kūrānī Zāda, Muḥammad Afandī b. Mustafā Afandī 139, 141 al-Kurdī, Aḥmad Afandī b. Muḥammad Afandī 159 Mustafā Ğalabī b. Amīn 70 al-Kūršī, Ḥalīl b. 'Abdallāh 73, 76, 103

Labaq Zāda,
Muḥammad Afandī b. Muḥammad
Afandī 139
Şāliḥ Āġā b. Ismaʿīl Āġā 38
Lampenöl 219, 266, 270
al-Laṭīfī, Muṣṭafā 257
Lefebvre, Henri 2

madā'iḥ nabawiya 130 al-Madārisī, Fāṭima bt. Muḥammad Afandī 148 Madrasa al-'Aǧamīya 73, 89, 161 Madrasa al-Aḥmadīya 90, 130, 139, 146f., 176, 238, 248, 260, 290 Madrasa al-'Aṣrūnīya 231, 256 Madrasat Bait al-'Aqqād 126 Madrasat al-Firdaus 234, 276 Madrasa al-Ğa'fariya 132, 134 Madrasa al-Ğāyīya 18, 20 Madrasa al-Ḥalāwīya 49, 123, 169, 197 Madrasa al-Hiğāzīya 129, 174 Madrasa al-Husruwiya 6 Madrasa al-Kāmilīya 234 Madrasa al-Kawākibīya 33, 139, 238, 248 Madrasa al-Kultāwīya 276 Madrasa/Zāwiya al-Manṣūrīya 127, 226, 237, 239ff., 250, 257, 261, 282, 287, 291 Madrasa al-Muqaddamīya 126 Madrasa al-Nāranģīya 18 Madrasa al-Ramaḍānīya 160 Madrasa al-Ridā'īya 89f., 109f., 120, 227, 237f. Madrasa al-Ša<sup>c</sup>bānīya 89, 236 Madrasa al-Sa<sup>c</sup>īdīya 228 Madrasa al-Ṣalāḥīya 18, 34, 142, 197 Madrasa/Ğāmi<sup>c</sup> al-Sulţānīya 232ff., 276f. Madrasa al-Ţurunțā'īya 231, 250, 261, Madrasa al-'Utmānīya, s. Madrasa al-Ridā'īya Madrasa al-Yašbakīya 48, 121, 135f., 138, 216, 276f., 283, 294 Madrasa al-Zağğāğīya 159 Madrasa al-Zāhirīya 234 mağlis ilmi 60 Magreb 250 maġrib-Gebet, s. Gebete Mahkama al-Bānqūsīya 19, 23, 140 Mahkama al-Kubrā 17f., 22, 30, 59,

115, 118, 135f., 139, 143, 150

Mahkama al-Šāfi<sup>c</sup>īya 19, 23, 30



| Maḥkama al-Ṣalāḥīya 30                          | Masğid Burhānī 226                          |
|-------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| Maḥkamat Ğabal Sim'ān 20, 23, 140ff.            | Masǧid Ḥaidar Bek 136                       |
| al-Mahrdār, Nāʾila Ḫānum bt. Muṣṭafā<br>Āġā 129 | Masǧid Ḥair Allāh 112, 117, 147, 205, 276f. |
| al-Malah Familie 295                            | Masğid Ḥaqān 114                            |
| al-Malaṭī, Saʿd Allāh 274                       | masǧid maḥalla 166                          |
| al-Malik al-ʿĀdil 55                            | Masǧid al-Malaṭī 122, 292                   |
| al-Malik al-Ṣāhir Ġāzī 55, 167, 232,            | Masǧid Maqarr al-Anbiyāʾ, s. Ǧāmiʿ          |
| 269, 277                                        | Maqarr al-Anbiyā                            |
| mālikāna 294                                    | Masğid Muḥammad Bāšā 229                    |
| Malikiten, malikitisch 60                       | Masğid al-Nabī 267                          |
| Mamluken, mamlukisch XV, 3, 46, 48,             | Masǧid al-Nāranǧīya 19                      |
| 58, 60, 123, 157, 166, 171, 177, 190,           | Masğid Nāşir al-Dīn Bek 145                 |
| 193, 234, 250, 261, 263, 277                    | Masǧid al-Nūrī, s. Ǧāmiʿ al-Ḥāǧǧ Ḥasan      |
| frühmamlukisch 189                              | al-Ḥamawī                                   |
| Mamlukenzeit 269                                | Masğid Qarā Bāšī 72, 103                    |
| Mamlukenhändler (tāģir al-                      | Masğid Qastal al-Mušt 226                   |
| mamālīk) 189                                    | Masğid QRŞB 163                             |
| Manbiğ (Ortschaft) 222                          | Masğid Qunbur 107                           |
| al-Manṣūrī, Qarā Sunqur 170                     | Masğid Sa'd Allāh 276                       |
| Maqām al-Arba <sup>c</sup> īn 175, 261          | Masğid al-Šaih 'Abdallāh 107, 114, 202,     |
| Maqām al-Ḥiḍr 267                               | 279                                         |
| Maqām al-Ṣāliḥīn (Maqām Ḥaḍarat                 | Masğid Sīhǧān 216, 280                      |
| Ḥalīl al-Raḥmān) 267                            | Masǧid al-ʿUmarī 36, 218ff., 276, 286,      |
| Maqām Sayyidinā Ḥalīl 266                       | 296                                         |
| al-Maqāmāt (Stadtviertel) 28                    | Masğid al-Yašbakīya, s. Madrasa al-         |
| al-Marʿašī (Stadtviertel) 137                   | Yašbakīya                                   |
| Markaz al-Wa <u>t</u> ā'iq al-Tārīḫīya 11       | Masǧid al-Yatāmī 282                        |
| Maroniten, s. Christen                          | Masǧid al-Zaitūna 217f., 228, 286           |
| Marqad Sayyidinā Balūqīya 89, 268               | Masğid al-Zuğğāğīn 159                      |
| Marqad Sayyidinā Ġau <u>t</u> 89                | Mašhad al-Ḥusain 147, 264f., 276            |
| Marqad Sayyidinā Zakariyā 267                   | Mašhad al-Muḥassin 147, 264                 |
| ma'rūḍ 89, 243                                  | maṣlaḥa 90                                  |
| Marwa bt. Ṣāliḥ b. ʿAlī 241                     | mašrūṭīya 90, 95, 97                        |
| al-Maṣābin (Stadtviertel) 106, 129,             | Maṭbaḫ al-ʿAğamī 19                         |
| 242, 273                                        | ma <u>t</u> nawī 255                        |
| masāğid ʿāmma 165f., 227                        | al-Maulawī, Ṣāliḥ b. Muḥammad Dede          |
| masāğid sulṭānīya 165f.                         | 98, 102                                     |
| Masğid Abū Darağain 159                         | maulid al-šarīf (maulid nabawī) 130,        |
| Masǧid al-Aḫal 206                              | 146, 187, 237                               |
| Masǧid al-Armanāzī 136                          | Mawāhibī Zāda (al-Mawāhibī) Familie         |
| Masğid Bābāğān 229                              | 268                                         |



Ahmad Afandī b. Muhammad Afandi 173 Muhammad 122 al-Māwardī, Abū al-Ḥasan 165, 168, 172, 216, 227, 285 al-Mawārdī (Stadtviertel) 45 Mazar-i Sharif 8 Medina, s. Haramain Mekka, s. Haramain Mīdānǧak (Stadtviertel) 261 milk 44, 51, 58 mi'mār sulţānī 45, 54f., 60, 278 Mirdasiden 166 miri 31 Mīrī Zāda, Abū Bakr, Ahmad und Muḥammad b. ʿAbdallāh Āġā 107 Mirzā<sup>c</sup>alī, 'Alī b. Muḥammad 100 Hasan b. Muhammad 100 Yasīn b. 'Abd al-Wahhāb 100 Mongolen 173, 189 Moscheegemeinde (ahl al-masğid) 2, 88f., 98, 100, 150, 162, 165f., 216, 218, 227f., 285f., 289, 295f. muʻağğalat nāzırı 10 mu'āmala šar'īya 53 mu'āwada 60 al-Mudarris, 'Abd al-Rahmān Afandī 235 'Abd al-Rahmān Zakī Bāšā 227 Mudīriyat al-Auqāf 106, 126, 274, 283, 291 mufti 7, 76, 137, 160, 183, 235, 237, 241, 248, 294 muğāwirūn 235 muḥallafāt 292 Muhammad (Prophet) 222 Muhammad b. 'Abd al-Karīm 118 Muhammad b. Abū Bakr 98 Muḥammad Afandī b. Mustafā Afandī "Imām Umawī Ḥalab" 115, 159

Muhammad b. 'Alī 98

Muhammad 'Alī b. Isma'īl 160 Muhammad Bek (Stadtviertel) 260f. Muhammad Ğalabī b. 'Alī 108 Muhammad Hair al-Din 132 Muhammad b. Ibrāhīm Beše 106 Muhammad b. Muhammad 109 Muhammad b. Muhammad Ğalabi 49 Muḥammad Ṣāliḥ Afandī b. Sulaimān ,al-hatīb bi-Umawī Ḥalab' 124f., 132, 135ff., 143, 151 Muḥammad Šarīf b. ʿAbd al-Raḥmān Muḥammad Ṭālib Afandī b. 'Alī Ğalabī ğābī auqāf al-ḥaramain 110 Muharram b. Fath Allah 207 al-Muḥdir, 'Ā'iša bt. Muḥammad 258f. al-Muḥibbī, Muḥammad 6 munšid 6, 204, 254 Muqayyid Zāda (al-Muqayyid), 'Abd al-Qādir Ğalabī 293 Zakariyā 137, 139 Murad (Sultan) 170 al-Murādī, <sup>c</sup> Alī 239 Muḥammad Ḥalīl 6, 239 murāsalāt 22, 31 murattabāt 87 mursad 53, 82 musāqāh 41 al-Mušāţī, Ibrāhīm 207 al-Mušāṭīya (Stadtviertel) 212, 261 Mustafā Āġā al-tarğumān 105 Mustafā Bāšā 256 Mustafā Ğalabī b. 'Abd al-Latīf ğābī alharamain 70 Mustafā b. 'Urābī 145 Muwaqqa<sup>c</sup> Zāda, Muhammad Abū al-Su'ūd Afandī Muhammad Darwiš Afandī b. Muhammad Amin Afandi 139



al-Muwaqqit, 'Abd al-Raḥmān Ğalabī b. Muḥammad 124, 129 Muzayyik Zāda, Ibrāhīm Ğalabī b. 'Umar 36 'Umar b. 'Alī Āġā 36

al-nabā' (Sure) 129 Nablus 31 al-Nābulusī, Yahyā Afandī b. Muhammad Afandī Yūsuf Afandī b. Ahmad 139 nafaqa 293 nā'ib 18, 23 al-Naḥawī, Muḥammad 46 Nairab (Ortschaft) 222 Napoleon 9 naqīb al-ašrāf 9, 137, 238, 248, 294 al-Nāšid, 'Abd al-Qādir 208, 261 Nasīmī Zāda, Muhammad Sālih b. Muhammad Afandī 109 nisf Ša'bān 218 al-Naṣrānī, Iliyāṣ w. Mīḥā'īl 65, 68, 200

nīya 25
Notabelnfamilien 33
Nubul (Ortschaft) 232
nūl 242
nuqṭaǧī 128, 270f.
Nūr al-Dīn Maḥmūd ibn (al-)Zengī 48,
231, 249, 256

Öl (Olivenöl) 31, 209, 266 Orhan XV Orthodoxe, s. Christen

al-Nūrī, Muhammad 162

Palästina 47 Pilgerfahrt 239

al-Qabṭalī, Muḥammad 113 al-Qādirī, Maḥmūd b. 'Abd al-Wahhāb Qādirīya, s. Derwischorden Qamarī (Ortschaft) 232f. Qamarī Zāda, Ibrāhīm Ğalabī b. 'Abd al-Hādī 229 Şafīya bt. Muḥammad 217, 259 Qarā Mustafā Bāšā 18 Qāsārīyat al-Ḥakkākīn 241, 243 Qāsārīyat ibn 'Ā'ida 243 Qāsārīyat al-Madār 243 Qāsārīyat Qamarī Zāda 227 Qāsārīyat al-Šaih Ţaha 92 al-Qaşīla (Stadtviertel) 236 Qastal al-Akrād 189, 201 Qastal al-Aqrab (Stadtviertel) 228 Qastal al-Darağ 140 Qastal al-Ḥaramī 189, 270 Qastal al-Haramī (Stadtviertel) 242, Qastal Isma'īl Āġā al-Dizdār 32, 271ff., 276f. Qastal 'Izz al-Din 276 Qastal al-Ramadānīya 189 Qastal al-Šaraf 270 Qastal al-Tadrība 201, 271 Qastal al-Tawil 274 Qastal al-'Umarī 72 al-Qatnahği, Yasin Ğalabi b. Hasan 271 al-Qawāniṣa (Stadtviertel) 102 al-Qawwaf, Muhammad b. Ragab 242 qibliya 55, 169, 171, 174, 184, 192, 231 Qūğa Muḥammad Bāšā 51 Qūrd Bek 178 Qurna Zāda, 'Abd al-Razzāq Āġā b. Yahya Ğalabī 248 Quşair (Ortschaft) 141 Quwaiq (Fluß) 27, 264, 269

Rādīya Hānum 96 Rağab Beše b. Rağab 212 al-Rāğih, Yasīn 113 Rahma bt. Isma'īl 137 ra'is al-tadris 133 Ramadan 13, 124, 173, 175f., 200, 203, 260, 286, 292, 294 al-Rāmḥamdānī, Muḥammad Hilāl 255, 257 al-Ramlī, Ḥair al-Dīn b. Aḥmad 6 raqaba 36f., 40, 53, 82 ribāt 249 al-Rifā'ī, Muḥammad Wafā Afandī 205, 220 Rousseau (franz. Konsul) 196 al-Rūmī, Ğalāl al-Dīn 255 Ruqaia bt. Amīr Āġā 124 Ruqaia bt. Taha 163 Russell, Alexander XVI, 18, 119, 252, 273 Rußland 9

ša'ā'ir (Sing. ša'īra) 87, 111, 114, 140, 150, 214, 286 Ša bān Āġā b. Aḥmad Āġā 235 Sabīl al-Ğizamātī 290 sabīlkuttāb 274 al-Ṣābūnī, 'Afīfa bt. Sayyid Yūsuf 247 Šādilīya, s. Derwischorden al-Ṣaffāf, Yaḥyā Ğalabī b. ʿAṭāʾ Allāh 99, 237 al-Şafşāfa (Stadtviertel) 64, 194 Sāḥat Biza (Stadtviertel) 55, 68, 145, 229, 252, 278, 283 al-Šaibānī, Muḥammad 158 šaih al-magām 266 Šaih Sa'īd al-Ansārī (Ortschaft) 55f., Šaiḫbandar Zāda, Āsiya bt. Darwīš Āģā 141 Saladin 55, 269, 277

Salāh al-Dīn b. Yūsuf (Amīr) 19 salāt al-subh, s. Gebete Sālih Āġā 71 Ṣāliḥa bt. Muḥammad b. 'Alī 208 Şāliḥa bt. Ṭaha 163 al-Sālihānī, 'Alī b. Husain 267 Husain 267 Salīm (Sultan) 190, 273 Sālima bt. Mustafā al-Zabīdī 258 al-Sammān, Raḥma bt. Aḥmad 49 Šarābātī Zāda, 'Abd al-Rahīm Afandī 173 Šaraf bt. 'Aṭā Allāh Ġalabī 161 Šaraf b. Bābā Farağ b. Amīr Ḥaǧǧ 192 Šarafhān bt. Ḥasan b. Ibrāhīm 212 Sarahsī 167 al-Šarcasūs (Stadtviertel) 226 al-Sardār, Aḥmad b. Aḥmad 137 al-Šari'atlī (Stadtviertel) 30, 174, 203, 205 Sarmin (Ortschaft) 239 al-Sarmīnī, Manşūr b. Muştafā 92, 106, 239ff., Muḥammad b. Ḥasan 258 Sārūhān 71 sātūra 101, 273 Sauvaget, Jean 1, 289 Schafiiten, schafiitisch 3, 18f., 117, 167, 170, 187, 203f., 241, 257, 291 Scheinverhandlung 19, 64 Seetzen, Ulrich Jasper 176 Seldschuken 249

al-Qādir 100 ṣila 87 al-Ṣīnī, Ḥusām al-Dīn 55 Sokollu Mehmed Pascha 177 Stadtviertelstiftungen 5, 223, 297

Sīhǧān, Muḥammad 'Alī Ğalabī b. 'Abd

Šihāb al-Dīn Tuģril Bek 232

ser-maḥfiliya 175



subh-Gebet, s. Gebete sūfī-Orden, s. Derwischorden al-Suḥrawardī, Šihāb al-Dīn Abū Hafs 'Umar 249 suknā 27, 58 Sulaimān b. 'Abd al-Malik (Kalif) 168 Sulaimān Qānūnī (Sultan) XV al-Sulaimānīya (Stadtviertel) 196 al-Šumaiṣātīya (Stadtviertel) 18, 19, 160 Sūq Bānqūsā, s. Sūq al-Ṣaġīr Sūq al-Ġarākisa 129 Sūq al-Hawā 175 Sūq al-Naḥḥāsīn 266 Suq al-Sabbāģīn 19 Sūq al-Ṣaġīr 19, 45, 46, 70, 72 Sūq al-Ṣayyārīn 170 Sūq al-Ţībīya 241 al-Şūrānī, Muḥammad Firdawsī 139 Šurayyif Zāda, 'Abd al-Qādir Ğalabī b. 'Abd al-Wahhāb Āġā 33, 236 al-Şūrmāyātī, 'Alī b. Yasīn 129, 148, 273 Suwaiqat 'Alī (Stadtviertel) 17, 19, 27, 36, 207, 270 Suwaiqat al-Ḥaǧǧārīn (Stadtviertel) 123, 148, 274 Suwaiqat Ḥātum (Stadtviertel) 27, 71, 127, 134, 157, 270f., 290 Synagoge 194 syrische Gemeinde, s. Christen

tabāraka (Sure) 129 al-Ṭabbāḥ, 'Umar 148 tafḍīl wa-taḥṣiṣ 75 Ṭaha Zāda Familie 131, 176, 238, 260 'Afīfa Qādīn bt 'Umar Afandī 130, 238 Aḥmad Afandī b. Ṭaha Afandī 146, 238, 260 'Alī Afandī 126

Mardūm Qādīn bt. 'Umar 92 Muhammad 'Abbās Afandī 103 Muḥammad Ğalabī b. Muhammad Şālih Afandī 126 Țaha Afandi b. 'Umar 129, 147, 173, 238, 252, 258, 260 Ţaiba bt. Sayyid Bakrī 213 tā'ifa, s. Zunft Ţaifa Ḥātūn 55 Takīyat Bābā Bairam 110, 157, 251, 253ff., Takīya al-Gülšānīya 253, 272 Takīya al-Hibrāwīya, s. Zāwiya al-Hibrāwīya Takīya al-Ihlāsīya 95, 253, 255 Takiya al-Maulawiya 98, 251, 253, 254f. Takīyat al-Šaih Abū Bakr 8, 160, 251, 253f., 272 Takīya al-Şāliḥīya 254f. Tanzimat 9, 297 tapu-Register 28, 31 Taqī al-Dīn Bāšā 235 al-Țarābulusī, Burḥān al-Dīn 6 Țarābulusī Zāda (al-Țarābulusī), 'Abd al-Qādir 208, 242 Abū al-Fatḥ Afandī 73, 89 Abū al-Yaman Afandī 73 tarāwīh-Gebete, s. Gebete Ţāšköbrü Zāda, Ḥāmid Afandī 100 Textilindustrie 201, 227 al-Ţībī, 'Abd al-Wahhāb b. Wafā 122 Timur Lenk 170 al-Tinbī, Ğamāl (Amīr) 249 Topkapı Palast 172 Tripoli (Libanon) 31 Tūmāyāt (Stadtviertel) 196 al-Tūnisī, Ahmad b. Halīl al-habbāz 270 turbadārīya 136, 146, 178, 188, 267 Turbat Lālā 107



'udūl 73, 103, 228 Uğhān, s. Hān Uğhān uğra (Arbeitslohn) 87, 150 uğrat al-mitl 40ff., 57, 92f., 102, 210, 288, 292 'ulamā' 27, 177, 285, 287 ʻulūm naqliya aw ʻaqliya 124 al-'ulūm al-šarīfa 260 'ulūm al-šar'īya 175, 240 umanā' al-šar' 45, 60 'Umar b. Hiğāzī 252 'Umar b. Muḥammad 99 Umayyaden 169, 171 Umayyadenmoschee 1, 30, 33, 48, 78, 89, 106, 113, 119, 124, 127, 129, 132f., 135f., 139, 143, 150, 157, 168ff., 183, 238f., 241, 246, 260, 267, 285, 289, 290, 297 al-'Uqailī Familie 241 'Abd al-Raḥmān Afandī b. 'Utmān 78, 124f., 200, 296 Muhammad Afandī 42 'Urābī b. Muḥammad 263 al-'Urdī, Abū l-Wafā b. 'Umar 256 Urum al-Kubrā (Ortschaft) 266 'Utmān Bāšā 96 al-'Utmānī, Ḥadīğa bt. Yūsuf 42

Volney XVI

al-Wafā'ī, Yaḥyā Ğalabī b. Ibrāhīm 219 wakil 25, 55, 201, 297 al-Walīd (Kalif) 168 Waqf Aḥmad Afandī Ṭaha Zāda 126 Waqf ʿAlī Bek 56 Waqf Bakrī Ğalabī Sīhǧān 57, 100 Waqf Banū Ḥaṭab 45 Waqf Bustān al-Wazīr 132, 134 waqf durrī 4, 31f. Waqf al-Ḥāǧǧa Saʿādāt 236

waqf hairī 4, 31f. Waqf Hairī Bek 60 Waqf Halil b. 'Awwad 136, 138 Waqf al-Ḥaramain 8, 63, 70, 82. 110, 175 Waqf Hasan al-Mamlūk 45 Waqf al-Ḥawāğa Šams al-Dīn al-Hamawi 36 Waqf Ibšīr Bāšā 93, 227 Waqf Isma'il Bāšā 93, 140 waqf al-maḥalla, s. Stadtviertelstiftungen Waqf Manğak Muḥammad Bāšā 109 Waqf Muḥammad Afandī wa Fatḥ Allāh al-Mar<sup>c</sup>ašī 109, 136, 193 waqf muštarak 4, 32, 58 Waqf Mūtīyāb Aḥmad Bāšā 159 Waqf al-Nasīmī 193 Waqf Nāṣir al-Dīn 140 Waqf Nišānğī Muḥammad Bāšā 229 waqf al-nuqūd 61f. Waqf Qarā Mustafā Bāšā 18 Waqf Qarā Sunqūr 136 Waqf Ruqban 136 Waqf al-Šaibānī 62 Waqf al-Šaih 'Abd al-Wahhāb 136 Waqf al-Sayyid Zain 136 Waqf Sitt 'Afīfa bt. Ḥāǧǧ Muḥammad Āġā 140 Waqf Țaifa Hātūn 108 Waqf Ükūz Muḥammad Bāšā 109 Waqf Yūsuf al-'Attār 136 Waqf Zain al-Dīn al-Ağamī 136 waqt al-salām 118, 206 waʻziya 139 Weber, Max 1 Westanatolien 63 wilāya 91



Yaḥya Afandī b. Muḥammad 242
Yaḥyā Bek Zāda, Muḥammad b. ʿAbd al-Raḥmān Āġā 47
al-Yakin,
Nafīsa bt. Mumiš (?) Āġā b. Ḥasan Āġā 96
Zubaida Ḥānum bt. Abū Bakr Āġā 110

al-Yamanī, Sa'd 143, 207, 250, 261 Yanābul (Ortschaft) 266 Yašbak b. 'Abd al-Malik (Amīr) 49, 283 *yāsīn* (Sure) 129, 200, 217, 273 Yasīn b. Ibrāhīm 134 Yūsuf b. Muhammad 263

Zainab Hānum 122 al-Zaitūnī, Mustafā Galabī b. Yūsuf 30, al-Zaiynī, 'Alī b. Sa'īd 203 Zakarīyā (Prophet) 173f. zawā'id 87 Zāwiyat al-Šaih Abū Bakr al-Hazīrātī 252 Zāwiyat al-Šaih Angaq 253 Zāwiyat banī al-'Ašā'ir 174 Zāwiya al-Hibrāwīya 132f. Zāwiya al-Hilālīya 6, 77f., 106, 127, 133, 208, 217, 246, 250f., 255ff. Zāwiya al-Kayyālīya 157, 250 Zāwiyat al-Nasīmī 253ff. Zāwiyat Qarqalār 253ff. Zāwiya al-Ṣāliḥīya 122, 208, 253, 255, Zāwiya al-'Uqailīya 42, 77f., 105, 127, 200, 205, 253, 255, 259, 296 Zengiden, zengidisch 125, 234 Zitadelle 20, 29, 66, 101, 107, 122, 167, 181, 184, 232, 266, 271, 273 ziyāda wa-nuqṣān 75 Ziyārat Sa'd al-Dīn al-Anṣārī 162, 263 zuhr-Gebet, s. Gebete

Zunft (tāʾifa) 8, 149, 295
Zuqāq al-Arbaʿīn (Stadtviertel) 68, 190, 194, 200f., 271
Zuqāq al-ʿAwnīya (Stadtviertel) 243f.
Zuqāq Bālī (Stadtviertel) 194
Zuqāq al-Muballaṭ (Stadtviertel) 240
Zuqāq al-Šamālī (Stadtviertel) 240





## Karte 2: Stadtviertelstruktur Aleppos (um 1900)

(leicht veränderte Version der Fig. 44 aus: Gaube, Wirth, Aleppo, 194

© Dr. Ludwig Reichert Verlag Wiesbaden)

- 1. Ğallūm al-Kubrā 1.a. Ğallūm al-Şuġrā
- al-Aqaba
   Qal<sup>c</sup>at al-Šarif
- 4. Dāḥil Bāb Qinnasrīn
- Sāḥat Biza
   al-Farāfra
- 7. Dāḫil Bāb al-Naṣr 8. Suwaiqa ʿAlī
- 9. al-Dabbāġa al-ʿAtīqa
- 10. al-Bandara11. al-Maṣābin
- 12. Baḥsītā (al-Yahūd)
  13. Ğubb Asadallāh
  14. Suwaiga Hātim
- 14. Suwaiqa Ḥātim15. al-Daḥdāla16. al-Bustān
- 17. al-Aʻğām
- 18. Dāḫil Bāb al-Maqām
- 19. al-Maġāzila
- 20. Dāḫil Bāb al-Nairab
- 21. Alţīnbūġā22. al-Qaşīla
- 23. Uģulbak
- 24. al-Baiyāḍa
- 25. Mustadām Bak
- 26. Šāhīn Bak 27. al-Ğubaila
- 28. Qāḍī ʿAskar
- 29. al-Kallāsa
- 30. al-Maġāyir
- 31. al-Firdaus
- 32. al-Maqāmāt 33. al-Ma<sup>c</sup>ādī
- 34. Ğisr al-Salāḥif (al-Warrāqa)

- 35. al-Šammā<sup>c</sup> īn
- 36. al-Ainaya
- 37. al-Qawāniṣa
- 38. al-Mašāriga
- 39. al-Kattāb
- 40. Qārliq
- 41. Tātārlar
- 42. al-Dallālīn
- 43. al-Safa
- 44. al-Mušāţīya
- 45. al-Farrā'īn
- 46. Šākir Aģā
- 47. Ḥamza Bak
- 48. Ibn Yaʻqūb
- 49. al-Ballāṭ al-Taḥtānī (al-Qattāna)
- 50. Ḫān as-Sabīl
- 51. Šuqūrǧuq
- 52. Şāğlihān al-Fauqānī
- 53. Akrād al-Ballāṭ (al-Ballāṭ al
  - Fauqānī)
- 54. al-Ḥaǧǧāǧ (Ğubb Qarmān)
- 55. Şāğliḫān al-Taḥtānī
- 56. Tall 'Arrān
- 57. al-Dūdū
- 58. as-Saḫḫāna wa-l-Baqqāra
- 59. Muḥammad Bek (al-Takāšira)
- 60. Kattān
- 61. Bādinğaq
- 62. al-Safsāfa
- 63. Ibn Nusair
- 64. al-Abrāğ
- 65. al-Šumaisatīya
- 66. al-Malandī
- 67. Ağyur
- 68. al-Almāğī



- 69. al-Šar<sup>c</sup>asūs
- 70. Qastal al-Mušt
- 71. al-Basātina
- 72. Qastal al-Harāmī
- 73. Zuqāq al-Arba<sup>c</sup>īn
- 74. Bait Muhibb
- 75. Turbat al-Ġurabā<sup>9</sup>
- 76. al-Mar<sup>c</sup>ašlī
- 77. al-'Aryān
- 78. al-Māwardī
- 79. Harāb Hān
- 80. Antar
- 81. al-Nūḥīya
- 82. al-Akrād
- 83. Ğisr al-Ka<sup>c</sup>ka
- 84. al-Tabbāla

- 85. al-Qawwās
- 86. al-Muġarbalīya
- 87. al-'Aṭawī al-Kabīr
- 88. al-'Aţawī aş-Şaġīr
- 89. 'Abd al-Rahim
- 90. 'Abd al-Ḥaiy
- 91. al-Hazzāza
- 92. al-Ġaţţās
- 93. al-Tūmāyāt
- 94. al-Şalība
- 95. Bālā Burģul
- 96. al-Šamālī
- 97. Kūğak Kallāsa
- 98. al-Qurbāț
- 99. 'Ārāb al-Mašāriqa



## Karte 3: Aleppo, Altstadt. Lokalisierung der identifizierten Gebäude

(Ausschnitt einer Karte der französischen Armee von 1941, freundlicherweise zur Verfügung gestellt vom IFPO, Damaskus)

- 1. Bāb Anṭākiya, A/B 4
- 2. Bāb al-Ğinān, B 3
- 3. Bāb al-Hadīd, D3
- 4. Bāb al-Maqām, C 5
- 5. Bāb al-Nairab, D 5
- 6. Bāb al-Nasr, C3
- 7. Bāb Qinnasrīn, B 5
- 8. Bait Ğanbūlāt, C3
- 9. Ğāmi<sup>c</sup> Abū Yaḥya al-Kawākibī, B 5
- 10. Ğāmi<sup>c</sup> al-ʿĀdilīya, C 4
- 11. Ğāmi<sup>c</sup> Āġāğiq, E 3
- 12. Ğāmi<sup>c</sup> al-Alağa, D 2
- 13. Ğāmi<sup>c</sup> 'Ašiqtaimūr, D 5
- 14. Ğāmi<sup>c</sup> Bāb al-Aḥmar (Ğāmi<sup>c</sup> Ugulbak), D 4
- 15. Ğāmi' Bahrām Bāšā (Ğāmi' al-Bahramīya), B 4
- 16. Ğāmi<sup>c</sup> Bahsītā, B 3
- 17. Ğāmi<sup>c</sup> al-Bakrahğī, E 3
- 18. Ğāmi<sup>c</sup> al-Ballāt, E 4
- 19. Ğāmi<sup>c</sup> Bānqūsā, D/E 3
- 20. Ğāmi<sup>c</sup> al-Buḥtī, D 1
- 21. Ğāmi<sup>c</sup> al-Burdbak, C/D 1/2
- 22. Ğāmi<sup>c</sup> al-Ḥaddādī (Ğāmi<sup>c</sup> al-Muṣallā), D/E 3
- 23. Ğāmi<sup>c</sup> al-Ḥair (Ğāmi<sup>c</sup> al-Ḥāǧǧ Mūsā), C 3/4
- 24. Ğāmi<sup>c</sup> al-Ḥāǧǧ Ḥasan al-Ḥamawī (Masǧid al-Nūrī), D 4
- 25. Ğāmi<sup>c</sup> al-Ḥayāt, C 4
- 26. Ğāmi<sup>c</sup> Ḥusrū Bāšā (Ğāmi<sup>c</sup> al-Husruwīya), C 4
- 27. Ğāmic Ibšīr Muştafā Bāšā, C 2
- 28. Ğāmi<sup>c</sup> al-Ibn, D 1/2
- 29. Ğāmi<sup>c</sup> Isma<sup>c</sup>īl Bāšā, C 5

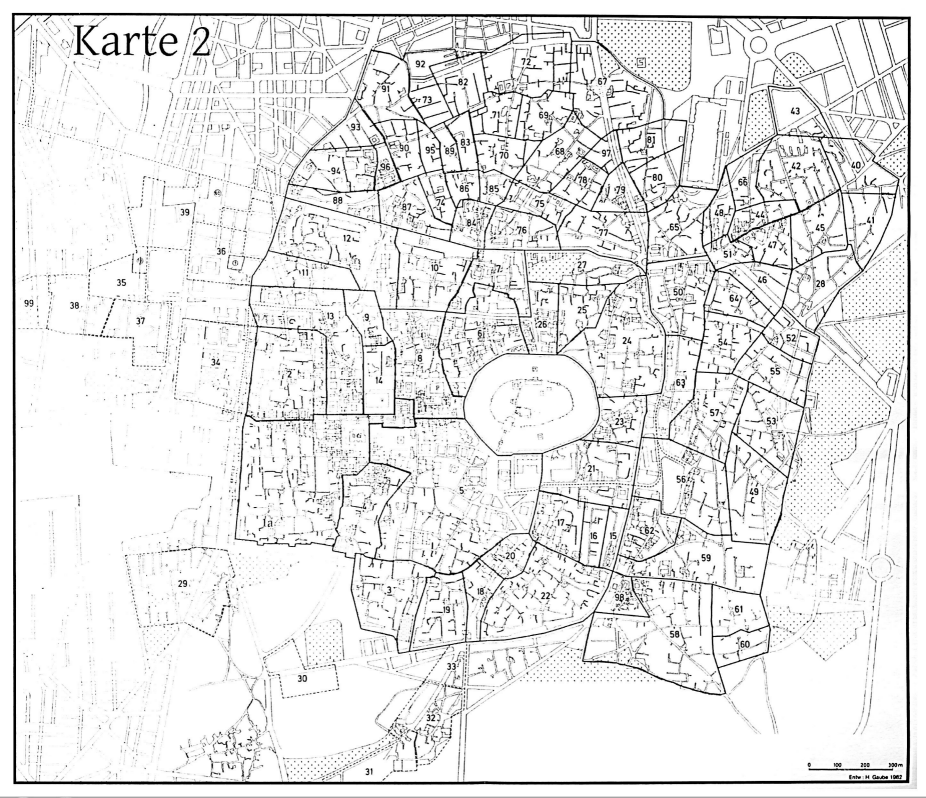
- 30. al-Ğāmi<sup>c</sup> al-Kamīnī, B 4
- 31. Ğāmi<sup>c</sup> al-Mīdānğak, E 5
- 32. Ğāmi' Qādī'askar, F 3
- 33. Ğāmi<sup>c</sup> Qārliq, F 2
- 34. Ğāmi<sup>c</sup> al-Qarmānīya, B 3
- 35. Ğāmi<sup>c</sup> al-Qaşr, B 3
- 36. al-Ğāmi<sup>c</sup> al-Maidānī, D 2
- 37. Ğāmi<sup>c</sup> al-Mušāṭīya, E 2
- 38. Ğāmi<sup>c</sup> al-Mihmandār (Ğāmi<sup>c</sup> al-Qādī, Ğāmi<sup>c</sup> al-Mahkama), C 3
- 39. Ġāmi'/Madrasa al-Riḍā'īya (Madrasa al-'Utmānīya), C 3
- 40. al-Ğāmi<sup>c</sup> al-Rūmī, C 5
- 41. Ğāmi<sup>c</sup> al-Šaraf, C 2
- 42. al-Ğāmi<sup>c</sup> al-Sarawī, D 3
- 43. al-Ğāmi<sup>c</sup> al-Sulaimānī, E 4
- 44. Ğāmi<sup>c</sup> al-Tauba, D 5
- 45. al-Ğāmi<sup>c</sup> al-Ṭawāšī, C 5
- 46. Ğāmi<sup>c</sup> Ţurunṭāy (Madrasa al-Ţurunṭā<sup>x</sup>īya), E 5
- 47. Umayyadenmoschee, B/C 4
- 48. Ğāmi<sup>c</sup> al-Utruš, D 4
- 49. Ğāmi<sup>c</sup> al-Zainabīya, C 3
- 50. al-Ğāmi<sup>c</sup> al-Zikkī, C 2/3
- 51. Ğāmi<sup>c</sup> der Zitadelle, D 4
- 52. Ḥammām Bahrām Bāšā, C 2
- 53. Hammām al-Ğauharī, B 4
- 54. Hammām al-Naḥḥāsīn, C 4
- 55. Hammām al-Qādī, C 3
- 56. Ḥammām Raqbān, E 3
- 57. Hammām al-Šaibānī, C 4
- 58. Ḥān Aḥmad Bāšā (Ḥān al-Maṭāf), B 4
- 59. Hān al-Ğumruk, B 4
- 60. Hān Qurdbak, C 3



- 61. Ḥān al-Šūna, C 4
- 62. Ḥān Uğḫān, C/D 2/3
- 63. Hān al-Wazīr, C 4
- 64. Hānqāh al-Farāfra, C 3
- 65. Hānqāh al-Gallūm, B 4
- 66. al-Madrasa al-'Ağamīya, D 3
- 67. al-Madrasa al-Aḥmadīya, B 4
- 68. al-Madrasa al-Aṣrūnīya, C 3/4
- 69. al-Madrasa al-Ḥalawīya, B 4
- 70. al-Madrasa al-Kawākibīya, B 5
- 71. al-Madrasa al-Kultāwīya, D 3
- 72. al-Madrasa al-Manșūrīya, C 3
- 73. al-Madrasa al-Muqaddamīya, B 4
- 74. al-Madrasa al-Ša<sup>c</sup>bānīya, C 3
- 75. al-Madrasa al-Šarafīya, C 4
- 76. Madrasa al-Sulțānīya, C 4
- 77. al-Maḥkama al-Bānqūsīya (Ḫān al-Sanūfī), E 3
- 78. Maḥkama al-Kubrā, C 3
- 79. al-Maḥkama al-Šāfi<sup>c</sup>īya (Masǧid al-Nāranǧīya), C 3/4
- 80. al-Maḥkama/Madrasa al-Ṣalāḥīya, C 4
- 81. Maqām al-Ḥiḍr, C 3
- 82. Maqām Sayyidinā Ḥalīl auf der Zitadelle, C 4
- 83. Marqad Sayyidinā Ġaut, D 4
- 84. Marqad Sayyidinā Balūqīyā (Masǧid al-Nabī), C 5
- 85. Masğid al-Ahal, C 2
- 86. al-Masğid al-Armanāzī, D/E 3
- 87. Masğid Abū Darağain, B 4
- 88. Masğid al-Šaih 'Abdallāh, B 1
- 89. Masğid Haqan, B 4
- 90. Masğid Ḥair Allāh, C 2
- 91. Masğid Šaih Husain al-Fattāl, D 2
- 92. al-Masğid al-Malaţī, D 3
- 93. Masǧid/Ğāmi' Maqarr al-Anbiyā', E 4
- 94. Masğid Maḥallat Qasṭal al-Aqrab, E 2/3
- 95. Masğid Qunbur, C 2

- 96. Masğid Sīhǧān, D 2
- 97. al-Masğid al-'Umarī, Ğisr Ka'ka, C 2
- 98. al-Masğid al-Yatāmī, B 3
- 99. Masğid/Madrasa al-Yašbakīya, C 4
- 100. Masğid al-Zaitūna, B 4/5
- 101. Mațbah al-'Ağamī, C 3/4
- 102. Qāsārīyat Qamarī Zāda, C 2
- 103. Synagoge, B/C 3
- 104. Takīyat Bābā Bairam, D 1/2
- 105. Takīya al-Ihlāsīya, D 3
- 106. Takiya al-Maulawiya, B 3
- 107. Zāwiyat al-Šaiḫ Abū Bakr al-
- Ḥarīzātī (Masǧid al-Farrā<sup>)</sup>), C 5
- 108. Zāwiyat al-Šaiḫ Anǧaq, D 2
- 109. Zāwiya al-Hilālīya, B 4
- 110. Zāwiya al-Kayyālīya, C 4 111. Zāwiyat al-Nasīmī, C/D 3
- 112. Zāwiyat Qarqalar, D 3
- 113. Zāwiya al-ʿUqailīya, C 2



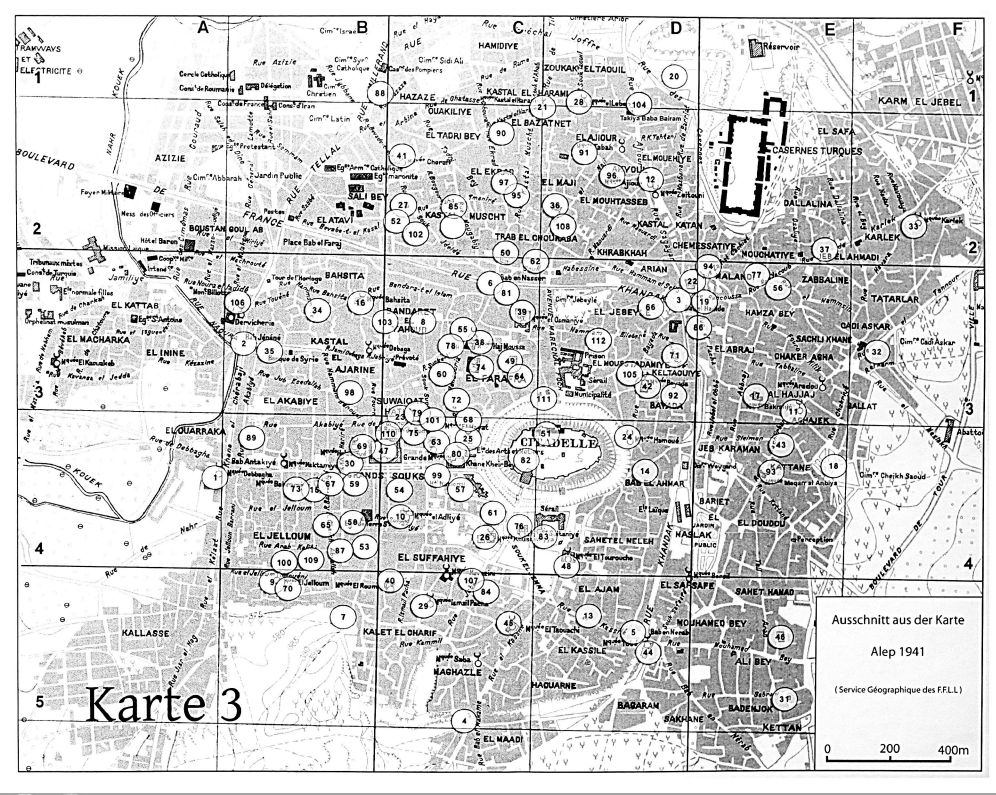






















"L'Alep des Ottomans n'est qu'un trompe-l'œil: une façade somptueuse derrière laquelle il n'y a que des ruines" schrieb Jean Sauvaget, der Pionier der Aleppo-Forschung, im Jahr 1941.

Diese Arbeit blickt hinter die Fassaden auf einen wichtigen Teil des osmanischen Aleppo: den 'religiösen Raum'. Auf der Grundlage der Dokumente der Šarīʿa-Gerichte (siǧillāt al-maḥākim al-šarʿīya) und unter Berücksichtigung des modernen sozialwissenschaftlichen Raumkonzepts werden die Verwaltung, die Beschäftigten und die Orte des religiösen Raums in den letzten Jahrzehnten vor dem Reformzeitalter (Tanzimat) untersucht. Der Autor beobachtet die verschiedenen religiösen Institutionen der Stadt (Moschee, madrasa, zāwiya, etc.) in einem mikrogeschichtlichen Ansatz über mehrere Jahrzehnte und arbeitet ihre Rolle im urbanen Raum heraus. Zum ersten Mal wird so eine Typologie der Aleppiner Moscheen im Spannungsfeld zwischen Rechtstheorie und sozialer Praxis vorgestellt. Die Identifikation und soziale Verortung der Beschäftigten des religiösen Raums ist ein weiteres wichtiges Ergebnis dieser Studie.

In den verschiedenen Kapiteln dieser Arbeit erscheinen hinter den "grandiosen Fassaden" keinesfalls Ruinen, sondern ein vitaler Teil der Aleppiner Gesellschaft.

Stefan Knost ist wissenschaftlicher Referent am Orient-Institut Beirut. Er war *research fellow* an der Toyo Bunko (Oriental Library) in Tokio und am Institut Français du Proche-Orient in Damaskus.

ISBN: 978-3-89913-735-4

