
مسلمون حداثيون
الأفغاني ونامق كمال وبايازيتوف

يردّون على رينان



تأليف 
برجيت شيبلر

بيروت 1445هـ – 2024 م
المعهد الألمانّي للأبحاث الشرقيّة

مسلمون حداثيون
الأفغاني ونامق كمال وبايازيتوف

يردّون على رينان

63





جميع الحقوق محفوظة

الطبعة الأولى

بيروت 1445ه ـ– 2024م

طبع بإشراف المعهد الألمانّي للأبحاث الشرقيّة في بيروت
التابع لمؤسّسة ماكس فيبر )المعاهد الألمانيّة للدراسات الإنسانيّة خارج ألمانيا( 

على نفقة وزارة الثقافة والأبحاث العلميّة في ألمانيا الاتّحاديّة 
تنسيق الصفحات: درغام ش.م.م، طُبع في لبنان

ع الموزِّ
في الدول العربية: دار الفارابي للنشر والتوزيع – بيروت

ISBN: 978-614-485-208-8



5

المحتويات

9 تقديم المؤلّفة للنسخة العربية ...................................................	

11 	........... الظلال الممتدة لسجال فكري من القرن التاسع عشر 

15 	..... الإسلام وأوروبا في زمن الحداثة العالمية: تاريخ متشابك 
23 	.......................................................... الآخرين النظر إلى
26 منفيون في قاعة انتظار التاريخ؟ .....................................	

31 كاهن العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست رينان .......................	
37 عن الفراشات والشرانق: رينان ونبي الإسلام ....................	
48 	.......................................................................... الوهابيون 
54 	................................................................ الخلافة والبابوية 
56 	................................................... الأجناس رينان وقيمة
58 	................................................... رينان والصحراء والعرب 
66 رينان ومعاصروه من العرب ..............................................	
70 	........................................................................ آراء مسبقة 



مسلمون حدا ثيون 	6

رينان والسلطان والبابا 
82 	............................. الفصل الفعلي بين الدين والدولة أو
88 رينان في الشرق .................................................................	
94 رينان والإسلام والعلم ........................................................	

107 	............ جمال الدين الأفغاني: نهضويّ الأمّة وخطيبها الرحالة 
130 السخرية والأناقة: رد الأفغاني على رينان ...........................	
135 	............................................... تلقّي رد الأفغاني في الشرق 
141 رد رينان على الأفغاني .......................................................	

147 إضفاء الصبغة القومية على الإسلام: نامق كمال .....................	
159 	............ غضب وإحباط: رد نامق كمال على إرنست رينان 

169 متكلم الإسلام في روسيا: عطاء الله بايازيتوف ......................	
الفقه الإسلامي والمنطق والفلسفة:

178 رد بايازيتوف على رينان ..............................................	

187 	.................................................. ال)لا( سجال ال)لا( منتهي 

205 	............................................................................... النصوص 

207 	................................. محاضرة إرنست رينان: الإسلام والعلم 

227 	............................... رد السيد جمال الدين الأفغاني على رينان 

237 	................................................ تعقيب رينان على رد الأفغاني 

243 	........  الإسلام والعلم ردّ نامق كمال على مقالة السيّد رينان

293 	....  الإسلام والعلم :ردّ بايازيتوف على خطاب إرنست رينان



7 اويتالمح	

293 	................................................................................ تقديم 
320 	................................................................................ خاتمة 

329 المصادر والمراجع ....................................................................	
329 	.................................................................. المصادر العربية 
331 	............................................................... المصادر الأجنبية 

345 	................................................................... تعريفات وتراجم 

359 فهارس مسلمون حداثيون .....................................................	
359 	........................................................ فهرست المصطلحات 
366 	................................................................... فهرس الأسماء 
372 	................................................................ فهرس الأماكن 





9

تقديم المؤلفّة للنسخة العربية

ألقيتُها  التي  الافتتاحية  المحاضرة  إلى  الكتاب  هذا  فكرة  تعود 
بعد أن تولّيت منصب مديرة المعهد الألماني للأبحاث الشرقية 
في بيروت. في هذه المناسبة اقترح علّي بعض زملائي اللبنانيين 
في  الذي صدر   Moderne Muslime لكتابي  عربية  ترجمة  نشر 
ألمانيا عام 2016. وقد جاء طلبهم هذا نتيجة شعورهم بضرورة 
والمختصّين على حدٍّ سواء.  للطلّاب  العربية  باللغة  المادّة  تقديم 

وقد سعدت بتلبية هذه الرغبة.
يجمع هذا العمل لأول مرة الردود الثلاثة الأهم من بين كل 
الردود التي ألّفها مفكّرون مسلمون آنذاك، على محاضرة المفكّر 
الفرنسي إرنست رينان عن الإسلام والعلم. هؤلاء المفكّرون هم 
جمال الدين الأفغاني ونامق كمال وعطاء الله بايازيتوف. وتكمن 
ويتتبّع  السجال  هذا  لتاريخ  يعرض  أنه  في  الكتاب  هذا  أهمية 
للمرّة  تنشر  الردود  هذه  أنّ  كما  الراهن.  الوقت  حتى  مساراته 
الأولى كاملة ومجموعةً في ترجمة عربية، لأنّ السجال ليس معروفًا 

في العالم العربي، ولأنّ النصوص لم تتوفّر بالعربية بشكل كامل.



مسلمون حدا ثيون 	10

يُعرف  الثلاثة ونصوصهم، لا  المسلمين  المفكرين  ومن بين 
ه على رينان، رغم أنّ هذا الردّ  سوى جمال الدين الأفغاني وردِّ
الباحث  كان  وقد  كامل.  غير  الأحيان  معظم  في  ينشر  كان 
أتاح  أول من  الحداد هو  المقارن محمد  الأديان  التونسي في علم 
هؤلاء  يمثّل  العربية.  باللغة  الأفغاني  لردِّ  الكامل  النصّ  قراءة 
المفكرون ثلاثة مواقف مختلفة للإسلام الحديث وعلاقته بأوروبا 
والغرب. واليوم، وبعد مرور أكثر من قرن على هذا الحوار بين 
الإسلام والغرب، لا يزال النقاش ذا صلة بخطابنا المعاصر، ولا 

ا. يزال هذا الجدل مستمرًّ
للأبحاث  الألماني  المعهد  في  الزملاء  إلى  بالشكر  أتقدّم 
نشرات إسلامية الشرقية في بيروت، والمشرفين على سلسلة 

وأخصّ  فيها،  الكتاب  يصدر  التي   )Bibliotheca Islamica(
وأيضا  السلام  عبد  أحمد  ثم  صوفان،  الله  عبد  أولًا  بالذكر 
للكتاب،  النهائية  المراجعة  في  شارك  الذي  الخوري  ألفرد  د. 
النقاش  في  شاركوني  الذين  والزملاء  الزميلات  كلّ  وكذلك 
في لبنان. وأخيًرا وليس آخرًا المترجم أحمد فاروق الذي ترجم 

الجزء الأكبر من هذا الكتاب من الألمانية إلى العربية.
إنّ هذه النسخة العربيّة بما تحويه من نصوصٍ مهمّة، نضعها 
وكلّ  والمثقّفين  والمثقّفات  العلم  وطلّاب  طالبات  متناول  في 
النهوض والإصلاح في  النهضة، وبفكر  بتاريخ عصر  المهتمّين 
سياقه الإسلامي، وبتاريخ العلاقة بين أوروبا والشرق في العصر 

الحديث.
برجيت شيبلر



11

 الظلال الممتدة لسجال فكري
من القرن التاسع عشر

في التاسع والعشرين من آذار )مارس( سنة 1883 ألقى المؤرخ 
وعالم الأديان إرنست رينان، عضو الأكاديمية الفرنسية، محاضرة 
في السوربون عن العلاقة بين الإسلام والعلم. أثارت المحاضرة 
جدلًا امتد من باريس إلى الشرق – إلى الإمبراطورية العثمانية، 
المسلمين  علماء  وجد  وقد  وراءهما.  وما  بطرسبورغ  سان  وإلى 
أنفسهم مطالبين بالإمساك بالقلم ورفض طروحات مسيو رينان 
الثقافية  المواجهة  التفجيرية لهذه  القوة  بانزعاج وحماسة. كانت 
قوية جدًا لدرجة أن آثارها لا تزال فاعلة حتى يومنا هذا. وهي 
بالفعل راهنة جدا حتى أنه يمكن للقصة كلها أن تحدث اليوم – 
وما من فارق إلا أن ردود الفعل هذه لم تعد تقتصر على مكاتب 

العلماء والمثقفين وأن الانزعاج تحول اليوم إلى غضب وعنف.
من كان إرنست رينان؟ ومن كان خصومه في هذا السجال؟ 
وما هو الشيء الذي كان له هذا الأثر المدوّي في هذه المحاضرة؟ 
يعرض هذا الكتاب للمرة الأولى علاقة إرنست رينان بالإسلام 
دار  الذي  الفكري  السجال  ويوثق  نقدية.  بصورة  والمسلمين 
وواضعًا  الوقت  هذا  المعروفة حتى  الإسهامات  متجاوزًا  آنذاك 



مسلمون حدا ثيون 	12

المشاركين فيه وحججهم في سياقهم التاريخي. يكاد النقاش الذي 
الأفغاني  الدين  رينان )1823–1892( وجمال  إرنست  دار بين 
)1838–1897( في باريس أن يكون غير معروف في الغرب، 
لكنه يحظى بشهرة أكبر في الشرق. وقد استأنفه كل من نامق 
كمال )1840–1888( وعطاء الله بايازيتوف )1846–1911(، 
اللذين كتبا أهم الردود التالية على خطاب رينان. ولم يحدث من 
قبل أن قُدمت نصوص هؤلاء الخصوم مجتمعة وأتيحت للقارئ 

لع عليها. كي يطَّ
نظرنا  ما  إذا  قبل،  لكن ذلك لم يكن قط بهذه الأهمية من 
إلى مستوى التردّي الذي وصلت إليه العلاقة بين أوروبا والعالم 
من  المسجلّة  المتطرفة  والمواقف  الآراء  بعض  وإلى  الإسلامي، 
الجهتين. لذا يبدو أنه من الحكمة أن تُستحضر من أواخر القرن 
التاسع عشر هذه الفترة المهمة من التاريخ الطويل للعلاقة الممتدة 
بين أوروبا والشرق وأيضًا أن يتاح المجال لآخرين لم تُصغِ لهم 

أوروبا آنذاك إلا قليلًا ويندر أن يلقوا اليوم أيضًا آذانا صاغية.)))
منذ منتصف القرن التاسع عشر وضعت الهيئات الأكاديمية 
الأوروبية التي احتكرت لنفسها العلم بوصفه جوهرًا للحداثة، 
والأديان  الأوروبيين،  غير   الآخرين  يُقصي علمًا  أيضًا 
 المتمدنة الأمم  تاريخ  وعن  التقدم  مسار  عن  المسيحية  غير 
ومن الحداثة. وقد حدث ذلك على وجه الخصوص في العلوم 
الأدب  وعلوم  الأديان  وتاريخ  التاريخ  )علم  الناشئة  الإنسانية 

دوكان  ويقدم  الأهم،  الردود  ولكنها  الوحيدة  الردود  هي  تلك  تكن  لم  	(((

كونديولو Dücane Cündioglu نظرة عامة على هذه الردود. 



13 لتاسع اكريمن القرن فممتدة لسجال لالظلال ا	

واللغة وفقه اللغات الشرقية(. وقد حاولت أوروبا أن تكتشف 
هويتها بمعزل عن مناطق العالم الأخرى وأوجدت بذلك أصولها 

أكثر من كونها قد وجدتها.
لكن رغم الوضع الدفاعي الذي تورّط فيه الشرق في مواجهة 
أوروبا، كان بإمكانه أن يسترجع تاريًخا عظيمًا، كانت العلوم 
كان  لو  وحتى  أوروبا،  في  مثيلاتها  عن  بمراحل  متقدمة  إبانه 
ذلك قد انقضى أوانه منذ زمن بعيد. علاوة على ذلك حاول 
المثقفون في الشرق منذ منتصف القرن التاسع عشر أن يوطدوا 
الصلة مجددا بالإنجازات والنجاحات القديمة لعصور الازدهار 
ولم يقتصر ذلك على العلوم وحدها. كما أنهم مارسوا نوعًا من 
تأكيد الذات على غرار المثقفين في أوروبا، ولكن تحت شعارات 

مغايرة ومضادة في الوقت ذاته لنظرائهم الأوروبيين.
التوفيق  واستحالة  والإسلام  العرب  عن  رينان  طروحات 
في  أصابتهم  والحداثة،  الإسلام  بين  أي  والعلم،  الإسلام  بين 
الصميم. وقد عكست ردودهم ذلك. لقد وجد رينان نفسه 
وامتلك خصومه حججا  مميزة،  نخبة  وسط  السجال  هذا  في 
أفضل. وتظهر  أيضًا كانت حججهم  أحيان كثيرة  جيدة وفي 
ردودهم على رينان أن أشياء كثيرة تجمع بينهم وبينه، فهم جميعا 
يحاولون  وجميعهم  العلمية،  النخبة  من  جديد  نوع  إلى  ينتمون 
التوفيق بين الدين والحداثة، وكلهم سعوا لإصلاح مجتمعاتهم، 
وكلهم خاضوا صراعا مع السلطة الدينية أو الدنيوية، وانشغلوا 
بالموضوعات ذاتها ولهذا استخدموا اللغة نفسها. لقد كانوا جميعا 

 .أنبياء الحداثة



مسلمون حدا ثيون 	14

ومع ذلك أسفرت الردود على رينان عن إجابات مختلفة على 
العرب والإسلام عن الحداثة وإحالتهما إلى قاعة  إقصاء  محاولته 
ديبش  الهندي  المؤرخ  )حسب وصف  متخيلة   للتاريخ انتظار 
شاكرابارتي Dipesh Chakrabarty(. كان هذا هو الجيل الأول 
من المفكرين المسلمين الذين حملوا على عاتقهم مواجهة التحديات 
الناجمة عن التوسع الأوروبي من خلال تطلعهم إلى إسلام عصري، 
متحرر من تقاليده. وبهذا وفروا الشروط للتطور الذي نراه اليوم. 
وبذلك تعد قصة هذا السجال المعاصر الأول حول الإسلام )إذ 
إن الجدال المسيحي - الإسلامي كان قائما منذ العصور الوسطى( 
 الإسلام مثالًا نموذجيًا على تاريخ الصراع الذي نعيشه اليوم بين
والغرب. وهي تبين إلى أي مدى يتحمل العلماء الأوروبيون، 
من خلال ادعاءاتهم وما نسبوه إلى الإسلام من صفات، مسؤوليةً 
في إضفاء طابع ماهوّي على الإسلام واختزاله في كونه النقيض 
أملهم  نظرا لخيبة  المسلمون،  المثقفون  المطلق لأوروبا. وقد لجأ 
جانبهم  من  وقاموا  الفصل،  وهذا  التباعد  هذا  إلى  أوروبا،  في 
وبهذا  أوروبا.  عن  تفصلهم  حدود  بوضع  الإسلام  إلى  استنادًا 
التي يرويها هذا  القصة  أصبح الخلاف والصراع أكثر حدةً. إن 
الكتاب هي بذلك درس وعبرة عن العلاقات والتشابكات بين 
أوروبا والشرق في زمن الحداثة العالمية. ولا يزال أثرها ممتدًا حتى 

اليوم، فهذا السجال لم ينته بعد.



15

»الإسلام وأوروبا« في زمن الحداثة العالمية: 
تاريخ متشابك

أن ذلك  يبدو  واليوم  تاريخ طويل مشترك.  والشرق  لأوروبا 
أمر قد طواه النسيان. ولكن لقرون طويلة ظل الشرق والغرب 
فالحضارات  واحد.  نسيج  في  متضافريْن  الأوروبيين  مخيلة  في 
الكبرى في شرق المتوسط – في مصر وفلسطين واليونان – تعد 
الرومانية  الإمبراطورية  قُسمت  وعندما  الغرب.  مدنيّة  أصل 
لاتيني  روماني  نصف  أراضيها  على  نشأ  القديمة،  العصور  في 
غربي ونصف يوناني أرثوذكسي شرقي، ضم غرب آسيا ومصر 
نشأ  الميلادي  السابع  القرن  في  وهناك   .الشرقب ـ وسُمي 
الإسلام الذي ما زال الغرب المسيحي يشعر أنه يمثل تحديًا له. 
كان المسلمون يُنعتون في البداية ب ـساراسين )المشتقة غالبا من 
كلمة شرقيين( أو العرب، ثم أصبحوا كأتراك )عثمانيين( طرفًا 
والشرق  أوروبا  بين  الطويل  التاريخ  كان  وقد  جانبه.  يُخشى 
من  شيء  على  لآخر  وقت  من  نقع  لكننا  بالتقلبات،  مليئًا 
الانبهار الذي عبر عنه غوته في الديوان الشرقي الغربي بالقول: 
من يعرف نفسه والآخرين/ سيدرك هنا أيضًا / أنه لم يعد ممكنًا 

.للشرق والغرب أن ينفصلا



مسلمون حدا ثيون 	16

حتى القرن التاسع عشر، بل وحتى بدايات القرن العشرين 
أن  الواضح  من   .والإسلام أوروبا  عن  حديث  من  يكن  لم 
الحديث عن أوروبا والشرق كان يُقصد به العلاقة بين منطقتين 
من العالم، أو بين ثقافتين عالميتين، أو كما كان يجري الحديث 
طويلًا عن حضارتين للأديان بصمة واضحة عليهما، ولكن لا 

يمكن جعلهما مرادفين لهذه الأديان.
 الإسلام والغرب لكن هذا قد تغير. اليوم يجري الحديث عن
بل وفي صياغة أكثر حدة عن الإسلام والحداثة. توضع منطقة 
من العالم معادلًا للدين، بينما تُساوى المنطقة الأخرى من العالم 
بالحداثة. وفي هذا السياق يكون الإسلام تجسيدًا لمعاداة الحداثة 
أو على الأقل تجسيدًا لما قبل الحداثة. في السجال المعاصر حول 
الإسلام يدور الحديث كثيًرا عن أنه لم يكن من إصلاح ديني 
في الإسلام ولم يشهد الشرق تنويرا، فيما تتردد أصداء السؤال 
ذلك؟  حدوث  انتظار  علينا  سيتحتم  متى  إلى  الاستنكاري، 
كما يتردد أن الإسلام لا يفرق بين الدين والدولة أو المجتمع – 
وبخصوص هذا الطرح يسود توافق نادر بين قطاعات واسعة 
من الرأي العام الغربي والإسلاميين والأصوليين. وإلى حد كبير 
يغيب عن هذا السجال أن في الإسلام تيارات عديدة وأن في 
الإسلام أيضًا كما في المسيحية مسلمين عاديين يؤمنون بدينهم 
بهذا القدر أو ذاك من الورع. ويُدّعى أن الإسلام في مجمله معادٍ 

للتقدم وللعلم. 
هذه السجالات ليست حديثة ولها تاريخ سابق، لا بد للمرء 
أن يعرفه، إذا ما أراد أن يفهم الأزمة المعاصرة بين أوروبا والعالم 
 الغرب الإسلامي. لأن التردي الذي وصلت له العلاقة بين



17 الإسلام وأوروبا في زمن الحداثة العالمية: تاريخ متشابك	

أزمة عميقة ليس لها علاقة  تعبير عن  والإسلام والذي هو 
بافتقار إسلامي إلى الحداثة. العكس هو الصحيح: فالإسلام في 

علاقاته الحالية بالغرب هو نتاج للحداثة.
حول  الأول  السجال  عن  عنه:  الحديث  ينبغي  ما  وهذا 
الإسلام في العصر الحديث، وهو جدال عابر للثقافات والمناطق 
بين أوروبا والمسلمين، ويعد حالة نموذجية لتشكل الإسلام 
بوصفه صالحا  ناحية، وتصور محدد عن الإسلام  المعاصر من 
لمواكبة الحداثة من ناحية أخرى. وفي حالتنا يتعلق الأمر تحديدًا 
مواقف  ظهرت  وقد  هناك.  من  انطلق  السجال  لأن  بفرنسا، 

مشابهة في باقي أنحاء أوروبا. 
التنوير  فلسفة  – بلد  فرنسا  عدّت  عشر  التاسع  القرن  في 
والثورة – نفسها أكثر البلاد تمدنًا في العالم، وأنها رائدة الحداثة، 
في  وخصوصًا  العالم  أنحاء  شتى  في  بالإعجاب  لهذا  وحظيت 
واكتشافات  اختراعات  إنجلترا  أنجزت  جانبها  ومن  الشرق. 
مهمة قادت إلى الثورة الصناعية، وهي بدورها عملية تاريخية 
التاريخ.  حركة  في  وتسريعًا  هائلة  تغييرات  أحدثت  مهمة 
تراكم هذا المزيج من الرأسمالية والحضارة والعنف العسكري 
العظميان  القوتان الأوروبيتان  به بالأخص هاتان  الذي غزت 
منطقة الشرق الأدنى، في ثمانينيات القرن التاسع عشر. كانت 
أو الاستعمارية  المرحلة الإمبراطورية  أو  تلك ذروة الإمبريالية، 

للحداثة العالمية.
تفسيرها  تحاول  التي  والنظريات  معقدة  ظاهرة  الحداثة 
مراحل  من  مكونًا  عصًرا  اعتبارها  المؤرخون  اقترح  عديدة. 



مسلمون حدا ثيون 	18

الكتاب  هذا  ويركز  الديني.)))  بالإصلاح  يبدأ  ودرجات، 
وهي  بخاصة،  عشر  التاسع  القرن  من  الثاني  النصف  على 
إريك  يصفها  التي   الطويل عشر  التاسع  القرن  من  مرحلة 
ب ـالعصر  أوروبي  منظور  من   Eric Hobsbawm هوبسبوم 
الإمبراطوري )1875–1914(. ومن منظور الشرق الأدنى 
 .خيبة الأمل وإعادة التأمل يمكن وصف هذا العصر بمرحلة
المرحلتين:  هاتين  بين  ارتباطًا  نجد  العالمية  الحداثة  عصر  في 
من  والاستعمارية  الغربي  المنظور  من  الإمبراطورية  الحداثة 

المنظور الشرق أوسطي.
الأوروبية  أو  الوطنية  التفسيرات  من  النقيض  على  أنه  إذ 
للحداثة )وتاريخها(، علمتنا العولمة التي دخلت إلى الوعي العام 
منذ تسعينيات القرن الماضي أن تاريخ الأمم الأوروبية أو تاريخ 
يشبه  فيما  يختتم  ولم  ينته،  لم  العالم  من  منطقة  بوصفها  أوروبا 
عزلة رائعة splendid isolation، بل كثيرا ما اشتبك نسيج هذا 
التاريخ على نحو معقد بالمناطق العالمية خارج أوروبا. وينطبق 
قرن  عشر،  التاسع  القرن  أواخر  على  وبالأخص  أيضًا  ذلك 
آلان  الفرنسي  الاجتماع  عالم  تعبير  )حسب   المنتصرة الحداثة 
الذي يتسم بتسريع الحركة والتغير   ،)Alain Touraine تورين
قوة  الحداثة  تعد  لم  العالمي  التاريخ  منظور  من  لكن  السريع. 
متجانسة تبث إشعاعاتها من الغرب إلى مختلف أنحاء العالم وإلى 

 Stabilisierungsmoderne في كتابه حداثة الاستقرار Kittsteiner سعى كيتشتاينر 	(((

لــرح ذلــك فيــا يخــص ألمانيــا، لكنــه لم يتمكــن مــع ذلــك مــن إتمــام إنجــاز 
مؤلفــه.



19 الإسلام وأوروبا في زمن الحداثة العالمية: تاريخ متشابك	

كل الثقافات القديمة والتقليدية، حسب تعريف لا يزال مكتوبًا 
في موسوعة فرنسية شعبية.)))

وفي فرنسا بالذات عدّ الناس أنفسهم ورثة للتنوير والثورة 
التقاليد وسعيا لإرساء بديل راديكالي  اللذين قطعا العلاقة مع 
مصحوبة  تحول  عملية  تلك  كانت  نعرف  وكما  محلها.  جديد 
الادعاء  هذا  تعرض  وقد  شديد.  وعنف  هائلة  باضطرابات 
القرن  سبعينيات  منذ  لانتقادات  الحداثة  بامتلاك  الأوروبي 
معقدة.  ظاهرة  الحداثة  لأن  نفسها.  أوروبا  في  حتى  الماضي، 

وهي ادعاء أكثر من كونها حقيقة.
بوصفها  الحداثة  الكلاسيكي  الفلسفي  التصور  ف  يُعرِّ
أنها  على  الكلاسيكي  الاجتماع  علم  ويعرفها   ،العقل انتصار 
تحرير الإنسان. ويرى آلان تورين أن تاريخ الحداثة هو علاقة 
متوترة بين قوى العقل وقوى الذات المقاومة، تسعى لأن تتحقق 
بين العقلانية والإبداع، بين العقلانية والذاتية. ربط مجتمع أواخر 
المتناقضة  القوى  الغربية بين هذه  أوروبا  التاسع عشر في  القرن 
انتصار  فعليا  لنفسه  ادعى  لكنه  بالتوترات.  حافل  نحو  على 
مطابق  المشروعات  هذه  عن  الإعلان  وكأن  والتقدم،  العقل 

انظر: 	(((
“La modernité n’est ni un concept sociologique, ni un concept 
politique, ni proprement un concept historique. C’est un mode de 
civilisation caractéristique, qui s’oppose au mode de la tradition, 
c’est-à-dire à toutes les autres cultures antérieures ou traditionnelles: 
face à la diversité géographique et symbolique de celles-ci, la 
modernité s’impose comme une, homogène, irradiant mondialement 
à partir de l’Occident.” – http://www.universalis.fr/encyclopedie/

modernite (20.11.2015). 



مسلمون حدا ثيون 	20

العالم  في  يتوسع  الأوروبي  المجتمع  هذا  أخذ  وقد  لتحققها.))) 
ووجد مثقفو العالم الإسلامي أنفسهم في مواجهته. 

للحداثة عرض  الخفية  الأجندة  كوزموبوليس:  كتابه  في 
الفيلسوف ستيفن تولمين Stephen Toulmin ببراعة لأسس العلم 
الحديث كما وضعها رينيه ديكارت في القرن السابع عشر في سياق 
ن أن انتصار العلم هو نتيجة للخبرات الصادمة في  عصرها وبيَّ
فترة شباب ديكارت التي كان لمقتل الملك الفرنسي هنري الرابع 
بالغ فيها.))) في ظل مجرى الأحداث  أثر  الثلاثين عامًا  وحرب 
التي تجاوزت كل حدود الفهم البشري، أنقذ ديكارت نفسه 
من خلال عالم الفكر الإدراكي المجرد والمنهج الصارم – إذًا لا 
يمكن أيضًا في أوروبا الحديث عن انتصار ساطع للعقلانية من 

تلقاء نفسها تماما. 
أوروبا  تجسد  فإنها  للحداثة،  الكلاسيكي  للتعريف  وفقًا 
وكل  بخاصة.  فرنسا  على  هنا  هذا  وينطبق  رها  وتصدَّ الغربية 
ثَ نفسه بهذا  يُتوقع منه أن يُحدِّ العالم هي مجرد متلقٍ،  مناطق 
نظريات  صيغت  وقد  الأوروبي.  النموذج  على  ذاك  أو  القدر 
التحديث التي تدعم تلك الرؤية في خمسينيات وستينيات القرن 
الماضي وتوقعت بتفاؤل أن تصبح مناطق العالم بمرور الوقت، أو 

انظر:  	(((
Touraine, Critique, p. 28; 

تعدد  نظرية  ممثلي  أهم  من  بترحاب  للحداثة  الناقدة  تورين  نظرية  استقبلت  	

الحداثات باعتبارها متوافقة مع آرائهم. ولا شك أن نظرية فولفغانغ كنوبل 
W. Knöbel مثيرة للاهتمام أيضًا.

الفكرة أكثر وضوحًا في العنوان الفرعي: الأجندة الخفية للحداثة، انظر 	(((
Toulmin, Cosmopolis: The Hidden Agenda of Modernity.



21 الإسلام وأوروبا في زمن الحداثة العالمية: تاريخ متشابك	

في ظل ما صار يُعرف لاحقا بالعولمة، مشابهة بعضها لبعض، 
وأن عملية العلمنة على وجه الخصوص من شأنها أن تستمر في 
الدين. لكن إذا ما استثنيا عادات استهلاك عالمية  تحجيم دور 
معينة، لم تتحقق هذه التوقعات، ولم يصمد الدين فحسب، بل 

وقويت شوكته أكثر في عصر العولمة.
لعله ليس من قبيل الصدفة أن يكون تطوير المفهوم الأكثر 
تأثيًرا ربما في وضع تفسير جديد وبديل للحداثة قد تم على يد 
شخص عمل في وقت مبكر جدًا على تطوير نظريات التحديث، 
وعاش شخصيا أيضًا في الشرق الأوسط. لقد طور عالم الاجتماع 
Shmuel N. Eisenstadt أيزنشتات  ن.  شمول   الإسرائيلي 
من  الماضي  القرن  تسعينيات  نهاية  في   الحداثة تنوع  مفهوم 
أيضًا  وليكون  الكلاسيكية  التحديث  لنظريات  نقده  منطلق 
 نموذجًا مضادًا ل ـصدام الحضارات )لصامويل ب. هانتيغنتون

)لفرانسيس   التاريخ ونهاية   )Samuel B. Huntington

جديدًا حول  نقاشًا  وليحيي   ،)Francis Fukuyama فوكوياما 
مصطلح العصر المحوري )كارل ياسبرز Karl Jaspers( ناقلًا 
الفترة من 500 ق.م. إلى بداية صعود الإسلام، وهو  إياه إلى 
يفترض مساواة قيمية مبدئية للمسارات التاريخية المختلفة لتطور 
العصر المحوري.))) وبخلاف ذلك  التي نشأت في  الحضارات 
يرى أيزنشتات أن الأصولية هي حركة حديثة مناهضة للحداثة.

الذي   ،الحداثة تنوع  حول  النقاش  وراء  الدافع  كان 
ديدالس مجلة  في  عامًا  عشرين  نحو  قبل  وآخرون  هو   طرحه 

.Eisenstadt, “Achsenzeit”, p. 40 	(((



مسلمون حدا ثيون 	22

لكن  الأهمية.)))  من  هائلة  درجة  على  الأمريكية،   Daedalus

أنه  هو   المتعددة الحداثات  عن  إيزنشتات  مفهوم  يعيب  ما 
مفهوم جامع وليس متشابكًا – فهو ينظر للحداثة العالمية على 
لعمليات  نتيجة  وليس  الحداثات،  كل  مجموع  ما  نوعًا  أنها 
تاريخ  في  التفكير  يمكن  ولا  بعض.  مع  بعضها  متضافرة 
متشابك ومتداخل ومشترك للبشر بعضهم مع بعض إلا من 

خلال حداثة عالمية مشتركة. 
ومــن خــال ذلــك يمكــن أيضًــا توصيــف نــوع الكتابــة التاريخية 
التــي ينتســب إليهــا هــذا الكتــاب: فهــو إســهام في التاريــخ العالمــي، 

انظر: 	(((
Daedalus, Journal of American Academy of Arts and Sciences, 
vol. 127, 3, 1998, Early Modernities; and vol 129, 1200 Multiple 

Modernities, Preface.

لا يعد استخدام مصطلح الحداثات المتعددة شائعا اليوم. ولا توجد طريقة  	

تعبيرات  حققته  الذي  الدائم  والاعتراف  الشهرة  سيحقق  كان  إن  لمعرفة 
مزايدة بعينها مثل نهاية التاريخ وصدام الحضارات في الأعوام الماضية. 
ما يغري بالقول إن ما تبقى أصبح تاريخا. في هذه العبارات الأولى يكمن 
دافع أيزنشتات تحديدا في مواجهة أخطار الاستقطاب في العالم المنقسم عند 
نهاية الألفية من خلال رؤية عالمية جامعة، تأخذ الحضارات غير الغربية بعين 
الاعتبار. بعبارة أخرى يعد هذا رد فعل على تحديات الهيمنة الغربية، جاء 
وضعها  والتي  الكولونيالية،  بعد  ما  ودراسات  الغربية  غير  المجتمعات  من 
فيبر.  ماكس  على  اللاحق  الكلاسيكي  الاجتماع  علم  مقابل  في  إيزنشتات 
ليس من قبيل الصدفة أن أيزنشتات قد تأمل العالم من القدس وحلل المدينة 
التي يستشعر المرء فيها ثقل الديانات التوحيدية، التي تعد في مقدمة جبهة 

النزاعات الراهنة. انظر أيضًا: 

Schäbler, “Nachruf auf Shmuel Noah Eisenstadt” and “Zum Ver-
hältnis von Regionalgeschichte (Area History) und Globalgeschichte 

(Global History)”.



23 الإسلام وأوروبا في زمن الحداثة العالمية: تاريخ متشابك	

عالمــي مناطقــي  منظــور  مــن  آســيا  لغــرب  التأريــخ  خــال   مــن 
(((.)Area History(

النظر إلى »الآخرين«

كما  للحداثة،  تجسيدًا  بوصفها  لنفسها  الذاتية  أوروبا  نظرة  في 
والعقل  العقلاني  الفكر  فيها  يهيمن  والتي  تولمين،  كشفها 
والتقدم، يبدو الآخرون من مناطق وثقافات العالم غير الغربية 
العناصر  كل  عليها  تُسقط  عرض،  كشاشة  الأول  المقام  في 
)والأمريكيون  الأوروبيون  يرغب  لا  التي  والخلافية  المكبوتة 
الشماليون( أن يدركوها في ذواتهم: التطرف والتخلف والعنف. 
ينطبق  ولكنه  أوروبا،  خارج  الثقافات  كل  على  ينطبق  وهذا 
على نحو خاص على أقرب منطقة مجاورة وهي الشرق. صك 
النعوت  هذه  لوصف   الاستشراق مصطلح  سعيد  إدوارد 
المنسوبة والإسقاطات.))) ورغم أن نظريته نفسها أصبحت حتمًا 
مادة تاريخية، لكنها لا زالت تحتفظ براهنيتها من حيث الجوهر 
والتحدي النظري المعرفي الكامن فيها. لقد عُدّ سعيد )لاحقا( أبًا 

حول المفهوم انظر Schäbler, Area Studies und die Welt، باختصار تاريخ  	(((

الموضع  هذا  في   .)Global History( العالم  وتاريخ   )Area History( منطقة 
ينبغي ربما الإشارة إلى أن المؤلفة أنهت قبل فترة طويلة دراسة تقليدية للتاريخ 
)أي تاريخ ألمانيا وأوروبا( وكذلك تاريخ الشرق الأوسط وأيضًا الدراسات 
الإسلامية والشرقية. ومثل هذا النوع من الدراسات متاح في جامعات قليلة 

جدا في ألمانيا.

إدوارد سعيد. الاستشراق. 	(((



مسلمون حدا ثيون 	24

لدراسات ما بعد الكولونيالية وهي حركة ثقافية تسعى لإعادة 
وضع النظرة المركزية الأوروبية للقرنين التاسع عشر والعشرين 

في نصابها الصحيح.)))
كان إرنست رينان بالنسبة لإدوارد سعيد إحدى الشخصيات 
للشرق   الاستشراقية الماهية  صنع  في  أسهمت  التي  الرئيسية 
– لكن سعيد لا يتطرق إلى الكثير مما يتناوله هذا الكتاب من 
نقد  وُوجهه  وقد  الإسلام.  موضوع  وبالأخص  موضوعات، 
سعيد بالحجة القائلة إن رينان لم يكن مستشرقًا حقيقيًا وإنما كان 
باحثًا في دراسات الكتاب المقدس ومؤرخًا للأديان لم ينل اعترافًا 
في مجاله. ولهذا عُدّ نقد سعيد في غير محله.))) في حين أن العكس 
هو الصحيح: فتحديدًا لأن رينان لم يكن مجرد عالم فحسب، بل 
كان يكتب في الصفحات الثقافية للصحف وكان مؤلفًا لأعمال 
يؤثر  أن  استطاع  حياة يسوع،  مثل كتاب  هائلة  بشعبية  تتمتع 
بنظرياته المعادية للسامية تأثيرا أوسع بكثير على الرأي العام من العلماء 
المتخصصين.))) ويظهر من خلال السجال حول المسلمين الذي 
يتناوله هذا الكتاب إلى أي مدى كان رينان مقروءًا خارج الحدود 
الأوروبية ومدى انتشاره على نطاق واسع. ولا تزال بعض من 

لهاتين الحجتين انظر:  	(((
Schäbler, Riding the Turns und Postkoloniale Konstruktionen.

يوجد عن إدوارد سعيد كم هائل من المؤلفات، يسهل الوصول إليها. 	

انظر: 	(((
Jung, Orientalist. 

المقصود هنا تفرقته الصارمة بين الجنس الآري والجنس السامي والتقليل  	(((

من شأن الأخير. لم يكن لرينان موقف معاد للسامية إزاء اليهود الفرنسيين، 
لكن قلل بشكل حاد من شأن العرب والمسلمين باعتبارهم تجسيدًا للسامية.



25 الإسلام وأوروبا في زمن الحداثة العالمية: تاريخ متشابك	

آرائه المسبقة شائعة لدى بعض منتقدي الإسلام إلى اليوم. ولا 
يعد السجال الذي يجري تناوله هنا أول سجال حول الإسلام في 
العصر الحديث بين أوروبا والمسلمين فحسب، لكنه يقدم أيضًا 
مثالًا على التصوّرات الخاطئة من الجانبين، والمستمرة ليومنا هذا.

خلفية  وعلى  التاريخ  علم  منظور  من  رينان  كتب  بالطبع 
عصره. قادت التحولات العنيفة التي أحدثتها الثورتان الصناعية 
والفرنسية في أوروبا إلى جملة انتصارات، ولكنها قادت أيضًا إلى 
 باقي أوروبا تقلبات واضطرابات في المجتمعات الأوروبية. أما
العالم الآخذ سريعا في  إلى خضم  نفسها  بالطريقة  فقد سُحب 
أوروبا  خارج   العالم باقي  حال  هي  كما  العولمة،  إلى  التحول 
)وأمريكا الشمالية(. كذلك دخلت أوروبا في مرحلة من تأكيد 
الذات، حاول خلالها علماؤها ومثقفوها أن يفسروا لأنفسهم 
كانت  كما  خاطفة.  بسرعة  المتغيرة  الحياة  عوالم  ولمجتمعاتهم 
والتصنيع  التكنولوجي  التحول  مجالات  في  الهائلة  النجاحات 

بحاجة إلى ما يرافقها ويمنحها المعنى.
وقد شعرت العلوم الإنسانية، التي نشأت منذ منتصف القرن 
التاسع عشر، باضطراد أنها منوطة بذلك. وكان النقد الحضاري 
أحد  معها  الرأسمالية  جلبتها  التي   الروح من  الخالية  للمادية 
موضوعاتها. وعلى وجه الخصوص كان يجري البحث على أساس 
جديد لا يستند إلى الكتاب المقدس كمرجع ل ـأصول وبدايات 
أوروبا والإنسانية. ومن كانت لديه نجاحات كثيرة، مهما كان 
الثمن الذي حصدها به غاليا – إذا ما فكرنا في وضع الطبقة العاملة 
واستنزاف الطبيعة – فلا بد أن يتمتع بشيء مميز جدًا، يجعله متفوقًا 
أوروبا  ل ـ)غرب(  الفصل  هذا  الأخرى.  الحضارات  جميع  على 



مسلمون حدا ثيون 	26

عن باقي العالم وسعيها للسيطرة عليه أدى لأشكال عديدة من 
الغطرسة، التي رافقت هذا التأكيد للذات والبحث عن الأصول. 
أصبحت إيماءة التفوق المنتصرة منضوية كذلك تحت محاولات 
تربة  والعلوم رواسب  العلم  تاريخ  العلمية، وشكلت في  التفسير 

خصبة للعنصرية. وفيها يتربص أحد أشباح الحداثة. 
منذ منتصف القرن التاسع عشر وضعت الهيئات الأكاديمية 
الأوروبية التي احتكرت لنفسها العلم بوصفه جوهرا للحداثة، 
غير  والأديان  الأوروبيين،  غير   الآخرين يُخرج  علما  أيضًا 
المسيحية من مدار التقدم ومن تاريخ الأمم المتمدنة ومن الحداثة 
ويستثنيهم منها. استخلصت العلوم التاريخية والفيلولوجية التي 
اللغات  من  والشعوب،  والميثولوجيا  اللغات  بأصول  انشغلت 
الشعوب(.   عبقرية(  الأجناسل ـ الفكرية  البنى  والأساطير 
إلى نشوء أساطير وخرافات وخيالات علمية لا  وأدى هذا 

يمكن للمرء في يومنا هذا أن يصدقها.)))

منفيون في »قاعة انتظار« التاريخ؟

حافظ العالم العربي - الإسلامي من جانبه عبر القرون على علوم 
العصور القديمة المنسية وطورها، قبل أن يأخذها العصر الوسيط 
اللاتيني من جانبه مجددا ويطورها.))) لكن رينان لا يعترف بذلك.

هذا هو موضوع أولندر، لغات الفردوس. 	(((
Olender, Languages.

انظر: 	(((
Speer/Wegener (Hg.), Wissen über Grenzen.



27 الإسلام وأوروبا في زمن الحداثة العالمية: تاريخ متشابك	

في المقابل فإن المثقفين الذين ردوا عليه من الشرق، حاولوا 
جعلهم  فقد  بالحاضر.  وربطها  القديمة  الإنجازات  إلى  العودة 
بالتدني  مؤلم  بوضوح  يشعرون  وتقنيًا  عسكريًا  أوروبا  تفوق 
باعتباره تخلفهم هم أنفسهم. ونظرًا للطموحات الاستعمارية 
الشرق.  بلدان  على  خطرًا  يمثل  تفوقها  كان  الكبرى،  للقوى 
تأسست  رينان،  محاضرة  من  عامين  قبل  أي   ،1881 عام  في 
في إسطنبول، عاصمة الإمبراطورية العثمانية، إدارة دولية قسرية 
السياسية  أهليتها  الإمبراطورية  عن  باضطراد  نزعت  للدين، 
أيضًا. وفي عام 1882 احتل البريطانيون مصر، وفي عام 1881 
احتل الفرنسيون تونس. وكانت هذه الأحداث بمثابة الباعث 
على استفاقة مريرة لنخبة الشرق. حتى ذلك الوقت كانوا سعداء 
ومتحمسين لكونهم جزءًا من فكر الحداثة التقدمي. ولكن الآن 
من  جديد  توجه  عن  البحث  ذلك  وتبع  الأمل،  خيبة  بدأت 

خلال إعادة التأمل والبحث عن الأصالة الذاتية.))) 
الذات،  تأكيد  من  نوع  بممارسة  أيضًا  المثقفون  هؤلاء  وقام 
لشفاء  يسعون  كانوا  ومضادة:  مغايرة  شعارات  تحت  لكن 
الذي رأوا فيه مجتمعاتهم. ومن   الانحطاط ووقف المرض
الذاتية كانت إشكاليةً تمامًا.  الرؤية  يتبين أن هذه  اليوم  منظور 
إذ لم يكن ممكنًا لأي منطقة من العالم مبدئيًا الوقوف في وجه 
لأوروبا  الجديدة  التكنولوجية  للإنجازات  المستمرة  الدينامية 

وأمريكا الشمالية وانتصاراتها المتواصلة حول العالم.

انظر: 	(((
Schäbler, ”Civilizing Others“.



مسلمون حدا ثيون 	28

كان مثقفو الشرق الجدد يختلفون عن الفقهاء التقليديين، في 
يمثلونه  الذي  الفقه  الفقهاء وشكل  يَسِمون هؤلاء  كونهم كانوا 
الشرعية  الأعمال  في  فيه  يُسترشد  الذي  المنهج  وكان  بالتقادم. 
يسمى  شرعي  لحكم  الوصول  أجل  من  السابقين  بالفقهاء 
التقليد. أما منهج التفكير الحر للوصول إلى مثل هذه النتيجة، 
نحو محدود(  )على  المستقل  التفسير  وهو   ،الاجتهاد فيسمى 
على  الحكم  آلية  أما  النبوية(.  والأحاديث  للقرآن  )أي  للنصوص 
 .قياسًا الأفعال من خلال البحث عن السوابق المشابهة فتسمى
وكانوا  الاصطلاحات.  هذه  وصف  في  الجدد  المثقفون  بالغ 
يقصدون ب ـالتقليد من الآن فصاعدًا التقليد الأعمى ووضعوه 
في مقابل الاستخدام النشط للقدرة الذاتية على الحكم، ما كان 
وإعلاءً  الاجتهاد  لمجال  وتوسيعًا  التقليد  شأن  من  تقليلًا  يعني 
الذين  الدين  لقيمته. كانوا يهدفون بذلك لمكافحة سلطة رجال 
هؤلاء  قام  كما  المسلمين.  على  وصاية  بفرض  يتهمونهم  كانوا 
تجديد  مثل  أخرى  دينية  مصطلحات  تفسير  بإعادة  المثقفون 
بالمعنى  باعتباره تجديدًا وإصلاحًا سياسيًا  العقيدة وإصلاحها: 
السياسي والاجتماعي، على أساس العقل.))) وفي إطار هذا النظام 
الفكري كان باستطاعتهم أن يُدخلوا، دون أي تعقيدات، المفاهيم 
.السيادةو الأمةو الحرية الكلاسيكية للتنوير الأوروبي مثل
لذلك أصيب هؤلاء المثقفون الجدد في الصميم عندما شرح 
في  علم  من  ما  أنه  العلماء  من  أمام جمهور   1883 عام  في  رينان 

انظر: 	(((
Hunter, Reformist Voices, p. 4.



29 الإسلام وأوروبا في زمن الحداثة العالمية: تاريخ متشابك	

الحضارة العربية الإسلامية، لأنه لا يمكن الجمع بين الإسلام 
والعلم ولأن المسلمين يزدرون العلم.

إن نصوص رينان هي مثال كلاسيكي على الكيفية التي يضع 
متخيلة   للتاريخ انتظار  قاعة  والإسلام في  العرب  أوروبي  بها 
ينتظروا  أن  عليهم  أن  عين  وبغمزة  مرفوعة  بسبابة  لهم  ويشير 
الأوروبي.  النموذج  وفق  بنجاح  أنفسهم  يحدّثوا  أن  إلى  طويلا 
وينطبق ذلك على الدين بخاصة. ووفق ما يظهر من أفكاره، فإن 
الإسلام لن يستطيع خلق علاقة جديدة مع العلم والفلسفة، تجعله 
متوافقًا مع الحداثة، إلا إذا أجريت عليه تغييرات أساسية كالتي 
للتغيير لم تشهده  برنامج  الألمانية – وهو  البروتستانتية  شهدتها 
أيضًا فرنسا الكاثوليكية. فقط عندما يكون الإسلام قادرًا على 
إحداث هذا التغيير، وهو ما بدا لرينان أمرًا مشكوكًا فيه، يمكن 
عندئذ استدعاؤه من قاعة الانتظار. لكن رينان لم يكن الوحيد 
الذي كان له هذا الرأي. لقد شاركه إياه العديد من الباحثين. كما 

أن المثقفين المسلمين كان يتطلعون أيضًا إلى البروتستانتية.
بنظريته  ذلك  مزج  مع  وخصوصًا  يفترض،  رينان  لكن 
الدارسون،  يتجاهلها  ما  كثيًرا  التي  الأجناس  عن  الحاسمة 
في  السواء  على  والإسلام  العرب  فيه  يُحبس  للتاريخ  تصورًا 
تشبه  الميلادي.  السابع  القرن  في  العربية  الجزيرة  شبه  صحراء 
قاعة انتظار التاريخ زنزانةً بأبواب موصدة. وبغض النظر عن 
ير رينان في معاصريه سواء من  انقضت، لم  التي  القرون  عدد 
العرب أو المسلمين سوى العرب القدامى والمسلمين الأوائل في 
 إسلاميًا العثمانية حكمًا الإمبراطورية  العالم، ورأى في  تاريخ 
آراءه  تجعل  التوليفة  وهذه  الأتراك.  يد  على   انحطاطًا أكثر 



مسلمون حدا ثيون 	30

أنه لم يكن  ليومنا هذا تنتشر سريعًا كالوباء. يضاف إلى ذلك 
عالًما صارمًا يكتب في برجه العاجي لعلماء آخرين، بل سعى من 
توجيهًا   علمه يرى في  العام. كان  الرأي  إلى  للوصول  البداية 
أخلاقيًا للمجتمع في عصره. ففي نهاية المطاف كان في داخل 

رينان مبشّر )لكن في رداء آخر(.
لكن المثير للسخرية وما يجعل السجال الذي نسعى للتأريخ له 
شديد التناقض، هو أن خصم رينان الأول جمال الدين الأفغاني 
قد استند في حججه إلى مارتن لوتر. كما أن مثقفي العالم الإسلامي 
رينان  كما  استشهدوا  قد  عشر  التاسع  القرن  في  له  المعاصرين 
فعليا حركة  أن يخلق  ذلك  من شأن  وكان  الأوائل.  بالمسلمين 

طُهرانيّة ما قبل حداثية مستلهمة من صورة رينان عن الإسلام.



31

 كاهن العلم أمام لوحة التاريخ: 
إرنست رينان

يثير إرنست رينان المشاعر إلى اليوم. إذ نجد من يدينونه بوصفه 
في  معروف  وهو  للدين.  ناقدًا  يعدّونه  آخرين  ونجد  عنصريًا، 
 Qu’est-ce(  الأمة؟ هي  ما  مقاله  من خلال  والغرب  ألمانيا 
que une nation( الذي يعد نصًا كلاسيكيًا يرد في أهم الكتب 

الدراسية التي تتناول موضوع القومية. لكن رينان كان في الحقيقة 
متخصصًا في اللغات السامية وباحثًا في دراسات الكتاب المقدس 
وفي تاريخ الأديان المقارن. في عام 1863 ألف كتابه حياة يسوع 
الذي كان أشهر كتاب في فرنسا في القرن التاسع عشر وتجاوز 

عدد قرائه قراء أي رواية لبلزاك أو زولا أو ستندال.)))
ينحدر إرنست رينان من عائلة من الريف الفرنسي وقد وُلد 
متظاهرة  وأم   الحظ لبحار عديم  كابن  تريجيه  عام 1823 في 
بالصلاح والتقوى وغير عملية في ظروف ريفية متواضعة، كما 
كتبت هنرييت بسيشاري Henriette Psichari حفيدته ومؤلفة 

انظر: 	(((
Lee, Ernest Renan, p. 5; Reinhardt, Hauptwerke der Geschichtsschrei-

bung, pp.  513–516.



مسلمون حدا ثيون 	32

خلف  الذي  أباه  فقد  الخامسة  سن  في  أعماله.)))  ومحررة  سيرته 
للأسرة بعدم حنكته الاقتصادية وسأمه من الحياة ديونًا كبيرة. 
نشأ رينان تحت تأثير أنثوي في ظل رعاية أمه وأخته التي تكبره 
بأحد عشر عامًا والتي ستصبح أن تكون الروح الطيبة التي سترافقه 
لمنطقة   الخاص الطابع  ذات  الدينية  البيئة  وفي  حياته،  طوال 
بريتاني، التي وُصفت بعد عقد من وفاته من الجانب البروتستانتي 
للورع  البريتوني  النهج  يلي:  تعالٍ( كما  نحو لا يخلو من  )على 
وأساطير  العذراء  مريم  السيدة  عن  الصادقة  بأغانيه  الكاثوليكي 
وانطباعات لا  الطفل  مادةً خصبةً لخيال  الرائعة وفر  القديسين 
تُمحى لوجدانه. مسقط رأسه تريجيه، كان )حسب رينان( ديرًا 
زهوًا،  الآخرون  الناس  إليه  يطمح  ما  كان  )...( حيث  كبيًرا 

 (((.وحيث كان ما يعدّه عامة الناس وهًما هو الواقع الوحيد
دون  المتحضرة  فرنسا  في  أنه  الحداثة  تناقضات  ضمن  من 
غيرها، كان الريف متخلفًا في نواحٍ كثيرة عن البلدان الأوروبية 
يد  على  رُبي  قد  أنه  رينان  كتب  حياته  نهاية  في  الأخرى.))) 
والسيئة.)))  الطيبة  صفاته  تفسير  يكمن  وهنا  ووعاظ.  نساء 

انظر: 	(((
Psichari, Renan, p. 5.

انظر: 	(((
Realenzy klopädie für protestantische Theologie und Kirche, c.f. 

Renan, Ernest, p. 650.

انظر: 	(((
Osterhammel, Transformation, p. 904–905. 

انظر: 	(((
Renan, Feuilles détachées, in OC II, p. 935.



33 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

رينان  أُرسل  الموهوبين،  والصيادين  الفلاحين  أولاد  مثل  مثله 
يتأهل  لكي  باريس  إلى  كنسية  بمنحة  الخامسة عشرة  سن  في 
كقس، حيث درس في معاهد مختلفة. في عام 1843 قُبل في 
ونظرا  والألمانية.  العبرية  درس  سانت - سولبيس، حيث  حلقة 
بريتوني  Le Hir، وهو  اير  لو  السيد  العبرية  العميق بمعلم  لتأثره 
عليها  يبني  أن  وقرر  العبرية  لدراسة  نفسه  رينان  وهب  مثله، 
بقية مستقبله الوظيفي. كما اهتم بالحماسة نفسها بالحياة الفكرية 
الألمانية:  للبروتستانتية  خاص  نحو  على  وانجذب  الألمانية 
وجدته  ما  كل  معبدًا.  دخلت  أنني  واعتقدت  ألمانيا  درستُ 
هنا نقي، وسامٍ وأخلاقي، وجميل، ومؤثر، هكذا قال لأحد 
المسيح.  يسوع  استكمال لحياة  وإن هذا   1845 عام)))  أصدقائه 
وكتب في مذكراته: كنت مسيحيًا مثل عالم لاهوت من هالّه 
التوازن بين التدين والفكر  أو من توبينغن.))) هناك بدا له أن 
 العلمب ـ إيمانه  قاده  المطاف  نهاية  بنجاح.))) في  متحقق  النقدي 
الكاثوليكية  بين  التوفيق  إمكانية  والتشكك في  العقل   تقدمو

انظر: 	(((
Realenzyklopädie, ibid.

انظر: 	(((
Souvenirs d‘enfance et de jeunesse, p. 311,

مقتبس عن: 	
Realenzyklopädie, ibid.

انظر: 	(((
Dörries, “Prophet”, pp. 1–21.



مسلمون حدا ثيون 	34

والعلم إلى القطيعة مع الكنيسة الكاثوليكية التي دخل معها منذ 
الآن فصاعدًا في صراع متكرر.)))

العبرية  لكرسي  أستاذًا  تعيينه   1860 عام  في  أُلغي  وهكذا 
والكلدانية في الكوليج دو فرانس بسبب ضغط الكنيسة وذلك 
لكرسي  عودته  وعند  المنصب.  شغله  من  سنوات  ثلاث  بعد 
الأستاذية ثانية عام 1862 ألقى محاضرته الافتتاحية في موضوع 
دور الشعوب السامية في تاريخ الحضارة وتحدث عن يسوع 
له. وصدر  ابنًا لله، بل كإنسان لا مثيل  المسيح ليس بوصفه 
أُقيل من منصبه  كتابه حياة يسوع عام 1863. في عام 1864 
الكنيسة. وفي عام 1870 عاد إلى الأستاذية  مجددا بتدخل من 
في الكوليج ثانية بصورة نهائية وفي عام 1878 اختير عضوًا في 
الأكاديمية الفرنسية Académie Francaise وحصل على الكثير 
من التكريم، ومن بين ذلك ترسيمه قائدًا عظيمًا لجوقة الشرف. 

في 2 تشرين الأول )أكتوبر( 1892 توُفي رينان في باريس.
فكريًا قام رينان بمعالجة قطيعته مع الكنيسة في عمله الكبير 
ينهل منه طوال عمره، لكنه لم  الذي كان  العلم  مستقبل  الأول 
ينشره إلا قرب نهاية حياته عام 1890. نظرًا لأنه كان يرى أنه لا 
يمكن التوفيق بين الكاثوليكية والعلم، افترض دينًا جديدًا مثاليًا على 
أساس من العلم.))) وإذا كان الدين قد هيمن على تاريخ البشرية 

انظر: 	(((
Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, p.v. Renan, Ernest, 

p. 23–27.

انظر: 	(((
Dörries, “Prophet”, pp. 1–21.



35 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

المبكر، واتخذ التنوير منه مسافة كبيرة للغاية، فإن الأمر يتوقف الآن 
على إيجاد توازن أو تناغم بين الدين والعلم. واعتبر أن الفيلولوجيا 
)فقه اللغة( التي رأى أنها علم دقيق لحقائق الفكر، مُناسِبةً لتفسير 
التاريخ. وبالنظر إلى ذلك يجب أن يكون عالم الفيلولوجيا في الوقت 

ذاته لسانيًا ومؤرخًا وعالَم آثارٍ وجيولوجيًا وفنانًا وفيلسوفًا.)))
حصل رينان في عام 1847 على جائزة فولني Volney عن 
مؤلفه ذي العنوان المعقد والدال في الوقت ذاته: مقال تاريخي 
 (((.ونظري حول اللغات السامية عموما والعبرية بوجه خاص
أراد رينان أن ينجز في العبرية، بوصفها اللغة التي استُخدمت للمرة 
الأولى للحديث عن الإله التوحيدي، ما أنجزه أساتذة كبار مثل 
فرانتس بوب Franz Bopp في مجال علم اللغات الهندو - جرمانية 
المقارن. وفي هذا الطموح الشخصي تترسخ الفكرة الرئيسية التي 
البشرية  أصول  عن  البحث  وهي  حياته،  طوال  بها  سيتمسك 
التي ظن علم القرن التاسع عشر أنه يمكن العثور عليها في اللغات 
خلق  بالأحرى  أو  رينان  تفلسف  منها،  المنحدرة  والأجناس 
والهندو - جرمان.  الساميين  بين  العلاقة  عن  )اولندر(  خرافات 
وترى حنا أرندت أنه كان أول من وضع هذين الجنسين في 

مواجهة بعضهما بهذه الحدة.)))

انظر:  	(((
Renan, L’Avenir de la science, in OC III, p. 949.

انظر:	 	(((
Psichari, Renan, p. 97.

انظر: 	(((
Arendt, Origins, p. 174.



مسلمون حدا ثيون 	36

الضــوء  تســليط  في  الســبق  بالأخــص  مؤلفــن  لثلاثــة  كان 
عــى هــذه النقطــة المركزيــة في أعــال إرنســت رينــان: فقــد نــر 
الرومانيــة  اللغــات  أســتاذ   Kurt Weinberg فاينــرغ  كــورت 
الألمــاني اليهــودي في عــام 1958 دراســة ملتزمــة وفي الوقــت ذاتــه 
حساســة وقــادرة عــى إبــراز الفــروق عــن العــرق والأجنــاس 
في أعــال إرنســت رينــان، ثّم جــاءت دراســة موريــس اولنــدر 
 Maurice Olenderلغــات الفــردوس الصــادرة عــام 1989، 

في  التفــاوت  عــى   ،الاســتشراق ســعيد  إدوارد  ومؤلــف 
الشــهرة والانتشــار بــن هــذه الأعــال الثلاثــة. يجعــل ســعيد مــن 
رينــان واحــدًا مــن المســؤولين الأساســيين عــن هــذا الاســتشراق، 
لأن رينــان هــو أول مــن جعــل مــن الــرق شاشــة لإســقاطات 
عــى  يســيطر  أن  الغــرب  لهــذا  أتاحــت  التــي  الســلبية،  الغــرب 
الــرق. هــذا بينــا يركــز فاينــرغ واولنــدر عــى موقــف رينــان 
مــن  موقفــه  تفاصيــل  في  الخــوض  دون  لكــن  اليهوديــة،  مــن 
الإســام والمســلمين. يــري ذلــك أيضًــا عــى إدوارد ســعيد. 
ومعظــم المؤلفــات عــن ســرة رينــان تغفــل كذلــك ذكــر علاقتــه 

بالإســام وكلمتــه أمــام الســوربون عــن الإســام والعــم.)))
مثل  رينان  أعمال  يتخلل   الجنس مصطلح  أن  ورغم 
موضوع.  أي  في  بتعريفه  يقوم  لا  أنه  إلا  )فاينبرغ(،   الشبح
أدبية،   عرقية بورتريه  لوحات  برسم  رينان  يقوم  بالأحرى 
مقامها  تحدد  بصفات  لغاتها  أساس  على  الشعوب  فيها  يخص 

انظر: 	(((
Wardman, Renan; Lee, Renan.



37 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

في تاريخ البشرية )ويقصد بذلك تاريخ أوروبا( أو إسهامها في 
المؤلفون  ن  بيَّ وكما  أوروبا(.  بذلك حضارة  )ويقصد  الحضارة 
أيضًا  يسميهم  الذين   الآريين بين  رينان  يفرق  المذكورون، 
ب ـالهندو - أوروبيين أو الهندو - جرمان والساميين.))) لكن 
انفصلا حسب رينان عن بعضهما   المحتملين التوأمين  هذين 
جعله  ما  تمامًا،  مختلفين  اتجاهين  في  وتطورا  مبكرة  طفولة  في 
يفرق في كل كتاباته ومحاضراته تفرقة صارمة وبحسم كبير بين 
الجنسين الآري والسامي. من جانبه يتكون الجنس السامي 
من اليهود والعرب. وبحسب نظرة رينان للتاريخ، ليس للصين 
من  الأخرى،  العالم  مناطق  من  منطقة  ولا لأي  لأفريقيا  ولا 

نصيب في تاريخ الحضارة البشرية.

عن الفراشات والشرانق: رينان ونبي الإسلام

يشعر رينان، حتى قبل إنهائه أطروحة الدكتوراه، برغبة ملحة في 
أن يكون له حضور في الرأي العام، ويسعى إلى النشر في مجلات 
 Augustin Thierry البرجوازية المثقفة. وقد أوصى به أوغستين تيري
لدى مجلة العالميْن )Revue des Deux Mondes(، وهي مجلة للرأي 
العام البرجوازي المستنير، سيسلك فيها رينان صعوده السريع. 
 ،الإسلام وأصول  محمد  عن  مقاله  المجلة  على  رينان  عرض 

انظر: 	(((
Olender, Languages, pp. 53–54.



مسلمون حدا ثيون 	38

وقُبل )بعد رفض مقال عن البوذية(.))) نُشر المقال في كانون أول 
)ديسمبر( 1851ويعرض فيه خلافه العميق للغاية مع الإسلام.

يوجد في هذا المقال الذي لم يلق حتى الآن إلا اهتمامًا قليلًا في 
الأدبيات المكتوبة عن رينان، القالب الجاهز المرسوم على اللوحة 
ملونًا ومعدًا على تابلوه التاريخ. يضع رينان محاولات تفسير 
بالقناعة  ويقدمها  المعاصرة.  الإنسانية  المجتمعات  نشوء  كيفية 

 .حداثي التامة لأوروبي
ز  يقدم رينان – وكان لا يزال محتفظًا تمامًا بالأسلوب المميِّ
لكتاباته المبكرة ووفيًا لبرنامجه الشعري – الأديان على أنها نتاج 
التي لم تعد تتذكر طفولتها،  البشرية،  للطبيعة   تلقائية لغرائز 
مثلما لم يعد شخص بالغ قادرًا على تذكر أيام حياته الأولى ولا 

على تذكر تطور وعيه.)))

رينان، محمد: 	(((
Renan, Mahomet.

نُشر النص دون تغيير باستثناء بعض الهوامش السفلية في كتابه دراسات في  	

الذي  النص  Études d’histoire religieuse عام 1857، وهو  الدين  تاريخ 
اقتبس منه فيما يلي. سأورد كلمة “Mahomet” في صيغتها التاريخية المعتادة 

.محمد
أخرى(  أدبيات  في  )وأيضًا  اولندر  كتاب  في  للمقال  الألمانية  الترجمة  في  	

الكلمة  أن  مع   الإسلاموية أنها  على  خطأ   ”Islamisme“ كلمة  تترجم 
صيغت في الفرنسية على غرار “Christianisme” أي المسيحية، فهي تعني 
ببساطة الإسلام. أما مصطلح “Islamismus” الألماني فأصبح يستخدم في 
الأونة الأخيرة لوصف حركات الإسلام السياسي الحديثة التي ترتكز على 

الإسلام.

رفض ماكس مولر Max Müller على الأخصّ نظرية غريزة الدين هذه. انظر: 	(((
 Kippenberg, Religionsgeschichte, p. 72.



39 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

مثل شرانق فراشات غامضة ظهرت الأديان في يوم عظيم في 
هيئتها الناضجة نضجًا تامًا، لأن أصل الأديان يشبه أصل البشرية: 
يبين العلم أنه بفضل قوانين الطبيعة التي تحكم تطور الأشياء حتى 
الآن دون استثناء أو تدخل من الخارج، ظهر الكائن المفكر في يوم 

(((.محدد، مزودًا بكل القدرات ومكتملًا في صفاته الأولية
الأرض، هكذا  الإنسان على  تفسير ظهور  الرغبة في  لكن 
فيها،  مبالغ  تكهنات  أمام  الباب  فتح  تعني  رينان،  يستطرد 
 (((.بحيث لا يرغب عقل جاد أن يبقى معها ولو لثانية واحدة

انظر:  	(((
Renan: Etudes, pp. 217, 218.

كتاب  في   1851 لعام  يعود  الذي  المقال  هذا  نُشر  عندما   ،1857 عام  في  	(((

دراسات في تاريخ الدين للمرة الثانية دون تغيير تقريبا، كانت أفكار تشارلز 
أن  صحيح  بعامين(،  ذلك  بعد  )نُشرت  بعد  تنشر  لم  التطور  عن  داروين 
داروين لم يتحدث عن نشأة الإنسان إلا في عام 1871، لكن فكرة التطور 
كانت منتشرة بالفعل في أوساط المختصين في العلوم الطبيعية منذ فترة طويلة. 
صدر كتاب أصل الأنواع بالفرنسية في عام 1862. في تشرين الأول )أكتوبر( 
عام 1863 سلم رينان صحيفة جورنال دي ديبا  Journal des débatsرسالة 
مفتوحة إلى صديقه من أيام الشباب الكيميائي بيرتيلوت Berthelot بعنوان 
المرء بعض  أن يجد  أنه يمكن  فيها  الطبيعية والعلوم الإنسانية كتب  العلوم 
فرضيات داروين غير كافية أو غير دقيقة، لكنها أيضًا تتجه دون شك نحو 
تفسير رائع للعالم ونحو فلسفة حقيقية. الآن لم يعد الزمن المظلم الذي نشأ فيه 
الإنسان، محظورًا تماما. بحسب رينان، فإن ما يعنيه علم الفيلولوجيا المقارن 
بالنسبة للتاريخ، هو ما سيعنيه علم الأنثروبولوجي العام بالنسبة للفيلولوجيا 

المقارنة. انظر:
 OC I, p. 638.

وهــذا يتطابــق مــع برنامجــه للأجنــاس واللغــات، الــذي أســاء مــن خلالــه فهــم  	

 .Haeckel وهيكيــل   Spencer ســبنسر  إلى  بالأحــرى  أميــل  وكان  دارويــن 
يأســف رينان في ذكريات شــبابه أنه لم يمض في مســرته المهنية في طريق العلوم 



مسلمون حدا ثيون 	40

لكن موضوع كيف ظهر الإنسان ذات يوم على الأرض كان 
يرى  الفترة.)))  هذه  فعليًا في  شغلته  التي  الموضوعات  أكثر  من 
رينان أن المهمة الأسمى للعلم هي كشف الغموض عن الأصول. 
الدين، لأن  اليوم فهم كيفية نشأة  وبحسب قوله فإنه يصعب 
الفيلولوجيا  لعالم  بد  لا  لكن  الدينية.  خصوبته  فقد  الإنسان 
بوصفه جيولوجيًا، وعالَم لسانيات ومؤرخًا، أن يبحث بتعمق 
دور  للإسلام  يكون  وهنا   .بذاتها الواعية  غير  العصور  هذه 
المنظور هو حقيقة فريدة لا  مهم: إن مولد الإسلام من هذا 
تقدر قيمتها بثمن حقا. فالإسلام كان آخر إبداع ديني للبشرية 
وهو من نواحٍ عدة أقلها أصالة أيضًا. عوضًا عن الغموض الذي 
تلف به الأديان الأخرى نفسها، وُلد الإسلام على مرأًى تام من 

(((.التاريخ، وجذوره قائمة على سطح الأرض

الطبيعيــة، التــي كان مولعًــا بهــا للغايــة في صبــاه وهــو يدعــي أنــه كان ســيصل 
إلى العديــد مــن نتائــج الأبحــاث التــي توصــل لهــا دارويــن، وتوقعهــا هــو. 
عوضًــا عــن ذلــك انجــذب حســب قولــه لعلــوم التاريــخ، علــوم صغــرة تســتند 
إلى التكهنــات التــي تتفــكك باســتمرار والتــي لــن يــولى المــرء لهــا أي اهتــام بعــد 
100 عــام. تصــف هــذه العبــارة لحــد مــا برؤيــة واضحــة معظــم أبحاثــه التاريخيــة 

ومصيرهــا. انظــر:
 OC II, p. 852

انظر: 	(((
Psichari, Renan, p. 104. 

وفقا لمخطوطاته المبكرة عن اهتماماته. 	

انظر: 	(((
Renan, Etudes, p. 220; Schöler, Charakter, p.  142. 

غير  )وعن  متكررة  بصورة  تقتبس  تزال  لا  لرينان  الكلمة  هذه  أن  المذهل  	

جدارة( وذلك منذ دارسة غريغور شولر الرائدة عن صحة وقيمة المصادر 
مولد  عن  المزدهرة  الأبحاث  في  هذا  يومنا  وحتى  الموروثة  الإسلامية 



41 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

بالنسبة لرينان يتجسد الإسلام إلى حد ما في شخص النبي 
عشر  التاسع  القرن  في  قُدمت   حديثة رؤية  وهي   – محمد 
وظلت رائجةً ليومنا هذا. وهكذا يكتب رينان قائلا إن حياة 
مؤسس الإسلام معروفة جدا لدينا مثل حياة المصلحين الدينيين 
من القرن السادس عشر. ويمكن للمرء أن يتتبع تقلباته الفكرية 
من عام لعام، ويتتبع تناقضاته ومواطن ضعفه. في أماكن أخرى 
أكثر  الدين في الحلم؛ ولا يكاد عمل  تغيب معالم أصول نشأة 
النقاد حدة أن يكون كافيًا لإدراك ما هو واقعي وسط المظاهر 

الخادعة للأسطورة والخرافة. 
لكن الإسلام الذي ظهر في بيئة متقدمة جدًا على مستوى 
التأمل، ليس به حسب رينان أي شيء خارق للطبيعة. فليس 
الرسول  ابنة  الثاني عمر ولا علي زوج  الخليفة  النبي محمد ولا 
وابن عمه، الذي صار لاحقا الخليفة الرابع، لا أحد منهم عراف 
واحد  كل  معجزات.  أصحاب  أو  كشف  أصحاب  هم  ولا 
منهم كان يعرف بدقة تامة ما يفعله، لا أحد منهم انخدع في 
نفسه، كل منهم متاح للتحليل وهم مكشوفون تماما، وبكل 

النقد  عن  نتج  الذي  الانتعاش  هذا  في  للخوض  هنا  مجال  لا   .الإسلام
إسلامية(،  غير  مصادر  في  للنبي  ذكر  )لا  الإسلامية  للمصادر  الراديكالي 
على انظر  للصحف.  والثقافية  الفنية  الصفحات  إلى  أيضًا  ذلك   ووصل 

سبيل المثال:
Amman, Geburt. 

و 	
Neuwirth, Koran. 

وأخيرا: 	
Schulze, Koran.



مسلمون حدا ثيون 	42

ضعفهم البشري.))) إذًا فالنبي لم يتصرف وفقًا لنوع من الهوس 
الديني، الذي يعد بالنسبة لرينان شرطًا للنبوة الحقيقية، بل كان 
في تصرفاته في كامل وعيه اليومي العادي. وهو بهذا لا يعد نبيًا 

في نظر رينان.
)وبالأخص  محمد  لدى   البشري الضعف  مواطن  كانت   
علاقته بالنساء( ولا تزال موضوعًا وسببًا في النقد العنيف للإسلام 
في الأدب الأوروبي. على النقيض من المسيحية يوجد في التراث 
الإسلامي فعليًا وفي وقت مبكر جدا أدب سيرة ذاتية قريب جدًا 
من حياة الرسول )السيرة النبوية(، يوفر معلومات تفصيلية تمتد إلى 
مجريات الحياة اليومية. يفسر رينان شخصية محمد على أنها شخصية 
تاريخية محضة )مثلما سيفعل لاحقًا مع يسوع وتلامذته(، لكنه يجرده 
من أي روحانيات أو عمق ديني. عندما لا ينتمي مؤسسو الديانات 
 ،التي تتشكل وفق صورتهم ،لأنفسهم فقط، بل لكل البشرية
أقبح  تتحول  أن  الخلاقة  البشرية  القدرة  يمكن من خلال هذه 
 (((.شرنقة إلى أجمل فراشة. لكن الوضع ليس كذلك لدى محمد
لأنه لا تحيط به أية خرافات كما هي حال فرانشيسكو دي أسيزي 
Francessco d’Assisi على سبيل المثال أو حتى 20 آخرين، كلهم 

أكثر أسطورية على نحو لا متناه من مؤسس الإسلام.))) 

انظر: 	(((
Renan, Etudes, p. 221.

انظر: 	(((
Renan, Etudes, p. 230.

انظر: 	(((
Renan, Etudes, p. 231.



43 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

يستند رينان في ذلك إلى مراجع مختارة تعد حتى في عصره 
محدودة، وهو ينتقيها عن عمد، بما يناسب صورته عن محمد.))) 
واتباعًا لعبارة رينان بأن الساميين لم يمتلكوا أساطير أو ملاحم 
يفتقد  الهندوجرمان،  أي  فارس،  وبلاد  واليونان  الهند  مثل 
العرب بخاصة إلى كل ما هو ضروري للتصوف وللميثولوجيا. 
ووفقا لرينان ليس لهذا الشعب إدراك للأشياء المقدسة، ولكن 

 (((.لديه شعور حيوي لأمور محدودة وفانية ولأهواء القلب
ومن ذلك طور رينان واحدًا من مبادئ عقيدته، سيأخذ 
في تكرراه في العديد من كتاباته بصياغة لم يطرأ عليها أي تعديل 
تقريبًا حتى نهاية حياته: إذا واجهني أحد بالتوجه العام في الفلسفة 
الشرقية نحو التصوف، فسأرد عليه بالقول إنه لمن المسيء مجرد 
أي  لها  تكن  لم  فلسفة  العربية على  الفلسفة  استخدام وصف 
جذور قط في شبه الجزيرة العربية، وحيث كان ظهورها ردَّ فعل 

انظر: 	(((
Fück, Studien, pp. 175, 176 

حول سيرة محمد التي ألفها فايل Weil، والتي كانت بسبب مصادرها المنتقاة  	
متقادمة بالفعل عام 1861.

Weil, Mohammed.

و 	
 Caussin de Perceval, Essai.

في  تاريخيًا  توجهًا   Gustav Weil فايل  غوستاف  اليهودي  المستشرق  ل  مثَّ 	
الدراسات الشرقية، واستخدم أيضًا أدب العرب قبل محمد كمصدر وألف 
مقدمة تاريخية نقدية في القرآن. وحلل شخصية النبي على أنه مصاب بالصرع. 

بالإضافة إلى ذلك استند رينان إلى الروائي واشنطن إرفنغ.

انظر: 	(((
Renan, Etudes, p. 235.



مسلمون حدا ثيون 	44

على عبقرية الفرس. هذه الفلسفة كُتبت باللغة العربية. هذا كل 
(((.ما في الأمر. لكنها ليست عربية لا في توجهها ولا في فكرها
وهذا المبدأ بحذافيره سيظهر مجددًا بعد أكثر من ثلاثين عامًا 
الأوروبي  للنقد  رينان  انتقاد  السوربون. ورغم  في محاضرته في 
للموضوعات  أسيًرا  كبير  لحد  ظل  فإنه  للإسلام،  القروسطي 
العصور  في  أوروبا  في  معتادًا  استخدامها  كان  التي  والصور 
كانت  مختلف.  بشكل  لها  تفسيره  رغم  وذلك  الوسطى، 
في  الأوروبي  الديني  الخطاب  الشائعة عن محمد في  التصورات 
القرون الوسطى وبواكير العصر الحديث هي تلك التي للمحتال 
المقام  العنيف. في  والطاغية  النساء  والشهواني وزير  والنصاب، 
الأول عُدّ نبي الإسلام نصابًا ومحتالًا، لأنه قيل إنه لم يبشر به 
أنه لم يأت بمعجزات – وهو  أنبياء آخرون، والأهم من ذلك 
الأمر الذي رفضه النبي حقًا، وحسبما ورد مرارًا في القرآن، بعلة 

أنه ما هو إلا رسول. 
يختلــف رينــان في خطابــه ســواء عــن خطــاب القــرون الوســطى 
وأيضًــا عــن خطــاب عــر التنويــر. فالــرط الأول للنبــي عنــده 
هــو أن يخلــق نوعًــا مــن الوهــم عــن نفســه، ووفقــا لذلــك يحاجــج 
رينــان بــأن محمــدًا لا يســتحق لقــب نبــي. تكشــف حيــاة محمــد 
أن  يمكــن  لا  وسياســةً  التوفيــق،  عــى  وقــدرةً  تأمــاً  مــا  نوعًــا 
نجدهــا في شــخصية عاطفيــة متحمســة مهووســة بــرؤى إلهيــة. 
 مصيدةهذه الطريقة في المحاججة مشابهة لما وصفه اولندر ب ـ

انظر: 	(((
Renan, Etudes, p. 234, Fn. 1, (1851 Journal des débats, Fn. 5).



45 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

رينــان للعبرانيــن القدامــى: إطلاقًــا يســتطرد رينــان مــا مــن 
ذهــن كان أصفــى مــن ذهــن النبــي محمــد، ومــا مــن رجــل كان 
أكثــر امتــاكًا لناصيــة أفــكاره.))) لكــن رينــان يلــف الآن مــن 
يدعــو  عقلانيًــا،  رجــاً  كان  محمــد  النبــي  بــأن  القائلــة  الحجــة 
لديــن عقــاني، حبــاً حــول عنــق النبــي: فمــن المســتحيل تمامًــا 
أن يعتقــد رجــل بهــذه الدرجــة مــن الوعــي الواضــح أن بــن كتفيــه 
ــا مــن المــاك جبريــل. هــذا الوحــي  خــاتم النبــوة وأنــه يتلقــى وحيً
أن  صحيــح  ومقاصــده.  أهوائــه  مــن  بالأحــرى  النبــي  اختلقــه 
إرنســت رينــان  مــؤرخ الأديــان  نظــر  يعــد بذلــك في  محمــدًا لا 
شرنقــة  مجــرد  بــل  حقيقيًــا،  نبيًــا  ليــس  أيضًــا  ولكنــه  محتــالًا، 

قبيحــة، لم تتحــول لفراشــة.
ومخلص،  لطيف حساس  يظهر محمد كرجل  المجمل  في 
من دون ضغينة، ومشاعره كانت صادقة ونبيلة. لم يكن قط 
ذا طموح مكيافيللي، كما وصفه فولتير.))) على العكس لم يهتم 
المصطنعة،  الملُك  بأي من مظاهر  النبي محمد، حسب رينان، 
عباءة  عن  عبارة  نومه  مكان  بسيطًا،  كان  بيته  في  كل شيء 
بسيطة، ووسادته من سعف النخل، كان يقوم بحلب ماشيته 
بنفسه، ويرتق ملابسه ونعله وهو جالس على الأرض. كما أنه لم 
يكن جريئًا وإنما مترددًا، حتى في غزواته التي اضطر فيها أتباعه 

انظر: 	(((
Renan, Etudes, p. 254.

انظر: 	(((
Renan, Etudes, p. 248. 

يقتبس رينان من مسرحية فولتير محمد، لكنه لا يذكر اسم الكاتب. 	



مسلمون حدا ثيون 	46

أن يخلصوه من مواقف مزرية.))) وكون أن النبي لم يكن مؤسسًا 
 أول النظراء لدولة ولا قائدًا حربيًا، كما يُزعم عنه دائمًا، وإنما
في مجتمعه، ورجل معتدل جدًا بقدر ما تسمح به الظروف في 
شبه الجزيرة العربية آنذاك، هو أمر يفسره رينان مجددًا وبازدراء 

شبه مكشوف على أنه نقيصة.
النبي،  عن  غريبًا  الصوفية  تهذب  كان  أيضًا  رينان  وحسب 
بسيط،  دين  تأسيس  من  تمكن  وهكذا  الأساطير،  وكذلك 
محدود بالفكرة العامة، خائف مثل كل ما ينشأ عن التفكير، 
القديم  الإسلام   .بالواقع الشعور  يحكمه  ما  كل  مثل  وضيق 
عمومًا، لا يعدو أن يكون أكثر من مجرد دين طبيعي.))) ليس 
لديه أي طموحات للتسامي، وليس بداخله أي من التناقضات الجريئة لما 

 الأجناس ُهو خارق للطبيعة، حيث يتجلى مع كثير من الأصالة خيال

التي لديها مجال للولوج إلى اللانهائي.))) ومن كل ذلك يصل رينان إلى 

الخلاصة القاسية: بأن الحركة الإسلامية في مجملها قد جرت دون 
فرينان  غريب.  استنتاج  الواقع  في  وهذا   (((.تقريبا دينية  عقيدة 
ينكر على الإسلام بوصفه دينًا طبيعيًا أن يكون دينًا قائمًا على 
الوحي. يعلن رينان أن الإسلام غير قادر على تكوين الأساطير 

انظر: 	(((
Renan, Etudes, p. 250.

انظر: 	(((
Renan, Etudes, p. 282.

انظر: 	(((
Renan, Etudes, p. 282.

انظر: 	(((
Renan, Etudes, p. 265.



47 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

 )التناقضات الجريئة لما هو خارق( وذلك على غرار غوستاف فايل
Gustav Weil الذي يستند إليه في حجته، كما يستند إلى مجمل 

المعيار  هي  الأسطورة  خلق  على  القدرة  كانت  الأساطير.  علم 
والتنوير – وقد عدّ الآريين وحدهم هم  للعلم  ما  لتأهيل شعب 
القادرين على خلق الأسطورة.))) إذًا يدور الأمر هنا حول إقصاء 
مزدوج: فليس للمسلمين دين قائم على الوحي، وليست لديهم 
القدرة على خلق الأساطير. ماذا يتبقى إذًا؟ وفقًا لرينان انخدع 
المسلمون بحركة سياسية بسيطة – لأن الحركة الإسلامية كان 

.دون عقيدة دينية تقريبا من الممكن لها أن تحدث
من خلال صورته عن محمد يشكل رينان، حسب هواه، 
والخداع في  النبيل  الطابع  الشرق:  في  الناس  عن  نمطية  صورة 
نفسه.  النبي  عهد  منذ  المسلمين  تلازمان  صفتان  ذاته  الوقت 
وهكذا وعد زعيم مذهب الوهابيين، محمد بن عبد الوهاب، 
مقاتليه   ،Socinus الإسلام  سوسينوس  أصيل،  ربوبي  وهو 
قبل المعركة بالجنة.))) وعمومًا كان الوهابيون، حسب رينان، 
العربية،  الجزيرة  شبه  أنحاء  كل  في  البدو  جعل  من  أول  هم 
الذين أسلموا عبر القرون إسلامًا ظاهريًا فقط، يدخلون في الدين 
بعمق.))) فعليًا يرِد ذكر الوهابيين في نصه عن محمد أربع مرات، 

وأيضًا يظهرون في كتاباته اللاحقة في مكانة مميزة.

قارن هنا: 	(((
Schulze, “Religionswissenschaft”, pp. 101, 102.

انظر:  	(((
Renan, Etudes, p. 253.

انظر الهامش: 	(((
Renan, Etudes, p. 261, fn 1.



مسلمون حدا ثيون 	48

الوهابيون

المتزمت  بفهمهم  والوهابيون  الوهاب  عبد  بن  محمد  أسهم 
للإسلام إسهامًا حاسمًا في تشكل صورة الإسلام لدى رينان 
عبد  بن  محمد  رينان  يقارن  الأوروبيين.  زملائه  من  وكثير 
–1539(  Faustus Socinus بفاوستوس سوسينوس  الوهاب 
1604م(، عالم اللاهوت ذي النزعة الإنسانية ومؤسس الحركة 
للكتاب  عقلاني  توجه  ذي  بتفسير  تتسم  التي  السوسينية، 
الثالوث.  المسيحية، ورفض عقيدة  المذاهب  المقدس وبرفض 
الوهاب  عبد  قُورن  لو  أفضل  ستكون  كانت  المقارنة  لكن 
)1509–1564م(   Jean Calvin كالفن  الديني جون  بالمصلح 
المعروف بتأسيسيه مدينة الرب في جنيف، التي يرتبط فيها 
 مدينة الرب الحكم الدنيوي مع الكنيسة ارتباطًا وثيقًا. ساد في
حظر للترف وكل أشكال المتعة. وقام ما يشبه الشرطة الدينية 
بمراقبة ارتداء النساء لأغطية الرأس ومراقبة أنواع الأقمشة التي 
تصنع منها الملابس. ونُفي عدد كبير من المواطنين، كما أُعدم 

(((.الزنادقة العديد من
رجل  )1703/04–1792م(  الوهاب  عبد  بن  محمد  كان 
العربية، طالب بإصلاح  دين من نجد، في شمال شبه الجزيرة 
بحسب  كثيًرا  ابتعدت  التي  الدينية  والقناعات  الدين  أصول 
رأيه في القرون الماضية عن عقيدة السلف من المسلمين الأوائل 

انظر: 	(((
Kittsteiner, Stabilisierungsmoderne, p. 128.



49 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

الوهاب  عبد  ابن  أدان  وبالأخص  الميلادي.  السابع  القرن  في 
بل  بدعةً،  باعتباره  والأضرحة،  القبور  عند  الأولياء  تقديس 
بين  وسيط  بأي  يسمح  ولم  بالله،  شرك  أنه  على  ذلك  وبدا 
العقيدة  هو جوهر  المطلق  التوحيد  أن  رأى  لقد  وربه.  المؤمن 
 ،المتطهر الإسلامية، وكل من نأى بنفسه عن هذا الإسلام
والموسيقى  التبغ  تدخين  منع  لقد  دمه.  ويُباح  الملة  من  يُطرد 
والغناء وارتداء الملابس من الحرير وكذلك الاحتفالات الشعبية 
استند في ذلك من جانبه على عالم دين  النبوي. وقد  كالمولد 
)1263–1328م(.  تيمية  ابن  وهو  الوسطى  القرون  إلى  يعود 
بعد غزو وتدمير  بغداد )1258م(  تيمية من  ابن  هربت أسرة 
المغول لها إلى دمشق، لكي تشهد مجددًا هجوم المغول عليها. 
وفي عصر الدمار الهائل والعنف الشديد أراد ابن تيمية تطهير 
الاعتراف  بعدم  أفتى  لقد  المرفوضة.  البدع  كل  من  الإسلام 
بإسلام ملك المغول الذي تحول للإسلام، وذلك على العكس 
كان  لو  المسلم حتى  الحاكم  طاعة  متبع بضرورة  هو  مما  تماما 
عن   الفاسقين المسلمين  لإخراج  مبررًا  أعطى  وبهذا  فاسقا. 
الحملات  في  بمشاركته  أيضًا  معروف  تيمية  وابن  الإسلام. 
الحربية على شيعة جبل لبنان الذين عدّهم غير مسلمين، ويجب 

ملاحقتهم مثلهم مثل المتصوفة المسلمين. 
الهامشي سيظل عديم  الوهاب  كان مذهب محمد بن عبد 
الأهمية، لولا تحالفه مع محمد بن سعود الذي كان أميًرا على 
قوة  ذات  أقليةً صغيرة  معًا  كانا  وقد  ذاتها.  المنطقة  في  مدينة 
ضاربة من الخارجين عن الإجماع. وصمهم فقهاء من دمشق 



مسلمون حدا ثيون 	50

الجهلة  من  وقبيلة  مزيف  نبي  أتباع  البادية،  من  عرب  بأنهم 
تشددهم  لقي  الأغلب  الإسلام.))) وعلى  مبادئ  يعرفون  لا 
الفقهاء  لكن  إعجابًا.  أيضًا   للشعوذة ومكافحتهم  العقيدي 
أدانوا الوهابيين: ما وقع في زماننا في اتباع ابن عبد الوهاب 
لكنهم  و)..(  الحرمين  على  وتغلبوا  نجد  من  خرجوا  الذين 
اعتقدوا أنهم هم المسلمون وأن من خالف اعتقادهم مشركون 
واستباحوا بذلك قتل أهل السنة وقتل علمائهم حتى كسر الله 
المسلمين  عساكر  بهم  وظفر  بلادهم  وخرب  شوكتهم  تعالى 
عام ثلاث وثلاثين ومائتين وألف )1818 م(.))) في عام 1802 
دمر الوهابيون المقامات المقدسة للشيعة في نجف وكربلاء في 
العراق – مراقد الإمام علي وفاطمة والحسين – وفي عام 1803 
وأمر  ومكة.  المدينة  في  وصحابته  محمد  النبي  أضرحة  دمروا 
السلطان العثماني، الذي كانت حماية المقدسات الإسلامية من 
لشبح  نهاية  بوضع  علي  محمد  مصر  والي  مسؤولياته،  ضمن 
الوهابي،  السعودي  التحالف  هُزم   1818 عام  في  الوهابيين. 
العربية  إمارة صغيرة في شبه الجزيرة  البقاء في  لكنه تمكن من 
)رغم أن زعيمه من أسرة آل سعود قد أُعدم في إسطنبول(. 
المتزمت  وي  الدعَّ نفوذهم  بسط  من  الوهابيون  يتمكن  ولم 
مكة  على  مجددًا  استيلائهم  مع  قرن  من  أكثر  بعد  إلا  مجددًا 
والمدينة وتأسيس المملكة السعودية الجديدة في عام 1932 – 

انظر: 	(((
Commins, Islamic Reform, p. 23.

انظر ابن عابدين في اقتباس لدى:  	(((
Steppat, “Loyalität”, p. 184.



51 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

وسرعان ما تحقق ذلك بقوة البترو - دولار. وقد تدفقت هذه 
الأموال أيضًا في تأسيس رابطة العالم الإسلامي عام 1962 وفي 
عدد لا حصر له من مشروعات الدعوة التي نشرت التعاليم 
لكن  العشرين.  القرن  الإسلامي خلال  العالم  كل  في  المتزمتة 
طوال القرن التاسع عشر بأكمله لم يسمع أحد في الشرق شيئا 
عن الوهابيين. لكن المستشرقين في أوروبا كانوا منبهرين تماما 
 Reinhart دوزي  راينهارت  فيه  ورأى  الوهاب.  عبد  بابن 
Dozy )1820–1883( مارتن لوتر إسلاميًا، يُخرج الإسلام 

من كاثوليكيته ويقوده إلى نوع من الإصلاح.))) وفهم رينان 
الذين  الوهابيين،  مفهوم  حسب  الإسلام  أنه  على  الإسلام 
ناسبوا منظومته الفكرية لأنهم قادمون من الصحراء. لكنهم 
لم يأتوا من الحجاز بمدنه المتطورة ثقافيًا حيث وُلد الإسلام، 

بل جاءوا من منطقة نائية، هي نجد.
في  تساؤله  رينان  يواصل  – هكذا  إذًا  ممكنًا  كان  كيف 
مقاله – عمومًا لشيء مثل الفلسفة أن يوجد في الإسلام الذي 
الواقعية  يستند إلى عقل جاف غير مثمر وقاصر على السياسة 
العقائد الإسلامية كانت حتى  وبالتالي غير خلاق؟ لأن كل 
بفتور محض،  تنساب في مسارها  الميلادي  الثاني عشر  القرن 
وجدت الفلسفة اليونانية موطئ قدم لها. وكان ابن رشد آخر 
ممثليها الكبار. إذًا يُفسر إمكان تواجد الفلسفة والمنطق والطب 
والفلك والجغرافيا والرياضيات والدين إلى جانب بعضها بعضا 

انظر: 	(((
Schulze, “Religionswissenschaft”, p. 140. 



مسلمون حدا ثيون 	52

في مجتمعات الشرق الأوسط حتى العصر الحديث )وليس فقط 
حتى القرن الثاني عشر كما يدعي رينان خطأً( بـوجود عقائد 

فاترة جدًا، بالمقارنة دائمًا مع إسلام الوهابيين المتشدد. 
الأفكار نادرة  بوحدة  يلخص  الإسلام  رينان:   خلاصة 
لعائلة  الفكرية –  الحياة  – باختصار:  والجمالية  والدينية  الأخلاقية 
كبيرة من البشرية. ولا يمكن أن يطلب المرء من الإسلام نفس 
المستوى الرفيع من الروحانيات التي عرفتها الهند وجرمانيا وحدهما، 
أورثتهما  اللذين  الكامل،  والجمال  التقدير  بحسن  الإحساس  ولا 
اليونان للأجناس اللاتينية، ولا أيضًا هبة الانبهار الإلهي الحقيقي 
 العرق الغامض، الذي يوحد بين البشر المتحضرين بغض النظر عن

الذين ينتمون إليه، في تعبدهم لمثالهم الذي انطلق من يهودا.)))
بعبارة أخرى: لا يصل الإسلام والمسلمون، حسب رينان، 
إلى الذُرى الحضارية التي يمكن للهندو - أوروبيين بلوغها. كما أن 
العرب والإسلام لا ينتمون للبشرية المتحضرة، لأنهم يختلفون 
القدامى  العبرانيين  أي  الساميين،  أشقائهم  على نحو سلبي عن 
دائما،  الإنسانية جميلة  الطبيعة  أن  التوحيد. ومع  اخترعوا  الذين 
الجمال في كل مكان.  القدر من  لكنها لم تكن قط على نفس 
الزخم والجدية موزعان توزيعًا مختلفًا بقدر كبير– وهذا أيضًا 

مبدأ يُكثر رينان تكراره.
لكن  توحيدية،  الصحراء  أن  الحالة:  هذه  في  ذلك  يعني 
أنحائها. يهودا متفوقة بمراحل على  بالقدر نفسه في كل  ليس 

انظر: 	(((
Renan, Etudes, p. 295.



53 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

شبه الجزيرة العربية.))) والخلاصة المدمرة هي: أن الإسلام كما 
 .يبدو جليًا هو نتاج لتوليفة قليلة القيمة من العناصر الإنسانية
وبساطته الشديدة للغاية تعد في كل مكان عائقًا أمام تطور 

 (((.حقيقي ومثمر للعلم وللشعر العظيم، والأخلاق الرقيقة
يؤسس  أن  أراد  )الذين  العبرانيين  بين  الداخلي  صراعه  في 
عليهم طموحه الأكاديمي( والإغريق ذوي الكمال )الذين حظوا 
بتبجيله( واهتمامه بحياة يسوع المسيح وتلامذته، يرسب العرب 
متوسطي  مقلدين  باعتبارهم  رينان  لدى  ببساطة  والإسلام 

المستوى )شرانق قبيحة(.
لكن رينان ما كان ليكون رينان، لو لم يبث بعض العبارات 
الإيجابية في خلاصته: رغم ذلك سيظل الإسلام قوة ذات تأثير 
كبير على جزء كبير من العالم. لن يتراجع الإسلام أبدا أمام دين 
آخر، بل على أقصى تقدير أمام العلوم الحديثة، وبخلاف ذلك 
يمتلك الإسلام بمرونته قدرات مقاومة خفية، لأنه لا توجد به 
سلطة مركزية. الخلافة والبابوية مختلفان بحسبه عن بعضهما في 
هذا المنحى اختلافًا كبيًرا. بهذه القول أصاب رينان تحليليًا نقطة 

حساسة، حتى لو كان سينسى هذه المعلومة.

تعد مهدًا  تزال  القديمة لا  النص من عام 1851 كانت مملكة يهودا  في هذا  	(((

لليهودية والمسيحية. لكن بعد رحلته إلى الأراضي المقدسة )1860–1861(، 
السوداء تجسيدًا  السورية وفي خيامهم  البادية  البدو في  حيث رأى في شيوخ 
للعبرانيين القدامى، وأفسح المجال للطبيعة في فلسطين لكي تترك أثرًا ملهمًا 
عليه، جعل رينان من يسوع المسيح ابنًا لطبيعة الجليل الحلوة، وجعله بذلك 

ينتمي للإغريق وبهذا فصل اليهودية عن المسيحية.

انظر: 	(((
Renan, Etudes, pp. 295, 296.



مسلمون حدا ثيون 	54

الخلافة والبابوية

لهما  النظر  كان يجري  أنه  رغم  مختلفتان حقا،  والبابوية  الخلافة 
للنبي  كان  بينهما.)))  الخلط  يجري  أصح  بمعنى  أو  كنظيرين 
الإلهية  الرسالة  يتلقى  كان  أنصاره:  جمع  وسط  عدة  وظائف 
الدينية  الجماعات  مبعوثي  يستقبل  كان  وكذلك  لها،  غ  كمُبلِّ
إماما في المسجد، ووسيطا للصلح في  الأخرى والقبائل، كان 
النزاعات. ومع ذلك لم يكن مؤسسا ل ـدولة ولا أيضًا رجل 
دولة دنيوي، أو قائد جيش، كما يُقال عنه كثيًرا، بل كان وسط 
وهو  النظراء.  بأول  أشبه  النبي،  الصغير، صحابة  أنصاره  جمع 
لم يقم باتخاذ أي تدابير تخص خلافته. لم يرد في القرآن وصف 
لقد  النبي.)))  نائب  أو  خليفة  كمنصب  ذاتها  حد  في  للخلافة 
تشكلت الخلافة تاريخيًا من خلال ممارسة خلفاء النبي. ولو كان 
النبي زعيمًا سياسيًا، لكان من الممكن المحاججة بالقول إنه كان 
عليه أن ينظم المسألة الأساسية في كل نظام سياسي. ولو كان 
الإسلام دين ترتبط فيه العقيدة بالدولة ارتباطًا لا فصام له، كما 
يقال بتوافق رائع في الرأي في الأوساط الغربية والإسلامية، لكان 

حول الخلافة، انظر:  	(((
Arnold, Caliphate; Crone/Hinds, Caliph.

هذان الكتابان يجولان عبر كتابات علماء المسلمين الغزيرة حول هذه المسألة،  	
لكنهما لا يصلان إلى استنتاج أكثر أهمية. ومن الواضح أنه كان يصعب على 

العلماء إنكار الأهمية الدينية للخلافة، حتى وإن استفادوا من ذلك.

تتعلق في تسع مرات منها  القرآن عشر مرات. لكنها  ترد مسألة الخلافة في  	(((

التوراتي  بالملك  بآدم وخلافته في الأرض وفي حالة واحدة  بالبشرية كلها، 
داوود.



55 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

من الضروري ذكر الخلافة في القرآن، النص الأساسي الحاسم 
في الإسلام.

الخلفاء كانوا أئمة أيضًا. ومن البداية كانوا نوابا للنبي، الذي 
يعد قدوة حسنة لكل المسلمين. منذ عهد الخليفة الثاني عمر 
بن الخطاب، أعطى الخلفاء لأنفسهم لقب أمير المؤمنين. وقد 
سعى الخلفاء الذين انحدروا من قريش، قبيلة الرسول، من خلال 
ذلك بدايةً لاكتساب السلطة الدنيوية والدينية. وتشاركوا السلطة 
الدينية مع الفقهاء ومذاهبهم، إلى أن انتقلت السلطة الدينية بكاملها 
إلى هؤلاء الفقهاء. في الوقت ذاته تفتت رقعة السيادة الهائلة ومعها 
الأمة إلى إمارات كثيرة وعديدة يحكمها أمراء وسلاطين، وكان 
للخلفاء دور رمزي باعتبارهم الزعماء الروحيين لكل المسلمين. 
والأمراء.  السلاطين  هؤلاء  تعيين  أو  تنصيب  بمهمة  قاموا  لقد 
وقد يشبه دورهم ظاهريًا في هذه المهمة، دور البابوات، لكن 
لم تكن لهم أبدا سلطة البابا كنائب ليسوع المسيح على الأرض 
وصاحب السلطة النظامية العليا المطلقة والمباشرة والعمومية على 
سلطة  للخلفاء  يكن  لم  ذلك  خلاف  على  والمؤمنين.  الكنيسة 
السلاطين  الدين. كان على  مقننة وممأسسة على رجال  روحية 
لهم  تكن  لم  لكن  الورعين،  الحكام  بمظهر  يظهروا  أن  والأمراء 
بعينهم  إلى رجال دين  استنادًا  باستطاعتهم  دينية. وكان  سلطة 

التأثير على الدين، الذي يضطلعون بحمايته. 
هولاكو  يد  على   1258 عام  في  بغداد  غزو  قبل  وحتى 
والمغول، لم تكد تكن سلطة الخليفة تتعدى حدود بغداد. فبعد 
اغتيال المستعصم آخر الخلفاء العباسيين في بغداد، لم يكن الخلفاء 
في القاهرة سوى خلفاء ظل وكانوا تابعين تبعية تامة لسلاطين 



مسلمون حدا ثيون 	56

المماليك. منذ القرن الثامن الميلادي برز إذًا فصلٌ واقعي بين المجال 
 ،مرايا الأمراء السياسي والديني، انعكس في المؤلف السياسي
الذي يقدم إرشادات للحكام القادمين. وظاهريًا لم يقبل رجال 

الدين الذين أداروا المجال الديني لوحدهم بهذا الفصل دائما. 

رينان وقيمة »الأجناس«

بالعودة إلى رينان: لقد خلص حتى إلى الاستنتاج بأنه لو تمكن الشرق 
من التغلب على كراهيته وتضييقه فيما يخص التوقعات العقلانية، 
فلن يكون الإسلام عائقا جديا أمام تقدم الفكر الحديث.))) وهنا 
يتهم المسلمين )والعرب بخاصة( أكثر من الإسلام بالتخلف. وإذا 
أعلنت في أي وقت أي حركة إصلاحية في الإسلام عن نفسها، 
فلا يجوز لأوروبا أن تؤثر سوى على الشكل العمومي للحركة 
فقط. لا بد أن تنشط في إعلان تعاليم الحضارة، لكن عليها أن 
تترك للشعوب أنفسها المهمة الشائكة التي تتمثل في تحقيق التناغم 

بين تقاليدها الدينية واحتياجاتها الجديدة.)))
تعود  الكتابات  )هذه  ليبرالي  وقع  لذلك  يزال  وإن كان لا 
إلى المرحلة الليبرالية المبكرة لرينان، بعد حوالي عامين من ثورة 
الغزو  يرفض  كان  رينان  أن  يعني  لا  هذا  لكن   ،)1848 عام 
الاستعماري باسم الحضارة. بل على العكس. يُنصح بكل ما 

انظر: 	(((
Renan, Etudes, p. 298.

انظر: 	(((
Renan, Etudes, p. 299.



57 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

يتيح إعادة إنعاش الأجناس الدنيا أو المنحطة. وهو يتمسك 
بين  المساواة  منا  أساسي  أنه لخطأ  طبعا  نوضح  الفروق:  بهذه 
الأعلى من  المكونات  البشرية؛  الأجناس  بين  والمساواة  الأفراد 
البشرية يجب أن تسود على المكونات الأدنى؛ )..( لكن الأمم 
الأوروبية، كما أنتجها التاريخ، هي قرينات )متساوية، نظيرات( 

(((.في مجلس شيوخ عظيم، يتمتع كل عضو فيه بالحصانة
يسري هذا على مواطني أوروبا اليهود. فبالإشارة إلى اليهودية 
يحض رينان على الحذر في استخدام مصطلح الجنس. في مقدمة 
تاريخ عام للغات السامية الصادر عام 1855 يقر بوضوح أن 
سكان  من  مباشرة  ينحدرون  الذين  عصرنا،  يهود  من  كثيًرا 
الطابع  من  شيء  أي  لديهم  يعد(  )لم  ليس  القدامى،  فلسطين 
السامي. وأنهم فقط أشخاص حداثيون انصهروا في حضارة 
التي تتفوق بحسبه   ،العظيمة القوة  )أوروبا، ب. ش(، هذه 
كثيًرا على الأجناس والمناطق التي تنحدر منها هذه الأجناس.))) 
أن مجموعة  المسلمين، رغم  فيما يخص  ذلك  يفعل  لكنه لا 
كبيرة من المثقفين العرب والمسلمين كانت، وكما نعلم، تعيش 
مبدئيًا،  هناك.  الفكرية  الحياة  في  بنشاط  وتشارك  باريس  في 
يستطرد رينان، كان للسامية شكلان حقيقيان نقيان: الشكل 
العبراني أو الموسوي، والشكل العربي أو الإسلامي. ومع ذلك 
يجب الاعتراف بأن الشكل العبراني سرعان ما اختلط وتخطى 

انظر: 	(((
Renan, Réforme, in OC I, p. 455.

انظر: 	(((
Renan, Histoire Générale, in OC VIII, p. 139.



مسلمون حدا ثيون 	58

 ما بجنس  الخاص  للفكر  الضيقة  الحدود  النقاط  بعض  في 
 المنطقة العربية في الحقيقة على نحو مثير للدهشة، بحيث أن

(((.المعيار للفكر السامي صارت تعدّ هي
ووفقا له، ليس اليهود هم الساميون الأنقياء، بل بدو شبه 
الجزيرة العربية في القرن السابع الميلادي – وكان من المفترض 
من  الحاضر  عرب  وحتى  اللاحقة  القرون  عرب  استثناء  فعليًا 

لوحته العرقية. لكن الأمر ليس كذلك. 

رينان والصحراء والعرب

الصفات  الهندو - أوروبية  للغات  رينان  ينسب  لغة  عالم  بوصفه 
الإيجابية التي جعلت الأوروبيين عظماء: تشهد لغاتهم تحولات عبر 
القرون. إذًا فالأوروبيون متحركون ومجددون وذوو خيال خصب. 
في المقابل فإن اللغات السامية: غير قابلة للتغيير، دائما هي نفسها، 
ومحاطة ب ـمخصر ضيق، يشبه التوحيد الذي انبثقت منه هذه اللغات 
ذات يوم من دون عناء. يشبه السامي في عدم قابليته للتغيير وعدم 
التي نشأ فيها – الصحراء ببدوها. عمومًا يعدّ  الطبيعة  خصوبته 
رينان الصحراء توحيدية، ومهيبة في رتابتها التي لا حدود لها.))) 

انظر:  	(((
Renan, Histoire Générale, in OC VIII, p. 154.

انظر: 	(((
Renan, Histoire Générale, in OC VIII, p. 147; 

وكذلك في محاضرته أمام أكاديمية النقوش والآداب عام 1859، وفي نصوص أخرى.  	

يقتبس اولندر أيضًا هذه الجمل، لكنه يوقظ الانطباع بأن الأمر يتعلق باليهودية: 
Olender, Languages, p. 93.



59 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

لكن عن أي صحراء وعن أي توحيد يدور الأمر في هذه 
الأمر  بأن  الانطباع  يتولد  عموما  اقتباسها؟  كثر  التي  العبارة 
فإن  رينان  نص  من  يتضح  كما  لكن  وبيهودا.  باليهود  يتعلق 
العربية، والعرب والإسلام. يستطرد  المقصود هو شبه الجزيرة 
التوحيد في  العربية دائما جادة  رينان: لهذا كانت شبه الجزيرة 

 (((.أعلى درجاته
لم يؤسس النبي محمد لعقيدة التوحيد عند العرب، بل كان 
التوحيد أساس الدين في شبه الجزيرة العربية. هذا صحيح حقًا، 
لأن نوعًا ما من التوحيد كان منتشًرا قبل الإسلام لدى بعض 
القبائل العربية إلى جانب اليهودية والمسيحية والتيارات المتعددة 
الآلهة.))) لكن رينان يُرجع أسباب التوحيد ببساطة إلى الجغرافيا: 
الجفاف وهيبة الصحراء ينتجان عقيدة التوحيد، لكنهما يعكسان 
نقص الفلسفة والفكر والخيال لدى الساميين. وفي مقابل ذلك 
التفكير  الفلاسفة  استطاع  التي  لليونان،  الحلوة  الطبيعة  نجد 

وسطها.
في الواقع نشأ الإسلام، وهذا ما يجب ذكره هنا، في أواخر 
العصر القديم وسط الثقافات المدينية لشبه الجزيرة العربية. مكة، 
ذات  واحة  كانت  التي  والمدينة  الحج،  ومدينة  التجارية  المدينة 
طابع زراعي، كلاهما كانتا مدينتان وكان سكانهما على دراية 
القديم.  العصر  أواخر  في  السائدة  المتنوعة  الفكرية  بالتيارات 

انظر: 	(((
Renan, Histoire Générale, in OC VIII, p. 147.

عن القرآن كنص من أواخر العصر القديم انظر: 	(((
Neuwirth, Koran.



مسلمون حدا ثيون 	60

الصحراء كأصل للإسلام هي رأي مسبق لدى رينان والكثير 
من زملائه. 

مقال  بجائزة  المكلل  المبكر  لعمله  المعقد  العنوان  ويصف 
بوجه  والعبرية  عموما  السامية  اللغات  حول  ونظري  تاريخي 
خاص منهجه في العمل وصفًا صائبًا. فالباحث البالغ من العمر 
24 عامًا يقف أمام لوحة رسم التاريخ ويصمم قوالب جاهزة 
لأجناسه اللغوية، التي يقوم بتلوينها بكلمات منمقة ويرتبها على 

اللوحة ترتيبًا ذا تسلسل تراتبي.)))
في قليل من الحالات تتغير القوالب الجاهزة وتُرتب بشكل 
فبعد  واليهود.  المسيحيين  بين  العلاقة  فيما يخص  مثلًا  مختلف، 
رحلته إلى الأراضي المقدسة، حيث كانت الطبيعة والناس هناك 
مصدر إلهام له، سيخلق صورة جديدة للجليل حيثما وُلد يسوع 
 .حلوة يونانية  طبيعة  أنها  على  ويتخيلها  وترعرع،  المسيح 
القدس  يصف  فإنه  المقابل  في  المسيح.)))  يونانية  يعلن  وهكذا 
على أنها باهرة وجامدة، باعتبارها مركزًا لعلماء الشريعة اليهودية 

الذين وقف المسيح في وجههم بإعلان الدين الجديد.

انظر:  	(((
Said, Orientalism, pp. 138–139.

لكن هذا لا يحدث إلا في كتابه حياة يسوع. 1855/1847 في مؤلفه تاريخ  	(((

اللغات السامية لا تزيد المسافة من القدس إلى سيناء، ومن سيناء إلى مكة 
مع  موضوعة  كانت  الثلاثة  التوحيدية  الديانات  فقط. كل  أيام  بضعة  عن 
بعضها في منطقة واحدة وكان يفكر فيها بشكل مترابط، في حين أنه قام بعد 
 رحلته إلى فلسطين بإخراج المسيحية من هذه الرابطة، من خلال إعلانه انتماء

المسيح لليونانيين.



61 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

رأى رينان وعدد كبير ممن يقومون برحلات إلى الأراضي 
العرب  البدو  شيوخ  في  المقدس،  الكتاب  أثر  لتتبع  المقدسة 
بخيامهم السوداء إبراهيم والعبرانيين. وعلى أساس رؤيته لامرأة 
تذهب في قرية إلى البئر أو أخرى تجلس على عتبة بيتها، تتجسد 
أمام عين رينان الفكرية صور مارتا والسيدة مريم العذراء ومريم 
المجدلية بأقدام حافية ويرتدين ملابس كتانية.))) يصفهن بحيوية 
ومادية شديدة في كتابه حياة يسوع، الذي يعدّه ألبرت شفايتزر 

 (((.حدثًا أدبيًا عالميًا رغم كل النقد Albert Schweitzer

باعتبارهم  فقط  الشرق  في  رآهم  الذين  بالبشر  رينان  يهتم 
ممثلين لعصر الكتاب المقدس ويجعلهم معادلًا لهذا العصر دون 
مراعاة أن نحو ألفي عام تفصل بين هؤلاء الناس وذاك العصر. 
معاصرة.  لثقافة  له، كممثلين  بهم كمعاصرين  مطلقا  يهتم  لم 
العرب والإسلام والمسلمين ما  لقد طور رينان طروحاته عن 
 Creuzot بين عامي 1846 و1852 في غرفته في بنسيون كريزو
النظريات  بهذه  متمسكًا  وسيظل  معيدًا.  يعمل  كان  عندما 

تمسكًا دوغمائيًا حتى نهاية حياته.
والمسلمين؟  الإسلام  عن  طروحاته  رينان  طور  كيف 
صحيح حقًا أن مؤلفه الأساسي المكون من مئات الصفحات 
سلسلة  لكن  الإسلام.  عن  فقط  القليل  إلا  بالمقارنة  به  ليس 
أعماله،  لبواكير  تعود  والمسلمين،  الإسلام  عن  العبارات  من 

انظر: 	(((
Psichari, Renan, p. 196.

انظر:  	(((
Schweitzer, Geschichte, pp. 207–208/Quest, p. 181.



مسلمون حدا ثيون 	62

وتتكرر باستمرار ودون تغيير تقريبًا حتى وهو في سن متقدمة. 
يكن  لم  يسوع.  حياة  كتاب  في  أيضًا  العبارات  هذه  وتظهر 
أكثر  أسهم  لكنه  التخصص،  حيث  من   مستشرقًا رينان 
لدى  للإسلام  ومعادية  عنصرية  نظريات  انتشار  في  غيره  من 
جمهور أوسع من الرأي العام. ولم تغير رحلته إلى الشرق شيئًا 
من آرائه، بل جعلته أكثر نفورًا. وفوق ذلك: عضدت الرحلة 
قناعاته وأضفت مصداقية على تصريحاته لدى الكثير من القراء. 
يرى رينان المنطقة العربية كمعيار للفكر السامي – والعرب 
الصفات  بكل  السامية،  جوهر  له  بالنسبة  هم  والمسلمون 

السلبية التي ينسبها إليهم.
لقد صاغ رينان هذه الأفكار ما بين عامي 1848 و1852، 
عندما أدار ظهره للكاثوليكية في ظل صراعات نفسية كثيرة، 
الكاثوليكية،  الكنيسة  دوغمائية  عن  تخلى  عندما  أدق  وبمعنى 
وهو ما يعبر عنه في مؤلفه مستقبل العلم. وهكذا يوجه اهتمامه 
مجال  في  الوظيفي  مستقبله  يبني  أن  ويقرر  السامية  اللغات  إلى 
الدراسات السامية، لأن الفيلولوجيا السامية لم تشارك لحد الآن 
العبرية  يتعلم  العام  تعبيره. في هذا  للعلم حسب  العام  التطور  في 
اللغة  دراسة  على  ويعمل  والسنسكريت  والسريانية  والعربية 
اليونانية في القرون الوسطى، كتمهيد لأطروحة الدكتوراه. وكما 
يكتب بنفسه لاحقًا، فإنه أجاد العربية إجادةً متوسطة)))، لكنه 
كان يعرف أن دراسة اللغات السامية وحدها، التي لا يمكنها 

انظر: 	(((
Renan, Souvenirs, p. 210/Recollections, p. 252.



63 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

أن تؤهل علماء لغة كبارًا، مثلها مثل تاريخ الصين الذي لا يمكنه 
أن يلهم مؤرخين عظماء لن ترضي طموحه.)))

إضافة إلى ذلك فقد أوضح في إحدى مراجعات كتبه الأولى 
واللاتينية  اليونانية  الكلاسيكيتين،  اللغتين  أن   1847 عام  في 
تمثلان ارتباطًا ب ـأصولنا وب ـآبائنا، وهذا الارتباط يرفعهما في 
المكانة فوق كل اللغات ودونهما لا يمكن لأي تعليم أن يكون.))) 
الثقافة  فأكثر في غرام  أكثر  وككثير من معاصريه، وقع رينان 
اليونانية بعد رحلته إلى إيطاليا )1849–1850( تقفيًا لآثار عصر 
من  الغرض  كان  اليونانية.  بالدراسات  شغفه  وتنامى  النهضة، 
وفلورنسا  روما  مكتبات  في  المخطوطات  تصنيف  هو  الرحلة 
ونابولي ومونت كاسينو، وهو ما أمده بمصادر قيمة لأطروحته.

التاسع  القرن  من  آخرين  مستشرقين  لدى  الحال  هي  وكما 
عشر وأوائل القرن العشرين، كان لمحبة الثقافة اليونانية تأثيرات، 
تبعات على  لها  رينان، وسيكون  لدى  متطرفة  ذلك  مع  بدت 
التي  رؤيته للعالم.))) وقد بدا ذلك جليًا في أطروحة الدكتوراه 
 Viktor Cousin بدأها عام 1848 تحت إشراف فيكتور كوزان
وفكتور لوكليرك Victor Le Clerc. وكان موضوعها هو ابن 
رشد الفيلسوف الأرسطي العربي الكبير من القرن الثاني عشر، 

انظر: 	(((
Renan, Histoire Générale, in OC VIII, p. 137.

انظر:  	(((
Renan, Histoire de l’instruction, in OC II, p. 602.

انظر: 	(((
Schäbler, “Humanism”;و “Historimus”.



مسلمون حدا ثيون 	64

الذي اعتبره رينان آخر ممثل لحضارة )إسلامية( كبرى، قبل أن 
يخنق إسلام ضيق الأفق ودوغمائي الفلسفة اليونانية تمامًا. وهي 
كانت  لكنها  معالمها،  تحديد  في  كبير  لحد  رينان  أسهم  رؤية 

متقادمة منذ وقت طويل.)))
رشد  ابن  في  ثانية  نفسه  الشاب  رينان  اكتشف  بالتأكيد 
الذي وصفه بأنه مناضل وحيد من أجل حرية الفكر لم يمكن 
فهمه.  يرغب في  لم  عالم  وأنه كان سجينًا في  فهمه،  للآخرين 
ذاته عندما  بتطوره هو  يتنبأ  الأمر وكأنه  يبدو  أي حال  وعلى 
يكتب: كان مصير ابن رشد القيام بواجب مزدوج في الحياة، 
واجب في التعليم الكلاسيكي والآخر بين رقاة الناس والمفكرين 

(((.الأحرار
وكما سيقول في محاضرته في السوربون بعد ذلك بثلاثين عامًا 
فكري  سبات  بعد  رائعة  استفاقة  يستفيق  نفسه  غربنا  وجد 

العالم الإسلامي بعد  الفلسفة استمرت في  تنطلق الأبحاث الأحدث من أن  	(((

العالم  مناطق  بعض  لقرون وفي  استمرت  أنها  الواضح  ميلادية، ومن   1200
الإسلامي حتى الوقت الحاضر. 

انظر: 	
 Rudolph, Philosophie, p. 8–9. 

وقد كان الاهتمام بها في المناطق الشيعية أكثر منه في المناطق السنية، التي كان  	
المنطق يدُرس بها من جانب آخر كجزء من علوم الدين. استُقبل كتاب رينان 
على نطاق واسع في العالم العربي، خصوصًا بعد أن قام فرح أنطون وهو مصري 
مسيحي وعلماني صريح من أنصار رينان ومن مترجميه، بنشر مقال عنه. حول 
الماضي.  القرن  تسعينيات  بدايات  الشرق حتى  الإيجابي في  الاستقبال  تاريخ 

.Kügelgen, Averroes :انظر

انظر: 	(((
Renan, Averroes, in OC III, p. 100.



65 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

طويل، في حين كان ابن رشد، آخر الفلاسفة العرب، يسلم 
الروح في المغرب حزينًا منبوذًا))). في مقدمة أطروحة الدكتوراه 
توجد العديد من العبارات التي تعبر عن الإعلاء من شأن كل 
ما هو يوناني وتحقير كل ما هو سامي: إنني أول من يقر بأننا 
لا نستطيع أن نتعلم شيئا، لا من ابن رشد ولا من العرب ولا 
من العصر الوسيط هذا هو منطوق الجملة الثانية.))) كل ما 
كان يملكه الشرق السامي والعصر الوسيط من فلسفة، يدينان 
بالفضل فيه لليونان. وإذا تحتم علينا أن نختار مرجعية فلسفية 
من الماضي، لكانت اليونان وحدها كافية لتعلمنا شيئًا. ليست 
يونان مصر وسوريا المزيفة والممزوجة بعناصر همجية وإنما اليونان 
النقي والكلاسيكي.))) وفي موضع  تعبيرها  بأسلوب  الحقيقية 
آخر يكتب عن اليونان أنها الأراضي المقدسة التي يجب على كل 

(((.الحضارات أن تتعبد لها
David C. J. Lee  وإذا كان كاتب سيرة رينان ديفيد س. ج. لي 

النفسي )وأشياء عديدة تؤيد ذلك(، فإن  على حق في تفسيره 
إعراضه  المرحلة:  هذه  في  لرينان  الذاتي  التطور  يعكس  ذلك 
الأبوي  والنظام  القاطع  والحكم  الجامدة  الكنسية  العقيدة  عن 

انظر في هذه الطبعة: رينان، الإسلام والعلم.  	(((

انظر:  	(((
Renan, Averroes, in OC III, p. 15.

انظر: 	(((
Renan, Averroes, in OC III, pp. 17–18.

انظر: 	(((
Renan, Etudes, p. 59.



مسلمون حدا ثيون 	66

وللفن  الحر  للفكر  له( والإخلاص  يمثله  العبري  ما كان  )هذا 
)وهذا ما كان اليوناني يمثله له(، وهو ما سينعكس في أسلوب 
كتابته المستقبلية، أسلوب مميز للمقال يحل فيه التلاعب اللغوي 
وقت  في  ذلك  إلى  وينضاف  الدقيق.)))  التعبير  محل  والسخرية 
السلتي   العرق في  التاريخية  جذوره  عن  بحثه  أيضًا  لاحق 
والبريتوني. وأيًا ما كنت الدوافع التي غذت ذلك – فقد كان 

لهذه القرارات أثر ممتد.

رينان ومعاصروه من العرب

 ،1855 عام  من  السامية  للغات  العام  التاريخ  المعنون  نصه  في 
تاريخي  مقال  بالجائزة  الفائز  المقال  أفكار  فيه  تبلورت  الذي 
ونظري حول اللغات السامية عموما والعبرية بوجه خاص من 
عام 1847 توجد أمثلة على كيفية تطبيق رينان لأنماطه الجاهزة 
فيما يخص الجنس السامي النقي على العرب في عصره: رتابة 
التاريخ الإسلامي، المحتجز في لعبة المشاعر ذاتها دائما أدهشت، 
بحسب رينان، كل من انشغل بالشرق. وقف تعدد الزوجات، 
ما  كل  تطور  أمام  حائلًا  البدائية،  البدوية  للحياة  نتاج  وهو 
 ،جنسا ذكوريا لدى الساميين وشكل حصريًا نسميه مجتمعا
يفتقد للمرونة والتهذب. ومن هنا يأتي المسلك الصارم والعقلية 

انظر: 	(((
Lee, Renan, pp. 217–218; 

حول أسلوب رينان يقتبس عموما من:  	
Chadbourne, Renan. 



67 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

الجادة الرافضة لأي خيال، والثقل الذي يمنعهم من الابتهاج. 
يفتقد الساميون افتقادًا شبه تام للقدرة على الضحك. والمسلك 
أبدي  مصدر  هو  الفرنسيين  يميز  والذي  تماما  لذلك  المناقض 

 (((.لدهشة عرب الجزائر
وبغض النظر عن أنه من الجلي هنا أنه لا يمكن أن يكون رينان 
قد تعرف إلى جزائريين أو لا لأي عرب آخرين، فمن الواضح 
العرقية.  نظريته  أساس  يقارن جزائريّ وفرنسّي عصره على  أنه 
القرن  من  الساميين  بالعرب  صلة  ذو  الأمر  أن  المفترض  ومن 
السابع الميلادي في شبه الجزيرة العربية، لكنه يُسقط صفاتهم على 

العرب والمجتمعات العربية في عصره. 
 Henry Austen Layard لكن معاصره أوستن هنري لايارد
في  ونينوى  النمرود  في  الآثار  عن  التنقيب  بأعمال  عُرف  الذي 
العراق، توصل لنتائج مغايرة تماما فيما يخص حس الفكاهة عند 
وحسه  حيويته  تجعل  مهيبًا،  بدويًا  شيخًا  يصف  إنه  العرب. 
 .الفكاهي وقدرته الأصيلة على المحادثة واحدًا من ألطف الندماء
وبالإضافة إلى ذلك يقتبس في حاشية سفلية السويسري جون 
لويس بوركهارت Jean Louis Burckhardt الذي قام بتكليفٍ 
عامي  بين  ما  العربية  الجزيرة  وشبه  عبر سوريا  برحلة  إنجليزي 
1809 و :1817بوركهارت هو أكثر العارفين من بين الرحالة 
على  قدرة  وأكثرهم  البدو  بطباع  الأصل(  في  )هكذا  الإنجليز 
الحكم السليم: لطف المعشر المميز للبدوي، حيثما لا توجد فائدة 

انظر: 	(((
Renan, Histoire Générale, in OC VIII, p. 152.



مسلمون حدا ثيون 	68

مرحه  محبب.  بأنه شيء  حقًا  يوُصف  أن  يمكن  مصلحة،  ولا 
ة ذكائه )...( تجعل منه  وحسه الفكاهي وأريحيته وطيبته وحدَّ
 .الأحيان من  كثير  في  بالتقدير  وجديرًا  للرحلة  لطيفًا  رفيقًا 
السفلية  حاشيته  في  حضاريًا  نقدًا  لايارد  يضيف   ،للأسف
الوثيقة بين  الصلات  بوركهارت وبسبب  منذ زمن  طُمست 
كان   (((.للعرب الحميدة  الصفات  بعض  والأوروبيين  الأتراك 
أيضًا  )وبالمناسبة  تقريبًا  عشر  التاسع  القرن  في  الأوروبيين  كل 
أهالي المدن في العالم العربي( منبهرين ببدو الصحاري، لكن مع 

استنتاجات مختلفة.)))
وإذا ما كف الجزائريون عن الضحك، فقد كان لهذا أسباب 
ناضل   1830 عام  لبلادهم  الفرنسي  الاحتلال  منذ  أخرى. 
الجزائريون بزعامة الأمير عبد القادر الجزائري )1807–1883م( 
كبير،  وعالم  نبيل  رجل  وهو  الأمير  اعترف  الفرنسيين.  ضد 
شملت ثقافته الإسلامية الرياضيات والفلك والجغرافيا، بهزيمته 
عام 1847 بعد أن تحول الفرنسيون إلى استخدام تكتيك الأرض 
المحروقة في المعارك. وتسببت ظروف اعتقاله في فرنسا في فضيحة 
واعتبره خصمًا  تعويضًا  الثالث ومنحه  نابليون  عنه  أن عفا  إلى 
شريفًا وعد بأنه لن يحارب فرنسا ثانية. ذهب الأمير عبد القادر 
إلى المنفى في دمشق حيث يفترض أن رينان قد زاره هناك عام 
1856. وقد كان منذ عام 1855 عضوا في الجمعية الآسيوية في 

انظر: 	(((
Layard, Nineveh, p. 179.

انظر: 	(((
Schäbler, “Noble Arab”.



69 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

باريس وكان بذلك زميلًا لرينان، وقد كتب عن العلاقة بين 
العقل والوحي ودعا حتى نهاية حياته إلى إمكانية التوفيق بينهما 
التصوف الإسلامي، وهو ما ظل مع ذلك موقفًا  على أساس 
للأقلية في ذاك الزمن. لقد كان إذًا ممثلا للحداثة في مواجهة رجال 
الثقافة  من  مشتقة  أساس حجج  ولكن على  التقليديين،  الدين 
العديد من  التنوير الأوروبي.))) لكن في  ذاتها وليس استنادًا إلى 
 الجنس نصوص رينان، كان على الأمير أن يلعب دور ممثل
أرضًا  العرب   جنس رينان كلما وجد تعبير  العربي: وحسب 
مناسبةً لحياة البدو الرُحل، سواء في سوريا أو فلسطين وفي أفريقيا 
بخاصة، استقروا، وتحديدًا على نحو تكون فيه في هذا الوقت 
 (((.الصحراء العربية هي حدود  المنطقة  )1855/1847( حدود 
ووفقًا له فإن الوضع السياسي للجنس العربي كان منذ القدم 
هو الفوضى التامة التي تقدم عرضًا مسرحيًا رائعًا لمجتمع يحافظ 
على بقائه بطريقته دون أي مجال للحكم ومن دون فكرة السيادة. 
 )1855/1847(  عصرنا في  السامي  للجنس  ممثل  وأشهر 
عبد القادر، هو عالم، متأمل في الدين، بمشاعر جياشة، ليس 
للنبي  النبي. وبحسب رينان كان  جنديًا إطلاقًا – مثله مثل 
أيضًا أن الأمير الذي  محمد الطباع نفسها.))) وقد يكون واردًا 

انظر: 	(((
Commins, Reform, p. 26, 27; Weismann, Modernity, p. 192.

انظر: 	(((
Renan, Histoire Générale, in OC VIII, p. 154.

انظر: 	(((
Renan, Histoire Générale, in OC VIII, p. 154. 

.Etudes هذا الوصف يتناقض مع تصوره عن النبي في كتابه دراسات



مسلمون حدا ثيون 	70

قيل عنه أنه يعيش عيشة متواضعة في خيمة وكثر الحديث عنه 
رينان،  لدى  النبي  صورة  على  أثر  قد  الفرنسية  الصحف  في 
وبحسبه  الوهابيين.  أي  الآخرين،  الصحراء  سكان  مثل  مثله 
للأخلاق.   فهمنا عن  للغاية  مختلف  فهم  الجنس  لهذا  فإن 
وراء  والسعي   .نفسه إزاء  فقط  الالتزامات  يعرف  فالسامي 
من  نوع  نظره  في  هو  به  والمطالبة  حقه  يعتبره  ما  ووراء  الثأر 
الواجب.))) إن تصورات رينان التي لم تعكر صفوها أي معرفة 
تضم  قد  التي  القبلية  للمجتمعات  المعقد  السياسي  بالتركيب 
فمجرد  عبثية.  تصورات  الأعضاء، هي  من  الآلاف  عشرات 
تأمل الأوضاع في الجزائر، كان سيبين له أن الانتصارات التي 
حققها الأمير على الجيوش الفرنسية، والدولة التي أسسها خلال 
الفترة من عام 1832 وحتى عام 1847، تناقض التصورات عن 
التزامات كل فرد أمام نفسه فقط وما هو أكثر أهمية هو أنه 
قد اختزل هذا العالِم الذي أراد يضع أساسًا للإسلام والمسلمين 

.ساميًا من الصحراء في العالم الحديث في مجرد كونه

آراء مسبقة

مرة  وظهر  لديه  مسبق  لرأي  تحول  لرينان،  آخر  مسبق  حكم 
أخرى في كلمته في السوربون عام 1883، جاء على النحو التالي: 
وفكرتها  الفضول.  إلى  تام  شبه  افتقادًا  السامية  الشعوب  تفتقد 

انظر: 	(((
Renan, Histoire Générale, in OC VIII, p. 154.



71 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

يواجه  الاندهاش.  من  قدر  بأي  لها  تسمح  لا  الله  قدرة  عن 
العربي أعجب القصص وأكثر العروض إدهاشًا بفكرة واحدة: 
الله أكبر. وفي حالة الشك يخشى بعد استعراض الآراء المؤيدة 
القضية  عن  بنفسه  وينأى  لاستنتاج  الوصول  من  والمعارضة 

 (((.والله أعلم بالقول
وفي الحقيقة فإن الرواة العرب )ليس فقط( في بواكير العصور 
ينقلونه من روايات متناقضة بهذه  الإسلامية كانوا يختمون ما 
يمكن  الفضول.  بنقص  علاقة  أدنى  لهذا  ليس  ولكن  الصيغة. 
للمرء أن يرى في ذلك بالأحرى تسامًحا مع تعدد المعاني والتباس 
في  بقوة  بارزة  سمة  وكان  الحداثة  ظل  في  ضاع  الذي  المعنى 
بتعدد  السماح  بالإمكان  كان  بوجه خاص.)))  الإسلامي  العالم 
تتعايش بعضها بجوار  والتي  يناقض بعضها بعضا  التي  الآراء 
بعض، دون أن يعد ذلك بأنه أمر غير معلوم )اليوم يُستخدم 
قارئه عالم  رأيه على  الكاتب  يفرض  وصف غير علمي(. لم 
الدين )في تلك الأزمان، لم يكن من قراء سوى هؤلاء( وترك 
للفكر  النقيض  هو  هذا  أن  المفترض  ومن  بنفسه.  يقرر  أن  له 
الدوغمائي. وهذا التعامل مع التراث المنقول يشير أيضًا إلى تصور 
عن العلم، بوصفه شيئًا يُجمع ويُرتب ويُحفظ، وليس كشيء 

م ويُصنف. يُقيَّ

انظر: 	(((
Renan, Histoire Générale, in OC VIII, p. 150.

انظر: 	(((
Bauer, Ambiguity.



مسلمون حدا ثيون 	72

من  قائلًا:  الحاسم  الاستنتاج  إلى  رينان  يتوصل  المقابل  في 
بصفات  تقريبًا  استثناًء  دون  يتسم   السامي الجنس  فإن  هنا 
سلبية. فليس لديه أساطير أو ملاحم ولا علم ولا فلسفة ولا 
فإنه  المجمل  وفي  مدنية؛  حياة  ولا  تشكيلية  فنون  ولا  خيال 
سوى  يعرف  لا  فهو  الدقيقة:  والفروق  التعقيد  بغياب  يتسم 
أوروبا  بين  الأساسي  للفرق  إبراز  وهذا   (((.الوحدة تصور 
وجوهري  مبدئي  اختلاف  على  قائم  ادعاء  وهو   ،العربو
وافتقاد هائل لكل الأشياء التي تصنع هوية الغرب. بجرة قلم 
يتصور  أن  للمرء  يمكن  التاريخ.  من  بكاملها  تُمحى حضارة 
يكن  لم  الذين  المسلمين،  العلماء  على  العبارات  هذه  أثر  جيدًا 
بإمكانهم تجاهلها ببساطة في هذه اللحظة التاريخية مع الحضور 

الطاغي للأوروبيين في بلدانهم.
وللفن عمومًا عند   لملاحمل ـ المزعوم  الافتقاد  انطلاقًا من 
القرن  السابع الميلادي، طور رينان في خمسينيات  القرن  عرب 
عن  تصريحاته  سياق  في  ظهر  آخر،  مسبق  رأي  عشر  التاسع 
رحلته إلى لبنان: يعتبر المسلمون، هكذا يعتقد، التماثيل كائنات 
خلال  من  يقول،  كما  ذلك،  ثبت  وقد  روح.  ذات  حقيقية 
حماسة محمد لتحطيم الأصنام، ورميه للأصنام خارج الكعبة.))) 
أما المسيحيون الهندو - جرمان، وهم الجنس الذي يتمتع بفطرة 

يقصد بذلك بالأحرى التوحيد كما يمثله محمد بن عبد الوهاب. 	(((

انظر:  	
Renan, Histoire Générale, in OC VIII, p. 155.

انظر: 	(((
Renan, Histoire Générale, in OC VIII, p. 152.



73 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

فنية أكثر قوة، وقادر على التمييز بين الفكرة والرمز، فلا حاجة 
بهم، لأن يكونوا بهذه الصرامة.))) لكن ليست لدى المسلمين، 

بحسب رينان، القدرة على القيام بهذا التمييز.
ونرى من خلال هذا المثال بالذات، أن رينان كان يفرض 
ويتأملهم  يسألهم  أن  عوض  الناس،  على  المسبقة  آرائه  ببساطة 
بدقة. وهنا أيضًا كان أمام ناظريه طائفة الوهابيين الذين قاموا 
بتحطيم شواهد القبور والأضرحة، قبل هزيمتهم ومعاقبتهم بأمر 

من السلطان العثماني.
من أين أتت آراء رينان المسبقة؟ ليس من الممكن أن يكون 
طورها من تأملاته الذاتية. ففي حينها لم يكن قد قام بعد برحلة 
إلى الشرق، فهذه الرحلة سيقوم بها في تشرين الأول )أكتوبر( 
نتاجًا  الأغلب  على  الأفكار  تلك  كانت  جانب  من   .1860
لقراءاته الخاصة بأطروحة الدكتوراه، والتي قرأ من أجلها أيضًا 
الحواشي  إحدى  في  يكتب  وهكذا  معاصرة.  رحلات  تقارير 
يعد  فيلسوف  تعبير  يزال  لا  مصر  في  أنه  للأطروحة  السفلية 
 (((.وكذلك مثل ماسوني فاسد أو فاسقسبة، ومرادفًا ل ـ
 Voyage au Ouadäy ويقتبس من كتاب رحلة إلى واداي بعنوان
الذي نشره د. بيرون Perron. ويفترض أن د. بيرون )وهو 
ما  أبعد  لكن هذا  الكتاب.  مؤلف  باريس( هو  من  مستعرب 
يكون عن الصواب! فالكتاب ألفه عالم مسلم محب لأوروبا وهو 

انظر: 	(((
Renan, Histoire Générale, in OC VIII, p. 152.

انظر هامش رقم 2 في: 	(((
Renan, Averroès, in OC III, p. 42.



مسلمون حدا ثيون 	74

الشيخ محمد بن عمر التونسي وقام المستعرب الباريسي بيرون 
فقط بترجمته وألحق به بعض الشروح، ومن بينها هذه الحاشية 
الخاصة باستخدام كلمة فيلسوف التي اقتبسها رينان. وبالفعل 
يكتب الشيخ التونسي أن المسلمين على جهل عميق للغاية بالعلوم 
الطبيعية. ومن يجادل علماء الدين المسلمين في هذه الأمور يصبح 
في نظرهم فاسق )...(، فيلسوف، رجل خارج عن الملة.))) 
إذًا بنفسه معنى كلمة فيلسوف وينتقد زملاءه  يوضح الشيخ 
من علماء الدين المسلمين: لقد وصل بهم الغي والعماء إلى نقطة 
جعلت كثيرين منهم يدينون ويلعنون حتى دراسة المنطق، التي 
يحتاجها المرء للوصول إلى استنتاجات معقولة وعادلة.))) ورغم 
ذلك لا يذكر رينان هذا الشيخ صاحب الرأي النقدي الذي لا 
الشيخ تجرأ  المرسومة، ولو بكلمة واحدة. لكن  لوحته  يناسب 
أيضًا وعقد مقارنات بين شعوب السودان وعدد من الشعوب 
الواعي  رينان  لمقدسات  تدنيسًا  يعد  ما  وهو   – أوروبا  في 

 .بالأجناس والأعراق
ويتضح من خلال مراجعة كتاب نشرها رينان عام 1854 
الصحراء  بعنوان   Journal des débats ديبا  دي  جورنال  في 

انظر: 	(((
El-Tounsy, Voyage, p. 307. 

كتب  الذي   B. Duprat, Edme-Francois Jomard إعداد  من  هو  الكتاب  	
تقديم للكتاب.

واداي هي بلدة صغيرة في شرق السودان. حاشية بيرون السفلية ترد في كتاب  	
التونسي في الصفحة 673 وليس 663 كما يكتب رينان.

انظر: 	(((
El-Tounsy, Voyage, p. 307.



75 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

والسودان إلى أي مدى كان رينان متحيزًا بهذا الخصوص أيضًا 
في تعامله مع الرحالة الأوربيين وتقاريرهم.))) وفيها ينتقد تقرير 
 Comte d’Escayrac لوتور  إسكايراك دي  الكونت دي  رحلة 
الإفريقية  القارة  أنحاء  في  الأقل  على  تنقل  الذي   de Lauture

الذي  الناشئ،  الباحث  يلقي  على مدى ثماني سنوات. وهكذا 
حصل على الدكتوراه منذ عامين ولم يزر الشرق قط، دروسه 
على الكونت مطالبًا إياه ألا يستعرض قراءاته وفلسفته وأن يمعن 
النظر ويحسن الإفادة عما شاهده. ينبغي عليه أن يكون عقلانيًا 
ووفيًا للحقيقة كشاهد ومراقب للبلدان البعيدة التي يجلبها أمام 
محكمة النقد الأوروبي، أي أن يكتب تقريرًا أو يوميات. لكن 
كثيرة.  استنتاجات  إلى  ويصل  كثيًرا  ويفكر  يحكي  الكونت 
يقف رينان هنا أيضًا كباحث برجوازي ذي طموح في مواجهة 
ممثلي النخبة الأرستقراطية القديمة التي أخذت تخسر مكانتها في 

المؤسسة العلمية أكثر فأكثر منذ عام 1789. 
يعد من  الذي  الموقف  رينان شيئًا في  يدع  أي حال لم  على 
التاريخ  فلسفة  إن  وكتب  وانتقده.  إلا  تنويريًا،  الجانب  هذا 
يقارنها  أن  المرء  اضطر  ما  وإذا  مطلقة  إسكايراك  ينتهجها  التي 
خلدون  لابن  الغريب  التاريخ  بمقال  يقارنها  أن  فعليه  بشيء، 
إبداعًا. لم يكن ابن خلدون )1332–  العرب أكثر المؤرخين 

أبي  أيضًا  أو   التاريخ علم  ب ـأبي  أوروبا  في  المعروف  1406م( 
بنظريته  معروف  فهو  بسيط،   مؤرخ مجرد   ،الاجتماع علم 

انظر: 	(((
Renan, Le Désert et le Soudan, in OC II, pp. 540–549.



مسلمون حدا ثيون 	76

حول دورات التاريخ، لكن من الواضح أنه لم يكن معروفا بعد 
لرينان.))) ما الذي يجده رينان غريبًا جدا في تصور الكونت؟ 
– مأخوذًا بفكرة خطة )التطور( الموحدة لكل النوع الإنساني 
يفترض أن كل الشعوب انطلقت من الحالة نفسها ومن الصفات 
نفسها، وتتتبع الخط ذاته وتسعى للهدف نفسه. إنه لا يكترث 
بين  مثلا  يقرب  فهو   (((.الأجناس بين  بالاختلاف  قليلًا  إلا 
جرمان القرون الأولى من عصرنا وبين شعوب السودان بافتراض 
أن شعوب السودان تحتاج فقط للوقت والظروف المواتية لإنجاز 
أعمال شبيهة كتلك التي استطاعت عبقرية الجرمان إنجازها. أثار 
ذلك انزعاج رينان: لكن على المرء أن يعترف أن كل تطورات 
العلم الحديث تؤدي إلى النقيض من ذلك، وأنه يجب على المرء أن 
يتصور كل جنس وقد َضُم إلى نمط معين، يمكن له أن يحققه 
عنه. غوته وكانط كانا في  أن يخرج  له  لكن لا يمكن  أو لا، 
جوهرهما معاصرين بالفطرة لأرمينيوس Arminius وفيدوكيند 

 (((.Widukind

بعد ست سنوات قرأ رينان ترجمة دي سلان de Slane. إنه يعترف على الأقل  	(((

بامتلاك ابن خلدون قدرة عظيمة على العرض الموجز وفلسفة للتاريخ قبل 
أن تتطور فكرة وجود علم دقيق خاص بالتاريخ.

انظر: 	
Renan, Avenir relgieux, in OC I, p. 237.

انظر: 	(((
Renan, Désert, in OC II, p. 541.

انظر: 	(((
Renan, Désert, in OC II, p. 541.



77 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

أشبه   الأجناس عن  رينان  تصور  كان  حياته  نهاية  حتى 
بمحددات ثقافية )قائمة بالطبع على أساس الدم(، يوجد بها 
بذور يعمل على تفتحها وإعادة غرسها أفراد ذوو حظوة أو 
التاريخ. من  المختارين من نخبة هذا الجنس على مدار  من 
تأتي  هنا  الأجناس، ومن  عبقرية  تعبير  رينان  لدى  يرد  هنا 
صورة أرمينيوس وفيدوكيند، التي انطبع فيها غوته وكانط.))) 
العنصريين رينان كأحد الآباء المؤسسين  وقد اتخذ بعض كبار 
Arthur de Gobi غوبينو  دي  أرتور  رأى  وهكذا   لمعتقداتهم. 
الذي اتخذه هتلر مرجعًا في وقت لاحق في رينان حليفًا. يُرجِع 
استجابة  عدم  فاينبرغ  اليهودي  الألماني  الرومانية  اللغات  عالم 
رينان لمحاولات غوبينو للتقرب منه إلى تقليله من شأن الجنس 
البريتوني الذي اخترع له رينان أصلًا نبيلًا لافتقاده هو ذاته 

لأصل عائلي نبيل.))) 
في المقابل لم تعد الأجناس النبيلة والمتحضرة في أوروبا )أي 
المتوسط وشمال أوروبا( تحتاج إلى مفهوم الأمة.  البحر  شعوب 
وقد أصابت الحرب بين فرنسا وألمانيا عام 1870 رينان بحزن 
كتب  وفرنسا  ألمانيا  في  المتنامية  بالشوفينية  متأثرًا  حقًا.  عميق 

كانط دون غيره! هكذا كتب فاينبرغ عام 1958 ساخرًا، فوفقًا له كان كانط  	(((

يشعر بعدم الارتياح من أصله العرقي لدرجة أنه كان يدعي أن له أسلافًا 
رينان  معايير  ويعد حسب  الإلبه  نهر  وُلد شرق  أنه  إلى  إضافة  أسكتلنديين. 

العرقية سلافيًا وليس سكسونيًا مثل أرمينيوس وفيدوكيند.
انظر:

Weinberg, “Race”, p. 160.

انظر: 	(((
Weinberg, “Race”, pp. 129–164.



مسلمون حدا ثيون 	78

الأمة؟ وهنا طور صيغته عن  عام 1882 محاضرته: ما هي 
من  مجددًا  باستمرار  بنفسها  تعترف   ،يومي كاستفتاء  الأمة 
الكلمة لم يعط للجنس أي  إرادي نشط. في هذه  خلال فعل 
سلطة للإعلان عن نشأة أمة ما. فالأمم الأوروبية، هكذا يقول، 
السكان  من  العرقي. كان جزء كبير  الجانب  من  تمامًا  متنوعة 
وفي  جرمانية.  أو  سلتية  أصول  من  وألمانيا  وبريطانيا  فرنسا  في 
ألمانيا يوجد سلافيون كثيرون، والمطالبة بالحق في أراض معينة 
على أساس الأصول العرقية للسكان أمر غير معقول. كما أنه لا 
يمكن تعريف الأمم من خلال اللغات، فالسويسريون يتكلمون 
أمة  عدة لغات وأيضًا لا يصنع متحدثو الإنجليزية والإسبانية 
موحدة. وهكذا يصل إلى الاستفتاء اليومي. وبحسب استنتاجه 
شيء  هو  المؤرخين  نحن  نفهمه  كما   الجنس فإن  التقدمي 

 (((.يُصنع ويمكن حله من جديد
على  رينان  لدى  يسري  لا  التقدمي  الاستنتاج  هذا  لكن 
يسري  ولا  أوروبا،  خارج  الناس  على  يسري  لا  الآخرين، 
الورع،  المسلم  التركي،  الساميين:  المسلمين  على  بالذات 
أصبح  الذي  اليهودي  من  أكثر  الحقيقي  السامي  أيامنا  في   هو 

حول  النقاشات  في  كلاسيكيًا  نصا  باعتباره  الأمة  عن  رينان  كلمة  تقتبس  	(((
 Ronald Grigor ورونالد غريغور صاني Geoff Eley القومية. اختار جيف إلي
Suny كلمة رينان كمثال وحيد على نص كلاسيكي في كتابهم ومدحوه 
كنص ثقافي رائد وسابق على مفهوم بينديكت أندرسون عن الأمة ك ـجماعة 

 .متخيلة
انظر: 

Eley/Suny, Becoming National, p. 49



79 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

الفارق:  هذا  فجأة  الإسلام  أي  الدين،  يصنع  هنا   (((.فرنسيًا
التركي  يعود ساميًا، لكن  المجتمع لا  المنصهر تمامًا في  اليهودي 
المسلم، الذي لا ينبغي أن ينتمي إلى الساميين بسبب عدم تحدثه 
فه على  العربية، حسب تعريف رينان، يعد بالنسبة له ساميًا، لأنه يُعرِّ
أنه مسلم ورع. يا له من تخبط في المفاهيم والأفكار! وكما سنرى 
فإن جمال الدين الأفغاني لا يعد مسلمًا حقيقيًا في نظر رينان، لأنه 
هندو - جرماني. إذًا الانتماء للجنس الهندو - جرماني يطغى لدى رينان 

.الإسلام حتى على عامل
وبحسب رينان، لدى الجنس العربي هوية من المعدن )وكما 
مادة  فإن   1855  /1847 عامي  بين  ما  الفترة  في  أيضًا  يكتب 
السامية معدنية وهي بذلك  اللغات  السامية، أي  الفيلولوجيا 
بأنها تملأ من يدرسونها بحماسة شديدة: لم  جامدة)))( وتتميز 
تزخر أسرة إنسانية قط بمثل هذه المجموعة المغرية من الصفات 
الرائعة والعيوب. يحبها المرء رغم أنه على قناعة بأن القيمة الثابتة 

 (((.فيها قليلة وأنها لم تقدم حتى الآن أي شيء لخير البشرية

اقتباسًا من  	(((
Weinberg, “Race”, p. 160.

و
Olender, Languages, p. 59.

لكن كلاهما لا يتوصل لهذا الارتباط.

انظر: 	(((
Renan, Histoire Générale, in OC VIII, p. 137.

انظر: 	(((
Renan, Désert, in OC II, p. 542.



مسلمون حدا ثيون 	80

رينان  يلتقط  وفاته،  من  عامين  قبل  أي   ،1890 عام  في 
مستقبل  كتابه  مقدمة  في  أخرى  مرة  بالذات  الفكرة  تلك 
لعدم  واضح  بعرض  كافٍ  بشكلٍ  قيامه  لعدم  ويأسف  العلم 
أمر  الأجناس  تساوي  عدم  لأن   .الأجناس بين  التساوي 
أقل في  أو  أكثر  ذِكر  إلى  إنسانية  مثبت. وتطلعات كل أسرة 

(((.تاريخ التقدم قد حُسمت تقريبًا
لا يمكن اتهام رينان في الفترة بعد عام 1860 بأنه عالم يتأمل 
العالم من مقعده، فقد قام على كل حال برحلتين إلى الشرق. 
في تشرين الأول )أكتوبر( عام 1860 وقبل رحلته إلى الشرق، 
حيث عُهدت إليه بعثة أثرية للبحث عن آثار فينيقيا، صدر مقال 
بقلمه بعنوان المستقبل الديني للمجتمعات الحديثة.))) وكان المقال 
انتقادًا لكتاب صدر حديثا، لكنه ترك على الأغلب استعداداته 
لرحلة الشرق تنساب عبر سطور هذا النقد.))) الشرق، هكذا 
فعلنا  ينتج شيئًا جيدًا قط كما  المقال بشكل قاطع لم  ورد في 
 .السلتية؟ الجرمانية  مسيحيتنا  في  اليهودي  هو  وما   .نحن
والإسلام الذي لم يسقط على أرض طيبة )الصحراء( بحسب 

(((.خنق كل شيء بجفافه وبساطته الحزينة رينان

انظر: 	(((
Renan, L’Avenir de la science, pp. xii and xiv.

انظر: 	(((
Renan, L’Avenir religieux des sociétés modernes, in OC I, pp. 233–281.

انظر: 	(((
Salvador, Paris, Rom et Jerusalem.

انظر: 	(((
Renan, Avenir religieux, in OC I, p. 240.



81 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

بريقًا  أقل  للكاثوليكية  الكولونيالي  المستقبل  بدا  إذا  وحتى 
أن  يعتقد  فإنه  البروتستانتية،  مستقبل  من  رينان  رأي  حسب 
بمقدور روما أن تقوم بغزوات مهمة في السواحل الشرقية للبحر 
للمدارس  عظيمًا  مستقبلًا  حال  أي  على  يرى  وهو  المتوسط. 
الكاثوليكية  جهود  بفضل  زادت  التي  الخيرية  والمؤسسات 
قلب  في  الفظيع  الثقب  تسد  وكأنها  الشرق،  في  الفرنسية 
الإسلام، حتى ولو كان يعتقد أن البروتستانتية ستستحوذ في 
يوم ما على مسيحي الشرق.))) لكنه يتطرق لنقطة مهمة: ففي 
التاسع عشر نشط المبشرون المسيحيون بكثرة في  القرن  أواخر 
بالفعل  ونشأت  نائية،  قرى  إلى  ووصلوا  العثمانية  الإمبراطورية 
يديروها مبشرون  القرى كان  تعليمية ومدارس في  مؤسسات 

مسيحيون وجعل ذلك الحكومة العثمانية تشعر بقلق متزايد. 
وبحسب رينان فإن مستقبل الشرق هش في جميع الأحوال: 
عديمة  بجهود  العثمانية(  الإمبراطورية  )أو  تركيا  قامت  ما  وإذا 
الجدوى لخلق مجتمع على أساس الحقوق المتساوية، فإنها تناضل 
في مواجهة مبدأ دنيوي حاسم. وبوصفه وريثًا للخلفاء، أي 
نائب الرسول لا يمكن للسلطان أن يترأس دولة مختلطة تضم 
المؤمنين وغير المؤمنين، مثلما لا يستطيع البابا، لو كانت نصف 
من  جزءًا  هؤلاء  يجعل  أن  البروتستانت،  أو  اليهود  من  رعيته 
نتذكر،  وكما   (((.الرسولي الكرسي  وكليات  الروماني  المجمع 

انظر: 	(((
Renan, Avenir religieux, OC I, p. 249.

انظر: 	(((
Renan, ibid.



مسلمون حدا ثيون 	82

فروقًا  والبابا  الخليفة  بين  بأن  مرة  ذات  وعي  على  رينان  كان 
جوهرية. كما أنه لم يستخدم آنذاك هذا المصطلح العبثي نائب 
والإمبراطورية  بالبابا  الخليفة  تحديدًا  يقارن  والآن   .الرسول

العثمانية بدولة الفاتيكان الكنسية. 

 رينان والسلطان والبابا 
أو »الفصل الفعلي بين الدين والدولة«

كانت الإمبراطورية العثمانية هي الإمبراطورية الكبرى في الشرق 
آنــذاك. وكانــت تُعــرف نفســها عــى أنهــا دولــة أبديــة )دولــت أبــد 
مــدت( تــأوي الملــل الدينيــة المعــرف بهــا: المســلمين والمســيحيين 
واليهــود وأتبــاع زرداشــت. بعــد الاســتيلاء عــى القســطنطينية عــام 
1453 أخــذ الســاطين لقــب قيــر الــروم ووصــف ســليمان 
القانــوني )1520–1566( نفســه كــا يــي: أنــا ســليمان الــذي يُرفــع 
اســمه في صــاة الجمعــة في مكــة والمدينــة. أنــا الشــاه في بغــداد 
الــذي  الســلطان  أنــا  مــر  البيزنطيــة وفي  والقيــر في الأراضي 

(((.يرســل أســاطيله إلى بحــار أوروبــا وشــال أفريقيــا والهنــد
كانت الإمبراطورية العثمانية تعتبر نفسها إمبراطورية عالمية، قام 
حكمها على أساس دائرة العدالة وكمنت قوتها في توازنها.))) 
البابا مع  أقل كثيًرا من مقارنة  البابا  السلطان مع  ومجال مقارنة 

انظر: 	(((
Aktürk, “Pillars”, p. 15.

انظر: 	(((
Ermiş, Ottoman Thought.



83 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

بالقياصرة  السلطان  مقارنة  يجب  بالأحرى  القدامى،  الخلفاء 
الإمبراطورية  كانت  أوروبا.  الدنيويين في  بالحكام  أي  والملوك، 
العثمانية إسلامية بقدر ما كانت الإمبراطوريات في أوروبا مسيحية. 
كان السلطان يترأس جهازًا بيروقراطيًا ضخمًا، لكن لم تكن له 
أي سلطة دينية يمكن مقارنتها ولو من بعيد بسلطة البابا. كان 
الشريعة.))) وافتراض  دنيوي وبموازاته كانت  قانون شبه  للدولة 
رينان الأساسي بأن الإسلام في صورته الأصولية المختزلة كما رآه 
هو، ينظم كل المجالات في المجتمعات الشرقية ويضع غشاوة 

على عقول المسلمين، ليس سوى رأي مسبق لديه.
نأت سلالة آل عثمان التي ظلت في الحكم نحو خمسة قرون، 
بنفسها عن الخلافة التي كانت تتضمن بوصفها نيابةً عن النبي 
آل عثمان من أصول  المسلمين. لم تكن سلالة  حق تمثيل جميع 
الإسلامي  الفقه  لتصورات  وفقا  المفترض  من  وكان  عربية – 
ألا يكون الخليفة عربيًا فحسب، بل ومن نسل قبيلة النبي، أي 
من قريش. لهذا اتبع العثمانيون المذهب الحنفي لأنه يسوغ شرعًا 
أيضًا  المسلمين  أمر  يتولى  أن  تقتضي  التي  التاريخية   الضرورة
وإمام. وحاجج  قريش، كخليفة  ينحدر من  حاكم قوي، لا 
كبار رجال الشرع أن الخلافة استمرت فقط نحو ثلاثين عامًا، 
الراشدين. وبعد ذلك لم  حتى حكم الخليفة علي، آخر الخلفاء 
يكن من خلافة ولا خلفاء، فالذين تسمّوا بالخلفاء لم يكونوا 

سوى سلاطين، أي حكام دنيويين.

انظر: 	(((
Kreiser, Staat, p. 64.



مسلمون حدا ثيون 	84

لذلك لم يدخل لقب الخليفة والإمام وأمير المؤمنين لعدة 
قرون في مديح سلاطين آل عثمان وفي ألقابهم الرسمية.))) سعى 
الحصول على شرعيتهم على  إلى  لفترة طويلة  العثمانيون  الحكام 
إلى مكة وبوجه  قوافل الحج  نحو غير مباشر من خلال حماية 
المقدسة في مكة والمدينة. إلى  خاص من خلال حماية الأماكن 
أن ظهرت في القرن الثامن عشر الأسطورة القائلة بأن المتوكل، 
آخر خليفة ظل في القاهرة قد نقل – بحسب ماورد تحديدا في 
عمل عالم فرنسي – الخلافة باحتفالية إلى السلطان سليم الأول 
بعد أن جلبه الأخير إلى إسطنبول في أعقاب غزو القاهرة عام 
الأسطورة  هذه  الفرنسي  العالم  سمع  الأغلب  على   (((.1517
وثبتها كتابيًا، وقام العثمانيون من جانبهم، كما حدث كثيًرا بين 
أصبحت  وبذلك  عليها.  بالتأسيس  أوروبيين ومسلمين،  علماء 
الدنيوية والدينية )السلطنة والخلافة( بعد قرون مجتمعة  السلطة 
في شخص واحد، على الأقل على الورق. وفي معاهدة السلام 
العثمانية الروسية عام 1774 حصل السلطان عبد الحميد الأول 
 صاحب السيادة خليفة الدين الإسلامي للمرة الأولى بوصفه
من الإمبراطورة كاتارينا الثانية على تأكيد بأن الرعايا المسلمين في 
القرم التي خسرها لصالح الإمبراطورة قد اعترفوا به على الأقل 

انظر: 	(((
Arnold, Caliphate, p. 163, 164.

انظر: 	(((
Mouradgea d’Ohsson, Tableau général, p. 269–270. 

اقتباس من: 	
Arnold, Caliphate, pp. 146, 147.



85 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

القرم  كزعيم روحي لهم. ومن الآن فصاعدًا أصبح يحق لتتار 
أن يرفعوا علنًا اسم السلطان في صلاة الجمعة. وبذلك أُعلن عن 
الإمبراطورية  خارج  المسلمين  على  السيادة  في  السلطان  أحقية 

العثمانية.)))
القرن  في  إمبراطوريته  في  المسيحية  المناطق  خسارة  بعد 
الأقاليم  على  الثاني  الحميد  عبد  السلطان  ركز  عشر  التاسع 
العربية المتبقية. في دستور عام 1876 الذي شارك نامق كمال في 
ت السلطان مكانته في المادتين الثالثة والرابعة اللتين  صياغته، ثبَّ
تنصان على أن منصب الحاكم الرفيع في الإمبراطورية العثمانية 
قد توحد مع الخلافة الإسلامية العظمى وأن السلطان كخليفة 
الشرفي(  )لقبه  وباديشاه  الإسلامي، حاكم،  الدين  هو حامي 

النسخ  العثمانية والإيطالية والفرنسية، وفي  المعاهدة بثلاث لغات هي  توجد  	(((

السلطنة  بين  الفصل  فكرة  كانت  وبذلك   .خليفة كلمة  ترد  الثلاث 
كمنصب لحاكم سياسي والخلافة كمنصب روحي قائمة في الإمبراطورية. 
وعلى أساس هذا الفصل سيقوم مؤسس تركيا الحديثة مصطفى كمال أتاتورك 
في 1 تشرين الثاني )نوفمبر( 1922 بإلغاء السلطنة وفي 3 آذار )مارس( 1924 

بإلغاء الخلافة. انظر:
Deringil, “Origins”, p. 177.

كثيًرا  تتحدث  كانت  العثمانية  غير  العلمية  الأدبيات  معظم  أن  المدهش  من  	
على  لذلك  فالطموح   .العثمانية الخلافة  بوصفه  العصر  هذا  عن  وباستهتار 
الداخلية  السياسة  في  واقعًا  كان  أنه  يعني  لا  الخارجية  السياسة  مستوى 
للإمبراطورية. واستمراراً للنقاش بشكل منطقي حول مسألة الخلافة، يحاجج 
عالم الأزهر الشيخ على عبد الرازق )1888–1966( في عام 1925 بأنه استنادًا 
للقرآن والسنة، كان الدين والدولة في الإسلام منفصلين منذ البداية وأنه يجب 
فهم الشريعة الإسلامية فهمًا روحيًا محضًا. وفد رفض زملاؤه كتابه وعاقبوا 

المؤلف، إذ سحب منه الأزهر شهادة العالمية.



مسلمون حدا ثيون 	86

بوصفه  نفسه  فُ  يعرِّ الخليفة  وكان   (((.العثمانيين الرعايا  كل 
لكل  إلخ..،  والحج  المقدسة،  )والأماكن  للدين  الحامي  السيد 
المسلمين(. وكخليفة يحمي الدين، مثلما فعل السلطان منذ زمن 
بعيد، لكنه لا يفسره كما يفعل البابا. إنه يترك هذا الأمر لشيخ 
الإسلام وفقهائه. لا يمكن الحديث هنا عن الخلافة بالمعنى الذي 
مُورست به في بواكير الإسلام في ظل حكم الخلفاء الراشدين 
الأربعة. وبعبارة أخرى لا يعترف الفقهاء أن للخلافة أهمية من 
الناحية الفقهية الشرعية. فالسلطان، بحسب ما رأى الفقهاء في 
قلب بلاد الإسلام، يحكم كحاكم دنيوي ولا بد له الحاكم أن 

يُطاع.))) الدين والسياسة لا يجتمعان بأي حال في يد واحدة.
الجهود عديمة الجدوى لتأسيس مجتمع على أساس المساواة 
في الحقوق التي يتحدث عنها رينان في مقارنته غير الصائبة، 
كانت تتعلق بالتنظيمات، أي الإجراءات والقوانين التي طبقت 
ابتداًء من عام 1839 وتنامت بكثافة أكبر لإصلاح الإمبراطورية 
الإمبراطورية  مركزة  إلى  أدت  وقد  الأوروبي.  بالنموذج  اقتداًء 
انهيار  منع  من  تتمكن  لم  التنظيمات  هذه  لكن  وتحديثها. 

انظر: 	(((
Kaelitz-Greifenhorst, Verfassungsgesetze, p. 31.

انظر: 	(((
Steppat, “Loyalität”, p. 175, 176. 

لا تجوز الطاعة لحاكم يعصى الله، لكن حتى الحاكم الجائر الذي يصل للسلطة  	

الفوضى  من  أفضل  التقليديين  العرب  الشرع  علماء  حسب  يكون  بالعنف، 
 غير المحكومة. أشكر كريستوف هيرتسوغ Christoph Herzog على إشارته

لهذا المرجع.



87 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

الاقتصاد. في عام 1875 أفلست الدولة، وفي عام 1881 وصل 
الأمر لتأسيس إدارة للدين تراقبها القوى الأوروبية الكبرى.

على  بصمتيهما  تركتا  كبيرتين  عمليتين  أمام  إذًا  كنا  لقد 
التاسع عشر:  القرن  الثاني من  النصف  العثمانية في  الإمبراطورية 
التغلغل الهائل غير المباشر للقوى الأوروبية الكبرى في اقتصادها 
به  الدفع  إسطنبول  في  العالي  الباب  أراد  الذي  الدولة  وتحديث 
قطاعات  كل  التحديث  طال  التنظيمات.  بإصلاحات  للأمام 
للقوانين  الدولة من الجيش مرورًا بالإدارة والتصنيف الحديث 
التحولات  تلك  كانت  والعلوم.  والمعرفة  التعليم  إلى  ووصولًا 
الناتجة عن العمليتين متنوعة. وكان توجه كل السياسيين الذين 

طبقوا هذه الإصلاحات نحو فرنسا بخاصة.
في عام 1856 جرت مساواة الأقليات في الحقوق بضغط من 
– المسلمون  العديدة  الدينية  الطوائف  كانت  الأوروبية.  القوى 
والكنائس المسيحية الشرقية المختلفة والأرمن واليهود )بحسب 
هذا التسلسل التراتبي( – مندمجة في الإمبراطورية تقليديا في ظل 
في  الاستقلالية  من  كبير  بقدر  وتتمتع  الملل  بنظام  يعرف  ما 
الزمن.  من  طويلة  فترة  عبر  الاندماج  هذا  نجح  وقد  داخلها. 
وعلى النقيض من الدول الأوروبية وبخاصة الكاثوليكية منها، 
التي لم تستطع تقريبًا أي طائفة مسلمة ذات تاريخ البقاء فيها 
وتكررت فيها المذابح بحق اليهود وتحاربت فيها أيضًا الطوائف 
المسيحية، كانت الإمبراطورية العثمانية عبر القرون مزيًجا متنوعًا 
من الديانات والجماعات العرقية التي عاشت مع بعضها البعض 
في حمى السلطان. في عام 1492 استقبلت الإمبراطورية اليهود 

المطرودين من إسبانيا.



مسلمون حدا ثيون 	88

التاسع  القرن  في  إلا  المشترك  التعايش  هذا  يتضعضع  ولم 
عشر، لأسباب ليس آخرها الحماية التي منحتها القوى الأوروبية 
الكبرى للأقليات، والتي استطاعت من خلالها التأثير في سياسة 
الإمبراطورية. وبدأ المسلمون ينظرون للأقليات على أنها طابور 
خامس للقوى الكبرى. وتملص الأجانب وبشكل متزايد أيضًا 
أن  كما  العثمانية.  الدولة  قضاء  من  المسيحية  الأقليات  تملصت 
إزالة التراتبية التقليدية التي كان فيها للمسلمين مكانة أعلى من 

الجماعات الأخرى لم يكن لها صدى جيد في كل مكان.

رينان في الشرق

في ربيع عام 1860 شهد جبل لبنان نزاعات حربية بين الدروز، 
وهم طائفة منبثقة عن الإسلام، والموارنة وهم طائفة مسيحية 
تابعة للفاتيكان. وأزهقت النزاعات أرواح أعداد كثيرة من البشر. 
وكانت الاضطرابات الاقتصادية هي التي أدت في المقام الأول 
إلى عدم التوازن الاجتماعي. فالموارنة كانوا يمارسون تجارة مربحة 
بالتهميش.  شعروا  فقد  الدروز  أما  مارسيليا،  مع  القز  لدود 
نفسها  اعتبرت  التي  فرنسا  وبخاصة  الأوروبيين  من  وبضغط 
وروسيا  الدروز،  بريطانيا  )دعمت  الشرق  لمسيحيي  الحامية 
التدخل بعنف،  العثمانيون إلى  المسيحيين الأرذثوكس(، سارع 
لبنان،  إلى  شخصيًا  باشا  فؤاد  العثماني  الخارجية  وزير  فسافر 
كما  الدروز،  من  التمرد  زعماء  على  بالإعدام  أحكامًا  وأصدر 
فرض غرامات مالية كبيرة على الطائفة الدرزية. وكانت الأجواء 

العامة في البلاد سيئة.



89 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

الأول  تشرين   29 في  رينان  وصل  الوضع  هذا  ظل  في 
سفينة  متن  على  لبنان  إلى  هنرييت  أخته  مع   1860 )أكتوبر( 
حربية، أُرسلت لطمأنة المسيحيين، ومراقبة إجراءات السلطات 
فرنسية  قوات  وكانت  للقوة.  عمومي  وكاستعراض  العثمانية 
تكن  لم  )أغسطس(.  آب  منذ  بيروت  إلى  بالفعل  أُرسلت  قد 
من  خالية  للأمور  واضحة  رؤية  على  ربما  لتساعد  الأوضاع 
أن  المسبقة، ولكن كان من شأنها على عكس ذلك  الأحكام 

تحفز عند رينان رغبة حقيقية لفهم الوضع.
هل كان رينان مهتمًا بذلك؟ وهل كان لهذه الرحلة تأثير 
مشابه عليه كما لرحلته إلى إيطاليا قبل عشر سنوات، آنذاك ترك 
مُظهِرا  الكاثوليكية  من  المسبق  موقفه  ورق  عاطفيًا  يتأثر  نفسه 
قدرًا من الاعتدال نظرًا لما رآه من أحوال الشعب الإيطالي الفقير 
المتطيّر؟))) قبِل رينان المهمة، لأنه أراد أن يقتفي أثر يسوع المسيح 
في الأراضي المقدسة، في إطار إعداده لكتاب حياة يسوع. وزار 
البلدات على النحو الذي يقوم به باحثو الكتاب المقدس. كان 
اهتمامه بالناس في لبنان وفلسطين منصبًا في المقام الأول على هذا 
الجانب كشاهد عيان، وكأن هؤلاء الناس كانوا بمثابة نماذج 
حية اعتمد عليها في وصفه للسيدة مريم العذراء ومريم المجدلية 
المادية. ولم يستطع ولم  أدبية غاية في  بلغة  أيضًا  اللتين صورهما 
معاصرين  ممثلين  باعتبارهم  الناس  هؤلاء  إلى  النظر  في  يرغب 

للحضارة الإسلامية.

يرى فاردمان أن رينان اكتشف في روما عمقه الفكري مجددًا. انظر: 	(((
Wardman, Renan, pp. 53, 54.



مسلمون حدا ثيون 	90

بل وترسخت آراء رينان المسبقة أكثر، عندما قُوبلت مهمته 
عين  في  الناس  من  متوقعة  مقاومة  أو  بريبة  الأثري  للتنقيب 
المكان، رغم حصوله على تصريح من السلطات العثمانية. وكما 
يُنظر  كان  الشرق،  عن  الرحلات  كتب  كل  في  معروف  هو 
للأوروبيين الذي ينقبون بالقرب من القرى على أنهم باحثون عن 
كنوز، يحفرون للبحث عن عملات ذهبية وفضية قديمة، كان 
السكان المحليون يأملون أيضًا في العثور عليها )وبالفعل كان يُعثر 
من حين إلى آخر على ذهب وفضة قديمين في أثلام الحقول(. وفي 
الوقت نفسه اعتمد رينان على معرفة السكان المحليين بالمكان. 
صحيح أن رينان ضمِن مساعدة البحرية الفرنسية، لكن لم تكن 

الأمور تجري كذلك دون معرفة وقبول من السكان المحليين.
إلى ذلك فإن رينان قد توحد أثناء عملية الكتابة أكثر فأكثر مع 
شخص يسوع المسيح، الذي كان يرغب في إعادة سرد حياته. 
 Hippolyte إيبوليت تان وفي رسالة كتبها من صور إلى المؤرخ 
الآن  أصبح  إنه  فيها  قال   ،1861 )مارس(  أذار   12 في   Taine

يفهم، كيف أمكن لظواهر من المرتبة الأولى أن تنشأ في هذه 
البيئة. حتى لو لم يوجد وسط هذه الفوضى قط أي إنسان ذي 
أكثر  أتماهى  إنني  جذابة.  أحيانا شخصيات  تبرز  سليم،  عقل 

(((..فأكثر مع شخصية المسيح. إني أراه
وزوجته  أخته  كانت  حيث  جبيل،  في  الصغيرة  مملكته  في 
وكل الآخرين يقرأون رغباته من مجرد حركة شفتيه، شعر بأنه 

انظر: 	(((
Renan, Correspondance, in OCX, pp. 307–308.



91 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

التي أصبحت كلمته   المملكة كالملك. كان يهيم فرحا بهذه
يجد  لم  الموارنة  المسيحيين  وسط  بالأخص  هنا  قانونًا.)))  فيها 
صعوبات عند التنقيب، بل وسُمح له بهدم أسوار كنيسة ما. 
وقد اجتهد الناس في الاهتمام به وطلبوا منه الحماية لدى الحكومة 
معه  رينان  فرنسا لاحقا اصطحب  إلى  الفرنسية. وعند عودته 
الشاب دومينيك خضرا مترجم القنصلية الفرنسية في بيروت، 

حيث قدمه إلى نابليون الثالث.))) 
أما خارج هذه المملكة كان الناس أقل انصياعًا. وهكذا تسبب 
الشيعة في صور ومحيطها بمشكلات له أثناء عمليات التنقيب التي 
كان يجريها، وامتنعوا عن إعطائه أي معلومات، وقاموا بمراقبته. وشعر 
 .تزمتهم الغريب بالتهديد وأرسل في طلب أسلحة واشتكى من
وتحدث عن فسيفساء بيزنطية تعود إلى عام 701 م، كانت لا تزال 
في حالة رائعة، وعن ضرورة حراستها على مدار الساعة، وتغيير 
مكانها باستمرار. لأن الناس إذا فكروا – والكلام لرينان – أنها دون 
حراسة، سيأتون فورًا بمعاولهم ويحطمونها، لأن البعثة الأثرية تبدو 
لهم شيئًا كافرًا، لأن كل رسمة تجسيدية هي بالنسبة إليهم صنم، 
وأنه هو وجماعته يعدون بالنسبة لهم عبدة أصنام حقيرين. ولم ينجح 

البقشيش أيضًا في التغلب على هذا التزمت العنيد.)))

انظر: 	(((
Wardman, Renan, p. 73.

انظر: 	(((
Mallat, Renan, p. 16.

انظر: 	(((
Mallat, Renan, pp. 19, 20.



مسلمون حدا ثيون 	92

إلى  أخرى  مرة  الشيعة في صور  لسلوك  رينان  تفسير  يعود 
آرائه المسبقة. فالشيعة بالذات كانوا يعرفون اللوحات المصورة. 
ويقتصر تحريم التصوير في العالم الإسلامي فقط على الله )والنبي( 
وهو ليس تحريما لكل ما هو مجسد في حد ذاته. فظاهرة مثل 
المتزمتين كطالبان والدولة الإسلامية في العصر  قيام الأصوليين 
الحالي بتحطيم كل ما هو غير إسلامي، لم يكن لها أثناء زمن 
رينان أي وجود في الثقافة العثمانية المتنوعة. كان الوهابيون هم 
بتحطيم  عشر  التاسع  القرن  بداية  في  قاموا  الذين  الوحيدون 
مقدسات الشيعة في كربلاء والأضرحة في مكة والمدينة، وقد 
عوقبوا على ذلك. وإذا كان الناس يرفضون إعطاء المعلومات، 
كما كتب رينان، فإنهم لم يوضحوا له أيضًا السبب الكامن وراء 
رفضهم، فقد كانوا مهتمين بالتنقيب، وبأن يخرجوا بأنفسهم 
هذه الفسيفساء التي كانت دون شك ذات قيمة نفيسة، طالما 
أن ثمة أوروبيًا مهتمًا بها، ومن ثم كسب المال من بيعها. وهذا 
العديد من كتب رحلات  السلوك معروف جدًا لأنه ذُكر في 
القرن التاسع عشر وليس له أي علاقة بغضب التدمير الأصولي.

واستنادًا   .الإسلامل ـ واحتقاره  لغضبه  العنان  رينان  أطلق 
والمرتبطة  صور  في  إقامته  خلال  دونها  التي  الملاحظات  إلى 
بمشاكله مع الشيعة، كتبت حفيدته هنرييت بسيشاري ما يلي: 
يتهمه بسرقة  إنه  الإسلام.  بعد لحنقه على  تعد من حدود  لم 
الكنائس المسيحية لتحويلها إلى مساجد، والجريمة الكبرى التي 
لا تغتفر، هي إنكار الإسلام للعلم، وإنكاره لفقه اللغة! حياة 
اعتزازها  الغارقة في غضب كئيب ومظلم، وفي  الشعوب  هذه 
إلى  تدفعه   ،من دون حب الحياة نقصها، هذه  بعقد  الغبي 



93 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

الذي  أنا  رقةً،  البشر  أكثر  أنا،   :للغاية خطيرة  ملاحظات 
يتهم نفسه بأنه لا يكره الشر بقدرٍ كافٍ، وأراعيه، لا أشعر 
بأي تعاطف مع الإسلام. لأنني أتمنى موتًا مهينًا للإسلام. أريد 
أن ألكمه في وجهه. أجل، لا بد من تنصير الشرق، لكن ليس 

(((.لصالح مسيحيي الشرق، بل لفائدة مسيحيي الغرب
يبدو أن رينان لم يسع خلال رحلته إلى التواصل مع مسلمين 
إصدار  على  المشرف  علي،  كرد  محمد  كتب  وقد  قليلًا.  إلا 
مة الدمشقي، بتهكم أن العالم الأوروبي  صحيفة الشام والعلاَّ
الكبير لم ير سوى بضعة صيادين.))) وبالفعل كان الأمير عبد 
القادر زعيم المقاومة الجزائرية ضد الفرنسيين، الذي كان يعيش 
التقاه  الذي  الوحيد  المسلم  رينان،  ويعرف  المنفى في دمشق  في 
رينان في دمشق خلال رحلته الثانية إلى الشرق. وبخلاف ذلك 
التقى المتصرف الأرمني الكاثوليكي الجديد في لبنان والبطريرك 
عام  في  رينان  بها  قام  التي  الثانية  الرحلة  كانت  الماروني.))) 
1865مع زوجته، إحياًء لذكرى أخته هنرييت التي تُوفيت عام 
في  بالملاريا.  إصابتها  جراء  الأولى  الشرق  رحلة  1861 خلال 
الثانية نزل رينان بمصر حيث زار الأهرامات ومشروع  الرحلة 
كانت  التي   الصحراء بمملكة  إعجابه  وأبدى  السويس.  قناة 
لمقاول المشروع فرديناند دي ليسبس، وكانت أكبر بكثير من 

انظر: 	(((
Psichari, Renan, pp. 213, 214; 

انظر: كرد علي، الإسلام، ص. 15. 	(((

انظر خطَة السَفر في: 	(((
Gaulmier, “Note”.



مسلمون حدا ثيون 	94

مملكة رينان في جبيل. وعندما واصل السفر بالقطار إلى القاهرة، 
تعجب من أن سائقي القطارات كانوا عربًا. وفي دمشق سار في 
أثر القديس بولص، وتتبعه في أنطاكية وإفسوس، ثم اتجه إلى أثينا 
أرض ميعاد الحضارة.))) وكان ينوي لفترة طويلة القيام برحلة 

ثالثة إلى الشرق، لكن ذلك لم يتحقق. )))

رينان والإسلام والعلم

في باريس عام 1883 التقى رينان السيد جمال الدين الأفغاني، 
وهو خصم ند له، كانت حياته أكثر إثارة بكثير من حياة رينان. 
ترك الشيخ الأفغاني لديه أثرًا ظل باقيًا لدرجة أنه شعر بالتحدي 
السوربون،  في  والعلم  الإسلام  عن  محاضرة  يلقي  أن  عليه  بأن 
جورنال دي  المجال في  وقام بنشرها مثل كل كتاباته في هذا 
ديبا. وبعد كل ما عرفناه الآن عن موقف رينان من الإسلام 
والمسلمين، سيمكننا فهم محاضرته الشهيرة بشكل أفضل. إنها 
على نحو ما تلخيص لانشغاله لثلاثين عامًا بالإسلام والمسلمين 
وهي تبين أنه لا المستوى المعرفي لرينان ولا موقفه بعد ثلاثين 
عامًا من الانشغال بالإسلام والمسلمين قد تغير. بل على النقيض 

من ذلك لقد أصبح موقفه أكثر عدائية.

انظر: 	(((
Wardman, Renan, pp. 91–96.

اقتباس من: 	(((
Gaulmier, “Note”, p. 237.



95 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

بدأ رينان بالإشارة إلى مفهومه عن الأمة الأوروبية: قضية 
العرق التي تأخذ في المبدأ أهمية كبرى لا تنفكّ تفقد أهميتها على 
والإسلام  والمسيحية  والجرمان  والرومان  الإغريق  التاريخ.  مر 
وعصر النهضة، وفلسفة التنوير وثورة 1789 – هذه جميعا تمرّ 
البشرية فتجبرها  البدائية للأسرة  التنويعات  مثل الإعصار على 
)ص 208(   .التجانس متفاوتة  مجموعات  في  الانصهار  على 
ومن أجناس العصور الأولى تطورت أمم الحداثة )في أوروبا(.

ثم يتحدث رينان عن سوء تفاهمات ناتجة عن عدم الدقة في 
الكلمات التي تصف الأمم والأجناس. ويقول إنهم يتحدثون 
تصف  مفاهيم  تلك  وكأن  والعرب،  والرومان  الإغريق  عن 
مجموعات بشرية كانت دائمًا متوحدةً مع هويتها. لكن الأمر، 
رومان  مثلا  فالفرنسيون  البساطة،  بهذه  ليس  رأيه،  حسب 
بحسب اللغة، ويونانيون في حضارتهم ويهود من حيث الدين. 
واليونانيين،  للرومان  )المزعومين(  الأحفاد  لدى  ق  يُفرِّ فهو  إذًا 
والدين.  والحضارة  اللغة  أساس  على  المتحضرين  البشر  أي 
لكن  إذًا؟  العرب  يكون  من  بتشوق،  القارئ  يتساءل  والآن 
رينان لا يعطي في البداية أي جواب بهذا الخصوص، فالموضوع 
 عربي الأصلي يفترض أن يكون عدم الدقة في إطلاق وصف
 الفلسفة العربيةو العلم العربي عند الحديث عن إسلاميو
والفن العربي والعلم الإسلامي والحضارة الإسلامية. هنا 
يجد رينان فرصةً لإطلاق لأحكام الخاطئة وارتكاب الأخطاء 
الذي  الإسلامية  الحضارة  هذا هو حكمه على  الجسيمة. لأن 
بالاشمئزاز من صُوْر: كلّ  المفعمة  أعقب مباشرة ملاحظاته 
إنسان يتمتع بالحدّ الأدنى من الاطلاع على شؤون العصر يرى 



مسلمون حدا ثيون 	96

بوضوح الدونية الحالية للبلدان الإسلامية والانحطاط الذي يميّز 
الدول التي يحكمها الإسلام والبؤس الفكري للأعراق التي لا 
تقتبس ثقافتها وتعليمها إلّا من هذه الديانة. كلّ الذين زاروا 
الشرق أو إفريقيا يصدمهم الانغلاق الذي يميّز عقل كلّ مؤمن 
صادق، حتى كأنّ دماغه قد أحيط بسوار معدني يمنع عنه العلوم 
ويحظر عليه التعلّم ويدرأ به أن ينفتح على فكرة جديدة. والطفل 
المسلم قد ينشأ بعقل يقظ لكنّ التربية الدينيّة تحوّله في سنّ العاشرة 
أو الثانية عشر إلى كائن متعصّب يدعي حمقا أنّه يمتلك الحقيقة 
المطلقة ويسعد بوضعه الدوني الذي يحسبه امتيازًا. )ص 209(

يستخدم  هكذا  والتزمت،  والتدني  والتفاهة  النقص  عقد 
رنان ترسانة من الاصطلاحات المعيبة التي دشنها بنفسه. وهو 
كما نعرف لم يشارك في الحياة الفكرية في بيروت ودمشق اللتين 
زيارته  وقت  في  أصدروا  الذين  المثقفين  من  العديد  بهما  كان 
وحيث  الحديثة،  بأوروبا  وتأثروا  ومجلاتٍ  صحفًا  للمدينتين 
التركية - العثمانية  تتحدث  العربية - العثمانية  الأفندية  نخبة  كانت 

والعربية والفارسية والفرنسية. 
يقول رينان إن المسلمين لديهم أعمق احتقار للتعليم وللعلم 
وخصوصًا لما يُسمى بالحياة الفكرية الأوروبية. وهذا الحكم 
كل  تزول  بحيث  حاسم،  رأيه  بحسب  هو   القوي المسبق 
الفروق بين الأجناس وبين الجنسيات من خلال حقيقة واحدة 
تعلق بمصر  سواء  تمامًا،  سيان  الأمر  إذًا  الإسلام.  اعتناق  هي 
والمصريين، أو أفغانستان والأفغان، أو المغرب والبربر، أو ماليزيا 
والمالايو – لا تدخل الدول وثقافاتها في الحسبان – الشيء الوحيد 
الذي يحتسب دون غيره هو الإسلام. الاستثناء الوحيد يخص 



97 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

به رينان بلاد فارس، فلكون سكانها هندو - جرمانًا وشيعة فقد 
حفظت مكانها داخل الإسلام بحسب تعبيره.

ووفقا لرينان أيضًا، لم يعرف الإسلام العلم إلا مع وصول 
العباسيين إلى السلطة وانتقال الخلافة إلى بغداد، حيث كانت 
حوزة  في  الأقل  على  العلم  وكان  الساسانيين،  الفرس  مملكة 
المسيحيين. وعندها أمر الخلفاء العظام في ذاك الزمن، وكانوا 
عن  نصوص  بترجمة  الكارولنجية،  السلالة  لحكم  معاصرين 
يكونوا  لم  –  لأنهم  للعلم  محبين  وكانوا  والهندية،  اليونانية 
مسلمين تقريبا، كانوا يعلنون ظاهريًا فقط انتماءهم للإسلام 
الإطلاق –  على  الملائمة  غير  المقارنة  رينان  يورد  – وهنا 
أثار  ما  دولتهم،  كبيرة في  فكرية  حرية  ول ـباباواته. سادت 
حنق مسلم إسباني ورع. ازدهرت الفلسفة بفضل عقول نشطة 
مثل الكندي )فيلسوف العرب( وكثيرين آخرين. وهي فلسفة 
بالعربية، لكنها في الحقيقة  تُنعت بأنها عربية، لأنها مكتوبة 
يونانية، بحسب رينان. ويعود تفوق الشام وبغداد على الغرب 
اللاتيني فقط إلى أن التراث اليوناني كان جغرافيا أقرب إليهما. 
لم  التي  اليونانية  الأصول  امتلكوا  الذين  البيزنطيون  كان  ولو 
المسيحي  الغرب  احتاج  لما  تعاونًا،  أكثر  آنذاك،  قط  يقرؤها 
إطلاقًا لهذا الطريق الملتف المضني عبر ترجمة النصوص اليونانية 
العكسية  الترجمة  عبر  فقط  لكن  اللاتينية.  إلى  ومنها  للعربية، 
اكتسب هذا العمل المتواضع من الترجمات المتوسطة المستوى 
 المضطهدين الفلاسفة  وهؤلاء  المساكين،  السوريين  لهؤلاء 
قيمة كبيرة، لأنها كانت الوقود الذي احتاجته أوروبا لتتفتح 
عبقريتها. من خلال أعمال الترجمة في إسبانيا العربية الإسلامية 



مسلمون حدا ثيون 	98

انتقل أرسطو العربي إلى باريس. وبحسب رينان أيضًا، كان 
فيما نسيه أبناء دينه. وعندما  أوروبا،  ابن رشد مشهورًا في 
في  الزعامة  العثمانيين(  هنا  يعني  )رينان  التركي  الجنس  تولى 

الإسلام، قتل الإسلام العلم والفلسفة.
لرينان  بالنسبة  تكن  لم  الإسلامية  العربية  الثقافة  علوم  لكن 
عربية بأي حال من الأحوال، لأن علوم الغرب اللاتيني لم تكن 
أيضًا رومانية، لمجرد أنها مكتوبة باللاتينية. صحيح أنه توجد 
ثقافة للغرب اللاتيني المسيحي، لكن لا توجد بأي حال ثقافة 
أو عثماني - إسلامي،  أو فارسي - إسلامي  لشرق عربي - إسلامي 

وإنما يوجد الإسلام فحسب.
لم يكن للإسلام قط أي إسهام في العلوم، إذ كانت الحركة 
والحرانيين  واليهود  والمسيحيين  الفرس  عمل  من  كلها  العلمية 
أن  حين  في   ،.دينهم ضد  الثائرين  والمسلمين  والإسماعيلية 

الإسلام المتشدد لم يقم بشيء سوى لعن العلم واضطهاده.
العقيدة  فيهما  العالم مثالان تسود  وبحسب رينان ففي هذا 
الدينية من دون حدود: الدول الإسلامية ودولة البابا الكنسية، 
عندما كانت لهذا الأخير سلطة دنيوية. ويتابع بالقول إن الدولة 
على  يجثم  والإسلام  محدودة  رقعة  إلا  تحكم  لم  الزمنية  البابوية 
الكرة الأرضية وينطوي على الفكرة الأكثر معاداة للتقدم وهي 

العقيدة المهيمنة على المجتمع.
في هذا الموضع يجدر أن نصحح بالقول إنه حتى في الدول 
الإسلامية الأولى لم تهيمن العقيدة الدينية على المجتمع، لأنه 
في مجتمعات الممالك الإسلامية كان التجاور بين التقاليد الثقافية 
والمعرفية قائمًا على الدوام. كانوا يشربون النبيذ في بلاط الخلفاء. 



99 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

النبي  وفي المدن لم يمارس الطب الإسلامي اقتداًء بممارسات 
)رغم أن مؤلفات الطب النبوي كانت متوفرة(، وإنما مُورس 
مدن  ثقافات  حافظت  غالينوس.  وفقا لأسس  اليوناني  الطب 
الشرق بدرجة كبيرة على المعايير القديمة وتطورت أكثر فأكثر 
بعد أقل من قرن من التحول العربي تطورًا بالغ التعقيد. وأدى 
ذلك إلى تقسيم متزايد للعمل وتمييز اجتماعي للعلم في مجالات 
التي  القانون والصوفية واللاهوت والحديث والطب والأدب، 
كان لكل منها صلة مختلفة بالدين وبعضها لم تكن له أي صلة 

بالدين.)))
يقود تفكير رينان في إطار نموذج البابوية إلى تفسيرات خاطئة 
العلم  المسلم جوهريًا هو كونه يحمل ضدّ  يميّز  ما  إنّ  جسيمة: 
حقدًا دفينًا وقناعةً صلبة بأن البحث غير مجد بل هو مدعاة إلى 
الخطأ ويشبه أن يكون كفرًا. )..(. ولعلّ أفضل شاهد على ما 
نقول هو الشيخ رفاعة )الطهطاوي( فقد أقام بباريس سنوات 
رحلة  وكتب  مصر  إلى  عاد  ثم  المصرية  للبعثة  واعظًا  عديدة 
الغرابة. كانت  الفرنسي شديدة  المجتمع  معاينات عن  تتضمن 
فكرته الرئيسية أن العلوم الأوروبية القائمة على مبدأ ثبات قوانين 
الطبيعة هي كلها ضلالة، ولا بدّ من الاعتراف بأنّ وجهة نظره 

تتناسب والرؤية الإسلامية. )ص 223(
المقطع  في  رينان  يقتبسه  الذي  الطهطاوي  مثال  على  وبناء 
المذكور أعلاه – وعلى ما يبدو من دون أن يكون قد قرأه أو 

انظر: 	(((
Thomas Bauer, Ambiguity, pp. 132–134.



مسلمون حدا ثيون 	100

في  الفكرية  بالحياة  رينان  معرفة  قليلة  هي  كم  يتبين  فهمه – 
مجتمعات الشرق التي زارها. ويظهر جيدًا من خلال هذا المثال 

كيف كان وضع التعليم والعلم التقليدي في المجتمعات العربية.
ودرس  مصر  صعيد  في  طهطا  في  الطهطاوي  رفاعة  ولد 
الإسلام  جامعات  أهم  القاهرة،  في  الأزهر  وجامعة  جامع  في 
من  عمود  تحت  طلبتهم  يجمعون  العلماء  كان  حيث  السني، 
دروس  إلى  استمع  لقد  تقليديًا.  تعليمه  كان  المسجد.  أعمدة 
والمنطق  القران  وتفسير  الحديث  وعلوم  الإسلامية  الشريعة  في 
والنحو والبلاغة، وكذلك الفلك والجغرافيا والتاريخ والشعر. 
وإذا ما شعر الأستاذ بأن طالبه قد أجاد في تعلم المواد التي علمها 
س لآخرين مضمون الحلقة  إياه، يعطيه إجازة، تتيح له أن يدرِّ
الدراسية )أو أيضًا فقط كتابًا واحدًا(. سرعان ما أثار الطهطاوي 

بذكائه الانتباه وعُهدت إليه مهمة من نوع خاص.
أسس والي مصر محمد علي ضمن برنامجه التحديثي الطموح 
سبيل  على  فيها  تُدرس  مصر  في  جديدة  متخصصة  مدارس 
المثال العلوم العسكرية والهندسة والطب على يد أوروبيين. ولأن 
ولم  فوريين،  بحاجة لمترجمين  العربية وكانوا  يتحدثوا  لم  هؤلاء 
التخصصات،  دراية بهذه  بدورهم على  المترجمون  يكن هؤلاء 
أدى ذلك لشعور الحاكم بعدم الرضا. لذلك أرسل محمد علي 
مجموعة من الطلبة الموهوبين إلى فرنسا، التي كانت تعد رائدة 
الحضارة والعلم الحديث، لكي يتعلموا اللغة الفرنسية ويكتسبوا 
المعارف المتخصصة المرغوبة ويقوموا في مصر بترجمة أفضل للكتب 
العلمية وبتأليفها بأنفسهم. في عام 1826 وصلت البعثة المكونة 
من 44 طالبا إلى باريس ومن بينهم مصريون وأتراك وجراكسة 



101 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

مزيج عثماني  وأرمن مسيحيون – فرقة مكونة من  وجورجيون 
متنوع – تعكس التنوع الذي تمتعت به الإمبراطورية. وبالطبع 
لم يكن ممكنًا إرسال هؤلاء الأفندية الشبان إلى الغرب المسيحي 
رفاعة  الشاب  الدين  رجل  أُرسل  ولذلك  دينية.  رعاية  دون 

الطهطاوي معهم كواعظ للبعثة.
جومار إدم - فرانسوا  إلى  عُهد  الفرنسي  الجانب   وعلى 
عليها  والإشراف  البعثة  بإدارة   Edme-Francois Jomard

دي  سيلفستر  وهو  الزمان  ذاك  مستشرقي  أعظم  مع  بالتعاون 
إذن  على  ساسي  دي  حصل  وقد   .Silvestre de Sacy ساسي 
يسمح للطهطاوي بدراسة العلوم الإنسانية إلى جانب تعلم اللغة 
كبقية  الطبيعية  والعلوم  التكنولوجيا  يدرس  أن  لا  الفرنسية، 
أفراد البعثة. قرأ الطهطاوي الفلسفة اليونانية والميثولوجيا وكذلك 
مونتيسكيو وفولتير وروسو. وراقب واهتم بكل شيء – اهتم 
 ،)الفرنجة بالنظام السياسي للفرنسيين )الذين كان يطلق عليهم
وأخلاقهم والعلاقة بين الجنسين )التي أدهشته(، وفنهم الشعري 
ق هو  وأدبهم. وقد ألف كتابَ رحلةٍ ذاعت شهرته به بعنوان منمَّ
تخليص الإبريز في تلخيص باريز، ويذكر فيه أيضًا العلوم التي 
يجب إدخالها إلى مصر.))) ومن المفترض أن رينان يستند في رأيه 

إلى هذا المؤَلَف الغريب بحسب زعمه.

انظر: رفاعة رافع الطهطاوي. تخليص الإبريز في تلخيص باريز. في الباب الثاني  	(((

من المقدمة يذكر تدبير الدولة الفرنسية على أساس الحقوق الطبيعية والحقوق 
وعلم  وغاياتها،  واهتماماتها  البلاد  أحوال  ومعرفة  الوضعية؛  والحقوق  البشرية 

الاقتصاد في المصاريف والحفظ بيت المال من بين أشياء أخرى كثيرة.



مسلمون حدا ثيون 	102

ن نفسه في مقدمته التي يستهلها  صحيح أن الطهطاوي قد أمَّ
بتسبيح الله وحمده والصلاة والسلام على نبيه ومديح والي مصر 
محمد علي باشا، بقوله ومن المعلوم أني لا أستحسن إلا ما لم 
يخالف نص الشريعة المحمدية، لكن السطور الأخيرة من هذه 
المقدمة فيرد فيها ما يلي: وأسأل الله سبحانه وتعالى أن يجعل هذا 
الكتاب مقبولًا )..( وأن يوقظ به من نوم الغفلة سائر أمم الإسلام 

(((.من عرب وعجم. إنه سميع مجيب، وقاصده لا يخيب
يخصص الطهطاوي الباب الثاني من المقدمة للعلوم والفنون 
المطلوبة التي رآها في فرنسا ويجب إدخالها إلى مصر: من علوم 
تدبير الأمور الملكية )بما فيها الحقوق الطبيعية والحقوق البشرية 
والحقوق الوضعية كما هي الحال في فرنسا( وعلم تدبير العسكرية 
والهندسة  )الدبلوماسية(  الدول  مصالح  في  المشي  معرفة  وفن 
الطبيعيات  تاريخ  وعلم  والطب  الفلاحة  وعلم  وفن  والكيميا 
وصولًا إلى فن الترجمة. وبسبب دراسته لم يصعب عليه الاعتياد 
لقرائه  جذابًا  الأمر  يجعل  لكي  لكن  الأوروبية.  العلوم  على 
التقليديين من علماء الإسلام المحافظين، يحاجج بأن كل هذه 
العلوم انتقلت إلى أوروبا عبر اللغة العربية وعلى المرء أن يستعيد 

الآن ما يخصه.
والرأي المسبق بأن العلوم الأوروبية هي بالنسبة للطهطاوي 
من أولها لآخرها ضلالة، هو بالأحرى رأي مسبق لدى رينان 
وليس لدى الطهطاوي. بعد عودته إلى مصر عام 1831 كلفه 

انظر: 	(((
Stowasser, Tahtawi, p. 10. 

النص المرفق بكتاب شتوفاسر قديم للغاية.



103 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

الأعمال.  من  مزيد  وترجمة  العلوم  هذه  بتأسيس  علي  محمد 
وأصبح مديرا ل ـمدرسة الألسن العليا التي كانت تُدرس بها 
أيضًا العلوم الأوروبية إلى جانب العلوم الإسلامية، على سبيل 
منها جيل  الفرنسي. وتخرج  والقانون  الإسلامية  الشريعة  المثال 
كامل من الرجال المؤهلين جيدًا الذين تولوا لاحقًا مناصب في 
أجل  من  أيضًا  ذلك  بعد  الطهطاوي  وسعى  والدولة.  المجتمع 
استخدم  الفرنسي،  الوطني  للنشيد  ترجمته  وفي  البنات.  تعليم 
للمرة الأولى كلمة وطن ترجمة للكلمة الفرنسية la patrie التي 

سنجدها في نسختها التركية - العثمانية لدى نامق كمال.
كيف يمكن إذًا تفسير حكم رينان الخاطئ بأن الطهطاوي 
الأوروبية هي محض ضلالة؟  العلوم  أن  لفكرة  مؤيدًا  كان 
على الأغلب إما أنه ببساطة لم يقرأ الكتاب، أو لم يفهمه وسعى 

.آرائه المسبقة لتوفيق الأمر من دون تعقيد مع
رينان  يواصل  السوربون  أمام  التالية من محاضرته  الفقرة  في 
هذه الطريقة في التعامل مع المصادر التي لا علاقة لها بالعلم، كما 
نفهمه. إذا انطلق المرء، بحسب رينان، من فكرة أن في البحث 
حتمًا  نصل  فإننا  الله  حقوق  على  تعديًا  المسلمين(  لدى  )يمثل 
إلى تعطيل ملكة العقل.. ينهي المسلمون كلّ قول بعبارة والله 
أعلم. )ص 223( ويواصل رينان قائلًا إنه لأمر جيّد أن يؤمن 
المرء بالله لكن ينبغي ألا تبلغ قوّة الإيمان إلى هذه الدرجة. وكان 
من  آخر  أيضًا كعيب  السابق  الموضوع في  هذا  قد تحدث عن 
قائمة العيوب الطويلة لدى الساميين. لكنه يسعى الآن لإثبات 
السيد اوستن هنري لايارد،  ذلك من خلال قصة هزلية عن 
السيّد  حلّ  سابقة.  صفحات  في  التقيناه  أن  لنا  سبق  الذي 



مسلمون حدا ثيون 	104

لايارد بالموصل هكذا يروي رينان، ورغب عند وصوله في 
أن يجمع بعض المعلومات عن المدينة وسكانها وتجارتها وتقاليدها 
قاضي  من  ذلك  يطلب  فتوجه  منظم  عقل  كان صاحب  لأنّه 
المدينة الذي وافاه بالجواب التالي، الذي يدين )رينان( بالفضل 
في ترجمته لشخص صديق: وهكذا كتب القاضي: صديقي 
الألمعي فخر الأحياء. إنّ ما تطلبه منّي هو أمر غير مُجدٍ بل هو 
أمر مُضّر. لقد قضيت كلّ حياتي في هذا البلد ولم يخطر ببالي قط 
أن أعدّ بيوته أو سكانه. ولا أرى من شأني أن أهتم بالبضائع التي 
حّمل بها زيد دابته أو شحنها عمرو في مركبه )..( يا صديقي، يا 
عزيزي، لا تسعَ لمعرفة ما هو ليس من شأنك )..( اعلم يا ابني 
أن رأس الحكمة أن تؤمن بالله. هو خالق الكون فهل نحاول أن 
نبلغ علمه ونسعى إلى كشف أسرار مخلوقاته؟ )..( يا صديقي، 

.إذا طلبت السعادة فقل لا إله إلا الله
معروفًا   )1894–1817( لايارد  هنري  أوستن  السير  كان 
لمستمعي محاضرة رينان في السوربون. لقد كان واحدًا من أوائل 
التاسع عشر، وعمل  القرن  البريطانيين في  من  )الهواة(  الأثريين 
نينوى  القصور الأشورية في  آثار  التنقيب عن  لعشر سنوات في 
ف العديد من الكتب عن خبراته ورحلاته  والنمرود في العراق، وألَّ
وحظيت بنجاح كبير. وقد أصبح بعد ذلك سفيًرا في إسطنبول 
)الأسِتانة(. وقد جعل منه رينان شاهدًا ملكًا على عداوة العرب 
وكما  الإسلام.  في  لاعتقادهم  كنتيجة  والعلم  للمعرفة  المطلقة 
كمال، خصم  نامق  بالأخص  القصة  ستجعل  بعد،  فيما  سنرى 
رينان العثماني، يشتعل غضبًا. كما سيتطرق إليها أيضًا بايازيتوف. 
وتكاد هذه القصة أن تكون مسلية لأن المؤرخين يعرفون مدى 



105 نا العلم أمام لوحة التاريخ: إرنست ريننكاه	

دقة الموظفين العثمانيين، وفي مقدمتهم الولاة والقضاة الذين تقع 
دفاتر  ويراقبون  ويسجلون  اختصاصهم،  القانونية في  المخالفات 
جباية الضرائب حتى أصغر قرية، وفي هذه الدفاتر تُسجل فعليًا 
أيضًا حيوانات الفلاحين وبضائع التجار وتُجبى عليها الضرائب. 
فالضرائب كانت مصدر الدخل الوحيد للإمبراطورية ولهذا فإنه 
 .أن يعد البيوت وأن يهتم بتعداد السكان من مصلحة الموظف

وكانت تلك هي وظيفتهم الرئيسية في الحقيقة.
تناول نامق كمال، الذي كان بنفسه حاكما في مناطق عثمانية، 
هذه القصة باستفاضة في رده على رينان. وعندما جمع المستشرق 
الفرنسي المعروف لوي ماسينيون Louis Massignon الردود على 
محاضرة رينان، تعجب من الهجوم الحاد الغريب لنامق كمال. 
فحص ماسينيون مدى علمية زميله الفرنسي واصطدم ب ـمشكلة 
بسيطة للغاية تتعلق بأصل المصدر.))) توقع أن يجد رسالة القاضي 
في أي من كتب لايارد. وعندما بحث اكتشف ليس من دون 
ذهول أن الأمر لم يقتصر فحسب على أنه ما من رسالة أصلًا، 
مشين  نحو  على  متعصب  أنه  القاضي  وصف  لايارد  وأن  بل 
للغاية وكان يُكن كراهية من القلب للايارد. وكل هذا يستبعد 
بالطبع إمكانية وجود مثل هذه الرسالة المكتوبة بود وبلغة المخاطبة 
الغريبة، كما يقدمها رينان، من دون أي إثبات تاريخي. لكن على 
أي حال فقد خلص ماسينيون إلى أن فقرة زميله رينان يتخللها 
للغاية، بحيث لا يمكن أن يكون مؤلفها  مزاح ساخر مسلٍ 

انظر: 	(((
Massignon, “Lettre”, p. 297.



مسلمون حدا ثيون 	106

شخصا آخر سوى رينان نفسه، الذي قام بعمل مقلب في قرائه 
الجادين، وضحك في سره، دون أن يدري أنه قد ترك أحجية 
فريدة من نوعها أمام نامق كمال )وبالطبع أمام قراء آخرين(. وهذا 

يعد نقدًا معتدلًا بحق لاختلاق واضح للمصدر.
يختتم رينان محاضرته بنداء إلى الحضارة وإلى الاحترام الذي 
الأسلحة  اختراع  ذكر  مع  وخصوصا   – المرء  يوليه  أن  ينبغي 
النارية: علينا ألا نتوقّف عند الشذوذ المؤقت. ألم يذمّ العقلاء 
الأسلحة الناريّة في بداية عهدها ثم اكتشفوا بعد ذلك مساهمتها 
الثمينة في انتصار الحضارة؟ يقيني الشخصي أن العلم خير وأنه 
وأن  من شرور  باسمه  يرتكب  ما  مقاومة  أدوات  بنفسه  يمنح 
العلم لن يخدم في نهاية المطاف إلا الرقي الإنساني، أعني التقدّم 
الحقيقي الذي لا ينفصل عن احترام الإنسان والحرية. لأنه لو 
كان الخليفة عمر أو جنكيز خان قد واجها سلاح مدفعية فعالًا، 
لما تجاوزا أطراف الصحراء، وهو يريد أن يقول إن ذلك لو 

حدث، لُرحمت بقية العالم من الإسلام. 
طُبعت محاضرة رينان على الفور وقرأها جمال الدين الأفغاني 
الذي ألهمه بفكرة كتابة المحاضرة. وكما لا يصعب تخيل الأمر 
لم ينل تحقير الإسلام والعرب إعجابًا لدى الأفغاني. علاوة على 
أن رينان قد أصاب مشروع تحديث الإسلام في القلب مباشرة 
ومعه بالطبع أيضًا المجدد الأهم الذي وهب حياته لهذا المشروع. 
ربما تحدث الرجلان قبل ذلك بشهرين، لدى وصول الأفغاني 
إلى باريس عن العالم الإسلامي والفلسفة. ولا بد أن ابن رشد 
به  الأفغاني  ره  وذكَّ عنه  الدكتوراه  أطروحة  رينان  كتب  الذي 

كان موضوعا لحديثهما.



107

جمال الدين الأفغاني: نهضويّ الأمّة 
وخطيبها الرحالة

كان الخطيب المتألق جمال الدين الأفغاني ندا لرينان على الأقل 
في بلاغته وشهرته )وإن لم يكن ذلك بالطبع في أوروبا(. لكن 
أهميته على المستوى العالمي تفوق أهمية رينان بكثير. لقد كان أول 
التفاعل بهمة ونشاط مع التحديات  من أدرك في الشرق أهمية 
الآتية من أوروبا. لكن الأفغاني لم يخلف كتابات عظيمة، وإنما 
ر ببلاغته وبتحركاته وتعاليمه التي وجدت كثيرا من الأنصار.  أثَّ

وقد تناول البحث العلمي حياة الأفغاني على نحو جيد.))) 
وينحدر الأفغاني، مثله مثل رينان، من أصول ريفية متواضعة. 
آباد في  أسد  قرية  هـجرية( في   1254( عام 1838  وُلد في  فقد 
همذان بشمال غرب إيران. ومن المفترض أنه ادعى لاحقًا أنه وُلد 
في أسد آباد الواقعة بالقرب من كابل ولقب نفسه بالأفغاني. وفي 

مرجعًا  دائمًا   Nikki Keddie كيدي  نيكي  ألفتها  التي  الذاتية  السيرة  تعتبر  	(((

أساسيًا إلى جانب الأدبيات الجديدة من الهند، التي تستند بدرجة كبيرة إلى 
فارس  بلاد  من  ينحدر  الأفغاني  أن  المنشورة  الوثائق  تثبت  كيدي.  مؤلف 
وليس من أفغانستان، كما كان يدعي، لكن الجانب السني الذي يستند قصدًا 

إلى أدبيات قديمة، يتشكك في هذا الأمر.



مسلمون حدا ثيون 	108

عي أنه من إسطنبول. وقد اعتمد استراتيجية  أفغانستان كان يدَّ
التخفي تلك لأنه أراد أن يُخفي أصله الفارسي الشيعي لصالح 
أصل أفغاني سني. وبالفعل لو لم يكن ينتمي للأغلبية السنية، 
ن من القيام بدوره الإصلاحي خارج إيران. وقد نجح  لما تمكَّ
أصله  أن  على  حياته،  خلال  كبير  لحد  هذا  التخفي  تكتيك 

الحقيقي بات اليوم مؤكدًا، بين المؤرخين على الأقل. 
إحدى  من  والده  وانحدر  ريفي،  أصل  من  عائلته  كانت 
العائلات الشيعية التي تحظى باحترام كبير، نظرا لامتداد نسبها 
زاهدًا  كان  إنه  ويقال  الحسين.  حفيده  عبر  النبي  إلى  المزعوم 
مهمين  بعلماء  اتصال  على  وكان  الدين  بأمور  عليمًا  متواضعًا، 
س جمال بنفسه حتى سن العاشرة، ثم أرسل  في إيران. وقد درَّ
الصبي الموهوب المتعطش للعلم لاحقًا إلى طهران وغيرها حيث 
المدارس الأفضل. وقضى هو نفسه عدة سنوات مع ابنه بعيدا عن 
القرية. وقد قاما معًا، الأب والأبن، بزيارة النجف وكربلاء، 
العراق، حيث أتم جمال  الشيعة في  المقدسان لدى  المزاران  وهما 
بدا  البداية،  منذ  فيها  تألق  التي  دراساته  جانب  وإلى  دراسته. 
الشاب طموحًا ومحبًا للمغامرات. فقد رغب وهو صبي صغير 
في السفر إلى الهند ووعد أمه أن يجعلها حاكمةً لإقليم خُراسان.)))

أساسًا  له  جعلت  إنها  دراسته  سنوات  عن  القول  ويمكن   
متينًا في العلوم الإسلامية فضلًا عن اطلاع واسع على الفلسفة. 
وقد كان الإسلام الشيعي عمومًا أكثر انفتاحًا على الفلسفة من 

انظر: 	(((
Keddie, Islamic Response, p. 13.



109 ل الدين الأفغاني: نهضاجم	  لاالأمّة وخطيبها  يّو

الإسلام السني، فكانت الفلسفة تُدرس رسميًا في مراكز التعليم 
الشيعية كالنجف. كما أن باب الاجتهاد ظل مفتوحًا عند علماء 
الدين الشيعة، ولذلك ففي المذهب الشيعي ميل ما إلى التأمل. 
وكان جمال الدين مهتمًا أيضًا بالمتصوفة المسلمين. ومن المؤكد 
أن هذه الثقافة القائمة على المعرفة الشاملة هي السبب في جعل 
الأفغاني لاحقًا مدافعًا قويًا عن تفسير جديد للإسلام،))) كما 
أنه من الممكن أن يكون الأفغاني قد تأثر بحركتين راديكاليتين 
نشطتا في إيران في ذلك الوقت، وقادتا لاندلاع انتفاضات.))) 
على أي حال فقد ترعرع في أجواء علمية، لم تكن ملامح النشاط 

السياسي غريبة عنها.
الهند  وفي  الهند.  إلى  الشاب  سافر  الثقافي  التأهيل  هذا  ومع 
كان شاهدًا على غزوات المستعمرين البريطانيين، وأيضًا شاهدًا 
انتفاضة 1857 المناهضة للاستعمار، إن لم يكن قد شارك  على 
حال  أي  على  لاحقا.  عى  ادَّ كما  الأشكال،  من  بشكل  فيها 
غذت خبراته في الهند تحريضه المستمر طوال حياته ضد السياسة 
الاستعمارية البريطانية في الشرق. وقد كان الأول ضمن مجموعة 
التي تشكلت في الشرق الأوسط، وكانت تقف على  المثقفين 

انظر: 	(((
Keddie, Islamic Response, p. 18.

 التقية أيضًا هذا الميل إلى التخفي كان يفسر لدى الشيعة كشكل من أشكال
عرضًة  يصبح هو وصاحبه  المعتقد حتى لا  إخفاء  أي  الشيعة  يمارسها  التي 
للخطر. لم تكن حياة العميل التي اختارها الأفغاني قابلًة للتحقق لأي شخص 

بغض النظر عن دينه دون قدر من التخفي. 

الشيعة  الدين  اللتان كان علماء  البابية والحركة الشيخية  الحركتان هما الحركة  	(((

الإثني عشرية يعتبرونهما حركتين خارجتين عن الملة. 



مسلمون حدا ثيون 	110

ورجال  )الفقهاء  التقليديين  الدين  علماء  نخبة  ضد  سواء  حد 
الدين( والنخبة السياسية التي كانت لا تزال في ذاك الوقت تحذو 
بوضوح  استبصر  من  أول  كان  ولعله  الأوروبية.  القوى  حذو 
المصالح الاستعمارية للقوى الأوروبية الكبرى ودعا المسلمين إلى 
حركة مناهضة للاستعمار. كان إصلاح الإسلام والفلسفة من 
جهة، ومناهضة الاستعمار والتحريض السياسي من جهة أخرى، 
يتعارضان  وعندما  حياته.  طوال  المستمر  نشاطه  قطبي  يمثلان 

ينتصر التحريض – وهذا ما يفسر أيضًا التناقضات كتاباته. 
التاسع  القرن  في  الغربية  العلوم  على  أيضًا  تعرف  الهند  وفي 
عشر، من علوم طبيعية وإنسانية. وفي سنوات شبابه لم تكن إيران 
والعراق على اتصال قوي بعد بالغرب. ويروي واحد من أتباعه 
عمل معه كثيرا في مصر، أن الأفغاني انشغل بدراسة الأديان في 
الهند على نحو مكثف للغاية، حتى أنه أصبح لا دينيًا واعتقد 
الغلاف الجوي شكلت في  التي في  الذرات  العالم، وبأن  بأزلية 
تطورها الطبيعي النجوم التي نراها وهي تدور بسبب الجاذبية 
أول  بوجود محرك  الاعتقاد  بأن  بعضها حول بعض، وكذلك 
عليم بكل شيء هو خدعة طبيعية نشأت في حالة التطور البدائي 
للإنسان وعكست حالة تطوره الفكري. عندما كان الإنسان 
كالخشب  الأشياء  لأدنى  يتعبد  كان  البرية،  في  يعيش  بدائيا 
الحضارة  سلم  على  متقدمة  لدرجة  وصل  وعندما  والحجارة، 
والمعرفة، ازدادت أيضًا أهمية موضوعات تعبده وبدأ في عبادة 
واصل  وعندما  السماوية.  والأجرام  السماء  ثم  والسحب،  النار 
الصعود على سلم المعرفة استمد ضوءه من مصباح المعرفة. والآن 
رفع موضوع تعبده إلى أعلى درجات السمو ورآه متحررًا من 



111 ل الدين الأفغاني: نهضاجم	  لاالأمّة وخطيبها  يّو

الكم والكيف ومن البداية والنهاية، لا نهائيًا، ولا يُدرك كنهه. 
يملأ كل شيء وموجود في كل شيء، يرى كل شيء، ولا يراه 
أحد.))) وبعدها استمر تطور الإنسان أكثر فأكثر إلى أن رأى أن 
كل ذلك عبارة عن أوهام وأحلام. لقد بنى قصورًا من الإيمان 
وأبراجًا من الآمال واعتقد بحياة أبدية بعد الموت. لكن في النهاية 
أتت قوانين الطبيعة لتثبت أن كل ذلك لم يكن غير لغو باطل، 
تكمن جذوره في الرغبات وليس فيه شيء من الحقيقة والدقة.

ومن الواضح أن الأفغاني انشغل بالبحث عن أصول الأديان 
وتاريخها. ولقد عرف أرسطو )كما يظهر من حديثه عن المحرك 
العناصر  أما  وتعليمه.  الخاص  الثقافي  إرثه  خلال  من  الأول( 
الأخرى لنظرية المراحل تلك فاكتسبها من العلوم الغربية )وغالبا 
التي  التطور  أفكار  من  أو  كونت(  أوغست  عند  كانت  كما 
بدأت تظهر. وكان لهذه النظرية وقع الإلحاد في آذان كثير من 
السامعين، لكن لا ينبغي أن نستنتج من ملاحظاته المتشككة 

أنه كان ملحدا.)))
فما استخلصه لنفسه كان عبارة عن رؤية للدين تصوره على 
أنه عبارة عن درجات من التطور. وكما كرر كثيًرا، فقد رأى أنه 
لا غنى عن الدين للقاعدة الجماهيرية العريضة من المجتمع، وهو 

اقتباس من: 	(((
Keddie, Islamic Response, p. 31.

.Anhuri التي ترده مقتبسا من

كان إيمان الأفغاني ومحمد عبده موضع نقاشات عديدة لكنها متقادمة ترتبط  	(((

بتفسيرات شديدة الحرفية. انظر على وجه الخصوص:
Kedourie, Afghani.



مسلمون حدا ثيون 	112

رأي مشابه تماما لرأي رينان. وقد بدا له أن الدين وتحديدًا الدين 
السماوي المعتمد على الوحي الناطق بالصور والأمثولات مناسب 
على  ق  يُفرِّ وهو  تطورًا.  الأقل  الشعوب  لدى  المجتمع  لتماسك 

أساس تقاليد الفلسفة الإغريقية - الهيلينية بين الخاصة والعامة. 
وقد وقف كل فلاسفة العالم الإسلامي أمام إشكالية وضع 
قد  اليونانية  الفلسفة  الإسلام. وكانت  مقابل  اليونانية  الفلسفة 
تُرجمت إلى العربية منذ القرن الثامن باعتبارها جزءًا من التراث 
العلمي القديم، وطورها الكندي )801–873م( أول فلاسفة 
العرب ومن جاء بعده من خلال طرح قضايا جديدة. وكان 
المعرفة  بين  العلاقة  عن  السؤال  على  يجيبوا  أن  الفلاسفة  على 
هذه  حلوا  وقد  الإلهي.  الوحي  عن  المنبثقة  والمعرفة  الفلسفية 
الحقيقة  نشر  بمهمة  مكلفا  النبي  جعلهم  من خلال  الإشكالية 
بين الناس الذين لا قدرة لهم على استخدام الحجج والبراهين، 
وهكذا يقول الفارابي )870–950( مثلا الملة )..( إنما يُلتمس 
في  المستنبطة   (((والعملية النظرية  الأشياء  الجمهور  تعليم  بها 
فالملة  ما،  نحو  على  للملة  الناس  فهم  يسهل  وهذا  الفلسفة. 
هدفها تعليم الجمهور بالإقناع )البلاغة(، أو التخييل )الشعر(، 

أو بهما معًا))) 
فهم  يجوز  بأنه لا  الخصوص  وجه  على  رشد  ابن  ويحاجج 
النص القرآني المقدس دائما بالطريقة نفسها. ووفقا له ففي القرآن 

الفارابي، أبو نصر. الحروف. ص. 131 	(((

اقتباس من: 	(((
Rudolph, Islamische Philosophie, p. 33.



113 ل الدين الأفغاني: نهضاجم	  لاالأمّة وخطيبها  يّو

من  البسطاء  على  يجب  نصوص  وفيه  الجميع،  يفهمها  آيات 
الناس فهمها حرفيا، أما أصحاب العقول فيفهمونها مجازيا عبر 
أن  ويجوز  مختلفة  بمستويات  فهمها  يمكن  آيات  وفيه  التأويل، 
يقدم العلماء تفسيرات مختلفة لها.))) ولا يرى ابن رشد تناقضا بين 
ما يفعله هو بوصفه فيلسوفا إذا أقحم العقل في الحقائق الدينية، 
وبين ما يفعله رجال الدين عندما يرسمون التعاليم الدينية، أو ما 
يفعله الأشخاص الورعون عندما يفكرون بالصور والأمثولات. 
ولكن إذا حاول المرء أن يعظ عموم الناس بالتأويلات المجازية، 
فإن هذا سيقوض إيمانهم وسيؤدي من ناحية أخرى إلى نشوء 
طوائف متحاربة وإلى شقاق كبير بين المؤمنين. وقد تبنى الأفغاني 
وجهة النظر هذه. لكنه أراد على المدى الطويل شكلًا عقلانيًا 
أيضًا إلى الجماهير. وقد عد الإصلاح  إصلاحيًا للإسلام يصل 
الديني المسيحي والبروتستانتية مرشديْن له في هذا الطريق ورأى 

نفسه على أنه مارتن لوتر العالم الإسلامي.)))
وبعد سنوات التعلم في الهند، ظهر الأفغاني في أفغانستان حيث 
سمى نفسه الرومي )أي القادم من إسطنبول/ روما الشرقية(. وهنا 
لفت للمرة الأولى أنظار الغرب إليه، وتحديدا أنظار المخابرات 
البالغ  الشاب  عام 1868  أفغاني  تقرير مخبر  البريطانية. ويصف 
من العمر 28 عامًا، الذي قدم إلى أفغانستان قبل ذلك بعامين، 

انظر: 	(((
Rudolph, Islamische Philosophie, p. 72.

على الأغلب التقط هذه الفكرة من قراءته لكتاب غويتزو تاريخ الحضارة في  	(((

أوروبا. انظر:
Keddie, Sayyid, p. 95; Hourani, Arabic Thought, pp. 114–115.



مسلمون حدا ثيون 	114

بأنه محرض ضد بريطانيا وتحيط به شكوك بأنه عميل روسي. 
وله عينان  القوام وذو سحنة شاحبة  فإنه رشيق  للتقرير  ووفقا 
وهو  الذقن،  أسفل  ولحية  حليق  وشعر  عالية  وجبهة  لافتتان 
يدمن شرب الشاي ويدخن على الطريقة الفارسية وعلى معرفة 
والتركية - العثمانية  العربية  ويتحدث  والتاريخ،  بالجغرافيا  جيدة 
والفارسية )كالإيرانيين( ويعيش حياة أقرب إلى النمط الأوروبي 

منها إلى النمط الإسلامي.)))
وفي أفغانستان حاول الأفغاني الشاب للمرة الأولى التأثير على 
الحكام. تقرب إلى مستشار أمير أفغانستان الذي كان منخرطا 
البريطانيين من  الشقيق من ناحية ومع  في صراع مع أخيه غير 
الإنجليز.  ضد  الروس  مع  بالتحالف  ونصحه  أخرى  ناحية 
وأسباب ذلك وردت أيضًا في التقرير الاستخباراتي، فالحكومة 
أنها  التي تبرمها، ومعروف  بالمعاهدات  أبدًا  تلتزم  البريطانية لا 
فضلًا  وهم  سنوات،  عشر  من  لأكثر  بمعاهدة  قط  تلتزم  لم 
عن ذلك لصوص لا تُعرف أصولهم، تمكنوا منذ وقت قصير 
فقط من الصعود والترقي ويدينون بالفضل في كل ما اكتسبوه 
عهد  منذ  قائمة  الروسية  الدولة  فإن  المقابل،  في  للمؤامرات. 
النحو  الإسكندر الأكبر.))) وقد انتهت مغامرة أفغانستان على 
أمام  الأمير  انهزم  المشابهة:  الأفغاني  نشاطات  به  ستنتهي  الذي 

أخيه غير الشقيق الذي طرد بدروه الأفغاني.

انظر: 	(((
Keddie, Islamic Response, p. 45.

انظر: 	(((
Keddie, Islamic Response, pp. 46–47.



115 ل الدين الأفغاني: نهضاجم	  لاالأمّة وخطيبها  يّو

في  السلطة  مركز  هي  الحائر  للمتجول  التالية  المحطة  كانت 
التي  العثمانية،  الإمبراطورية  عاصمة  إسطنبول،  آنذاك،  الشرق 
اتسمت منذ قديم الزمن بطابع كوزموبوليتي. كانت إسطنبول التي 
وصل إليها الأفغاني في عام 1869حاضرة صاخبة دائبة الحركة، 
المضاربين ورجال الأعمال  العديد من  إليها، إلى جانب  جذبت 
الإمبراطورية.  أنحاء  مختلف  من  المثقفين  من  الكثير  الأوربيين، 
كان إفلاس الدولة على بعد ست سنوات فقط من الآن. وكانت 
القوى الأوروبية الكبرى متغلغلة سياسيًا واقتصاديًا في الإمبراطورية 
وأبقت على رجل أوروبا )البوسفور( المريض حيًا فقط لأنها 
لو لم تفعل لاضطرت إلى القتال فيما بينها على تقاسم الغنيمة.))) 
لكن السلطان عبد العزيز كان لا يزال يعد ظاهريًا أقوى حكام 
فعل  بالسلطان وكذلك  الهنود  المسلمون  استنجد  وقد  الشرق. 
مسلمو وسط آسيا، وكان ذلك باسم الإسلام. وقد شجع هذا 
السلطان مجددًا على إحياء فكرة الخلافة التي يحق له على أساسها 
المطالبة بالسيادة أيضًا على المسلمين خارج الإمبراطورية وبشرعية 
حكمه غير المباشر حاميًا لحمى الأراضي المقدسة. لكن التحرك 

الفعلي على هذا الصعيد لن يأتي إلا مع خليفته.
إصلاحات  لها  مهدت  التي  الهائلة  التحولات  إطار  وفي 
نخبة علمية جديدة،  الإمبراطورية  داخل  التنظيمات، تشكلت 
التقليديون يحاربون تأثيرها   العلماء كان توجهها دنيويا وكان
الطبقة  من  بخاصة  كبير  بتحدٍ  شعروا  هؤلاء  لكن  المتنامي. 

التلخيص الآتي ما زال صالًحا: 	(((
Schölch, “Der arabische Osten im 19. Jahrhundert”.



مسلمون حدا ثيون 	116

 العثماني الشاب الجديدة من المثقفين التي كان الأفغاني وكذلك
نامق كمال ينتميان إليها، وكانت تعمل على التوليف بين الأفكار 
المثقفون هم من وقفوا  الأوربية والإسلامية. وقد كان هؤلاء 
بوجه التقليد وسعوا إلى فتح باب الاجتهاد. ولم تعد حركة 
العثمانيين الشباب التي تأسست عام 1867 تقبل ببيع الدولة 
والمجتمع للأوروبيين دون رادع، كما أنها انتقدت القائمين على 

إصلاحات التنظيمات.
يصل جمال الدين، الذي أطلق على نفسه الآن اسم الأفغاني، 
في آخر مرحلة من هذه الإصلاحات. وقد كان على اتصال برواد 
التحديث في التنظيمات، وليس مع العثمانيين الشباب، كما يُدّعى 
أحيانا. وهنا أيضًا تمكن من التغلغل سريعا إلى الدوائر العليا. ويعود 
الفضل في ذلك إلى بالذات إلى جاذبيته المغناطيسية التي استمدها 
من أصله الشريف باعتباره من نسل النبي، ومن علمه الغزير 
الذي اشتمل على الفلسفة. وكان ذلك شيئا مميزًا خارج إيران، 
المداخل  العربي، وكانت  العالم  تعد تُدرس في  الفلسفة لم  إن  إذ 
العملية للعلوم إلى جانب مجالات المعرفة التقليدية في مركز الاهتمام 
س في الإدارة العثمانية(. وكان  )وهكذا مثلا كان ابن خلدون يُدرَّ
الأفغاني بمظهره التقليدي الآسر وارتدائه عمامة العلماء من جهة، 
وبثقافته العصرية ودعواته التحديثية من جهة أخرى، هدية من 
أن  لهم  الذين يجوز  التعليمي لأن هؤلاء  النظام  السماء لمصلحي 
يُلقبوا بوصف عالم كانوا ينتمون حصًرا للمؤسسة التقليدية.))) 

انظر هامش 6 في:  	(((
Berkes in Keddie, p. 61.



117 ل الدين الأفغاني: نهضاجم	  لاالأمّة وخطيبها  يّو

وفي شباط )فبراير( 1870 ألقى الأفغاني في الجامعة الجديدة 
المسماة دار الفنون أي جامعة العلوم الجديدة أول محاضرة موثقة 
له. وفيها دعا إخوانه إلى تذكر أن ملة المسلمين تمتعت ذات 
يوم بقوة هائلة وبقيمة كبيرة، مفعمة بالذكاء والفهم والحكمة. 
إسلامية  أمم  والكسل. وهكذا سقطت  الراحة  غرقت في  ثم 
عديدة تحت سيطرة أمم أخرى. ولكن الآن تبدأ صحوة جماعة 
المؤمنين. لقد فتح هذا  العثماني، أمير  السلطان  المسلمين بفضل 
الحاكم الحكيم دور التعليم والتعلم والمدارس والجامعات، التي 
العلوم.  أنواع  أيضًا كل  فيها الإخوان  أن يدرس  يفترض الآن 
فهذا ممكن  وما حققته،   المتحضرة ب ـالأمم  الاقتداء  إلى  ودعا 

لنا ولا يوجد عائق أمام التقدم.)))
في هذه االكلمة يتبين لنا أيضًا لماذا يُعامل الأفغاني باعتباره 
أحد الآباء المؤسسين للنزعة القومية في الشرق الأوسط. لقد 
العثمانية على  يرتبط في الإمبراطورية  الذي   ملة فسر مصطلح
نحو دائم تقريبا بطائفة دينية ما، بمعنى أمة وفي الوقت ذاته ناشد 

هذه الأمة الإسلامية أن تعود لعظمتها السابقة.
وفي نهاية عام 1870 دُعي مجددا لإلقاء محاضرة في الجامعة، 
المفترض  وكان   .والصنائع العلوم  تقدم  بعنوان  المرة  هذه 
رمضان،  شهر  في  تُجرى  محاضرات  سلسلة  ضمن  تكون  أن 
ومن شأنها بحسب الإعلان المسبق عنها في الصحيفة الرسمية 

عن الجامعة، انظر: 	(((
Ihsanoglu, Science, pp. 827–842; 

المحاضرة نقلا عن:
Keddie, Islamic Response, pp. 63–64.



مسلمون حدا ثيون 	118

تعريف الرأي العام بكل فروع العلوم الطبيعية والإنسانية. وعلى 
الأغلب كان يمكن تصور أن السيد الأفغاني ليس هو الشخص 
المناسب لمحاضرة عن الصنائع، ولذلك فقد تحدث عما يجيده 
الفلسفة.  عن  حاضر  لقد  أيضًا(:  عنه  يتحدث  أن  أراد  )وما 
تحدث )بالعربية( أمام جمهور كبير عن الدولة بوصفها جسدًا 
العقل،  هو  )الملك  المنفردة  والحرف  المهن  هي  أطرافه  حيًا، 
في  إلخ(،  الكبد..  هم  والفلاحون  السواعد،  هم  والحدادون 
حين أن أعلى الوظائف هي تلك التي للنبي وللفيلسوف. نص 
المحاضرة مفقود، ولكن بحسب كل التقارير الواردة فإنه قد 
صرح حتمًا بأن الحاجة إلى النبي لا تشمل كل العصور )فدين 
لرجل  يحتاج  عصر  كل  لكن  عديدة(  عصورًا  يغذي  واحد 
النظام. هذا  عالم وخبير على نحو خاص، ودونه يختل توازن 
على  بصمته  يضع  ما،  نحو  على  عبقري  إذًا  هو  الفيلسوف، 
العصر. يكتسب الفيلسوف آراءه من المحاججة والبراهين، أما 
النبي  أما  الوحي. وللفيلسوف رسالة عالمية،  النبي فعن طريق 
الزاوية،  هذه  من  الفيلسوف،  فإن  ولهذا  بعصره،  فمحكوم 

يتقدم على النبي.)))
ولم يكن مفاجئا أن تتسبب مقولته في سيل من الانتقادات 
وأن تتيح فرصة سانحة للنخبة القديمة من العلماء، وفي مقدمتهم 
شيخ الإسلام لنزع المصداقية عن المجددين وجامعتهم. فُصل 
قبل  إليه  انضم  الذي  التعليم  مجلس  من  الأفغاني  الدين  جمال 

انظر: 	(((
Keddie, Sayyid, p. 65–80.



119 ل الدين الأفغاني: نهضاجم	  لاالأمّة وخطيبها  يّو

الجامعة  أُغلقت  عامين  وبعد  البلاد.  من  وطُرد  قصيرة،  فترة 
الجديدة أيضًا.

الأفغاني ستكون مرحلة  الدين  التالية في حياة جمال  المرحلة 
ناجحة، إذ نراه في مصر، حيث قضى ثماني سنوات مثمرة بين 
عامي 1871 و1879، قد استطاع كباحث مستقل إلى حد ما 

أن يجمع حوله كوكبة من ألمع الشباب الواعدين.
وكانت الأوضاع في مصر أيضًا في حالة اختمار. كانت القاهرة 
هي الحاضرة الثانية في الإمبراطورية العثمانية، حيث قام الخديوي 
إسماعيل، نائب السلطان، بالعمل على تحديث وانفتاح مماثل 
للذي شهدته إسطنبول، بل وتفوق عليها بإنشاء قناة السويس. 
لكنه أغرق بلاده كذلك في ديون هائلة. وكان من المفترض أن 
القناة برأس مال أوروبي من شركة قناة السويس. لكن  تُنشأ 
نظرا لأن فرديناند دي ليسبس لم يستطع بيع أسهمه في أوروبا، 
باع بالخداع وبدعم رسمي من نابليون الثالث 44% من الأسهم 
لصديقه الخديوي الساذج عديم الخبرة بالسياسات المالية. ونظرا 
لأن الخديوي لم يمتلك الأموال اللازمة نصحه دي ليسيبس بأن 
تستدين الدولة لأجل قصير عبر أذون الخزانة. وكانت تلك هي 
أول خطوة نحو إفلاس الدولة، لأنه لدفع هذا الدين، كان علي 
الخديوي أن يأخذ قروضًا خارجية جديدة، إلى أن منعه السلطان 

من ذلك، لكن ذلك حدث بعد فوات الأوان.
في  مصر  فلاحي  الفرعون،  وكأنه  الخديوي،  أمر  وبينما 
السنوات الأولى بحفر القناة بأيديهم بالسخرة )عندما زار رينان 
ليسبس، كان  ب ـمملكة دي  إعجابه  القناة وأبدى  موقع حفر 
25 ألف رجل يعملون شهرًا وراء شهر دون أجر في حفر القناة 



مسلمون حدا ثيون 	120

أمام  العمل(، تصرف  بسبب خطورة  لقي حتفه  منهم  وكثير 
الحكام الأوربيين وكأنه أوروبي، وكلف فيردي بتأليف أوبرا 

عايدة خصيصا للافتتاح الفخم للقناة عام 1869.
تمكن الدائنون الأوروبيون من منع إسماعيل من إعلان عدم 
مصر  اُعلنت  ثم  العثماني.  بالسلطان  اقتداًء  السداد  على  قدرته 
حسب  الديون  سداد  يمكن  ولكي  كلية.  السداد  عن  عاجزةً 
فيها  شارك  جديدة  حكومة   1878 عام  في  تشكلت  النظام، 
إنجليزي وزيرا للمالية وفرنسي وزيرا للأشغال العمومية. وعندما 
أرغمت  سلطاته،  من  الفعلي  التجريد  هذا  على  إسماعيل  ثار 
المنفى  إلى  وإرساله  عزله  على  السلطان  الأوروبية  الحكومات 

وتعيين ابنه توفيق خلفا له.)))
كان الوضع في مصر إذًا أرضًا خصبةً مواتيةً لتعاليم السيد جمال 
الدين الأفغاني، لإدانته للنخبة المحلية الفاسدة ودعايته المناهضة 
الداخل  للاستعمار من جانب، ولدعوته لإصلاح الإسلام من 
من جانب آخر. واستند نجاحه في مصر على قدرته على الجمع 
أنفسهم  ثقة المسلمين في  تأكيد  القضيتين بحصافة، بمعنى  بين 
الأوروبية. وفي  الهيمنة  الذات في مواجهة  الفلسفة وتأكيد  عبر 
مصر أيضًا كانت الفلسفة منسية، ومن لم يكن راضيا بالتشدد 

الديني، كان يلجأ إلى الاستلهام من الطرق الصوفية الكبرى.
بين  الأفغاني  فيها  جمع  التي  الجديدة  التوليفة  جعلت  وقد 
الفلسفة الإسلامية والصوفية والتفسيرات غير المألوفة للنصوص 

انظر: 	(((
Schölch, “Der arabische Osten”, pp. 393–395.



121 ل الدين الأفغاني: نهضاجم	  لاالأمّة وخطيبها  يّو

أشبه  الأفغاني  من  الراهنة  بالقضايا  ذلك  كل  وربط  المقدسة 
ومن  مختلفة  مشارب  من  شبابًا  مثقفين  إليه  يجذب  بمغناطيس 
كل الأديان. واحد على الأقل من بين معارفه كان يهوديًا وهو 
يعقوب صنوع، كما التف حوله العديد من المسيحيين، والمسلمين 
طبعًا. ونعرف من رواياتهم تبجيلهم الهائل للأفغاني. وكان لذلك 
علاقة بأساليبه التعليمية. وقد أُطلق عليه حكيم الشرق وقرأ 
وتناقش مع تلاميذه على غرار ما كان يفعله الفلاسفة القدامى 
والمتصوفة المسلمون، وكان ذلك إما في بيته أو في المقاهي. وقد 

شجعهم على أن يفكروا ويفسروا باستقلالية.
فيها.  أفكارهم  ونشر  الصحف  تأسيس  على  شجعهم  كما 
مصلحًا  بعد  فيما  أصبح  الذي  عبده  محمد  سيكتب  بعدها 
عام 1877  قبل  كانوا  المصريين  أن  المصرية  للديار  ومفتيًا  دينيًا 
مستسلمين لحكومتهم من دون قيد أو شرط. لم يكن من أحد 
يجرؤ على أن يكون له رأي خاص، لأن الخديوي المستبد كان 
يضطهد الآراء المخالفة. وما كان للناس أن يتبادلوا الرأي وكانوا 
يعيشون في عزلة، وفي ظل هذا السيناريو الكئيب، جاء السيد 
ولديه  نادر،  رجل  وهو  عام 1286 هجرية،  الدين في  جمال 

 (((.معرفة واسعة بأمور الدين وشؤون الدنيا
لم يدعُ الأفغاني إلى التضامن بين المسلمين فحسب، بل بدا 
أيضًا أنه يحقق بنفسه هذا التضامن. وعندما اندلعت الحرب بين 
الصحف  وجدت   ،1877 عام  العثمانية  والإمبراطورية  الروس 
خصبة.  أرضا  تأسيسها  فكرة  وراء  هو  كان  التي  والمجلات 

عبده، محمد. مجلة العروة الوثقى ص. 24. 	(((



مسلمون حدا ثيون 	122

تأسس المزيد من الصحف، وانشغلت بمرور الوقت بالمشاكل 
المصرية.)))  المالية  بالأمور  تهتم  وبدأت  والاجتماعية  السياسية 
التاسع  القرن  سبعينات  منتصف  منذ  مصر  أصبحت  وبالفعل 
من  المثقفين  من  الكثير  وانتقل  العربية.  للصحافة  مركزًا  عشر 
القاهرة.  إلى  ودمشق،  بيروت  من  الإمبراطورية،  أنحاء  باقي 
تقريبًا  يدير  كان  الأفغاني  فإن  عبده  محمد  كتب  ما  وحسب 
كانت  المصرية  السوق  في  الصحف  ومعظم  للصحافة  مدرسة 

متأثرة به.
العامة، ومنها  العديد من الخطب في المحافل  إلقاء  وبدأ في 
أيضًا خطب أمام عامة الناس، كما في الإسكندرية: أنت أيها 
وتقوم  الرمق  به  تسد  ما  لتستنبت  قلب الأرض  تشق  الفلاح 
لماذا لا تشق قلب  فلماذا لا تشق قلب ظالمك!!  العيال،  بأود 
في  أخرى  خطبة  ألقى  كما   (((أتعابك!؟ ثمرة  يأكلون  الذين 
أرقى اجتماعيًا،  أمام جمهور  الإسكندرية في عام 1879 ولكن 
وفاتح هؤلاء بالقول إنهم ينحدرون من أصول مصرية فرعونية 
أو في حالة القادمين من بيروت أو دمشق من أصول فينيقية أو 
الآثار  أطلال  عليها  تشهد  التي  العظيمة  العمارة  وأن  كلدانية. 
غير  الشرقيين  أن  يرون  الذين  هؤلاء  كل  تكذب  القديمة، 

قادرين على إنجاز شيء مهم. 

انظر: 	(((
Keddie, Sayyid, p.95.

انظر: الأفغاني وعبده. العروة الوثقى والثورة التحريرية الكبرى. ص 28  	(((

انظر أيضًا:
Keddie, Sayyid, pp. 101–102.



123 ل الدين الأفغاني: نهضاجم	  لاالأمّة وخطيبها  يّو

وحسبما يرى فإن الأمر في الوقت الحاضر على النحو التالي وهو 
أن الأجانب اقتسموا أراضي الشرق، وأنه لا بد من وجود علة 
لتخلف هذا الشرق. وإذا ما درسنا الأمر من الناحية الفلسفية، 
فحسب:  سببين  للتخلف  أن  فسنجد  الأفغاني،  يقول  كما 
التعصب والطغيان. التعصب هو إساءة استخدام للدين. إذا ما 
نظر المرء إلى مؤسسي الأديان، موسى وعيسى ومحمد، لا يجد 
والدعوة  للحقيقية  كأصل  بالله  الاعتراف  سوى  تعاليمهم  في 
للفضيلة وفعل الخير والزجر عن الرذائل والشرور )وهو فرض 
شرعي واجب على كل مسلم. ب. ش.( لكن من تبعوا مؤسسي 
بذور  ونثروا  الدين  استعمال  الأفغاني،  أساءوا، حسب  الأديان 
الشقاق بين الجماعة. إذًا يضع الأفغاني كل الأديان التوحيدية على 
درجة واحدة ولا يفرق بينها. إنه يشدد على ما يجمع بينها ولا 

يقلل من قيمة المسيحية واليهودية.
تقييد  الأفغاني،  بحسب  يعني  فإنه  الطغيان،  ما يخص  أما 
الأمة بسلسلة إرادة وحيدة، والتصرف فقط حسب هوى هذه 
الإرادة. وهو يأمل أن يؤسس رجال من الحضور حزبا وطنيا 
يدعم قضية الوطن ويقوى السيادة البرلمانية وبذلك تسود العدالة 
والمساواة ولا تعود الحماية الأجنبية ضرورية. في هذه الخطبة ذكر 
أيضًا لمرة واحدة حقوق المرأة. وبخلاف ذلك كان يتجنب دائما 
الموضوع أو بالأحرى النساء. وحذر السادة الحاضرين من أنه لا 
مخرج من الغباء والخنوع والضعف، مادامت النساء محرومات من 
الحقوق وغير عالمات بواجباتهن. لأنهن الأمهات اللاتي يعلمن 
الأخلاق للأطفال. بل وحتى لو شكل كل الرجال أمة ما، فإنه 



مسلمون حدا ثيون 	124

لن يكتب البقاء سوى لهذا الجيل من الرجال. لأنه دون النساء 
من أمثالهم في الأمة، ستعود الأمة إلى الجهل.)))

المبكرة  نهضته  في  للأفغاني  نُظر  العربي  الربيع  أعقاب  وفي 
باعتباره ديمقراطيا، لأنه في نهاية حياته قد دعا أنصاره، وهو 
وقتهم  يضيعوا  ألا  لسلطان،  لدى  الذهبي  القفص  في  حبيس 
في السعي لإقناع حاكم مستبد.))) عليهم التركيز على الشعب 
وأن يزيلوا أساس الطغيان، وليس ممثليه: يا ليتني كنت بذرت 
أفكاري في التربة المتلقية لأفكار الشعوب؟ ألم يكن ذلك أفضل 
مما فعلته حين ضيعت هذه البذرة الناضجة الخيرة في التربة الجافة 
الأساسية  الجدران  لتقويض  اسعوا  المتحذلقين؟  للملوك  العاقر 

(((...للاستبداد، وليس ممثليه
لكنه على الأقل تحدث في الخطبة المذكورة أعلاه عام 1879 
عن برلمان وأحزاب وكان يضع فعلا نصب عينيه نظامًا اجتماعيًا 
عادلًا، يسري أيضًا على القاعدة العريضة من السكان. لكنه لم 
يصِغ بشكل محدد إلى أي مدى ستكون مشاركتهم. في البداية 
السنة  بين  أيضًا  الوحدة،  وخلق  الضعف  بمقاومة  الأمر  تعلق 
والشيعة. وكتب منتقدًا تشرذم الإسلام قائلا، إنه بالتخلي عن 

انظر: الأفغاني، جمال الدين. الرسائل والمقالات. ص101–102 	(((

انظر أيضًا:
Keddie, Sayyid, pp. 109–110.

الدين  المسلم جمال  الفيلسوف  آراء  العالم الإسلامي:  انظر: مرتضى، دمقرطة  	(((

الأفغاني. على موقع:
www.muslimischestimmen.de (20.11.2015)

انظر: رسالة إلى إيراني. اقتباس من: 	(((
Keddie, Sayyid, p. 419.



125 ل الدين الأفغاني: نهضاجم	  لاالأمّة وخطيبها  يّو

عليها  حافظ  التي   والاجتهاد والفقه  العلم  أصحاب  كرامة 
الخلفاء الأربعة الراشدون، كثرت النحل وازدادت النزاعات.))) 
ورأى في السلطان العثماني إمكانية لتوحيد الأمة وحمايتها. كان 
السلطان والشاه هما الحاكمان الوحيدان في غرب آسيا. وقد علق 
أحد  يد  على  سيُقتل  الذي  الشاه  سيطرده  طويلًا.  عليهما  آماله 
التلميذ. وسيقوم  بنفسه عن هذا  نأى  الأفغاني  لكن  تلاميذه. 
جراء  فيه  سيموت  ذهبي،  قفص  في  بحبسه  العثماني  السلطان 

إصابته بالسرطان عام 1897.
في  إخوته  استغلال  كماسوني  حاول  قد  الأفغاني  أن  ورغم 
المحفل سياسيا، فقد كان تأثيره الإعلامي هو ما أزعج الخديوي 
توفيق، وما أدى إلى شحنه في العام نفسه بالقوة على متن سفينة 

نقلته من السويس إلى كراتشي.
الهنــد،  في  ذلــك  بعــد  قضاهــا  التــي  الثــاث  الســنوات  في 
الــرد  الوحيــد في  الطويــل  ونصــه  المقــالات  مــن  كتــب سلســلة 
 ،(((الأثــر الضــار للدهريــن عــى الشــعب أو ،عــى الدهريــن
 كــا جــاء في صياغــة صائبــة للصحفــي الألمــاني روبــرت يدرمــان

Robert Jedermann الــذي أجــرى حــوارًا مطــولًا مــع الأفغــاني 

قبــل وفاتــه.
في نصه الرد على الدهريين يقوم بجردة حساب مع الفلسفة 
المادية بدءًا من ديموقريطس ووصولا إلى داروين، أو بالأحرى 

العروة الوثقى. ص34 	(((

انظر: 	(((
Jedermann, “Scheik”, p. 2.



مسلمون حدا ثيون 	126

ما أعتقد أنه سمعه عن داروين، ومع كل النقد الراديكالي للدين 
الرباط  الشعب  يسلب  النقد  هذا  لأن  الغربي(،  النقد  )أيضًا 
الذي يوحده، ويسلب منه الأخلاق. وكما يكتب فإن الشعب 
الفرنسي، شعب تفرد بين الشعوب الأوروبية بإحراز النصيب 
الأوفر من الأصول الستة فرفع منار العلم وجبر كسر الصناعة 
للتمدن  مشرقًا  بذلك  وصار  الرومانيين  بعد  أوروبا  قطعة  في 
حتى  الميلادي  عشر  الثامن  القرن  إلى  الغربية.  الممالك  سائر  في 
ظهر فيهم )فولتير( و)روسو( يزعمان حماية العدل ومغالبة الظلم 
والقيام بإنارة الأفكار وهداية العقول. فنبشا قبر أبيقور الكلبي 
والأضاليل  )الدهريين(.  الناتوراليسم  عظام  من  بلى  ما  وأحييا 
أضرمت  التي  هي  وروسو(  )فولتير  الدهريان  هذان  بثها  التي 
الثورة الفرنساوية المشهورة.. نعم أن نابليون الأول بذل جهده 
في إعادة الديانة المسيحية إلى ذلك الشعب لكنه لم يستطع محو 
آثار تلك الأضاليل.. هذا الذي جر الفرنساويين للسقوط في عار 

الهزيمة بين يدي الجرمانيين عام 1871.
الكمون  مذهب  عليها  قام  الأباطيل  هذه  فإن  ذلك  إلى 
تكن  ولم  الفرنساويين  بين  المذهب  هذا  ونما  الاشتراكيين  أي 
من  أقل  الفرنساوية  البلاد  في  ومفاسدهم  به  الآخذين  مضار 
 (((.)تاريخ الحرب بين فرنسا وألمانيا مضار الجرمانيين )راجع 
إلا  العدميين  أو  الشيوعيين  أو  الاشتراكيين  لدى  شيئا  يترك  لم 
وانتقده ووضع نفسه في صفوف هؤلاء الذين يكيلون نقدهم 
بكل ما هو متاح من اتهامات فظة: إنهم يجلبون الفحش )من 

انظر: الأفغاني، جمال الدين. الرد على الدهريين. ص64–66 	(((



127 ل الدين الأفغاني: نهضاجم	  لاالأمّة وخطيبها  يّو

خلال مشاعية النساء( والشيوعية والأفول الأكيد لكل البلدان 
رينان سيؤيده هنا في كثير  فيها.))) كان  تقوى شوكتهم  التي 
من الأمور. ظل الأفغاني متابعا لما يحدث في البلدان الأوروبية. 
واللافت هو خاتمته بأن كل إضعاف للدين يقود إلى إضعاف 

الدولة التي يتكرر فيها ذلك.
هؤلاء  حول  النص  من  الأكبر  الجزء  يتمحور  بالطبع  لكن 
لقد  بماديتهم.  يضعفونه  الذين  الإسلام  سياق  في  المتواجدين 
كان الإسلام الذي أراد إصلاحه إسلامًا نشطًا وحراكيًا. وعند 
ويتضمن  الفكرة  هذه  عن  فيه  يعبر  مقطع  تقريبا  المؤلف  نهاية 
الآية القرآنية الشهيرة التي كان هو أول من أدخلها في النقاش 
وارتبطت ارتباطًا لصيقًا بالإسلام المعاصر. فإن قال قائل فما بال 
المسلمين على هذه الحال السيئة والشأن المحزن؟ كان جوابه: 
أن المسلمين كانوا كما كانوا وبلغوا ما بلغوا والعالم يشهد بفضلهم 
واكتفي الآن من القول بهذا النص الشريف )إن الله لا يغير ما 

بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم())) )سورة الرعد الآية 11(. 
عندما كان المسلمون مؤمنين بحق، كانوا إذًا أقوياء. ترتبط 
فكر  في  أساسيًا  ارتباطًا  ببعضها  والقوة  والتحضر  الفضيلة 
أمام  مباليين  المسلمون لا  أصبح  الأفغاني. وعندما  الدين  جمال 
البعض.  بعضهم  تجاه  باللامبالاة  يتسمون  أيضًا  أصبحوا  الله، 

انظر:  	(((
“The Truth of the Neicheri sect”

 مترجم في 
Keddie, Islamic Response, pp. 160–161.

انظر: الأفغاني، جمال الدين. الرد على الدهريين. ص90 	(((



مسلمون حدا ثيون 	128

ضعف تضامنهم وهكذا تضاءلت قوتهم. وإذا ما قوي التضامن 
واكتسب المسلمون علومًا جديدةً، ستقوى بلدانهم من جديد.

لكن ما هو مفهوم الأفغاني للمعرفة العصرية والعلوم العصرية؟ 
عام  الفارسية(  )باللغة  ألقاها  لقد تحدث عن ذلك في محاضرة 
1882 في ألبرت هول في كلكتا بعنوان التعليم والتعلم. وفيها 
بحسبه  تعد  التي  الفلسفة  للعلم، وتحديدًا  مفهومه  بداية  أوضح 
كونية وتوضح للإنسان شروطه ويستخدمها كل علم في مجاله 
المناسب. ثم توجه بحديثه إلى علماء الإسلام المعاصرين قائلًا إنه 
العالم بأسره،  ينير  أن  بد  أن يصبح عالًما، فلا  أراد عالم  ما  إذا 
وإذا لم يصل نوره إلى العالم بأسره، فلينر على الأقل منطقته أو 
مدينته، أو قريته أو مسقط رأسه )..( إنه لمن غير المفهوم تمامًا أن 
يقسم رجال الدين والعلماء المسلمين العلم إلى قسمين. ويصفون 
علمًا  بوصفه  الآخر  والنصف  إسلاميًا  علمًا  باعتباره  نصفه 
أوروبيا. ولذلك يحظرون، والكلام للأفغاني، تدريس عدد من 
هذه العلوم. ألم يفهموا أن العلم شيء نبيل ولا يرتبط بأمة بعينها 
وأنه لا شيء يميزه سواه هو ذاته. ويضيف أن الأمر بالأحرى هو 
أن كل ما هو معروف، عُرف عن طريق العلم، وكل أمة تتمتع 
يتصل  أن  العلم. يجب  المهابة عن طريق  بالمهابة، تكتسب هذه 

الناس بالعلم، والعلم بالناس.
وحسب رأيه، فإنه لمن الغريب للغاية أن المسلمين قد درسوا 
العلوم المنسوبة لأرسطو بأكبر قدر من السرور )لكنه هنا كان 
يتحدث عن الهند وبلاد فارس وليس عن العالم العربي.( لكن 
عندما يتعلق الأمر بغاليليو ونيوتن وكبلر، فإنهم يعتبرونهم كفارا 
ويرفضون لذلك الفيزياء أو الفلك. لكن البرهان هو أبو العلوم 



129 ل الدين الأفغاني: نهضاجم	  لاالأمّة وخطيبها  يّو

أن يحظر  يريد  غاليليو. من  أرسطو ولا  ليس  وأمها، والبرهان 
العلم، لأنه يعتقد أنه يحافظ بذلك على الدين الإسلامي، هو في 
الحقيقية عدو للدين. إن الإسلام هو أقرب الأديان للمعرفة وللعلم. 
والعلم والمعرفة لا يتناقضان مع أسس العقيدة الإسلامية. وهنا 
يستعين الأفغاني بصيغة سيلجأ إليها كل من كمال وبايازيتوف 

وستصبح الحجة المعتادة للإسلام المعاصر. 
يقول الأفغاني إن أول تعليم يتلقاه الإنسان هو التعليم الديني 
لأن التعليم الفلسفي لا يمكن نيله إلا من خلال جماعة تمتلك 
البراهين  فهم  على  قادرةً  بذلك  وتكون  العلم  من  قدرًا  فعليًا 
قبل  حالهم،  إصلاح  للمسلمين  يمكن  لن  وبحسبه  وتقديمها. 
العلم والمعرفة.  أنفسهم ويقطفوا ثمار  الدينيون  القادة  أن يصلح 
الانحطاط والفساد كما عشناه في المجتمعات الإسلامية طال 
يطغى  أن  قبل   الدينيين القادة  وكل  والشريعة  الدين  رجال 
 ،مثقف عالم على بقية الجماعة.))) لكن الأفغاني، وهو نفسه
القضاء  في  التقليديين  الدين  علماء  رغم تحريضه ضد  يرغب  لم 
على  قادرًا  يكن  لم  لأنه  ونظرًا  إصلاحهم.  أراد  بل  عليهم، 
ظل  الذي  عبده،  محمد  تمكن  )لقد  التعليم  في  تغيير  إحداث 
لفترة أحد أنصاره، من تحقيق ذلك، ولكن في اتجاه آخر، اتجاه 
ديني صرف( فقد قوض مثله مثل كل الحداثيين سلطة هؤلاء 
العلماء، دون إيجاد بديل مناسب لهم. وسيكون لذلك عواقب 

وخيمة في القرن العشرين.

انظر:  	(((
Afghani, “On teaching”, in Keddie, Islamic Response, p. 58–62.



مسلمون حدا ثيون 	130

السخرية والأناقة: رد الأفغاني على رينان

مدى  على  باستمرار  الأفغاني  انشغل  أن  وبعد   ،1883 عام  في 
سنوات طوال بأوروبا وسياستها وبالأخص علمها، قرر الأفغاني 
أن يرى أوروبا رأي العين، وخصوصا أن المخابرات البريطانية في 
الهند وضعته تحت المراقبة ولم تغفل عن تحركاته. كانت أوروبا تعني 
لمثقفي غرب آسيا في ذاك الوقت حتما باريس أو لندن. وقد أراد 
الأفغاني زيارة كلتا المدينتين، لكنه قرر في آخر المطاف الاستقرار 
لفترة في باريس، حيث عاش هناك بعض من تلامذته ورفاقه 
خلال فترة إقامته في مصر في المنفى وأصدروا صحفًا. وكان أول 
التي أصدرها  الصحيفة  باريس قد ورد في  إلى  نبأ عن وصوله 
يعقوب صنوع، أحد أنصاره اليهود، الذي أطلق على نفسه حينها 
كانت  ساخرة  صحيفة  أيضًا  أصدر  كما  صنوع.  جيمس  اسم 
محظورة في مصر. في التاسع عشر من كانون الثاني )يناير( نُشر في 
عمود أخبار مهمة أن جمال الدين العظيم الذي يكرس حياته 
لخدمة البشرية ويحب مصر، يعيش الآن في باريس، وسيكتب من 
الآن فصاعدا للصحيفة. وقد فعل الأفغاني ذلك أيضًا، كما أصدر 
صديقه  عبده  محمد  مع   الوثقى العروة  الخاصة  مجلته  كذلك 
الدين الإصلاحي ومفتي مصر لاحقًا. وكانت  المقرب ورجل 
نسخ المجلة ترسل في أظرف مغلقة إلى بلدان العالم الإسلامي، 
التي سرعان ما حُظرت فيها المجلة. كما نشر الأفغاني أيضًا خلال 
السنوات الثلاث التالية في عدة دوريات فرنسية. وكان مقاله في 
الرد على إرنست رينان هو من دون شك أهمها وأشهرها وقد نُشر 

.Journal des débats في جريدة جورنال دي ديبا



131 ل الدين الأفغاني: نهضاجم	  لاالأمّة وخطيبها  يّو

وهكذا كتب الأفغاني بنبرة مهذبة منتقاة وبسخرية رهيفة 
أنه لا يظن أن السيد رينان، الذي عمّ صيته الغرب كله وبلغ 
 .،العرب النيل من مجد  الشرقية.. كان يقصد  البلدان  أقاصي 
لقد أراد إلقاء الضوء على نقطة ظلت معتمة في تاريخ العرب 
وتعريف الباحثين في الأديان بها. ويقول الأفعاني إنه لم يطلع على 
المحاضرة إلا من خلال ترجمة تقريبية لمعانيها، فلو كنت قادرا 
على قراءتها بالفرنسية لأحطت بأفكار هذا الفيلسوف بأفضل مما 
فعلت. فليتقبل مني تحية متواضعة تكون عربون احترام وتعبيرا 

.صادقا عن إعجابي
قائــا: وأنقــل  الأفغــاني حديثــه  يواصــل  وبســخرية لاذعــة 
 إليــه في هــذه المناســبة قــول شــاعر كان يحــب الفلســفة هــو المتنبــي،

فهــو القائل:

لا تلزمنــي في الثنــاء الواجبــاخذ من ثناي عليك ما أستطيعه

حد  فيها  بلغ  مديح  قصيدة  من  بيتًا  هنا  الأفغاني  يقتبس 
السخرية، كتبها الشاعر العربي الشهير أبو الطيب المتنبي )915–

965 م( لحاجب في بلاط الخليفة. ولقاء هذا المديح المبالغ الذي 
المستاء  الحاجب  دفع  للجميع،  ملحوظًا  الحقيقي  معناه  كان 
 الدينارية دينارًا واحدًا للمتنبي الذي أطلق بدوره هازئا اسم
الأفغاني  به  يبلغ  نوعه  من  فريد  استهزاء  له  يا  قصيدته.)))  على 

 Corpus“ برلين  في  القرآني  النص  توثيق  مؤسسة  من  المصري  غسان  أشكر  	(((

الحداد  محمد  ترجمة  أن  إلى  الإشارة  تجدر  المعلومة.  هذه  على   ”Coranicum

المرفقة لرد الإفغاني على رينان تعتمد بيتا آخر للمتنبي هو: وذنبي وتقصيري 
وما جئت مادحا، ولكن جئت أسأل العفو، أما مجدي عبد الحافظ فيعتمد في 
ترجمته على اقتباس خاطئ لبيت للمتنبي هو: لا خيل عندك تهديها ولا مال، 



مسلمون حدا ثيون 	132

رينان بتعقيد مبالغ رأيه في شخصه وفي نظريته عن العرب! فهل 
أدرك رينان، المعروف بأنه ملك السخرية، ذلك؟

وحسب الأفغاني فقد اتهم رينان العرب بأنهم لا يصلحون 
الأسطورة،  الميثولوجيا / خلق  )يقصد  الطبيعة  وراء  ما  لعلوم 
وأيضًا اللاهوت( ولا للفلسفة – هذه النبتة النفيسة التي – هكذا 
يعيد الأفغاني صياغة رأي رينان المسبق يبس عودها بين أيدي 
العرب فكأنها تحترق بلفح رياح الصحراء.، لكنه يتبنى وجهة 
النظر القائلة بأنه ما من أمة تمكنت منذ النشأة من جعل العقل 
المحض قائدًا لها. كانت الحاجة قائمة دوما لمعلمين يوجهون 
البشر بتكليف من كيان أسمى، نسب إليه هؤلاء المعلمون كل 
الأحداث، ثم تتلو ذلك جملة لافتة، تخص كل الأديان بالقدر 
نفسه من الأهمية في استمرار تطور البشرية: إني أسلم أن الإنسان 
قد أخضع بذلك إلى أثقل استعباد وأكبر ازدراء. لكن هل ينكر 
أحد أن ذلك التهذيب الديني، سواء أكان مسيحيًا أم إسلاميًا 
أم وثنيًا، هو الذي كان مرشد الأمم للخروج من حال التوحش 
المدنية؟ هنا يتساءل المترجم الألماني لمقال  والارتقاء في طريق 
إن  بانبهار  الموضع  هذا  في  لنا،  معروف  غير  وهو  الأفغاني، 
كان الأفغاني قد عرف كتاب ليسينغ  Lessingتربية الجنس 

البشري، فالتشابه بينهما في الأفكار مدهش جدا. 

فليسعف النطق إن لم يسعف الحال وذلك في كتابه الإسلام والعلم. مناظرة 
رينان والأفغاني، ص55. الوحيد الذي أدرك أن البيت الصحيح مقتبس من 
القصيدة الدينارية هو علي شلش وذلك في ترجمته غير الكاملة الصادرة ضمن 

الأعمال الكاملة للأفغاني التي حررها سيد هادي خسروشاهي، ص. 200.



133 ل الدين الأفغاني: نهضاجم	  لاالأمّة وخطيبها  يّو

يستطرد الأفغاني قائلًا بأن كل الأديان غير متسامحة، وكل 
منها على طريقتها. لكنه يضع حجة تاريخية في مواجهة طروحات 
رينان. فالإسلام أصغر عمرًا من المسيحية بعدة قرون، فلماذا لا 
يتحقق للمجتمعات المسلمة في المستقبل ما تحقق للمجتمعات 
المسيحية؟ ولا يمكنه أن يقبل بأن يُسلب الأمل من المسلمين، 
وهو هنا لا يدافع أمام المسيو رينان عن الإسلام: أنا أدافع هنا 
في وجه السيد رينان عن قضية مئات من ملايين البشر الذي 
سيقبعون في غياهب التوحش والجهل لولا هذا الأمل. وحسب 
الأفغاني حاول الإسلام بالفعل أن يخنق الحقيقة، وأعاق الفلسفة 
الكنيسة  رؤساء  أجراها  المحاولة  هذه  لكن  العلمية.  والحقيقة 
الكاثوليكية الذين بحسب علمه لم يلقوا إلى الآن أسلحتهم في 

المعركة ضد العلم. )ص 231(
المعاصر حاد ولا يمكن  الإسلام  لوضع  الأفغاني  نقد  لكن 
التغاضي عنه: فالمؤمن الحقيقي هو بحسب الأفغاني الآن مثل 
 لها مستعبد  العقيدة  إلى  مقرون  إنه  العربة،  إلى  المقرون  الثور 
 .الفقهاء له  خطه  الذي  المنهاج  في  السير  إلى  أبدا  ومدفوع 
وفوق ذلك فإن مثل هذا المؤمن مقتنع كذلك بأنه يمتلك كل 

الحقائق. ولهذا فهو لا يطمح إلى المعرفة ويحتقر العلم.
يعش  العربي لم  أن الجنس  أيضًا في  رينان  الأفغاني  يوافق 
قمع  ما  وأنه سرعان  والعلم،  الفلسفة  فترة طويلة في سلام مع 
وضع  في  العربي  الشعب  أن  حقيقة  على  يؤكد  لكنه  الفلسفة. 
التوحش قد تمكن من في وقت قصير من تحصيل كل العلوم 
ووسعوها  ووضحوها  وطوّروها  تقريبا  واليونانية  الفارسية 
أنكرها  حقيقة  وهي   –  نادرة ودقة  كامل  بذوق  ونسقوها 



مسلمون حدا ثيون 	134

رينان وحتى يومنا هذا لا يقبلها علماء أوروبيون.))) إنه يناقض 
حجة رينان القائلة بأن بعد المسافة عن القسطنطينية هو ما حال 
دون نقل الأوروبيين للتراث القديم، قائلًا بأن الأوروبيين كانوا 
الأقرب جغرافيا إلى روما وبيزنطة وليس العرب. لماذا لم يقوموا 

بأنفسهم بجلب كنوز العصور القديمة العلمية؟ 
ثم يلقن رينان، منظر الأمة، درسًا: أما ما يخص الأمم، فهي 
تختلف عن بعضها اختلافًا جوهريًا من خلال لغاتها. ولو تتبع 
الغازي والمغزو ينصهران في  الغزوات وحدها ولم يقر بأن  المرء 
شعب واحد وفي وقت ما في لغة واحدة، فلن يجوز للكاردينال 
فرنسييْن.  يكونا  أن  بونابرت  لنابليون  أو   Mazarin مازاران 
العربية  للعائلة  والسوريون  الحرانيون  ينتمي  نفسها  وبالطريقة 

الكبرى. )ص 235(
لكن إذا ما تعلق الأمر بالإسلام المعاصر، نجده يقف تماما 
مرة أخرى إلى صف رينان. لكنه يطالب أيضًا بضرورة انتقاد 
تعاليم المسيحية أيضًا. حاول الإسلام في كل مكان رسخت فيه 
جذوره خنق العلم ولقي دعما رائعا من الاستبداد. لكن الأفغاني 
يرى أن هذا الأمر لا يختلف في حالة المسيحية. الديانات كلها 
تتشابه. وما من تفاهم ممكن بين الأديان والفلسفة. فالدين 
 .يفرض على الإنسان عقائد والفلسفة تحرّره منها أو من بعضها
 ،متواضعة ومتوددة عندما دخلت المسيحية أثينا والإسكندرية
كان أول همها إلغاء العلوم الحقيقية والفلسفة. فخنقتهما ورمت 

مثل سيلفيان غوغنهايم، في كتابه أرسطو. 	(((
Gouguenheim, Aristoteles. 



135 ل الدين الأفغاني: نهضاجم	  لاالأمّة وخطيبها  يّو

بهما في أدغال المجادلات اللاهوتية لتضع محلهما ما لا يمكن 
وتحوّل  والتجسّد  التثليث  أسرار  من  بالعقل،  عليه  الاستدلال 
الخبز والخمر إلى جسد المسيح ودمه. إن الثالوث وتحول الرب 
إلى إنسان والتحول غير المرئي للخبز إلى جسد المسيح لهي أمور، 
يشير  وهنا  المسلمين.  فهم  على  مستعصية  الأفغاني،  بحسب 
الأمور  هذه  مثل  إزاء  للغاية  عقلاني  الإسلام  أن  إلى  الأفغاني 

الغامضة التي يتعذر فهمها.
أبدًا. وما  بأن الأمور ستبقى على هذه الحال  ويختتم بكآبة 
دام البشر يحيون، سيستمر الصراع بين العقيدة والنظر الحرّ وبين 
الأرجح  على  تكون  لن  دائما  فيه  الغلبة  وبإن  والفلسفة.  الدين 
إلا  يفقهها  لا  وتعاليمه  الجماهير  يوافق  لا  فالعقل  الحرّ،  للنظر 
نخبة المتنورين. والعلم، على ما به من بهاء، لا يرضي الإنسانية 

كل الإرضاء وهي المتعطشة إلى المثل العليا. 

تلقّي رد الأفغاني في الشرق

أثار رد الأفغاني غضب المسلمين في باريس وبخاصة الشباب 
منهم. لقد اعتبروا رده لطيفًا للغاية وبه الكثير من النقد للإسلام. 
فإن  القاهرة،  جامعة  في  الأدب  أستاذ  أمين  أحمد  كتب  ومثلما 
أن  كما  أوسع.)))  نطاق  على  المقالة  هذه  بنشر  يهتموا  لم  هؤلاء 
قد  الأفغاني،  تلاميذ  أحب  يزال  لا  كان  الذي  عبده،  محمد 
البداية  في  أراد  بيروت،  في  وهو  الباريسية  المناظرة  عن  سمع 

أحمد أمين، زعماء الإصلاح في العصر الحديث. ص89. 	(((



مسلمون حدا ثيون 	136

جورنال  قرر عندما حصل على  بالعربية، ثم  الأفعاني  نشر رد 
دي ديبا وقرأه، عدم نشر الرد. وكتب في رسالة بعث بها إلى 
الآن  نحن  مرور شهر على نشر رده:  بعد  باريس  السيد في 
على سنتك القويمة لا تقطع رأس الدين إلا بسيف الدين، ولهذا 
ما  الله  يعصون  لا  دًا  سُجَّ عا  رُكَّ ادًا  عُبَّ زهادًا  لرأيت  رأيتنا  لو 
أمرهم ويفعلون ما يؤمرون.))). إلى جانب رد الأفغاني في حد 
ذاته أثارت هذه الرسالة بصياغتها القاسية الكثير من النقاشات. 
هل كان الأفغاني ملحدًا؟))) ينبغي تفسير التلاعب بالكلمات في 
)بسيف(  الصحيح  بالتفسير  فقط  أكثر وضوحًا:  بتمايز  الرسالة 
الدين يمكن للمرء قطع رؤوس الدين، أي مكافحة رجال الدين 
التقليديين، وفقا لرأي الإصلاحيين.))) بقية الرسالة الموجهة إلى 
الأفغاني تعني على نحو ما: سنظل متخفين. وحتى لو لم يرغب 
محمد عبده في نشر رد الأفغاني بالعربية، لكيلا يشين الأفغاني 
العالم الإسلامي، لم  آنذاك في  المشترك  ومشروعهما الإصلاحي 
عبارات  لاحقا  المصرية  الديار  مفتي  أصبح  الذي  عبده  يفهم 

https://al-maktaba.org/book/31616/21071#p16 :اقتباس من المكتبة الشاملة 	(((

تم الإطلاع عليه بتاريخ 2023/1/4
انظر أيضًا:

Milson, “The elusive Jamal al-Din al-Afghani”, pp. 304–305.

متقادم وأدبي الأسلوب. انظر: 	(((
Keddourie, Afghani, p. 45.

انظر: 	(((
Moazzam, Jamal Al-Din Al-Afghäni, p. 117;

كذلك:
Milson, “The elusive Jamal al-Din al-Afghani”.



137 ل الدين الأفغاني: نهضاجم	  لاالأمّة وخطيبها  يّو

الأفغاني باعتبارها غير إسلامية أو معادية للإسلام. كان الأمر 
يدور هنا حول التراث وفقهائه، إذًا كان الأمر تكتيكًا ضد 

خصم وليس ضد الإسلام. 
وفي إثر ذلك تُرجم نص رينان، وانتشر في الشرق. أما رد 
الأفغاني فقد سُكت عنه. صحيح أن أحمد أمين اقتبس مقطعًا 
قصيًرا من طروحات الأفغاني في كتابه زعماء الإصلاح في العصر 
الحديث الصادر عام 1948، لكنه أعطى من خلال هذا المقطع 
الانطباع بأن الأفغاني قد دافع عن الإسلام في مواجهة رينان.))) 
وحتى اليوم لا يزال هذا الرأي شائعا في مصر. وعندما سألت 
صحفية قبل وقت غير بعيد مستشار شيخ الأزهر لقضايا الحوار 
العبرية،  اللغة  في  متخصص  جامعي  أستاذ  وهو  الأديان،  بين 
عمل لخمسة عشر عامًا في فرنسا، عن انتقاد الأفغاني للإسلام، 
وبخاصة الجملة القائلة بأن الإسلام قد خنق العلم، رفض ذلك 
الأفغاني!  وليس  ذلك  قال  من  هو  رينان  إن  وقال  بحسم، 
العكس حسب قوله هو الصحيح، لقد فتح الإسلام الأبواب 

للعلم – هكذا كانت تعاليم الأفغاني ومحمد عبده.)))
تحرير  هيئة  إلى  العربية  باللغة  رده  أرسل  قد  الأفغاني  كان 
 .أمينة بقدر المستطاع جورنال دي ديبا، التي طبعت ترجمة
في 18 أيار )مايو( 1883. تركت الفترة الطويلة بين مقال رينان 
المجال  الأفغاني  ورد  )مارس(  أذار  من  الثلاثين  في  المنشور 

أحمد أمين، زعماء الإصلاح في العصر الحديث. ص87–88. 	(((

انظر: 	(((
Weber, Anne-Françoise, “Ringen um Tradition und Reform”.



مسلمون حدا ثيون 	138

للتكهنات، وكذلك السؤال عمن ترجم نص الأفغاني. وغالبا 
التي كانت على إطلاع  الباريسية المحيطة بالأفغاني  الدائرة  أن 
على نصوص رينان، قد ناقشت محاضرة رينان معه وحفزته على 
الرد. وأغلب الظن أن خليل غانم الذي كان ينتمي لهذه الدائرة 
أيضًا قد قام بالترجمة بتكليف من هيئة تحرير الجريدة. وقد كان 
بنفسه  رينان  كتب  حسبما  ورينان،  الأفغاني  بين  وصل  همزة 
في رده على الأفغاني.))) كان غانم )1846–1903( مارونيًا من 
مواليد بيروت، وكان يصدر بنفسه صحيفة أسبوعية ويكتب 
ديبا وقد أصدر لاحقا كتابين.))) كان  جورنال دي  أيضًا في 
ديوان  في  مترجًما  ثم  العثماني،  للحاكم  ترجمانًا  لبنان  في  يعمل 
الأول،  العثماني  البرلمان  في  ونائبًا  إسطنبول  في  الأعظم  الصدر 
إلى أن حُل في عام 1879. وبعدها ذهب إلى باريس وأصبح 
مواطنًا فرنسيًا وأصبح عضوًا في جوقة الشرف.))) من المؤكد 
أن غانم كان هو الأصلح لغويًا لترجمة النص.))) ادعى آخرون 
هذا  اختلق  قد  وأنه  الأفغاني  رد  بترجمة  بنفسه  قام  رينان  أن 

هذه الجملة لم ترد في الترجمة الألمانية. 	(((

الكتابان هما: 	(((
Ghanim, L’éducation des princes ottomans. 

و
Ghanim, Études d’histoire orientale.

انظر: 	(((
Kedourie, Afghani, p. 40.

أيضًا يرى محمد الحداد أن غانم هو المترجم، لكنه يحاجج، بأن غانم قد وضع  	(((

قناعاته الخاصة في نص الأفغاني.
الحداد، الأفغاني.



139 ل الدين الأفغاني: نهضاجم	  لاالأمّة وخطيبها  يّو

ماسينيون  كشف  التي  القاضي  رسالة  مع  فعل  كما  تماما  الرد 
زيفها.))) لكن لغة رينان العربية لم تكن جيدة كي يترجم الرد. 
وأما فيما يخص الأفغاني، فمعروف عنه أن كان يهتم كثيًرا جدًا 
بما ينشره ومن المؤكد أن أنه قد دقق الترجمة أو كلف أحدهم 
بتدقيقها. وبالتأكيد لم يكن ليقبل بتغيير حقيقي في طروحاته، 
مجلته  في  آخر  ردًا  سينشر  كان  ذلك،  في  شك  ساوره  ولو 
العروة الوثقى التي سيصدرها في باريس مع محمد عبده بعد 
عام. لكنه لم يتطرق في المجلة لهذا الجدل ولو بكلمة واحدة. 

فعليًا لم يُترجم رد الأفغاني إلى العربية ترجمة كاملة حتى عام 
محمد  هو  تونسي،  يقوم  أن  الصدفة  قبيل  من  وليس   .1997
الحداد، الحاصل على أطروحة الدكتوراه من السوربون، بترجمة 

أمينة لرد الأفغاني إلى العربية وأصدرها مرفقة بمقدمة.)))
الحداد  نشر   2001 )سبتمبر(  أيلول  من  الحادي عشر  بعد 
ترجمة رد الأفغاني على مواقع مختلفة في الإنترنت. وفي مقدمة 
طويلة جديدة أوضح أن القراءة الأبوية هي السبب في عدم 
السماح للناس في الشرق بقراءة رد الأفغاني على رينان كاملًا. 
القراءة الأبوية تمنح الكاتب الحق في أن يحدد لقارئه ما هو 

انظر: 	(((
Moazzam, ibid.

بعد عام من ذلك، أي عام 1998، صدر كتاب عن مناظرة رينان والأفغاني  	(((

لم يُنشر فيه أيضًا الرد الأصلي للأفغاني. وهو للأستاذ بجامعة القاهرة محمد 
عثمان الخشت: الإسلام والعلم بين الأفغاني ورينان. وفي عام 2005 صدرت 
الترجمة في كتاب: مجدي عبد الحافظ. الإسلام والعلم. مناظرة رينان والأفغاني. 

القاهرة. 2005.



مسلمون حدا ثيون 	140

أن  الفارق  مع  لكن  مسموح،  غير  هو  وما  بقراءته  مسموح 
القراء هنا ليسوا أطفالًا. ويعود بالتاريخ إلى ابن رشد ليبرهن 
أن الفضول هو حافز قوي في البحث عن الحقيقة. ووفقًا له فقد 
النصوص  مع  التعامل  دون  يحول  أساسًا  الفيلولوجيا  وضعت 
باعتبارها ملكية شخصية ويحول دون تشويهها حسب الهوى 
)وفي ذلك انتقاد لأحمد أمين(. ويقول الحداد إنه يجب التعامل 
مصدرها.  عن  النظر  بغض  وأمانة،  بموضوعية  النصوص  مع 
المناظرة مستمرًا،  النقاش حول هذه  منذ عام 1883 لا يزال 
أن أفضل منهجية  النصوص مكتملة. لكنه يرى  تُقرأ  أن  دون 
هي التعامل مع النصوص في سياقها التاريخي. وللقارئ العربي 
يقال  ما  آخر  جانب  من  يتحمل  أن  بد  ولا  ذلك  في  الحق 
أما  أجنبي.  القائل  ذلك  كان  ولو  حتى  ودينه،  عن حضارته 
غضبه  جام  يصب  أن  الأفضل  فمن  يقال،  ما  يتقبل  لم  إذا 
وصفها  التي  الصورة  بهذه  الإسلام  يمثلون  الذين  هؤلاء  على 
بأعداد  المتعصبون  يوجد هؤلاء  المناظرة  قرن من  فبعد  رينان. 
هائلة: هؤلاء قد اكتشفنا بعد 2001/9 أنهم ما زالوا حاضرين 
رينان لم  ولعلّ  المناظرة،  قرن من  أكثر من  بعد  بأعداد مهولة 
ير منهم إلّا عددا محدودا، أما نحن فنراهم كلّ يوم، ليس في 
أن  التي لا يمكن   الجزيرة قناة  على  وإنما  المستشرقين  كتب 
المتعصبين في  بالولاء للاستشراق. وإذا ما نظرنا لهؤلاء  تتهم 
باكستان وأفغانستان ومصر والجزائر الذين يتسببون في حمامات 
الدم ويريدون تدمير الشرق الأوسط: أيهما الأجدر بالتصدّي، 
الموضوعة  أم الأصولية وبرامجها  الاستشراق واتهاماته للإسلام 



141 ل الدين الأفغاني: نهضاجم	  لاالأمّة وخطيبها  يّو

يقول  بشأنه، حسبما  كل  فليهتم   (((ولمجتمعاتهم؟ للمسلمين 
ب ـالمستشرقين في  يعني  الحداد، وهو  التونسي محمد  الباحث 
المقام الأول رينان، لكن كل علماء الدراسات الشرقية هم اليوم 

مثار شبهة في الشرق الأوسط. 

رد رينان على الأفغاني

وفيما كان الوسط الإسلامي المحيط بالأفغاني رافضًا أو حذرًا 
في التعامل مع رده على رينان، جاء هذا الرد موافقا لما في نفس 
أيار )مايو(  التالي 19  اليوم  الرد في  رينان. وقد رد فورًا ونُشر 

1883، في الجريدة نفسها. 
طبعا  ولكن  الفكر،  في  شقيقه  الأفغاني  بأن  رينان  اعترف 
بصيغة تنطوي على استهانة: لا شيء أكثر فائدة من أن ندرس 
 .نفسه بصدق وأصالة يعبّر عن  المستنير وهو  وعي الآسيوي 
وحسب تعبيره فإن الدين يفرق بين الناس والعقل يوحد بينهم، 
ومبدئيًا يوجد عقل واحد فقط لا غير، مما يؤسس لوحدة الفكر 
الإنساني – تلك نتيجة بها شيء من السلوى للتصادم السلمي 
للأفكار، حتى إذا كان فريق العقول المتفاهمة يمثل أقلية في كل 

الكرة الأرضية في مواجهة التعصب والشعوذة.
اللاتينية  أن  مناسبة  غير  مقارنة  في  يستعرض  أخرى  ومرة 
كانت حقًا حتى القرن السادس عشر هي لغة العلماء في أوروبا، 
لكن هذا لا يعني أن ألبرتوس ماغنوس وروجر بيكون وباروخ 

الحداد، الأفغاني، ص. 124–133. 	(((



مسلمون حدا ثيون 	142

 Beda سبينوزا كانوا رومانًا. ينتمي مؤرخا القرون الوسطى بيدا
تورز  دي  غريغوار  ينتمي  بينما  إنجلترا،  إلى   Alcuin وألكوين 
Grégoire de Tours وأبيلار Abaelard إلى فرنسا، رغم أنهم 

يزين  باللاتينية  كُتب  ما  كل  ليس  باللاتينية.  يكتبون  جميعا 
إنتاج  تاج الفخر لدى روما، وليس كل ما كُتب بالعربية هو 
عربي. لكن رينان ينكر في تحليله أن اللغة العربية التي انتشرت 
مع التوسع الإسلامي – وبخلاف اللاتينية في أوروبا – كانت 
اللغة  أيضًا هي  الدينية وللعلم والأدب، كما كانت  للشعائر  لغة 

المتكلمة في الممالك العربية.
الإسلامي،  العصر  في  ما كتب  ليس كل  رينان  وبحسب 
هو ثمرة من ثمار الإسلام. وهذا صحيح بالفعل إذا قصد المرء 
للنصوص  ثمرة  يكون  لا  وبهذا  الدين  تعاليم  فقط  بالإسلام 
المقدسة أو لعلوم الدين الإسلامي أو الشريعة. لكن إذا ما قصد 
المرء بذلك ثقافة استوحيت من الإسلام وعرفت أيضًا إلى جانب 
وأخيًرا  والفلك  والجغرافيا  والبصريات  الرياضيات  علوم  الدين 
اللغة، فهذا يعني أن  وليس بآخر علوم الطب والأدب وعلوم 
معظمها  المكتوبة في  الإسلامية  الثقافة  لهذه  بثمرة  يتعلق  الأمر 
باللغة العربية، إذًا نتاج لثقافة عربية إسلامية، أصبحت فيما بعد 
فارسية إسلامية وتركية إسلامية. وإلى هذه الثقافة تنتمي أيضًا 

الفلسفة التي مارسها أيضًا مسلمون.
وحتى في الإمبراطورية العثمانية التي لم يفهمها رينان إلا قليلا، 
حوفظ على اللغة العربية في الولايات )في دمشق وبيروت وبغداد 
والشريعة  الدينية  الشعائر  لغة  باعتبارها  والقدس(  والموصل 
والأدب، وكلغة دارجة سواء للنخبة أو للشعب. كانت النخبة 



143 ل الدين الأفغاني: نهضاجم	  لاالأمّة وخطيبها  يّو

القرن  وفي  والفارسية  العثمانية - التركية  ذلك  جانب  إلى  تتكلم 
نتاجًا  إذًا  كان  العربية  باللغة  كُتب  وما  الفرنسية.  التاسع عشر 

للثقافة العربية الإسلامية.
النقاط.  معظم  في  الحق  الأفغاني  فيعطي  رينان  رد  بقية  أما 
وبحسب رينان فإن الكنيسة أيضًا قمعت العلم، وعلى المسلمين 
الدينية الجامدة، كما  التعاليم  أنه لا بد من إضعاف  يتعلموا  أن 
أُضعفت التعاليم المسيحية الجامدة. ومصدر التعصب في الشرق 
القاعدة  من  وليس  الخطرين  البشر  من  قليل  عدد  فقط  هو 
العريضة من الجماهير، التي توجد بينها عناصر جيدة. ونظرا 
أي  فإنه،  بمساواة،  الأديان  كل  يعامل  أن  يريده  الشيخ  لأن 
رينان، يُقر بأن بعض البلدان الأوروبية يمكن أن تتحمل أيضًا 

جعل المسيحية فيها أكثر اعتدالًا.
مكان.  كل  في  والتدريس  للتعليم  برأيه،  المسألة،  تحتاج 
وتحديث الإسلام لن ينطلق على يد المشايخ أصحاب الفضيلة 
الرسميين، كما أن تحديث أوروبا لم يجر على يد الكنيسة ولكن 
ضدها. وحسب تعبيره، لا تزال الكنيسة الكاثوليكية مستمرة 
في مكافحة ما يفرضه عقل الحداثة: وهو وجوب فصل الدولة 

عن التعاليم الدينية.
وينهي رينان مقاله بمناشدة يحث فيها على إقرار الحرية واحترام 
الإنسان كقاعدة عليا، وعدم تدمير الأديان ولكن عدم الدفاع 

عنها أيضًا في مواجهة هؤلاء الذين أرادوا أن ينشقوا عنها.
للجنس  كممثل  مجددا  الأفغاني  يمدح  أيضًا  الختام  وفي 
الهندو - أوروبي، ويجعل منه شاهدًا ملكاً على حجه هو نفسه. 
الأفغاني  حجج  أمام  كبير  لحد  بهزيمته  ويعترف  يتراجع  لكنه 



مسلمون حدا ثيون 	144

الأفضل. على الأقل مع كبر سنه يتعامل رينان بجدية بعد هذا 
ر بأن الأمر  الجدل مع شخص معاصر له من الشرق، حتى لو برَّ

.جنسهيعود ل ـ
في  كثيًرا  متباعدين  الحقيقة  في  والأفغاني  رينان  يكن  لم 
العلم  كان  لكليهما  بالنسبة  والعلم.  الإسلام  مسألة  في  موقفهما 
يعني: الفلسفة. لكن ينبغي تقييم شكوك الأفغاني ونقده للدين 
خلال رده على رينان على أنهما نتيجة مباشرة لتفكيره الفلسفي 
مكانة  كانت  له  بالنسبة  للدين.  واستغلال  كإلحاد  وليس 
الفلسفة فوق العلوم الدينية، بل وكان الفلاسفة فوق الأنبياء. 
لكنه لم يكن معاديًا للإسلام. في الوقت ذاته فإنه لم يدع أيضًا 
من  أكبر  قدر  وإلى  الإسلامية  الدينية  للشعائر  اتباع صارم  إلى 
الورع الديني. كان بالأحرى يفكر في أن المجتمع لا يمكن أن 
يستمر من دون الدين – وهنا يتلاقى أيضًا مع رينان. وأيضًا في 
رؤيته بأن الصراع مستمر بين الفلسفة والدين وبين الفكر الحر 

والتعاليم الدينية الجامدة. 
النحو،  هذا  على  الأفغاني  يفسرون  من  هم  المؤرخون  إن 
التي  السيرة  أصبحت  التي   Nikki Keddie كيدي  نيكي  مثل 
ألفتها عنه مرجعًا أساسيًا وترجمت له الكثير من النصوص عن 
العالم  في  المتخصص  الكبير  المؤرخ  حوراني  وألبرت  الفارسية، 
اب سيرة الأفغاني العرب فيرونه مثل قطاع واسع  العربي. أما كُتَّ
من الدراسات الإسلامية القديمة، عالم دين. وفي مصر بخاصة 
حوفظ بدأب على صورته بوصفه مسلمًا ورعًا وعالم دين، مثلما 
كان محمد عبده، الذي أصدر معه مجلة العروة الوثقى وكان من 
أنصاره، ثم ابتعد عنه أكثر فأكثر ولم يبق على تواصل دائم معه. 



145 ل الدين الأفغاني: نهضاجم	  لاالأمّة وخطيبها  يّو

وكان لذلك بالتأكيد أسباب لها علاقة بالمضمون الفكري وليس 
فقط لأسباب شخصية. في عام 2005 صدرت في مصر للمرة 
الأولى ترجمة كاملة لرد الأفغاني على رينان.))) ولا يزال الكتاب 
المسلمون بخاصة يشككون في  تنظيم الإخوان  المقربون من 

الأصل الشيعي للأفغاني ويرون فيه أبًا مؤسسا للجماعة. )))
يكل  لا  وناقدًا  الحديثة  الطبيعية  للعلوم  مؤيدًا  الأفغاني  كان 
لعلماء الدين المسلمين الذين لم يرغب في التخلص منهم، بل في 
لخطبه  كان  القلم.  رجل  وليس  الكلمة  رجل  كان  إصلاحهم. 
وتلامذته تأثير أكثر فعالية من نشاطاته السياسية وكتاباته الصحفية 
الكثيرة. وكان يهتم إلى جانب تجديد الدين بتجديد الأمة التي أراد 
أن يدفعها للتحرك، كي لا تكون فريسةً للإمبريالية الأجنبية، 

وأيضًا للاستبداد المحلي، كما أدرك ذلك في نهاية حياته.
واحد  مصاف  في  كلها  التوحيدية  الديانات  الأفغاني  يضع 
الرابط  هو  أنه  كما  بينها،  الرابط  هو  التوحيد  أن  على  ويؤكد 
المناهض  نشاطه  وبسبب  والشيعة.  السنة  بين  الإسلام  داخل 
للحداثة  الأول  الجيل  في  بطوليةً  شخصيةً  يعد  للاستعمار 
الإسلامية، وتستند إليه تيارات عديدة كمرجعية لها، وكثيًرا 

ما يكون ذلك عن غير حق. 

الحداد، النص الحقيقي على الرابط التالي: 	(((
https://sirajmonir.wordpress.com

أطلع عليه يوم 2023/7/17
انظر أيضًا: الحداد، قواعد التنوير، ص. 58–64.

وفقًا لطارق رمضان حفيد مؤسس جماعة الإخوان المسلمون في أطروحته  	(((
للدكتوراه المثيرة للجدل.





147

 إضفاء الصبغة القومية على الإسلام: 
نامق كمال

من  بعيد  غير  تكير - داغ  في   )1888–1840( كمال  نامق  وُلد 
إسطنبول على الجانب الأوروبي من مضيق البوسفور باسم محمد 
كمال، لأسرة عريقة من موظفي الدولة العثمانية واختار لنفسه بعد 
ذلك نامق كاسم مستعار. وقد انتهى المطاف بجده، الذي نشأ 
في بيته بعد وفاة أمه مبكرًا، حاكمًا لمدينة صوفيا. وهناك تزوج 
كمال وهو في السابعة عشرة من عمره – وكان شاعرًا له مؤلفاته – 

ابنة قاضي صوفيا البالغة من العمر 14 عامًا. 
التركية  عصره،  في  العثمانيين  المتعلمين  مثل  مثله  أتقن،  وقد 
العثمانية والفارسية والعربية، ثم الفرنسية لاحقًا. لكنه لم يتمتع بتعليم 
نظامي كالذي تقدمه مدارس الإمبراطورية، لأنه تنقل باستمرار 
 .أرستقراطيًا ه. كان تعليمه بالأحرى في طفولته وشبابه مع جديَّ
وكان ضليعًا في فن الشعر، ويعرف الكثير عن الشريعة الإسلامية 
وأجاد  عائلته،  مارسته  الذي  الإسلامي،  والتصوف  والتاريخ 
الفروسية والصيد. ولم يكن عالًما في الدين مثل الأفغاني وبايازيتوف.
في عام 1857 عاد إلى إسطنبول وعاش في بيت أبيه، المؤرخ، 
الذي كان لا يزال يشغل منصب منجم في بلاط السلطان، لكن 



مسلمون حدا ثيون 	148

خدماته لم تعد مطلوبة في عصر المذهب العلمي والمادية. وكانت 
التالي:  النحو  الوقت على  الحياة في طبقة كبار الموظفين في ذاك 
عاش الشباب مع عائلاتهم في بيت الأب أو الحم، وسعوا لبدء 
مسيرة مهنية في الجيش أو في الإدارة من أجل تأسيس بيت أكبر. 
كانت هذه الطبقة غنية بثقافتها، لكن ليس بالضرورة بممتلكاتها، 
ففي النظام العثماني كثيرا ما كانت الدولة تصادر الممتلكات بعد 
وفاة الموظف الكبير. لكن تقلد المناصب الكبرى ظل متاحًا أمام 
مشاكل  من  باستمرار  كمال  عائلة  عانت  الذكور.  من  أنجالهم 
البكتاشية  بالطريقة  العائلة  ارتبطت  كذلك.  نفسه  وهو  مالية، 
الصوفية، وهي واحدة من أكبر الطرق الصوفية في الإمبراطورية 
العثمانية. وقد اتسمت الحياة في طبقة الموظفين البيروقراطيين بطابع 
أرستقراطي، فاستقبلوا كبار الضيوف وبخاصة الشعراء منهم. لكن 
وباضطراد، حل محل هذه النخبة القديمة رجال يتمتعون بتعليم 
حديث. اتجه كمال مبكرًا إلى الأدباء الجدد الذين أرادوا الكتابة بلغة 
معاصرة وبسيطة وذات توجه أكثر إلى ما هو تركي، دون الالتزام 
بالأساليب المتكلفة التي كانت تثقل العناصر الفارسية والعربية في 
اللغة العثمانية. وكان نامق كمال رائدًا في ذلك.))) ولاقت أعماله فيما 
بعد تقديرًا كبيًرا في الجمهورية التركية. وحتى مؤسس الجمهورية 
مصطفى كمال أتاتورك كان يعد في شبابه قارئًا شغوفًا لنامق كمال.

التحق كمال بعد عودته إلى إسطنبول في سن السابعة عشرة 
كموظف.  الخارجية  لوزارة  التابع   الحكومي الترجمة  ب ـديوان 

انظر: 	(((
Menemencioğlu, “Namik Kemal Abroad”, p. 29–49; Mardin, Genesis 

of Young Ottoman Thought, pp. 288–336.



149 إضفاء الصبغة القومية على الإسلام: نامق ك	

وهنا تُرجمت بتكليف من الدولة الأعمال الكلاسيكية الفرنسية 
من فترة عصر التنوير مثل أعمال فينيلون Fénélon ومونتيسكيو 
وروسو. وترجم نامق كمال كتاب روح القوانين لمونتيسكيو. 
انتمى لهم  الذين  للمثقفين الجدد  السياسي  البرنامج  وقد وضع 
للعثمانيين،  إصلاحًا  باعتباره  الحروف  على  النقاط  أيضًا  كمال 
 (((.الإسلامية الخطوط  طول  العثمانيين، على  ومن خلال  عبر 
كان جيلًا جديدًا. صحيح أنهم كانوا من رجال الدولة، لكنهم 
وفؤاد  باشا  التنظيمات علي  لسياسييّ  معارضين  تحدوا كشباب 
باشا، اللذين تبادلا المواقع في أعلى منصبين في الدولة وهما الصدر 
الأعظم ووزير الخارجية. ولم يعينا سوى الموظفين الموالين لهما. 
وجاء انتقاد العثمانيون الجدد بأن الإصلاحات التي كان من 
شأنها أن تحول أيضًا الرعايا العثمانيين إلى مواطنين، لم تُطبق بحسم 
كاف. إضافة إلى ذلك بدا لهم أن سياسة الإصلاحات عبارة عن 
تغريب أعمى. وعلى وجه الخصوص اعتبر كمال أن الاعتقاد 
رآه في عمل  به، كما  المرتبطة  والمادية  الوضعي  العلم  المحض في 

سياسي التنظيمات، أمرا شنيعا. 
في عام 1865 أسس خلال نزهة خلوية أول حزب وطني 
في الإمبراطورية العثمانية وفقا لنموذج جمعية سرية أطلق عليه في 
العثمانيين  حزب  ذلك  بعد  وأسماه   الوطني التحالف  البداية 
للإمبراطورية.  الأول هو وضع دستور  الهدف  الجدد. وكان 
في  الصحفي.  العمل  خلال  من  التوعية  هي  الوسيلة  وكانت 

انظر: 	(((
Mardin, Genesis, p. 21.



مسلمون حدا ثيون 	150

ترجمان  باسم  تركية مستقلة  أول صحيفة  تأسست  عام 1860 
في  يكتبون  كمال  نامق  مقدمتهم  وفي  الشباب  كان  الأحوال. 
الصحف القائمة بالفعل، كما أنهم أسسوا صحفًا جديدة. ومن 
بين الصحف والمجلات العديدة التي صدرت في ستينات القرن 
 Courier دوريون  كورير  صحيفة  أيضًا  كانت  عشر،  التاسع 
d’Orient التي امتلكها فرنسي، انتقل مثل العديد من المثقفين 

نابليون عام 1851.  انقلاب لوي  بعد  إلى إسطنبول  الفرنسيين 
كانت صحيفة كورير محبوبة لدى الإنتلجنسيا العثمانية، وهو ما 
يبين مرة أخرى مدى قوة تشابك العلاقات بين أوروبا والشرق. 
الناطقة   La Turquie توركي  لا  صحيفة  كانت  مقابلها  وفي 

بالفرنسية التي كانت ممولة من الباب العالي. )))
مُنع العثمانيون الجدد مرارً ا في إسطنبول وأُرسلوا إلى المنفى. 
وانشغلوا أيضًا في باريس ولندن بتأسيس صحف تنتقد سياسي 
مصالح  )ذات  كبيرة  شخصيات  من  بتمويل  التنظيمات، 
خاصة(.))) وعندما اشتدت قبضة الرقابة في عام 1867، انتقل 
كمال حتى عام 1870 إلى باريس ولندن، حيث أصدر جريدة 
بالتركية - العثمانية.  الداخل،  في  للعثمانيين  الموجهة   حريات
وانتقدت حريات التي تأسست عام 1868 الأوضاع الاجتماعية 
ووجه  الاقتصادية  القضايا  عن  بالأخص  المزرية. وكتب كمال 
الحكومة.  تتبعها  التي  المالي  الإهدار  لسياسة  دائما  النقد  سهام 

انظر: 	(((
Mardin, Genesis, p. 33.

انظر: 	(((
Czygan, “Criticism of the Tanzimat”, p. 44.



151 إضفاء الصبغة القومية على الإسلام: نامق ك	

وتوقع العثمانيون الجدد إفلاس الدولة قبل وقوعه بسنوات. وإلى 
جانب الفساد وإساءة استخدام السلطة تطرقوا كذلك إلى الفقر 
الذي يعاني منه أفراد الشعب البسطاء الذين يعتصرهم المسؤولون 

القياديون في الدولة ليبنوا قصورهم.)))
بعد تنحية السلطان عبد العزيز عام 1876عُين كمال مستشارًا 
 .1876 عام  دستور  صياغة  لجنة  في  عضوًا  واختير  للدولة 
لكن  والبلجيكي.  الفرنسي  الدستورين  لنموذجي  مؤيدًا  وكان 
على  جلوسه  بمجرد  الدستور  علق  الثاني  الحميد  عبد  السلطان 
العرش وأرسل كمال إلى المنفى في ميتلين بجزيرة ليسبوس، التي 
تاليين. وقد تقلد هذا المنصب  سيصبح حاكمًا لها بعد عامين 
أيضًا في آخر سنوات حياته في جزيرتي رودوس وخيوس، حيث 

تُوفي عام 1888. 
الثقافية كان كمال صحفيا وأديبا وطنيا، يتمتع  الناحية  من 
والقانونية  الإدارية  المعرفة  من  بقدر  كبير  حكومي  كموظف 
إنجازه  الفرنسي. كان  التنوير  وقد درس فلاسفة  والسياسية، 
الأدبي خلال حياته القصيرة ضخما، ولكنه مركب ومكون من 
العديد من المقالات والمسرحيات والروايات، والمجلد الأول من 
أصل 12 مجلدًا كانت ستُخصص لتاريخ الإمبراطورية العثمانية 
والثاني عن  الإمبراطورية  أحدهما عن ماضي  ومقالين طويلين، 
المجتمع العثماني النموذجي. وكما ذكرنا، كتب كمال أيضًا عن 
الأسئلة العملية في السياسة وأيد تطوير الزراعة ومنح القروض 

انظر: 	(((
Czygan, ibid., pp. 48–49.



مسلمون حدا ثيون 	152

للاقتصاد المحلي وإصلاحًا للنظام الضريبي. كما أنه كشف وانتقد 
السياسة المالية تجاه أوروبا التي قادت لخراب الإمبراطورية لأنها 
باعت الاقتصاد المحلي. ويعود قربه من عامة الناس لقرب عائلته 
كانت  الصوفية  الطرق  لأن  الصوفية،  البكتاشية  الطريقة  من 
وترابط  كبيرة،  اجتماعية - اقتصادية  شبكات  بمثابة  أيضًا  تعمل 
فيها الإخوة وخصوصا من عامة الناس في تكافل يومي، ومن 
خلال الصفقات المتبادلة.))) وإضافة إلى ذلك انحدر كمال من 
عائلة قيادي سياسي – ولا بد أنه قد تعلم السياسة العلمية منذ 
الطفولة من خلال جده. وقد اصطبغ فهمه للإسلام بالنشاط 

السياسي وهو يتشابه مع الأفغاني في هذه النقطة.
المستوى  على  طموحا  الجدد  العثمانيين  أكثر  هو  كمال  كان 
عقلًا  وصحفي  الدولة  في  كموظف  وكان  النظري،  الفلسفي 
سياسيًا مولعًا بالجدال. مع ذلك فقد حاول من ناحية التوفيق بين 
المفاهيم السياسية الغربية والإسلامية، ومن ناحية أخرى أدخل 
اللغة السياسية بخاصة مصطلحات سياسية وطنية محورية،  إلى 
يزال  ولا  عديدة لاحقة.  أجيال  من  الأتراك  المثقفين  في  أثرت 
يحظى في تركيا لحد الآن بلقب شاعر الوطن والحرية. وتعد 

قصائده جزءًا من النصوص المعتمدة في الكتب المدرسية. 
في عام 1873 كتب مسرحيته الأنجح وطن أو سيليستريا، 
 وطن التي عُرضت في إسطنبول بنجاح كبير. كانت مسرحية
مسرحية قومية كتبها عثماني من أجل العثمانيين. قبل ذلك كانت 

انظر: 	(((
Mardin, Genesis, p. 288.



153 إضفاء الصبغة القومية على الإسلام: نامق ك	

الموتيفات  عن  يُبحث  أوكان  تترجم،  الأوروبية  المسرحيات 
وترا  مباشرة  مسرحيته  مست  وقد  أوروبا.)))  في  المسرحية 
من  كانوا يخشون  إسطنبول  العاصمة  في  الناس  لأن  حساسا، 

فقدان البلقان.
فيها  يُعترف  حب،  قصة  المؤثرة  الوطنية  المسرحية  تحكي 
للمرأة على الأقل بدور وطني إلى جانب حبيبها. يُغرم الشاب 
لكنه  الحرب،  أبوها في  فُقد  بشابة  أبديًا  غرامًا  )!( بك  إسلام 
للوطن  خدمته  إن  لها  ويقول  محبوبته  أحضان  من  نفسه  ينتزع 
فوق كل شيء. ويتحرق شوقا للذهاب إلى الجبهة في بلغاريا. 
تتنكر الفتاة كمجندة وتتبعه. وفي أحد الحصون المحاصرة التي 
إمرة  تحت  يلتقيان  )الروسي(  العدو  مواجهة  في  عنها  يدافعون 
عميد يتبين أنه والد الفتاة المفقود. يعبر الزوجان الشابان خطوط 
العدو ويفجران مستودعا للذخيرة. وفي النهاية يُحتفل في الحصن 
الذي ظل في أيديهم بالنصر والزواج. تنتهي المسرحية بعبارة يحيا 

الوطن! يحيا العثمانيون!)))
مزعجة  شخصية  الوقت  لبعض  الوطنية  حماسته  جعلته 
لأن  سنوات،)))  لعدة  سُجن  أيضًا  ذلك  وبسبب  للحكومة، 
وطنية كمال الأكثر ميلًا للتركية منها للعثمانية، كانت إشكالية 

انظر: 	(((
Nour, “Grand poete turc”, pp. 1–25.

انظر: 	(((
Kemal, Vaterland oder Silistria, pp. 124, 128.

انظر: 	(((
Babinger, Geschichtsschreiber der Osmanen, p. 342.



مسلمون حدا ثيون 	154

في إمبراطورية كانت لا تزال تتمتع بمزيج متنوع عرقيًا ودينيًا. 
وقد قدمت المسرحية في المقام الأول الفكر السياسي لكمال على 
خشبة المسرح. وأظهرت أن ما يهمه في المقام الأول هو الدفاع 
شبه  بشكل  )ممثلا  الإسلام  خلال  من  وتحديدا  الوطن،  عن 
فج في شخص إسلام بك(. الاستعارة مهمة: إسلام بك يمثل 

الإسلام والأمة التي تحمي الوطن. 
القرون، كانت  الوقت وعبر  إنه تصور جديد، فحتى ذاك 
والحامي  الضامن  العثمانيون، هم  السلاطين  أي كان  السلطنة، 
والحرملك  سلالتهم.  استمرار  خلال  من   الأبدية ل ـلدولة 
الذي أبهر أوروبا، لم يكن سوى مكان ومؤسسة لإعادة تفريخ 
السلالة العثمانية وقد ضمن على مدى خمسة قرون عددا كافيا من 
العربية  العثمانية دولت مشتقة من  الأنجال الذكور. والكلمة 
الوقت ذاته سلالة حاكمة ودولة. وبها  دولة وتعني في 
المؤرخون  وعرفها  والعظمة،   ،الرخاءو السعادة  إيحاء  أيضًا 
والفلاسفة العثمانيون في القرن السابع عشر كشكل خاص من 
عثمانيًا  فهمًا  الدولة  تعني  البشرية.)))  الجماعات  تكوين  أشكال 
كان  )المنسجم(.  والمجتمع  والدولة  الحاكمة،  للسلالة  معقدًا 
السلاطين هم الضامنون للاستقرار والرخاء وبالأخص للعدالة، 
وكانوا ملزمين بحماية الرعايا والدين. ومن جانبهم أسهم الرعايا 
 .الأبدية الدولة  على  الحفاظ  في  الحسن  ومسلكهم  بولائهم 
لقد طور العثمانيون هذا التصور القديم وما قبل الحداثي للحكم 

انظر: 	(((
Ermiş, Ottoman Economic Thought, p. 24.



155 إضفاء الصبغة القومية على الإسلام: نامق ك	

في  اللافت  لكن   (((.العدالة دائرة  بوصفه  الحكم  ولشرعنة 
)السلام  العدالة  حجة  على  مؤسسة  أنها  هذه،  الحكم  شرعنة 
العكس. جددت  وليس  الشريعة  التي تحمي  لذلك(،  كنتيجة 
التاسع عشر الإمبراطورية وفقا  القرن  التنظيمات في  إصلاحات 
استمر  القديمة  التصورات  هذه  تأثير  لكن  الأوروبي.  للنموذج 
 الوطن العمق. وإذا كان كمال قد أدخل الآن مصطلحي في 
 دولت فإن هذين المصطلحين يحلان محل مصطلح ،الأمةو

القديم عن الدولة والمجتمع.
العزيز  عبد  السلطانان  يكن  لم  الجدد  للعثمانيين  بالنسبة 
أنهما  ورغم  التاسع عشر،  لقرن  المنتميان لأواخر  الحميد  وعبد 
تابعنا – قد غازلا فكرة الخلافة، حاكميْن عادليْن على  – كما 
من  بد  ولا  عاجزيْن،  مستبديْن  بالأحرى  كانا  بل  الإطلاق، 

تحجيم سلطتهما.
الذي وصف   القوانين روح  مونتيسكيو  كتاب  كمال  قرأ 
مؤسسًا  ويعد  بقوانين،  مقيدا  للحكم  باعتبارها شكلا  الَملَكية 

تعني  العدالة  أن  على  تنص  دائرية،  حكم  نظرية   العدالة دائرة  تتضمن  	(((

السلام في العالم، والعالم من جانبه هو حديقة وسورها هو الدولة، التي تحقق 
الحكومة  من  أفضل  له ضامن  يوجد  الذي لا  النظام،  الإلهية  الشريعة  فيها 
التي لا يمكن أن تقوم لها قائمة دون جيش، وهو بدوره لا يمكن أن تقوم 
له قائمة دون غنى/رخاء، وهذا الرخاء بدوره يصنعه الرعايا، الذين يتوجب 
العثماني  الأخلاقي  الفيلسوف  قدم  الحاكم.  يطيعوا  أن  جانبهم  من  عليهم 
الكلمة  فيها  تكون  دائرة  التصور في  هذا   )1511 مواليد  )من  زاده  كينالي 
الأولى هي الكلمة الأخيرة في الجملة، وهي في الوقت ذاته الكلمة الأولى في 

الجملة التالية، انظر: 
Ermiş, Ottoman Economic Thought, p. 69.



مسلمون حدا ثيون 	156

للملكية الدستورية. عاش كمال في نظام سياسي يسود فيه منذ 
قرون قانون، يكاد يكون علمانيًا )تتضمن مقدمته إشارة قاطعة 
على ثبوت التوافق بين القانون الإمبراطوري والشريعة الإلهية( 
على  القائم  الحكم  عن  القديمة  التصورات  كذلك  فيه  وتسود 
والدين في  الدولة  بين  فصل  يوجد  كان  لأنه  وبالفعل  العدالة. 
الإسلام  العثمانية، وكان شيخ  الإمبراطورية  العملية في  الممارسة 
تمت  السلطان،  إمرة  تحت  عمليًا  الأكبر  الدين  عالم  بوصفه 
أيضًا  الأوروبي  للنموذج  وفقًا  الشاملة  التنظيمات  إصلاحات 
المحافظين.  الدين  رجال  استهجان  رغم  نسبيا  سريع  بشكل 
عاشها  التي  الفترة  أُجري خلال  الإصلاحات  هذه  إطار  وفي 
كمال لأول مرة في التاريخ تصنيف حديث للشريعة الإسلامية، 
وخصوصا في مجلة الأحكام العدلية )القانون المدني العثماني(، التي 

صدرت منذ عام 1869 وحتى عام 1876. 
والكثير  مونتيسكيو  أفكار  يستوعب  أن  إذًا  كمال  استطاع 
من المفكرين التنويريين، ولم تكن كتاباتهم غريبة عليه. بل ومن 
يعرفه. لم يرغب  أن وقعها عليها كان شبيها بما كان  المحتمل 
في مجرد تبني مبرراتهم كما هي )كان ينتقد هذا التبني للأفكار 
في إصلاحات التنظيمات(، بل أراد أن يجد الأسباب في ثقافته. 
كان يسترشد بالفهم الجديد للإسلام الذي كان يعتبر ساعتها 
حديثا، واستبعد تقاليد الحكم العثماني القديم، كما هي مذكورة 
في مرآة الأمراء والمؤلفات التاريخية، مثل دائرة العدل الشهيرة. 
هذه التقاليد فقدت مصداقيتها على يد الحكام المستبدين. ووفقا 
المؤسسات  التقاليد، لأن كل  لهذه  من حاجة  تعد  لم  لفكره، 

السياسية الحديثة ستقوم مباشرة على أسس الإسلام. 



157 إضفاء الصبغة القومية على الإسلام: نامق ك	

يوجد  أنه  الأدنى  الشرق  في  أدرك  من  أول  هو  كمال  كان 
النظر عن أصولها  التقليدية، بغض  في نظرية الخلافة الإسلامية 
الدينية، نظام قانوني يمكن مقارنته بالنظام الغربي، إذا فكر المرء 
فيه شكليًا وبعيًدا عن الأصول الدينية. وفي النص التالي من عام 

1868 مثال على حجته:))) 
إذا ما اجتمع الناس معا في مدينة ما، هكذا يكتب كمال، 
نوا أحدهم كقاض، لكي يحكم في القضايا، فإن النشاط  وعيَّ
القضائي لا  المنصب  القانوني لهذا الشخص باطل، لأن سلطة 
الدولة، لأن الحكم القضائي هو  القاضي إلا إذا عينته  يمتلكها 
وبايعوا  ما  مدينة  في  الناس  اجتمع  ما  إذا  أما  حكومي.  شأن 
رجلا على أن يكونوا رعية له فإن هذا الرجل سيصبح سلطانًا 
أو خليفة، وفي هذه الحالة لا يحتفظ السلطان الحاكم بسلطته 
لأن الإمامة هي حق إسلامي للأمة )الأمة هنا بمعناها الوطني( 
سيادة  في  الحق  إسلامية  بطريقة  كمال  يصيغ  وهنا   المسلمة

الشعب. ويمضي في توضيح ذلك:
... الملوك ليس لديهم إذًا )مصدر( آخر للحكم سوى الأمة 
للخلفاء(.  تاريخيًا  كانت  التي  )البيعة  تبايعهم  التي  الإسلامية، 
ثم يعين الملك الوزراء. ويقصد بهذا حديث النبي خادم القوم 
سيدهم. ومن يسمع هذا الحديث من الألمان يظن أن قائله 
هو فريدريش الثاني الذي ارتأى أن الحاكم هو الخادم الأول 
للدولة – وكان كمال يقصد ذلك على نحو مشابه. حتى ذاك 

ص1   ،1868 حريات،  صحيفة  في   الأمر في  وشاورهم  كمال،  انظر:  	((( 

إلى 4، اقتباس لدى: 
Kurzman, Modernist Islam, p. 145.



مسلمون حدا ثيون 	158

الحين، كان حديث النبي يُفسر بشكل مختلف. أما هو فيريد أن 
يحول السلطان إلى ملك دستوري، مثل ملكة إنجلترا التي تترأس 

في الوقت ذاته الكنيسة الأنغليكانية.
العقد بين الخليفة ومن  التي كانت هي ختم  البيعة  ستتسع 
اختاروه )في الأصل كان صحابة النبي هم من يختارون الخليفة( 
لتشمل في هذا النموذج كل جماعة المؤمنين، أي الأمة بمفهومها 
البيعة  عقد  نقض  إمكانية  عن  أيضًا  هنا  كمال  الوطني. تحدث 
الإسلامي بين السلطان والأمة، أي تنحية السلطان لأن: الحق 

.في السيادة للأمة
ورغم التسويغ الإسلامي لمقولته، فقد تبناها بعد ذلك ومن 
دون أي عناء العلماني مصطفى كمال أتاتورك، مؤسس تركيا الحديثة  
)ناسبا إياها إلى نامق كمال( عندما قال: السيادة للشعب من دون 
قيد أو شرط))) وحتى الدول التي ادعت لاحقا أنها اشتراكية علمانية 
على أراضي الإمبراطورية العثمانية مثل سوريا، أضفت على نفسها 
ملمحًا إسلاميا، وبالتالي أخلاقيا: فالرئيس حافظ الأسد الذي لا 
يمكن اعتباره خليفة، بايعه ممثلو الشعب مبايعة إسلامية في انتخابات 

)شبه صوريّة صُوت له فيها بالإجماع تقريبا(. 
أنها  يرى  التي  العثمانية  الدولة  على  كمال  يضفي  وعندما 
فإن  إسلامية  صبغة  تشريعية،  إرادة  ذات  أخلاقية   شخصية
كان  كمال  أن  إذ   .لايت خفيفة  أسلمة  هي  الأسلمة،  هذه 
حقيقيًا  أخلاقيًا  فلسفيًا  أساسًا  العثمانية  للدولة  يعطي  أن  يريد 

انظر: 	(((
Deringil, “Ottoman Origins”, p. 172.



159 إضفاء الصبغة القومية على الإسلام: نامق ك	

 .تقليديا عثمانيًا  ليس  أيضًا  ولكن  أوروبيًا،  وليس  وحديثًا، 
ولم يقصد بذلك أنه تنبغي إزالة الفصل الفعلي الذي يعيشه بين 
الدولة والدين، وإنما يقصد أن يحمي الإسلام، كما في شخصية 
مسرحيته إسلام بك، الدولة والوطن اللذين يستندان بدورهما 

على الدين والأمة، وأن يضمن بقائهما. 
يصر كمال على حرية الفرد – لا يمكن أن تُحرم البشرية من 
يكتب في  يشبه حرمانها من طعامها، هكذا  أمر  فهذا  الحرية، 

(((.حرية مقال آخر بعنوان
لكن الربط بين الدين والدولة قد ظهر للمرة الأولى بطريقة 
العثمانية،  الإمبراطورية  قلب  في  التاريخ –  – ولسخرية  حديثة 
مسعى  في  وذلك  والدولة.  الدين  بين  فعلي  فصل  ساد  حيث 
الإسلامي  العالم  أن  رأت من جانبها  التي  أوروبا  للابتعاد عن 
فعل  كما   –  والدولة الدين  بين  ينفصم  لا  رباط  هو  برمته 

إرنست رينان وآخرون.

 غضب وإحباط: رد نامق كمال
على إرنست رينان

في  كتبه  لقد  غاضب.  كهجوم  رينان  على  كمال  رد  بدا  لقد 
ولم  ليسبوس.  بجزيرة  ميتلين  في   1883 عام  )يونيو(  حزيران 
يُنشر إلا عام 1908 في إسطنبول على يد ابنه الذي قام في العام 

مقتبس من: 	(((
Mardin, Genesis, p. 297.



مسلمون حدا ثيون 	160

ذاته بنشر الأعمال الكاملة لأبيه في أعقاب انقلاب تركيا الفتاة 
الأول  الجزء  رينان هو  الرد على  الدستور. كان  تفعيل  وإعادة 
كتب  كمال  أن  الأتراك  الباحثون  يقول  الكاملة.)))  الأعمال  من 
رده المؤيد للإسلام بهذه الحماسة الشديدة، لأنه أراد أن يكسب 
إلى  جامعة  إسلامية  سياسة  انتهج  الذي  الحميد  عبد  السلطان 
صفه مجددًا.))) لكنه سبق وأن أعلن قبل ذلك بوقت طويل بأن 
الإسلام هو أساس الدولة. وقد أخفى الرد في جارور مكتبه. 
وكتب إلى أبيه في البداية أنه يريد أن يدحض حجج رينان ببراهين 
من الأدب الأوروبي ومن خلال أعمال رينان نفسه واعتبر ذلك 
هو واجبه المقدس، وكأنه صلاة كبرى. وفيما عدا ذلك فقد 
ساط رينان كما يحلو له. وبعد شهرين، في 1 أيلول )سبتمبر( 
كتب أنه انتهى من الرد، لكن تحريره يمضي بصعوبة. وفي الرابع 
من تشرين الثاني )نوفمبر( أعلن أنه غير راض للغاية عن عمله 
ه  وأنه لن ينشر الرد.))) لقد أدرك بعد غضبته الأولى أنه وضع ردَّ

في مقدمته لرد كمال على رينان:  	(((
Köprülü, Renan Müdafaanamesi (1962), p. 1. 

يذكر كوبرولو خطًأ أن عام 1910م هو عام 1326هـ.

انظر: 	(((
Gencer, Islam’da, pp. 534–535; Tansel, “Kemal, Mehmed Namik”, 

p. 876. 

اقتباس من هامش رقم 5 في:
Norman, “Disputing the ‘Iron Circle’ ”, p. 685.

انظر: 	(((
Tansel, “Namık Kemal’in Midilli’ye nefyi”, p. 58–90. 

اقتباس من:
Guida, “Replies to Ernest Renan”, p. 67.



161 إضفاء الصبغة القومية على الإسلام: نامق ك	

بشكل غير مناسب، وإنه ليس كافيًا لإرضاء طموحه الفكري. 
أيار  في  إلا  يُنشر  لم  فهو  السجال.  الأفغاني في  إسهام  يذكر  لم 

)مايو(، ولذا فمن غير المحتمل أن يكون قد أطلع عليه.
وحادًا  غاضبًا  الهدف  محدد  غير  قصفًا  كمال  رد  بدا  لقد 
وتبريريًا، أحيانًا يكون مستهزئًا، وينحو أحيانًا أيضًا إلى التحذلق. 
لا بد أنه كان أمرًا محبطًا بالأخص لكمال الذي انشغل باستفاضة 
رينان  الفرنسي  فهم  يرى كم هو محدود  أن  الفرنسي،  بالفكر 
للإسلام ولثقافته من ناحية، وللدولة العثمانية من ناحية أخرى، 

وكم هو ضئيل تقديره للمثقفين العثمانيين المعاصرين.
الرد الأطول والأكثر تفصيلًا في هذا  ويعد نص كمال هو 
السجال، لأنه أراد أن يدحض كل نقطة لدى رينان على حدة. 
وبذلك لم يكن ممكنًا بالنسبة له الخروج عن إطار رينان. لقد قيد 
كمال نفسه بنص رينان. وهكذا كان الأمر في معظم الأحيان 

عبارة عن مجرد ادعاء العكس.
وحجته الأساسية هي أن المؤلفات في الفقه القانوني الإسلامي 
العقل  مع  متوافقة  كتابات  الإسلامية هي  السياسية  والكتابات 
والفلسفة، ولذلك فلا توجد اختلافات بينها وبين القواعد القانونية 
اليونانيون والرومان والفلاسفة الأوروبيون  التي راكمها  القديمة 
منذ 3000 سنة. لذلك فمن غير المعقول النظر إلى الفقه القانوني 
الأوروبي باعتباره متفوقًا، لأنه علماني، ووصف القواعد القانونية 
الإسلامية بأنها أغلال عبودية، لمجرد أن مصدرها هو الدين. 
)ص 281( وهنا يقول إذًا بوضوح، كيف يفكر، بشكل رسمي 
وسياسي وعلى أساس فلسفة القانون والمضاهاة التماثلية، وليس 
على أساس ديني مثلما فعل بايازيتوف. وهو لا يقتبس أيضًا من 



مسلمون حدا ثيون 	162

القرآن  بايازيتوف(، بل فقط من  أي رجال دين أو علماء )مثل 
والحديث والسنة. ويصر على أن التراث الإسلامي صنو للتراث 
الأوروبي. ويغضبه تحقير رينان للإسلام. وعلى عكس الأفغاني 
ولكونه  والشيعة.  والفرس  العرب  ضد  بضغائنه  كمال  يستعين 
ينحدر من سلالة موظفين فهو يعكس هنا أيضًا على الأغلب 

التنافس القديم بين الإمبراطورية العثمانية والفرس.
أن  ادعى هذا  فإذا  لرينان.  تمامًا  نقيض  موقف  وموقفه هو 
الإسلام يخنق العلم، يعارضه كمال بالقول إن الإسلام لم يدعم 
العلم  مع  المتوافقُ  الدينُ  أيضًا  إنه  بل  الدوام فحسب،  العلم على 

.par excellence بامتياز
وهو يحمل في هجومه على المستشرقين الأوروبيين الذين لا 
يستطيعون نطق الكلمات العربية نطقًا صحيحًا، وعلى المسيحية 
العالم  الصليبية  بحملاتها  منعت  التي  عموما  أوروبا  وعلى 
لإثبات  يسعى  وهو  الطبيعية.  بالعلوم  الاهتمام  من  الإسلامي 
تفوق العرب والمسلمين بأمثلة بعض منها غريب حقا. وكثيًرا 
ما يكون نقده متحذلقًا. إنه مطلع جيدا على سيرة حياة رينان 
الفرنسية. وهو يصنف رينان كعالم  وعلى الأوضاع الاجتماعية 
برجوازي ويتهمه – ليس من دون وجه حق – بعدم الاستقامة، 
بأنه لم توجد محاكم تفتيش في الإسلام  فهو يعرف مثلا بدقة 

)بخلاف القضية الشهيرة في عهد الخليفة المأمون(.
إنه يتهم هامر - بورغشتال، وهو باحث سابق في الدراسات 
العثمانية، بنقص المعرفة في علوم الدين الإسلامي. يقتبس كمال 
المسماة   d’Herbelot لـديربيلو  القديمة  الشاملة  الموسوعة  من 
المكتبة الشرقية من عام 1697، والتي تعد فعليًا أهم مرجع 



163 إضفاء الصبغة القومية على الإسلام: نامق ك	

في القرن الثامن عشر، لكنها كانت تعد بالطبع متقادمة في عام 
1883. وفي الفقرة المقتبسة يرد التصور الأوروبي الخاطئ عن 
إهانة.  كمال  اعتبره  ما  وهو  نبيهم،  يعبدون   المحمديين أن 
كما تشير الفقرة أيضًا إلى التصور القرآني بأن مصدر القرآن هو 
 ،منفصل عن الإرادة الإلهية محفوظ عند الله، لكنه لوح
ولذلك إذًا لا يعتبره المستشرقون الذين يوجد بينهم كثير من 
المسيحيين المؤمنين، ولا يستطيعون دراسة الإسلام دون تحيز، 
إلهيا. يتحفز القساوسة لإيجاد نقاط لمهاجمة الإسلام )وهو 
– إلهيًا أمر كان يحدث فعليًا على مدى قرون( لأنه ليس دينًا 

أي ليس دين وحي. أما المسلمون في المقابل، بحسب كمال، 
يرون  المسيحية، لأنهم  مع  موضوعيين  يكونوا  أن  فيستطيعون 
ووفقًا  )ص 249(   .المنسوخة للديانات  تنتمي  المسيحية  أن 
لا   والمنسوخ الناسخ  نظرية  فإن  الأوائل،  القرآن  لمفسري 
التي  السور  نزلت لاحقًا،  التي  السور  تنسخ  تطبق إلا عندما 
لهذه  ووفقا  المسيحية،  بعد  جاء  والإسلام  ذلك.  قبل  نزلت 
 ،نُسخت قد  المسيحية  تكون  أن  المفترض  فمن  النظرية، 
 وتقادمت، على الأقل العناصر غير المتطابقة مع الإسلام فيها

)مثلًا: أن المسيح ابن الله(. 
ويتبين مدى عبث قول كمال بأن علماء الدين المسلمين أكثر 
خلال  من  عليهم(  خطرًا  تمثل  لا  المسيحية  )لأن   موضوعية
هذه السجالات الإسلامية المسيحية، سواء تلك التي جرت في 
الماضي أو ستجرى بحدة أكثر في المستقبل. وبعد قرون طويلة 
من المواقف الفكرية المعادية للإسلام القادمة من أوروبا، تتزايد 
الآن في الإسلام الحديث المواقف المعادية للمسيحية. وهذا النوع 



مسلمون حدا ثيون 	164

من التبرير والاستقطاب سيتحول في العالم الإسلامي بعد عقود 
الوقت من  وإذا كان الإسلام يمثل حتى ذاك  قائم.  إلى منهج 
أوروبا، فكذلك سيصبح  الجانب الأوروبي الاختلاف عن 

من الآن فصاعدًا على الجانب الإسلامي.
ويستطرد كمال بالقول إن الملحدين في أوروبا يرون في الدين 
لا  ذلك  وبخلاف   .البشري للفكر  استعبادًا  حال  أي  على 
يأخذ الأوروبيون على محمل الجد فكرة أن الإسلام دين أُوحي 
به، ويصنفونه ضمن أديان الشعوب البدائية. وهذه الحجة تثير 
مرارًا الغضب الشديد لدى كمال. ويحاجج بالقول إن الإسلام 

هو الدين الأكثر عقلانية.
أما ما يخص العلوم الطبيعية، فمن الواضح بحسبه أن لدى 
المسلمين الدين الأقوى في هذا المجال، لأن القرآن يشجع علماء 
العلوم  باكتشافات  تنبأت  بآيات  الطبيعية  والعلوم  الرياضيات 
الطبيعية. فمثلا في القرآن إشارة إلى دورة الشمس وإلى التكوين 
المسلمين  الكتاب  من  كثير  )ص 255(  للإنسان.  البيولوجي 
أن  عون  ويدَّ تطرفًا  أكثر  نحو  على  هذه  النظر  وجهة  سيتبنون 

القرآن قد تنبأ بالذرات والميكروبات وما يشبه ذلك.
الإسلام  تاريخيًا  اختارت  التي  الأمم  هوية  أن  كمال  عي  ويدَّ
كدين لها، هي الإسلام وليس الأمة القومية – ولم يكن هذا 
لينطبق بعد على كل من الأمة والإسلام في هذا العصر الذي كان 
فيه الولاء للإمبراطورية العثمانية لا يزال كبيًرا. لكن الإسلام كان 
بصدد بدء مسيرة جديدة تتشكل فيها هوية حديثة ومسيسة 
)وليس مجرد عقيدة أو ثقافة(. يرفض كمال كمؤرخ عثماني الرؤية 
التاريخية لنشأة الإسلام، وهكذا ينكر أشكال التوحيد في شبه 



165 إضفاء الصبغة القومية على الإسلام: نامق ك	

الجزيرة العربية قبل الإسلام. كما أنه لا يقيم وزنًا للشعر العربي 
القديم، الذي يعد مصدرًا مهما للعصر الجاهلي وبالتالي لنشأة 
المزدرية  رينان  إلى ملاحظات  بالطبع  هنا  ينوه  وهو  الإسلام، 
يكونوا  لم  وقطعًا  علماءً  يكونوا  لم  الذين  القدماء،  العرب  للبدو 
فلاسفة. ويعارض كمال ذلك قائلًا إن المؤلفات عما وراء الطبيعة 

هي الأجمل في اللغة العربية والمؤلفات العلمية هي الأوضح. 
الصليبية  الحروب  أن  يرى  التبرير  من  معقولة  وبجرعة 
والتتار الكفار هما السبب في انهيار العلوم والفلسفة في البلدان 
الذهول على  الإسلامية. وكحاكم مدينة عثماني يرد بقدر من 
أبدى  الذي  القاضي  عن  رينان  اقتبسها  التي  )الملفقة(  الرسالة 
عدم اهتمام بالحقائق. وهنا انفجر غضب الصحفي السجالي في 
داخله: هل يمكن النظر إلى رسالة قاض في الموصل باعتبارها 
القرآن  عن  عوضا  وذلك  الإسلامية،  العقلية  لخصائص  ممثلة 
والحديث وكتب الفقه؟ أليس هذا أشبه بالحكم على مستوى 
غير  وقت  قبل  ادعى  قس،  رأي  إلى  استنادا  أوروبا  في  العلم 
القيامة ستقوم بعد ثلاثة أيام؟ هل كان هذا القاضي  بعيد أن 
ذلك  قال  هل  عقليًا؟  مريضًا  كان  هل  مجنونًا؟  أم  جاهلًا؟ 
للسيد لايارد لكي يتخلص منه، لأنه كان من المعتاد في الماضي 
عن  النظر،  وبغض  الأجانب؟  عن  السياسية  الأسرار  إخفاء 
صدق أي من هذه الافتراضات! هل لدينا الآن الحق إذا قلنا 
إن أنصاف العلماء في أوروبا قد درسوا الإسلام بنفس الازدراء 
يقدمون  المثال  هذا  الزولو؟ في  عقيدة شعب  به  درسوا  الذي 
ورقة كبرهان على المعتقد الإسلامي، رغم أن ذلك لا علاقة 

له إطلاقا بالإسلام. )ص 289(



مسلمون حدا ثيون 	166

إذا كانت لا  أنه  وفي الختام يلاحظ وقد تحطمت أعصابه: 
تزال لدى رينان نصائح يعطيها للمسلمين عن فضيلة العلم، فإن 
هذا ينطوي ببساطة على تناقض. فالأمة، أي الأمة الإسلامية 
التي يجب عليها، بحسب رينان، أن تظل بأي حال في مرتبة 

أدنى من الأمم الأخرى، ليست بحاجة لنصائح.
وإذا كان هذا الرد على رينان لا يرقى ثقافيا وأسلوبيا لمستوى 
بكثير  يبين  أنه  إلا  وبايازيتوف،  الأفغاني  من  الآخريْن  الرديْن 
من الصدق غضب وإحباط المثقفين المسلمين الذين شعروا أن 
أوروبا وكذلك الطبقة العليا في بلادهم قد خانا دفاعهم عن 
الحداثة. ولا بد أنه كان من الصعب لشخص وطني مثل نامق 
من  المتكرر  نفيه  فبعد  النواحي.  كل  من  المهانة  تحمل  كمال، 
العاصمة وعندما منع السلطان عبد الحميد الثاني كذلك مؤلفه 
عن تاريخ الإمبراطورية العثمانية، توفي كمال متأثرا بمرض رئوي 
بعد  الرطبة(  الزنازين  في  السجن  إلى  سببه  يعود  )ربما  عضال 

خمس سنوات عن عمر ناهز 48 عامًا فقط.
السياسي  الإسلام  في  فكر  من  أول  كمال  كان  الحقيقة  في 
المعاصر، الذي سيتطور فيما بعد في مصر )والهند( بخاصة. ولم 
تدر بخلده دولة إسلامية على غرار الدولة التي أرادها محمد بن 
عبد الوهاب، حيث القرآن فيها هو مصدر التشريع الوحيد )كما 
الدولة  بتنظيم  يسمى  ما  أيضًا  اليوم  يراها  وكما  رينان،  يراها 
التصورات  تشبه  بالأحرى  بل   .)والشام العراق  الإسلامية في 
الملموسة لجماعة الإخوان المسلمون في مصر منذ عام 2005، 
 الإخوان المسلمون رغم أن ،دولة مدنية بمرجعية إسلامية أي
أكثر تدينا منه بكثير ويرون الإسلام بصورة أكثر شمولًا من 



167 إضفاء الصبغة القومية على الإسلام: نامق ك	

رؤيته.))) ولم يُستند إلي كمال مرجعًا لأنه كان يكتب بالتركية 
العثمانية، وهي لغة لن يُكتب لها الاستمرار من بعد ذلك سوى 
لأربعة عقود فقط، فقد ألغاها مؤسس تركيا الحديثة مصطفى 
مركز  في  أسسها  التي  العلمانية  الجمهورية  في  أتاتورك،  كمال 

الإمبراطورية العثمانية.

انظر هنا: 	(((
Ranko, Muslimbruderschaft, p. 75f.





169

 متكلم الإسلام في روسيا: 
عطاء الله بايازيتوف

مــن ســان بطرســبورغ، عاصمــة القيــاصرة الــروس، جــاء أيضًــا 
 رد عــى رينــان مــن عــالم ديــن مســم. إنــه عطــاء الله بايازيتــوف 
إنشــاء  فكــرة  صاحــب  وكان  تــري،  وهــو   ،)1911–1846(
أول مســجد في ســان بطرســبورغ، كــا أنــه كان أوّل مــن أســس 
صحيفــة باللغــة التتريــة، وأوّل مــن ألّــف كتــاب أدعيــة بالحــروف 

الكيريليــة يتضمّــن ســورًا مــن القــرآن.))) 
ويعدّ بايازيتوف من نواح عديدة استثناء بين خصوم رينان. 
يكد  لم  وفاته  فبعد  السجال.  أطراف  بين  شهرة  الأقل  فهو 
ينتبه إليه أحد في المجال العلمي أو في الرأي العام ليس فقط في 
الشرق، وإنما في أوروبا وأيضًا في روسيا.))) لكن الشيء الأكثر 
دين  الإسلام  فيه  يمثل  بلد  في  يؤثر  ولم  يعش  لم  أنه  هو  أهمية 

انظر: الموسوعة البيبليوغرافية لعلماء اللغات التركمانية الروس: 	(((
Das biobibliographische Lexikon der russischen Turkologen. 

Zaristische Periode. Moskau, 1974.

لم يتناول بايازيتوف بالبحث بشكل فعلي بعد. ما يلي هو اقتباس من 	(((
Von Kügelgen, Progressiver Islam, p. 937–945.



مسلمون حدا ثيون 	170

الأرثوذكسية،  المسيحية  القياصرة  إمبراطورية  في  بل  الأغلبية، 
العقيدة  حرية  أن  صحيح  المسلمة.  للأقلية  فيها  انتمى  حيث 
التسامح الذي أصدرته كاتارينا  سادت في روسيا منذ مرسوم 
بالذات والنشاطات  الوعي الجديد  الثانية في عام 1773، لكن 
أثار  مثلما  روسيا،  في  المشاعر  هيجت  قد  للمسلمين  المختلفة 
منح المسيحيين حقوقا متساوية ووعيهم الجديد بذاتهم حفيظة 
النقاش في  بدأ  ما  العثمانية. وسرعان  الإمبراطورية  المسلمين في 
تلك  بارتياب  أيضًا  المسألة الإسلامية وتوبعت  روسيا حول 
بُثت  التي  والوحدة الإسلامية  التركمانية  الوحدة  إلى  الإشارات 

داخل روسيا قرب نهاية القرن التاسع عشر. 
المتداولة عن الإسلام في روسيا تشبه في  التصورات  كانت 
إليه، وفيها ظهر الإسلام  قوتها تصورات رينان ولعلها تستند 
على أنه دين غير متسامح ومتعصب وقدري ومعادٍ للتعليم. وفي 
أعين الكثيرين كان المسلمون في حاجة إلى تحضير من خلال 

التبشير المسيحي وإضفاء الطابع الروسي العلماني.
وكان رد بايازيتوف على رينان، بل كل نشاطه على مدار 
الروسية.  التوجهات في الإمبراطورية  حياته، موجها ضد هذه 
لكن لم يكن بمستطاعه أن ينتهج خططًا سياسية جريئة كالتي 
انتهجها كل من الأفغاني وكمال، ولا حتى مجرد أن يفكر فيها. 
في  المشاركين  بقية  وبخلاف  والتوازن.  الاعتدال  رجل  كان 
السجال بمن فيهم رينان، لم يخض قط أي نزاع مع الطبقة العليا، 
سواء كان دنيويا أو دينيًا. وعلى غرار الغريمين الآخرين لرينان 

كان يسعى لإصلاح الإسلام وتحديث الأمة.



171 بايا في روسيا: عطاء الله لإسلامامتكلم 	

انحدر بايازيتوف أيضًا من أصول ريفية متواضعة مثل الأفغاني 
تيمغينيف  تدعى  قرية  في   1847/1846 عام  وُلد  فقد  ورينان. 
بالقرب من موسكو وكان ينتمي لأقلية تتار كازيموف، وهي 
منطقة تحولت إلى الإسلام في فترة مبكرة وكان بها نظام تعليمي 
إسلامي. تلقى بايازيتوف دروسًا في اللغة العربية ومبادئ الدين 
للقرية. وقد درس في  الذي كان شيخًا  أبيه  الإسلامي على يد 
القرية المجاورة فيما يسمى بالمدرسة )وهي مؤسسة تعليمية عليا(، 
إلى جانب اللغات الشرقية، علم الكلام والفقه والميتافيزيقا والمنطق 
أيضًا بتدريسها بعد إنهاء  الأرسطي، وهي علوم قام هو نفسه 
س لبعض الوقت في فن الجدل العلمي.  دراسته. ويبدو أيضًا أنه تمرَّ
المسلمين في  الدين  علماء  اتحاد  امتحانات  اجتاز  عام 1870  وفي 
أورينبورغ، وهي هيئة دينية حكومية، تمتحن كل رجال الدين 
المسلمين الجدد في الإمبراطورية الروسية، وتأهل بذلك ليصبح 
إمامًا وخطيب جمعة وأيضًا مدرسا في إحدى المدارس الدينية العليا.
وبعد ذلك بعام جاء إلى العاصمة بدعوة من تتار كازيموف 
في  الترقي  في  استمر  بطرسبورغ  سان  وفي  لهم.  إمامًا  وأصبح 
المسلمين  الدين  رجال  أكثر  من  واحدًا  جعله  ما  المناصب، 
المرموقين في الإمبراطورية. وهكذا عينته الإدارة العسكرية إماما 
للجنود المسلمين في حامية بطرسبورغ. وفي عام 1881 عُين لفترة 
قصيرة قنصلا لدمشق. واستعان به القسم الآسيوي في وزارة 
الخارجية ليكون مترجما فوريًا ومدققًا لغويًا للغات التركمانية. كما 
أنه كُلف بتعليم الوصفاء، أي أبناء الارستقراطيين ذوي النفوذ 
بايازيتوف  تحرك  إذًا  الإسلام.  مبادئ  القيصري،  البلاط  في 
الكثير من  العليا، وحصل مقابل ولائه على  الطبقة  أوساط  في 



مسلمون حدا ثيون 	172

الأوسمة الرفيعة: وسام القديس ستانيسلاوس ووسام القديسة 
آنا وخمس ميداليات تقديرا لعمله في الترجمة.

وعندما جاء بايازيتوف إلى سان بطرسبورغ عام 1871، كان 
لجالية التتار هناك تاريخ من الاستقرار يتجاوز القرن، لكن عددها 
بالنسبة لسكان بطرسبورغ كان محدودًا، إذ لم يتجاوز حوالي 0,4 
في المئة من إجمالي عدد السكان. وفي الفترة ما بين عامي 1869 
و1910 بلغ عددهم حوالي 6000 تتري من كازيموف ومعظمهم 
من الرجال القادمين من أجل العمل. وعندما أصبح بايازيتوف 
وكان  الروسية.  العاصمة  في  بعد  مسجد  من  يكن  لم  إمامهم 
بايازيتوف هو صاحب المبادرة الرئيسية لبناء أول مسجد لصلاة 
عام 1913،  في  بناؤه  انتهى  وقد  بطرسبورغ،  سان  في  الجمعة 
وكان بمئذنته التي يبلغ ارتفاعها 49 مترا، أكبر مسجد في أوروبا 
حينذاك )باستثناء مساجد إسطنبول(. وقد دفع أمير بُخارى ثمن 
قطعة الأرض، وكان حاضًرا ضيفَ شرف مع كثير من الأعيان 
لوضع حجر أساس المسجد عام 1910. أمّ بايازيتوف الصلاة في 
حفل الافتتاح وألقى بعدها خطبة أكد فيها على العناصر الجمالية 
للإسلام، وهو أمر لم يتطرق إليه الغريمان الآخران في السجال مع 
الجمال. ومسجدنا  الله جميل ويحب  إن  يقول:  رينان: الإسلام 
جميل وسيسهم في شهرة عمارة المدينة وجمالها. مثل هذا المسجد 
في سان بطرسبورغ، لا يوجد له مثيل في باريس أو لندن. المسجد 
جميل، لكن كي لا يبرق فقط بجماله الظاهري، لا بد أن ندعو الله 

(((.أن يهيئنا هذا المسجد للجمال الروحي والأخلاقي

اقتباس من: 	(((
Von Kügelgen, Progressiver Islam, p. 937.



173 بايا في روسيا: عطاء الله لإسلامامتكلم 	

قوّة الإسلام  وإذا كان الأفغاني وكمال قد تحدثا كثيًرا عن 
مثل هذا  استخدام  فإن  اليوم،  أو عن ضعفه  فيما مضى  وعزّته 
الخطاب كان محظورًا على بايازيتوف، بوصفه ممثلًا لدين الأقلية 

في دولة مسيحية، ولعله كان غريبًا عليه أيضًا. 
بالتكريم في روسيا فقط لإنجازاته من  بايازيتوف  ولم يحظ 
أجل الإسلام، ولكنه حصل من أمير بخارى أيضًا على وسام، 
كما كرمته الحكومة الإيرانية لدعمه الروحي للطلاب الإيرانيين 
الوسام  العثمانية على  السلطنة  في سان بطرسبورغ، وحصل من 

المجيدي من الطبقة الثالثة.
وكان بايازيتوف يكتب تارة باللغة التترية وتارة بالروسية. 
وقد فشلت جهوده في تأسيس صحيفة باللغة التترية في عاصمة 
الإمبراطورية مرتين )مرة عام 1891 وقد حملت الصحيفة يومها 
Häftä أي الأسبوع ومرة في عام 1893 وكان اسمها  اسم 
Cismä أي المصدر(. ولم يتمكن إلا في يونيو/ حزيران 1905 

 .نور بعنوان  مجلة  تأسيس  لطلب  تصريح  على  الحصول  من 
العلم  مناقشة  هو   التركية - التترية المجلة  هذه  هدف  وكان 
والثقافة والأحداث العالمية ومتطلبات العصر. واهتمت كثير من 
المسلمين الاجتماعية والتجارية والروحية  فيها بشؤون  المقالات 
الحكومية  المراسيم  تنشر  وكانت  الروسية.  الإمبراطورية  في 
العسكرية من وجهة  تناقش قضايا مثل الخدمة  والقوانين، كما 
نظر إسلامية. حافظ بايازيتوف بصرامة على نهج مجلته ولذلك 
عُدّت في الأوساط الحكومية مجلة جادة وموضوعية ومتحفظة، 

تماما مثل مؤسسها.



مسلمون حدا ثيون 	174

ونشر بايازيتوف ثلاثة أعمال باللغة التترية: سيرة للنبي محمد 
وكتابان   )1885 الثانية  والطبعة   1881 الأولى  الطبعة  )قازان، 
تعليميان عن الفروض الأساسية في الإسلام من الناحية الشرعية 

والأخلاقية )قازان 1883؛ وسان بطرسبورغ 1897(.))) 
وكان قد كتب في عام 1883 باللغة الروسية ردًا على رينان، 
في  بطرسبورغ  سان  في  بالروسية  محاضرته  ترجمة  نُشرت  الذي 
يعرف  بايازيتوف  إذا كان  ما  يثبت  العام. وما من شيء  ذلك 
شيئا عن رد الأفغاني، ولا إن كان قد عرف الأفغاني نفسه. 
لكن سيكون من المستغرب جدًا لو لم يلتقيا خلال إقامة الأفغاني 
في سان بطرسبورغ التي استمرت لعامين )1887–1889(. ومن 
المؤكد أن الأفغاني بوصفه محرضًا كان يعد بالنسبة لبايازيتوف 
الحذر والمقرب من الدولة راديكاليًا ولا يؤمن جانبه. وعلى كل 
حال ما من إشارة إلى الأفغاني في كتاباته. أما رد نامق كمال، فلم 

يكن قد نُشر بعد. 
أرسل بايازيتوف رده على إرنست رينان إلى أحمد مدحت 
مجلة  وناشر  ومترجمٌ  كاتبٌ  وهو   )1912–1844( أفندي 

انظر:  	(((
Das Enzyklopädische Wörterbuch von Brockhaus und Efron 

بحسب ما ورد في القاموس الموسوعي بروكهاوس وإفرون )المؤلف خلال 
وقدمها  محمد  النبي  سيرة  بايازيوف  جمع   :)1907 وحتى   1890 الأعوام 
باللغة  الأساسي  التعليم  عن  كتابًا  وألف   ،)1881(  الإسلام نشأة  بعنوان 
الكتابان يحظيان بشعبية كبيرة جدا في  والنور، كلا  بعنوان الحياة  التترية 

.محافظات روسيا الشرقية والوسطى
أشكر دانيل بوسبيلوف Daniil Pospelov على مجهوده في ترجمة الاقتباسات 

من الموسوعات.



175 بايا في روسيا: عطاء الله لإسلامامتكلم 	

رد  ترجم  وقد  الحقيقة.)))  ترجمان  أي   Terciiman Hakikat
بايازيتوف إلى التركية العثمانية، وترجم بعد ذلك كتابه الثاني. كما 
أن أحمد مدحت أفندي قد دافع في العديد من كتاباته عن الإسلام 
في مواجهة الهجمات التي تستهدفه، وترجم إلى التركية العثمانية 
كتاب جون وليم درابر  John William Draperتاريخ الصراع 
بين الدين والعلم، وهو كتاب يصف بالأساس الصراعات بين 

الكنيسة الكاثوليكية وممثلي العلوم الطبيعية.
ولم يترك بايازيتوف من بعد ذلك موضوع الإسلام والعلم. 
ألف  رينان  على  رده  على  التالية  عامًا  عشر  الخمسة  وخلال 
الحضارة  مع  الإسلام  توافقَ  أكثر  بإسهاب  تشرحان  دراستين 
الحديثة ودعمه العلم والتقدم: علاقة الإسلام بالعلم وبأصحاب 
 .)1898(  والتقدم والإسلام   )1887(  الأخرى المعتقدات 
أراد بايازيتوف من خلال هذه الكتابات إزالة التصورات الخاطئة 
عن علاقة الإسلام بالعلم والتقدم، ليس فقط لدى الأوروبيين 
بينهم، حسب  الذين ساد  أيضًا،  أنفسهم  المسلمين  لدى  وإنما 
تعبيره، كما هو معروف خمول فكري طويل الأمد، أدى إلى 

 (((.نزعة محافظة

عنه قارن: 	(((
Von Kügelgen, Wissenschaft.

انظر: 	(((
Bajazitov, Islam i progress, p. 92,

اقتباس من
Von Kügelgen, Progressiver Islam, p. 939.



مسلمون حدا ثيون 	176

الإسلام  لرأس حربة  ينتمي  بايازيتوف  أن  بوضوح  ويتبين 
المعاصر في تفسيره للقرآن في مسألة تعدد الزوجات. إنه يطالب 
من  الاستفادة  حاول  وقد  للعصر،  ملائم  بتفسير  أيضًا  هنا 
ليعطي   )1209–1149( كالرازي  القدماء  المفسرين  بعض 
تفسيرا جديدا لآيات تعدد الزوجات، فقد رأى فيها دعوة لا 
لبس فيها للزواج من واحدة فقط – لأنه ما من رجل قادر 
الزوجات،  العدل في معاملة كل  أو  التامة  على تحقيق المساواة 
كما يطالب بذلك النص القرآني )سورة النساء، الآية 129(.))) 
وهذا التفسير لهذه الآيات سيكون علامة للحداثة عندما ينشر 
القضية  هذه  عن  كتابًا   )1908–1863( أمين  قاسم  القاضي 
كتبه  ما  كان  وقد   .)1900/1899(  المرأة تحرير  بعنوان 
يُعرف في  لم  لكنه  من عشر سنوات،  بأكثر  سابقا  بايازيتوف 
مصر لأنه كان يكتب بالروسية والتترية. وليومنا هذا لا يزال من 
والحداثيين/  التقليديين/المحافظين  المسلمين  بين  التفرقة  الممكن 
الزوجات،  تعدد  مسألة  من  موقفهم  خلال  من  الليبراليين 
وفهمهم لها. سيشير أستاذ الشريعة المحافظ في جامعة الأزهر 
إلى أن تعدد الزوجات مباح )سورة النساء، الآية 3(. أما المفسر 
الحداثي )وهو يمثل في هذه القضية إلى حد كبير رأي الأغلبية( 
الزوجات.  تعدد  يمنع  القرآن  بأن  بايازيتوف  مثل  فسيحاجج 
القرآن  بأن  تبريري  نحو  على  فسيحتجون  الإسلامويون  وأما 
يبدي تفهما للطبيعة البشرية ويقيدها بشرط المساواة في المعاملة، 

انظر: 	(((
Von Kügelgen, ibid., p. 945.



177 بايا في روسيا: عطاء الله لإسلامامتكلم 	

بظروف  مرتبط  تاريخي  أمر  التعدد  بأن  أخرى  فئة  وقد تجادل 
تاريخية معيّنة ولا ينبغي أن يعدّ تشريعًا أبديًا.)))

أسلوب ساخر  إلى  رينان  رده على  بايازيتوف في  وبينما لجأ 
قليلًا لكنه موضوعي في العموم، فقد بدا بعد خمس سنوات في 
عام 1898 في مؤلفه الإسلام والتقدم محبطًا بسبب الأحكام 
والتي  الإسلام،  عن  الأوروبيين  لدى  تتزعزع  لا  التي  المسبقة 
كانت تستخدم ذريعةً للغزو الاستعماري: إن التصور الخاطئ 
ونشر  النبي  لنصرة  له  رادع  لا  هجوما  بوصفه  الجهاد،  عن 
الإسلام قد ترسخ في أوروبا، بحيث لم يعد انتقاده ممكنًا. ألم 
الفكرة؟  هذه  عبث  المعروفة  العامة  التاريخية  الحقائق  تدحض 
فلنأخذ فقط الأحداث الأقرب إلينا في آسيا وأفريقيا. يبين الواقع 
العكس تماما. تدافع تونس ضد هجمات فرنسا، والمغرب جارها 
الحضارة  جالبي  مواجهة  قواها في  تشحذ مصر  متفرجًا.  يظل 
الإنجليز، بينما تنتظر تركيا وكل أفريقيا المسلمة، بل وحتى مكة 
أخرى  وبلدان  الإسلام وسوريا  المقدسان في  الحرمان  والمدينة، 
عديدة بهدوء نهاية دموية للصراع. يمكن للمرء أن يسرد سلسلة 
كاملة من الحقائق التي تبرز قافزة أمام الأعين. ألا يمكن لهذه 

(((الحقائق أن تزيل فعليًا هذا التصور المعكوس تماما؟

انظر: 	(((
Seidensticker, Islamismus, p. 34.

انظر:  	(((
Bajazitov, Islam i progress, p. 56, 

اقتباس من:
Von Kügelgen, ”Progressiver Islam“, p. 940; 

وهو يشير هنا إلى عدد من جريدة Times بتاريخ 8 أكتوبر 1887.



مسلمون حدا ثيون 	178

 الفقه الإسلامي والمنطق والفلسفة:
رد بايازيتوف على رينان

تعتمد  دراسة  عن  عبارة  هو  رينان  على  بايازيتوف  رد  إن 
بحرص المنطق والحجة العلمية، يدافع فيها الإمام وعالم المنطق 
عن الإسلام من جهة، ومن جهة أخرى يدعو العلماء الحداثيين 
والدين. وهو  العلم  متبادل بين  تفاهم  إيجاد منطلق لخلق  إلى 
المضادة،  المنطقية  بحججه  الغني  الإسلامي  التراث  من  ينهل 
المتعلقة  تلك  وبخاصة   – المسبقة  رينان  آراء  عبثية  على  ويدلل 
سه  تمرَّ ويبدو  العلم.  عن  وبعيدون  عقلانيين  غير  المسلمين  بأن 
س عادة في المدارس  الشديد على المنطق الأرسطي، كما كان يُدرَّ
الإسلامية في القرنين الثاني عشر والثالث عشر، جليًا على نحو 
لا لبس فيه. ولا ينصب تفكيره بدرجة كبيرة على السياسة مثل 

كمال والأفغاني، بل يرى نفسه في المقام الأول عالًما في الدين.
نص  في  الداخلية  التناقضات  إلى كشف  بايازيتوف  يهدف 
رينان، وليس لدحضه في كل النقاط، كما حاول كمال ذلك. 
وهو لا يريد كتابة دراسة فقهية، لكنه يسبق بالقول إنه يؤمن 
بالوحي الذي نزل على النبي بالأساس لأن تعاليمه لا تناقض 
ينتقد على  العلم. وهو  نور  السليم ولا تخشى  التفكير  منطق 
لم  الذي  الكبير  الفرنسي  للعالم  العلمي  المنهج  الخصوص  وجه 
لأحكامه.  الوصول  أجل  من  تحليليًا  أسلوبًا  للأسف  يمارس 
العلماء  لفهم  وفقا  مثالي:  نحو  على  ذلك  له  يشرح  وهكذا 
العرب، هكذا يقول، يعتبر ذاك المنطق الذي يشكك في الحقائق 
الواضحة باطلًا، أي أنه لا منطق. وإذا حاجج رينان بأن العلوم 



179 بايا في روسيا: عطاء الله لإسلامامتكلم 	

في  كانت  بداياتها  لأن  عربية،  ليست  بالعربية،  توصف  التي 
اليونان، فيمكن القول وفقًا لذلك بأن العلوم الأوروبية )الغربية( 
ليست أيضًا أوروبية )غربية(، بل يونانية أو آسيوية، لأن بداياتها 
كانت في اليونان أو في آسيا )فاليونان من جانبها تأثرت بآسيا(.  
)ص 298( وتلك عبارة حديثة تمامًا، يمكن أن تجدها في يومنا 
هذا في دوائر العلوم الثقافية المتنورة. كذلك يستعين بايازيتوف 
بحجة أن الإسلام أصغر بستمئة عام من أوروبا، لكنه يواصل أن 
أوروبا المسيحية، وهي الأخ الأكبر سنا، احتاجت ل ـ1200 عام 
حتى تتعلم العلوم العقلية، أي الفلسفة اليونانية من الأخ الأصغر 
– فقدرة الأخ الأصغر وتقدمه إزاء الأكبر لا جدال فيهما. إنه 
بعضهما  انفصلا عن  )توأمان،  رينان  مثل  بالاستعارات  يفكر 
مبكرًا(، ومثل علم اللاهوت الأوروبي. ويرى أن اليونان كانت 
ا ومربّية له. إذًا،  أبًا للعلم العقلاني والمنطقة العربية أو الإسلام أمًّ

فهذا العلم يوناني كما أنه عربي أيضًا. )ص 300(
انتقد بايازيتوف أيضًا التناقض الجغرافي اللافت الملحوظ لدى 
رينان: إذ حاول رينان تفسير تأخر أوروبا مقارنة مع المسلمين 
12 قرنًا ببعد أوروبا الجغرافي عن مسارح أحداث العالم القديم. 
فارس  وبلاد  وسمرقند  بُخارى  إن  يقول  بايازيتوف  أن  غير 
أبعد عن بغداد أو سوريا منها  الفترة  وإسبانيا لم تكن في تلك 
عن فرنسا ومع ذلك كان المسلم يذهب إلى بغداد لدراسة علوم 

الفلسفة الجديدة. 
المنطق  إلى  ثانيةً  بايازيتوف  يلجأ  الخصوص  وجه  وعلى 
القياس المنطقي  ليثبت لرينان مرة أخرى من خلال  الأرسطي 
سقوط حججه. فقد ادعى رينان أن كثيًرا من الخلفاء العباسيين 



مسلمون حدا ثيون 	180

للمعرفة،  بتعطشهم  ا، ودلّل على ذلك  لم يكونوا مسلمين حقًّ
الأخرى،  الوثنية  والمعتقدات  الأجنبية  العلوم  معرفة  سيما  ولا 
يطلبونها من ثقافات الهند وبلاد فارس القديمة واليونان. فيعيد 
الكلاسيكي  للقياس  وفقا  الدعوى  هذه  ترتيب  بايازيتوف 

المركّب من مقدّمتين ونتيجة:
من يهتمّ بما هو أجنبي أو وثني، يَنتمِ إليه، أي إلى ما هو  	.1

أجنبي أو وثني.
الوثنية  وبالمعتقدات  أجنبي  هو  ما  بكلّ  يهتمّون  الخلفاء  	.2

الأخرى.
ويترتّب على ذلك:

أنّ الخلفاء المسلمين لم يكونوا مسلمين. 	.3
اهتم  مسلم لأنه  أيضًا غير  النبي  المنطق سيكون  لهذا  ووفقا 
العلماء  سيكون  مشابه  لمنطق  ووفقا  والمسيحية.  باليهودية 
غير  والإسلام  القديمة  العصور  بدراسة  المنشغلون  المسيحيون 
البرهنة  يمكن  البيّن،  الطروحات  هذه  ونظرًا لخطأ  مسيحيين. 
الخلفاء على  انفتاح  أن  من حجته – على  له  ما يهدف  – وهذا 
كل  أحضر  فقد  له  ووفقًا  إسلامهم.  حُسن  يناقض  لا  العلوم 
الخلفاء العلماء إلى بلاطهم، وهكذا أصبح كل من الإسلام والعلم 

توأمين لا ينفصمان. )ص 305(
ويتقبل بايازيتوف حقيقة حدوث اضطهاد للفلاسفة وعلماء 
المسلمين، لكنه يعترض على قصر رينان عمليات  الطبيعة عند 
والمتعصبون  فالمعارضون  وحده.  الإسلام  على  هذه  الاضطهاد 
هم بحسب قوله في كل مكان. يعرف بايازيتوف مكانة رينان في 
فرنسا، كما أنه يعدّد أيضًا أمورا ذات صلة في التاريخ الأوروبي: 



181 بايا في روسيا: عطاء الله لإسلامامتكلم 	

مارتن لوتر، وليلة القديس بارثيليمي وحرب الثلاثين عامًا. ولكنه 
فوق ذلك كله على اطلاع أيضًا على الجدل الدائر في فرنسا الثورية 
بخصوص حضور الرموز الدينية في المجال العام. ويتساءل أين 
يكمن إذًا ذنب دين المسيح؟ وهو لا يهاجم المسيحية إطلاقا، 

على عكس كمال، ويحرص على التوازن في آرائه.
يقارن  عندما  وذلك  التسويغ،  من  تمامًا  يتحرر  لا  لكنه 
إنجلترا  في  بالحكومة  للإطاحة  تسعى  التي  السياسية  المعارضة 
الفلاسفة  أو  العلماء  على  متعلمين  غير  أناس  بهجمات  وفرنسا، 
إمبراطورية  في  يعيش  لأنه  ونظرا  ربما  أو   – العربي  العالم  في 
القياصرة، فلم يكن لديه فهم واضح لمعنى المعارضة السياسية. 
وخصومهم  التماثليين  الأطباء  بين  الواقع  النزاع  استخدامه  لكن 
الإخلافيين الذين تبادلوا السباب في مؤتمر في موسكو مثالًا يبين 
الذين  المسلمين،  الدين  علماء  بين  الخلاف  وهو  فيه:  يفكر  ما 
بالسخرية والاستهزاء، لكن  ينهالون بعضهم على بعض  كانوا 
في  كما حدث  زنادقة،  بوصفهم  المحرقة  إلى  الحال  بهم  ينته  لم 
أوروبا، بل استطاعوا عبر القرون أن يجدوا لهم راعين آخرين في 
مدن وإمارات أخرى. لكن أن يطالب رينان الإسلام بالقضاء 
على ما لم تستطع أوروبا القضاء عليه، فذلك ما يرى بايازيتوف 

 .ليس من قبيل الإنصاف في شيء أنه
التقليدي  ينتقد الأسلوب  بايازيتوف جعلته  تفكير  وصرامة 
الفاتر لصالح  لرينان الذي ينثر في نصوصه شيئا من الاعتراف 
الموقف المعارض له. يكتب الشيخ الطهطاوي الذي ذكره رينان 
في كتابه أن العلم الأوروبي هو من أوله لآخره زندقة، فيضيف 
رينان من عنده ولا بد من القول إنه لم يخطئ تماما من وجهة 



مسلمون حدا ثيون 	182

للبحث  الُموحى بها تشكل دائما نقيضا  فالعقيدة  نظر الإسلام. 
بايازيتوف،  ويتساءل   .معها يتعارض  قد  الذي  الحر  العلمي 
وليس   الإسلام نظر  وجهة  من  للقول  رينان  توصل  كيف 
من وجهة النظر المسيحية أو اليهودية. فإذا عدّ هذان الدينان 
كل ما لا يتطابق مع ثوابتهما العقيدية زندقةً، فإن الأمر لا يتعلق 

بالإسلام وحده.
يؤدي منطق رينان للاستنتاج التالي: المسلمون يكرهون العلم، 
دينهم.  نظر  وجهة  من  وهذا صحيح   – زندقةً  يعدّونه  لأنهم 
وعلى هذا الأساس يكون متاحًا التوصل للاستنتاج التالي: هؤلاء 
الناس الذين يعتقدون أن دينهم حقيقة منزلة من الله، يكرهون 
بالضرورة كل العلوم ماعدا تلك العلوم الدينية التي تؤيد هذه 
الحقيقة. لأنه بإمكان كل إنسان – وهو محق في ذلك من وجهة 
من  انطلاقا  والآن  وفسقًا.  زندقةً  العلم  يعدّ  الدينية – أن  النظر 
استنتاج رينان، هل يمكن القول إن المسلم وحده هو من يكره 
العلم، أم إنه من المنطقي أكثر – أيضًا وفقا لمنطق رينان ذاك – 
القول إنه لا بد تقريبًا لكل شخص يؤمن بدين سماوي، أن يكره 

العلم؟. )ص 314(
أما بخصوص الحكاية الملفقة عن القاضي الذي لا يهتم بأي 
من الحقائق ويستخدم عبارة والله أعلم، فيفسرها بايازيتوف 
على نحو يمكن وصفه بأنه تفسير أنثروبولوجي ثقافي. بحسبه تعد 
عبارة والله أعلم إعرابًا عن احترام الآراء الأخرى، وهي تأكيد 
يستخدم في عرض القضايا الصعبة وهي صيغة مهذبة تجاه الند 
في السجال.  )ص 316( وهو يتساءل عن دوافع لايارد الذي 
يفترض أنه نقل الحكاية. )ص 317( يمكن أن تكون المسألة هنا 



183 بايا في روسيا: عطاء الله لإسلامامتكلم 	

متعلقة بمندوبين سياسيين كٌل عن حكومته وهما يتربصان أحدهما 
حكومته  من  بتكليف  معلومات  جمع  يريد  أحدهما   – بالآخر 
لكيلا  أيضًا  بتكليف من حكومته  الشرقية  للحيلة  يلجأ  والثاني 
يكون  قد  أن لايارد  قد خشي  القاضي  أن  أو  يبوح بمعلومات. 
مبشًرا مسيحيًا، وهو الأمر الذي كان مصدر قلق خاص للسياسة 
العثمانية، نظرًا للعدد الكبير من المدارس التبشيرية التي انتشرت 
في الإمبراطورية. وهكذا يفسر العبارة الأخيرة للقاضي تفسيًرا 
سيئة.  وتبعاته  غريب،  على ضمير  تعد  هو  التبشير  بأن  لافتًا، 
في القرن العشرين سيقوم المسلمون أيضًا بالتبشير تحت مسمّى 

الدعوة، لكن ذلك كان لا يزال غريبًا تمامًا على بايازيتوف.
بايازيتوف  كان  مضاد،  بهجوم  يجادل  كمال  كان  وحيثما 
يحاجج برويّة ويثبت لرينان بطلان استدلالاته الاستقرائية التي 
العديد  رده  بايازيتوف في ختام  ويقتبس  باطلة.  لنتائج  تؤدي 
الذي  الإسلامي  التقليد  إلى  بالإشارة  ويختم  الدين  علماء  من 
ب العقل على النقل، على نحو ما كان المتكلّمون المسلمون  يغلِّ
الدين الخيالي )المتوفى عام  يؤكدون عليه. وهكذا رأى شمس 
1458م( بالنظر إلى النقل، أن هذه المواضع من النقل الممتنعة على 
التعقل، يجب تأويلها مجازيًا. هذا يعني، بحسب بايازيتوف، 
إنها لا تُأول حرفيًا، بل وفقًا للعقل البشري السليم، لأنه هكذا 
بحسب القاضي الفاروقي )المتوفى عام 1748م( في كتابه المرجع 
عن المنطق: النقل الصرف آه أي النقل بلا انتهائه إلى برهان 
الإمام  من  أيضًا  بايازيتوف  يقتبس   .(((.القطع يفيد  عقلي لا 

بن دائم الفاروقي، مبارك. سلم العلوم. ص301. 	(((



مسلمون حدا ثيون 	184

الإسلام  علماء  أشهر  1111م(  عام  )المتوفى  الغزالي  حامد  أبي 
المعروف بعلمه وورعه قوله: فكل نظر لا يتزن بهذا الميزان 
الغوائل  العيار غير مأمون  أنه فاسد  ولا يعاير بهذا المعيار فاعلم 

والأغوار.))). )ص 322(
وبحسب بايازيتوف فقد طالب الغزالي أيضًا بضرورة دراسة 
المنطق قبل الدراسة المعمقة للقرآن والسنة والشريعة. إن المنطق 
هو أهم العلوم وأنفعها، ومن ينتقده أو يمنعه هو جاهل تمامًا 
بحسب الإمام السبكي وهو عالم من القرن الرابع عشر الميلادي، 
ا. ويشير بايازيتوف إلى أن تعلم  كان يعارض تفسير القرآن حرفيًّ
المنطق والطب فرض كفاية على المجتمع )وليس فرض عين على 
كل مسلم(. ويعني ذلك تقليديًا أنه ليس فرضًا على كل مسلم 
وإنما ينبغي على فئة من المسلمين تعلّمه، كما أنه ليس بمستطاع 
كل شخص أن يصبح طبيبًا. وبحسب بايازيتوف فإن النبي قال 

.أول ما خلق الله العقل إن
ويقتبس بايازيتوف هنا عبر قرون من المعارف الإسلامية من 
هؤلاء المؤيدين بقوة لاستخدام المنطق في علوم الدين، والذين 
استخدموه في كثير من الأحيان ضد الفلسفة، مثلما فعل الأفغاني 
)وكذلك الغزالي قبله(، لكن هؤلاء العلماء كانوا يؤيدون تنوع 
الفكر الإسلامي وبينوا أن أمورًا كثيرة تستحق البحث والدرس 
الأفغاني وكمال،  يعارضها  التي كان  الشرعية  بحيله  الفقه  غير 
وأيضًا المثقفون المسلمون من بعدهم. إن بايازيتوف على قناعة 
إنسان  الديني الخاص بكل  الشعور  متغلغل في  العقل  بأن  تامة 

الغزالي، أبو حامد. معيار العلم في فن المنطق. ص27 	(((



185 بايا في روسيا: عطاء الله لإسلامامتكلم 	

في كل مراحل تطوره، ويمكن فهمه من خلال قوانين التفكير 
الوحيد.  العاقل  الكائن  بوصفه  الإنسان  يخص  وهو  المنطقية، 
ونظرًا لأن الحالة العقلية للناس مختلفة، يختلف أيضًا فهمهم لله 
ولقوانين الطبيعة. فالله يتجلّى للإنسان بحسب قدرة الإنسان 

على فهمه، ولهذا فعلى كل إنسان أن يطور فكره.
لكن المثال الأعلى الذي تطمح إليه البشرية ليكون آخر هدف 
بين  الاتحاد  بايازيتوف،  بحسب  هو،  الأرض  على  لتطورها 
وهو  للإنسان.  الفكري  للعالم  مجالين  أسمى  فهما  والعلم،  الدين 
الحقيقة  إلى هذه  للتوصل  المعاصرين  العلماء  أن يهدي  الله  يدعو 
أجل  بالدين من  معرفتهم ومواهبهم للإضرار  يستخدموا  وألا 
أن يختنق الدين في حِجرالعلم، بل على العكس من أجل أن ينشأ 
محاولة  في  الحكمة  تكمن  لا  والدين.  العلم  بين  متبادل  احترام 
دفن الدين بوصفه ظاهرة معادية للعلم استجابةً لمناهج الفلاسفة 
والعلماء التي كثيرا ما تتغير. بل بالأحرى يجب أن تكمن مهمة 
يسمح  منطلق  في إيجاد  لبايازيتوف –  – والكلام  المعاصر  العلم 
بتفاهم متبادل بين العلم والدين، كي يتمكنا سويا من الوصول 
للحقيقة. ينبغي تأسيس علاقة وثيقة متبادلة بين هذين المجالين 
وفي  والعقل،  الديني  الشعور  وهما  للإنسان،  الفكري  للعالم 
في  كما  الدين  والمتطرفين في جانب  التطرف  إقصاء  ذاته  الوقت 
على  بيد  يدًا  والعلم  الدين  من  عندئذ سيسير كل  العلم.  جانب 
الطريق إلى تلك الحقائق وهذه الُمثل الأسمى للأخلاق العقلانية 
والفضائل التي تشكل هدف الإنسان على الأرض. ومثل رينان 
ينهي بايازيتوف رده بمناشدة. لكن مناشدته تبدو أكثر عصرية 
النارية لدى رينان: فالدين والعلم يطمحان  من أمثولة الأسلحة 



مسلمون حدا ثيون 	186

لمعارف مختلفة. لذلك ينبغي عليهما احترام بعضهما بعضا – فلا 
ينبغي أن يقف الدين عائقًا أمام بحث قوانين الطبيعة ولا ينبغي 
ر من الدين وشخصياته المقدسة )بوصفها  للعلوم الطبيعية أن تحقِّ
بايازيتوف هنا  بالصرع(. ويذكرنا  أو مريضة  بأنها مخبولة  مثلا 
بماكس بلانك الذي كان يرى أن الدين والعلم لا يُقصي أحدهما 
ل كل منهما الآخر ويقترن به، لأنه إن كان الله  الآخر، بل يُكمِّ

هو البداية عند المؤمن، فإنه النهاية عند العالم.



187

ال)لا( سجال ال)لا( منتهي

وقع السجال الذي أثاره رينان عام 1883 في مرحلة عليا من الحداثة 
العلموية والوضعية، أو باختصار: في مرحلة ساد فيها الاعتقاد في 
 العلم لتقدم  لها  حدود  لا  التي  بالإمكانيات  العالم  أنحاء  كل 
 Michael ممزوجا بمادية فجة. وكما أوضح المؤرخ مايكل أداس
Adas، أصبح العلم والتكنولوجيا هما معيار المقارنة بين حضارات 

العالم. وكان التفوق التكنولوجي هو الذي قاد في أوروبا للنزعة 
الانتصارية الحداثية التي امتدت لتشمل كل أشكال المعرفة. لقد 
نفسها  رأت في  التي  تلك  أوروبا  الإسلامي  العالم  مثقفو  التقى 
تجسيدًا للحداثة، ولم يواجهوا الحداثة، التي ظلّوا يجسدون إزاءها 
ما قبل الحداثة أو اللاحداثة من جميع النواحي، كما لا يزال يُكتب.
وحسبما أورد كثيرون، فإن رينان قد عاش هذا التوتر الذي 
تحدث  والذي  الذاتية  وقوى  العقلانية  قوى  بين  الحداثة  عرفته 
عنه آلان تورين Alain Touraine. لقد قيل إن رينان عبّر عن 
أيضًا  هذا  ويسري  للحداثة.  تجسيدًا  بذلك  وكان  التوتر  هذا 
على مثقفي الشرق، حيث حل لديهم الإحباط الكبير وإعادة 
التأمل في جذورهم محل الحماسة الشديدة لأوروبا. ومن خلالهم 



مسلمون حدا ثيون 	188

الحداثيين  المسلمين  المثقفين  من  جيل  بأول  رينان  اصطدم 
وأنظمتها  وفلاسفتها  وبلدانها  بأوروبا  معرفة  على  كانوا  الذين 
معرفة  من  أفضل  ويفهمونها،  أوروبا  يعرفون  كانوا  السياسية. 
رينان بالشرق وفهمه له. ورغم التمييز المطلق الذي كونه رينان 
ضد الإسلام والشرق، فقد كانت بينه وبين مساجليه قواسم 
مشتركة كثيرة. فجميعهم اهتم بالعلم جوهرًا للحداثة وبإمكانية 

التوفيق بين الدين والعلم.
لم يكن رينان وضعيًا وعقلانيًا يرفض الدين رفضًا تامًا. لقد 
كان من أنصار فكرة دين العلم الذي كان من شأنه أن يوفق بين 
الدين والعلم. أي أنه كان نبيًا في عصر علمي. رفض الكاثوليكية 
ورآها لا تتوافق والعلم، ولكنه احتقر كذلك عقلانية التنوير، إذ رأى 
فيها بوصفها دينًا طبيعيًا علم لاهوت ناقصًا، خاليًا من الشعر، 
من دون تأثير على البشرية.))) وهو يرى فضلًا عن ذلك أن التنوير 

قد مزق المجتمع الفرنسي – وهنا يتشابه في الرأي مع الأفغاني.
فصاعدًا  الآن  من  سينتج  العلم وحده  دين،  فالعلم  لذلك 
رموزًا؛ العلم وحده بإمكانه حل المشكلات الأزلية للبشرية، 
رينان  كان   (((.آمرة بلهجة  حلها  تطلب  البشرية  فالطبيعة 

انظر: 	(((
Renan, Avenir, p.1106; 

اقتباس من
Dörries, “Prophet”, p. 4.

انظر: 	(((
Renan, Avenir, p. 814;

اقتباس من 
Dörries, “Prophet”, p. 5.



189  منت(ال)لا ال)لا( سجال	

يهتم أيضًا بالمشاعر والحماسة والتضحية، فقد كان رومانسيًا. 
الحداثة،  نؤمن بمنجز  فيه هو:  المبالغ  الفلسفي  إيمانه  وقانون 
إلى  والعودة   )..( وبالبشرية  بالعقل..  ومستقبله،  بقداسته 
الكبرى للحياة، لدين  الوحدة  الدين ستكون فقط عودة إلى 

(((.)..(العقل
بربطه  الإسلام  من  رينان  موقف  لتفسير  محاولات  جرت 
للصراعات  نظرًا  أنه  الحجة  وكانت  الكاثوليكية  من  بموقفه 
الإسلام  رينان  استخدم  فقد  الثالثة،  الجمهورية  في  الداخلية 
فقط كممثل لكل أشكال الالتزام العقيدي.))) لكن الأمر ليس 
كذلك. لقد رفض الإسلام بوصفه جوهرًا للسامية، وبوصفه 
عقيدة متعصبة، ولكن أيضًا بأوصاف مشابهة لتلك التي نعت 
بها التنوير: فقد كان ناقصًا وخاليًا من الشعر. وعندما يتحدث 
عن الإسلام فهو يقصد فعلًا الإسلام، وليس الكاثوليكية، أو 

أي شيء آخر.
الرجعية  الفلسفة أساس  الذي خنق  رأى رينان في الإسلام 
وتخلّف العلوم في الشرق. على أنه ما من دليل على العلاقة الوثيقة 
بين الفلسفة والتقدم في مجال العلوم الطبيعية، مهما كانت الجهود 
العلماء  أن   David King كينغ  ديفيد  أثبت  وقد  ذلك.  لإثبات 

انظر: 	(((
Renan, Avenir, p. 779, 1106 

واقتباس من 
Dörries, “Prophet”, p. 7.

انظر: 	(((
Jung, Orientalists, p. 110.



مسلمون حدا ثيون 	190

المسلمين كانوا متقدمين في علم الفلك على زملائهم الغربيين حتى 
السادس عشر.))) لكن رينان كان يهدف بهذه الحجة،  القرن 
مثله مثل كثيرين من زملائه، إلى شيء آخر: إنه يسعى لإبراز 
امتلاك العرب المنقوص للتراث الهيليني - الإغريقي القديم الذي 
فحسب،  مبتسرة  ترجمة   المساكين السوريون  الكتبة  ترجمه 
وممزوجة بعناصر همجية، لم تصل إلى العمق ولم تتطور أكثر. 

وبهذا ينكر رينان مسارا تراثيا مهما للثقافة العربية الإسلامية.
من دون الاقتباس من رينان مباشرة، ولكن مع استيعاب 
الخطوط الرئيسة لحججه، ثار نقاش في فرنسا عام 2008 عن 
المسيحيين في  المترجمين  العالم الإسلامي، ورغم كل جهود  أن 
كافٍ.  بقدر  اليونانية  الفلسفة  ناصية  يمتلك  لم  الخلفاء،  بلاط 
والقانون  اليونانية  الثقافة  في  راسخة   أوروبا إن جذور  وقيل 
الروماني والكتاب المقدس، أما الإسلام فأساسه القرآن والسنة 
أغصان  أنتجتا أشجارًا ذات  النبوية والشريعة. كلا الحضارتين 
وثمار، هي صورة طبق الأصل من جذورها. هنا أيضًا وردت 
مجددا هذه المواجهة بين أوروبا )المختزلة في قيمها الإيجابية( 
كحضارة، ولكن ليس في مقابل حضارة الشرق المتنوعة وإنما 

 (((.الإسلام في مقابل
وضع رينان وباحثون أوروبيون آخرون فكر الإسلام في 
طائفة صغيرة وهامشية، هي طائفة الوهابيين، في الوقت الذي 

انظر: 	(((
King, World Maps, p. XXIII.

انظر: 	(((
Gouguenheim, Aristoteles, p. 168.



191  منت(ال)لا ال)لا( سجال	

الطائفة تعيش في ركن قصي من شبه الجزيرة  كانت فيه تلك 
الصحراء  تأثير خارجها. استعارة  أن يكون لها أي  العربية دون 
وفرضية انعدام القدرة على خلق الأساطير وما ترتب على ذلك 
في  له  مدخلًا  وجد  الإبداع  عن  عاجز  إسلام  عن  تصور  من 
 Jacob Burckhardt بوركهارت  ياكوب  الثقافي. حتى  التاريخ 
إن  بالقول  رينان  عبارات  شارحًا   1868 عام  في  كتب  بذاته 
الإسلام الذي هو دين مختزل على نحو فظيع )..(، بهذا الجفاف 
وهذه البساطة الثقافية البائسة هو بالأحرى دين ضرره أكثر من 
والنظريات  السجالات  إلى  مباشر  يمتد خط  هنا  من   .(((نفعه
الكبرى في القرن العشرين، وصولا إلى ماكس فيبر. يستمر النظر 
أنه  على  المختزلة  الوهابية - الأصولية  صورته  في   الإسلام إلى 
 الرسول والقرآن كتاب قواعد معيارية تستند بشكل محض إلى
أي إلى النصوص الأصلية، التي تؤخذ على نحو حرفي، لا على أنه 
بنية تراثية تعددية، ألهمت العالم الحياتي والمعرفي لحضارة عمرها 
ألف وخمسمئة عام.. وتعد رؤية ماكس فيبر للإسلام بوصفه 

دينًا للغزاة مثالا آخر على ذلك.)))
لذلك أصيب المسلمون بالصدمة – بسبب ازدواجية الأخلاق 
التي تواجههم أوروبا بها، وشعروا بأنها غير منصفة للغاية: تستند 
تعترف  لكنها لا  العقل،  إلى  الحداثة  باعتبارها تجسد   أوروبا

اقتباس من: 	(((
Schulze, Religionswissenschaft, p. 122.

رأى فيبر في المحارب نموذجا مثاليا للتدين في الإسلام، انظر: 	(((
Weber, Wirtschaft, p. 358.



مسلمون حدا ثيون 	192

التراث  في  حقهم  عليهم  أنكرت  لأنها  المسلمين،  لدى  بالعقل 
الهيليني - الإغريقي المشترك.

وأيضًا  وكمال  الأفغاني  الحداثيون،  الإسلام  مفكرو  يجسد 
للثقافة  جوانب  ثلاثة  ردودهم  وفي  شخوصهم  في  بايازيتوف 
الفلسفة   :1883 عام  قائمة  تزال(  )لا  كانت  كما  الإسلامية، 
الإسلامية، والفكر السياسي القانوني على خلفية عثمانية، وعلم 
فضلًا  كمال  وكان  مجاله،  في  مؤهلًا  كان  منهم  كل  الكلام. 
الواسع لإسلام ذاك  أديبًا. ويعكس فكرهم الطيف  عن ذلك 
العصر الذي أرادوا تحديثه وجعله لائقًا من أجل الحداثة. ويجوز 
ما  نوعًا  وبتحركات سريعة  ذاته  الوقت  في  أطلقوا  إنهم  القول 
أوروبا،  في  والتنوير  الإصلاح  عمليات  تشبه  تغييرات  سلسلة 
يومنا هذا. وفي ظل شروط  إلى  تغيير مستمرة  بعملية  ودفعوا 
لعمليات  مناسبًا  الوقت  يكن  لم  المعولمة  الاستعمارية  الحداثة 
تحديث أبطأ تنهل من مصادر ثقافتهم. وانتظار حدوث ذلك 
لم يكن واقعيًا من الناحية التاريخية – ف ـأوروبا كانت بالفعل 
مهيمنة ومتنفذة في بلدانهم. على أن الإسلام الحديث لم يكن 
نتاج الاستعمار كما يُدّعى ذلك اليوم مرارًا وتكرارًا. لقد تشكل 
بجهوده الخاصة، كما رأينا، في ظل ظروف نفوذ غير متكافئة 

في السجال مع أوروبا. 
لقد أثار الإقصاء الحاد للإسلام والشرق والتقليل من شأنهما، كما 
يظهر في وجهة نظر رينان وآخرين، وكما هو معروف لدى المسلمين 
الحداثيين الذين كانوا على اطلاع على الأدبيات العلمية للأوروبيين، 
وتسويغ،  ودفاع،  إقصاء،  من  المسلمين:  لدى  مماثلة  فعلٍ  ردودَ 



193  منت(ال)لا ال)لا( سجال	

وازدراء حاد.))) ومن هنا يأتي الإصرار القاطع على أن الإسلام هو 
أكثر الأديان عقلانيةً على الإطلاق، وأكثر توافقًا مع العلم من كل 
الأديان الأخرى. ومن هنا يأتي التحول في فهم القرآن من كتاب 
للصلاة والتلاوة إلى كتاب إعجاز علمي يُقال إنه تنبأ بالعلوم مسبقًا 

وفيه كل الإجابات على قضايا الحياة السياسية في الحاضر.
تبرز الردود على رينان ردودَ فعلٍ على التمييز الذي بدأه رينان. 
شن كمال هجومه الحاد على المسيحيين والملحدين الذين لا يعترفون 
بالإسلام دينًا إلهيًا، ويضعونه في منزلة الأديان الطبيعية. وألمح 
الأفغاني فحسب إلى أن الإسلام عقلاني جدًا إزاء الأمور الغامضة 
التي لا يمكن تفسيرها في عقيدة التثليث، التي أقصت الفلسفة 
من الإسكندرية. أما بايازيتوف فيتحدث عن إهانة للإسلام 
الذي لم يكن مجرد أحلام فلسفية أو ميتافيزيقية غير محددة أو مجرد 
فرضية علمية، وإنما كان على العكس تعاليم إيمانية محددة بدقة. 
كما أنه استخدم تعبير الضمير في شكله البروتستانتي الحديث، 

.ضمير غريب عندما يقول إن التبشير هو هجوم على
ترسانة  كل  مع  جدلًا  الحداثيون  المسلمون  هؤلاء  خاض 
الفكر الأوروبي الحديث. وهدفهم كان تجهيز الإسلام للحداثة. 
وبذلك يصبح القرآن بالأخص هو رسالة العقل الواضحة، التي 
تستطيع التغلب على كل تحديات الحداثة، ويمكن للمرء فهمها 
على ما يبدو من دون أي تفسير والاستعانة بها مع السنة النبوية 

للإجابة على كل الأسئلة، حتى أبسط أسئلة الحياة اليومية.

انظر أيضًا بهذا الخصوص: 	(((
Flores, Zivilisation, p. 126, 127.



مسلمون حدا ثيون 	194

في الوقت ذاته كانوا مثلهم في ذلك مثل المثقفين الحداثيين في 
أوروبا ضحية سوء الفهم نفسه، وهو اتخاذ التطور التكنولوجي 
التحقيرية  النظرة  تبنوا  لقد   .)Adas )أداس   للإنسان معيارا 
الذي  لأوروبا،  التكنولوجي  التفوق  إلى  ونظروا  لمجتمعاتهم، 
أسلحة  صورة  في  كاف  بقدر  عنه  التعبير  جرى  ما  كثيرا 
لديهم  الطبيعية  العلوم  وتخلف  التقني  التخلف  ورأوا  حديثة، 
لقد حقروا   .بالإسلام الالتزام  نقص في  إلى  ذلك  وأرجعوا 
بتعبيرات  ووصفوها  وتاريخهم،  ومجتمعهم  ثقافتهم  شأن  من 
وذكّروا   ،الانحطاطو  الخمولو  المرض قبيل  من 
بايازيتوف  وكذلك  الأفغاني  فكر  هكذا  الماضية.  بالعظمة 
وأيضًا كمال. مع ذلك لم تستطع أي من مناطق العالم الأخرى 
)باستثناء أمريكا الشمالية( الوقوف في وجه التفوق التكنولوجي 
 لأوروبا، لكنها لم تسع بأوجه عديدة للبحث عن ملاذ لها في

العظمة الماضية. 
التوجه  هذا  التسعينيات  في  قصير  سمير  اللبناني  نعت  لقد 
شقاء  بأنه  حق  وعن  العربي  للعالم  بالنسبة  الماضية  العظمة  إلى 
العرب.))) من خلال تحقير المرء لتراثه يكون مضطرًا باستمرار 
بنهضة، المناداة  عبر  الرماد،  من  جديد  فينيق  طائر  إحياء   إلى 

أو ببعث. ولكن هذه النظرة إلى التاريخ بالذات تولد إحباطات. 
والإسلام الحديث هو النسخة الدينية من هذا الفكر. 

كان الإصرار على العقل في الإسلام وعلى أن القرآن قد 
أمر نجده على نحو مشابه  الطبيعية )وهو  العلوم  تنبأ بمعارف 

انظر: قصير، تأملات في شقاء العرب. ص22 	(((



195  منت(ال)لا ال)لا( سجال	

في الولايات المتحدة الأمريكية مع الحركة الخلقية المستندة إلى 
رينان وزملائه وفي  مع  السجال  مفهومًا في  المقدس(  الكتاب 
على  فيه  المبالغ  التأكيد  لكن  والشرق.  للإسلام  إقصائهم  ظل 
العقل قد أضحى بوابة حديثة لدخول تصورات متشددة وضيقة 
الأفق عن الإسلام. وتحول القرآن تبعًا لذلك من كتاب للصلاة 
والسلفيون  الإسلاميون  يحتفل  وسوف  تشريع.  كتاب  إلى 
الحاليون لاحقًا بالدعوة المقترحة من المثقفين المسلمين الحداثيين 
)عن غير قصد( إلى تحييد علماء الدين وتراثهم والعودة حصريًا 
النبوية  والسنة  القرآن  وهما  للإسلام  الأساسيين  المصدرين  إلى 
باعتبار أن في ذلك دمقرطة للإسلام. لكن هذه الدعوة أدت 
إفقار  الدينية وإلى  النصوص  الحرفي مع  والتعامل  إلى الأصولية 

الإسلام لحد كبير. 
وكون الإسلام، كما يتبدى لنا في الوقت الحالي، يشبه في أمور 
كثيرة الصورة التي كونها رينان عنه، هو أمر لا يمكن وصفه 
غالبًا سوى بالمأساوي. هكذا حاجج أيضًا محمد الحداد الذي كان 
أول من أتاح للقارئ العربي قراءة نقد الأفغاني الفلسفي للدين 
الجهاديين على شاشات  بأن  عندما كتب  رينان،  رده على  في 
كذلك  للإسلام.  معادين  أوروبيين  اختراع  من  ليسوا  التلفزة 
أرجع نافيد كرماني في كلمته بمناسبة حصوله على جائزة السلام 
لاتحاد الناشرين الألمان في عام 2015 أيضًا وضع الإسلام الحالي 
إلى التأثيرات السعودية الوهابية وانتقدها بشدة.))) فالمتطرفون، 

انظر: 	(((
Kermani, www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de 

أطلع عليه بتاريخ 2015/11/28 



مسلمون حدا ثيون 	196

كما يحاجج هذا الكتاب، مشكلٌة للعالم الإسلامي والعالم الغربي، 
ومشكلٌة للحداثة العالمية.

هل الإسلام الحالي، المكون في الإدراك الغربي من إسلاميين 
الحداثيين  الإسلام  لمفكري  نتاج  هو  وجهاديين،  وسلفيين 
الأوائل؟ هل يمكن إرجاع النتوءات الأصولية المشوهة، حتى لما 
يسمى بالدولة الإسلامية في العراق والشام )داعش(، أي تلك 
الخلايا السرطانية التي تنتشر داخل جسد الإسلام إلى الأفغاني 
وكمال وبايازيتوف؟ أو لنطرح السؤال بصورة أخرى، من أين 

أتت هذه التشوهات؟
المؤثر دفاعًا عن صعود آسيا مجدداً والذي يلعب  في خطابه 
فيه الأفغاني دورًا أساسيًا، يعرض الأديب الهندي بانكاج ميشرا 
Pankaj Mishra لأفعال الأفغاني أكثر من أفكاره. إنه يرى فيه 

لذلك سلفا مبكّرًا لابن لادن قائد تنظيم القاعدة الإرهابي الذي 
كان مسؤولًا عن هجمات الحادي عشر من أيلول )سبتمبر(.)))

لكن الأمر ليس كذلك. لقد كان الأفغاني بالفعل محرض 
الجيل الأول من المفكرين الإسلاميين )مع أنه كان قريبًا جدا من 
أصحاب السلطة، بحيث يصعب وصفه بالثوري فعلًا(، لكن 
التنظيم  الضيق الأفق، وإسلام  الوهابي  السلفي  القاعدة  إسلام 
الأكثر تطرفا المنشق عنه والمسمى بداعش، لا يتماشى بأي نحو 
رينان  يعبر رده على  الأفغاني وكذلك  تعبر خطب  فكره.  مع 

انظر: 	(((
Mishra, Ruins, p. 132. 

إنه يذكر الأفغاني بشكل ضمني في مقطع عن الربيع العربي، حيثما يرد ذكره 
بالأحرى كثيرا جدا في هذا السياق.



197  منت(ال)لا ال)لا( سجال	

مجتمعات  تمد  حضاريةً  ثقافيةً  طاقةً  الإسلام  يرى  تصور  عن 
الشرق بالقيم، أي أنه يراه شيئًا أشبه ب ـإسلام حضاري كان 
من المفترض أن يكون محرك الحداثة.))) على أن طريقًا طويلًا جدًا 
وتقديس   الشعبية للخرافات  العقل  باسم  رفضه  بين  يفصل 
القبور  لشواهد  الأصوليين  تدمير  وبين  مقابرهم،  في  الأولياء 

الإسلامية وغير الإسلامية.
هل من طريق مباشر يصل بين الإسلام الحديث والإرهاب 
الأصولي؟ في الحالة القصوى يشبه أحد قطبي الحداثة أصحاب 
الثوري  فالعنف  تورين.  يقول  الألفية والأصوليين، كما  عقيدة 
حكم  منذ  الحداثة،  من  جزء  فعلًا  هو   الذاتي التطهر  باسم 
اليعاقبة في الثورة الفرنسية. إن فكرة تضييق الاعتقاد وحصره 
الحديثة،  الدينية  للحركات  نقية هي فكرة جاذبة  في أصول 
أيضًا كما  الإنجيليين  المسيحيين  بروتستانتية  ولدى  الإسلام  في 
المتحدة مثلا. هذه الأصولية، كما يكتب شمول  الولايات  في 
على   (((.للحداثة مناهضة  حديثة  حركة  هي  أيزنشتات،  ن. 

يبدو أن غولدتسيهر الذي التقى الأفغاني في القاهرة قد توصل لقناعة مشابهة،  	(((

 الوهابية الحضارة  تعبير  مستخدما  غريب  نحو  على  ذلك  عن  يعبر  لكنه 
ويتبع في ذلك أيضًا رؤية عصره. وهو يرى بالأخص، مثله مثل معظم قدامى 
المستشرقين والمختصين في الدراسات الإسلامية، أن الأفغاني مجرد عالم دين 
وليس فيلسوفًا إسلاميًا، مثلما لا يزال ينظر له في مصر على أنه الشريك الأكبر 

لمحمد عبده. انظر:
Goldziher, Richtungen, p. 321.

يبدو حسب غريفل Griffel، أن النقاش حول السلفية قد واصل هذا النهج.

انظر: 	(((
Eisenstadt, Vielfalt, p. 174.



مسلمون حدا ثيون 	198

وبايازيتوف  وكمال  الأفغاني  من  يقود  مباشر  طريق  من  ما  أنه 
المعاصر والإرهاب الحالي، ولكننا نجد مع ذلك  إلى الإسلام 
تفرعات وتصادفات تاريخية، صدفًا. لذلك من المهم استحضار 

مسارات هذا التطور.
ركن  في  نشأت  التي  الوهابية،  انتصار  تفسير  يمكن  لا 
المعولم إلا من  العالم الإسلامي  العربية، في  ناٍء من شبه الجزيرة 
الهائلة  النفط  مخزونات  تسويق  مع  التاريخي.  التصادف  خلال 
التي اكتُشفت تحت رمل الصحراء، تمكن الإسلام الوهابي منذ 
أنحاء  جميع  في  الانتشار  من  السعودية  العربية  المملكة  تأسيس 
العالم. لكن الوهابية التي هي دين الدولة السعودية لم تكن الحركة 

الوحيدة التي تربط السياسة/ الدولة بالإسلام.
وكما رأينا، يشبه التفكير السياسي المعاصر للإخوان المسلمين 
في مصر تفكير كمال، فهذه الجماعة لديها حس سياسي اجتماعي 
بارز موجه للمجتمع ويطالب بالعدالة الاجتماعية. وقادتها ليسوا 
علماء دين، بل كثير منهم مهندسون ومعلمون. ويتجسد التسييس 
الحديث للإسلام بالأخص من خلال مسار هذا التطور. شارك 
هذا الشكل من الإسلام السياسي المحافظ جدا والنشط سياسيًا في 
السنوات الأخيرة في الانتخابات في هيئة أحزاب، أي أنه يعترف 
بقواعد اللعبة السياسية للصراع على السلطة، ولكنه لم يستطع رغم 
نجاحاته الانتخابية في بعض البلدان، وآخرها مصر، الاحتفاظ 
بهذه السلطة، وذلك نابع أيضًا من أن انعدام الثقة في ممثليه لدى 

شعوبهم وأيضًا في الغرب كبير جدا.
الإسلامية - ألأصولية  الحركات  كل  تنقسم  الأساس  وفي 
إلى ثلاث مجموعات، منها مجموعة غير سياسية وغير نشطة، 



199  منت(ال)لا ال)لا( سجال	

الصيغة  تمثل  ومجموعة  المجتمع،  نحو  توجه  ذات  ومجموعة 
السلفية.  على  أيضًا  هذا  ينطبق  للإسلام.)))  المسلحة  الجهادية 
الوهابية  عن  منبثقون  أنفسهم،  على  يطلقون  كما  فالسلفيون، 
الأولى، ويميزون أنفسهم بالتزمت الشديد في رفضهم للتصوف 
الإسلامي، وللاعتقادات الشعبية، وللشيعة وعلمائهم وكل علماء 
يرفض  بعض هؤلاء  أن  على  الوهابيين –  علماء  – وأيضًا  الدين 
أيضًا أسرة آل سعود الحاكمة.))) هؤلاء السلفيون والأصوليون 
والإسلام  عالميا.  المتفاعل  الإسلام  وعملاء  نتائج  هم  الجدد 

بالنسبة لهم عبارة عن مجرد شعائر فقط لا غير.
ينخرطون  ولا  بالسياسة  يهتمون  لا  السلفيين  معظم   
نحو  على  معتقده  معظمهم  ويمارس  العنف،  وينتقدون  فيها 
التوجه  في  نشط  منهم  واسع  وقطاع  شديد.  وبورع  شخصي 
للمجتمع ويحاول منافسة الإخوان المسلمين. أما القطاع الثالث 
من  إلا  نفسها  تحقق  ولا  للدماء،  متعطشة  صغيرة  أقلية  فهو 

خلال العنف.
يسوغ الجهاديون القتل والاغتصاب والسرقة باسم البراء من 
أعداء الإسلام، وهم يشيطنون كل ما لا يناسب تصوراتهم. كل 
الأعمال الفنية غير الإسلامية أو السابقة على الإسلام، الموجودة 

انظر: 	(((
Rudy, Subjectivity, pp. 63–65 

ويتوقف   .جماعاتيو  صوفي وصف  الأولين  التيارين  على  رودي  يطلق 
الأقل على  أو على  الذات،  ذاتية  إمكانية تحقق  التوجهين على  من  أي  تطور 

وجود فرصة اختيار. 

انظر: 	(((
Seidensticker, Islamismus, pp. 26, 27.



مسلمون حدا ثيون 	200

غير  الإسلامية  الطوائف  كل  وكذلك  إسلامية،  أراضي  على 
السنية. لكن هذا كله غير كاف: فأهل السنة الذين لا يلتزمون 
بهذه التعاليم الورعة المتطرفة، يمكن تكفيرهم واستحلال دمهم. 
هذه المجموعة الصغيرة للغاية من الجهاديين تمكنت من الهيمنة 
الدولة  المسمى  التنظيم  على صورة الإسلام، وخصوصًا هذا 
شنتها  التي  الحرب  اضطرابات  أثناء  تشكل  الذي   الإسلامية
الحادي عشر  أعقاب  الراغبين في  مع تحالف  المتحدة  الولايات 
من أيلول )سبتمبر( 2001، في العراق وفي أعقاب هذه الحرب. 
تأسيس  الإرهابي  التنظيم  أعلن   2014 )يونيو(  حزيران   29 في 
 الخليفة إبراهيم الخلافة. واتخذ أبو بكر البغدادي لنفسه لقب

.أمير المؤمنين ولقب
نحو  على  تُمارس  التي  الشنيعة  العنف  عقيدة  شأن  ومن 
معقد وتُنشر عبر أحدث وسائل الإعلام، إلى جانب الأهداف 
السياسية الدنيوية أن تعمل أيضًا من أجل التمهيد لنهاية العالم، 
للمعركة الأخيرة بين قوى الخير وقوى الشر، التي من المفترض 
أن تحدث حسب المرويات في سهل يدعى مرج دابق بالقرب من 

الرقة، عاصمة دولة الخلافة تلك.)))
إلى  تطهيره  باسم  الإسلام  أفق  يضيقون  المتطرفون  هؤلاء 
الجهاديون  يفني  مثلما   – إفناءه  المطاف  آخر  في  تعني  نقطة، 
الدولة  لنهاية  يمكن  لا  بطونهم.  حول  ناسف  بحزام  أنفسهم 
سوى  تؤدي  أن  هذه،  الصفر  نقطة  من  انطلاقاً   ،الإسلامية

لانفتاح وتنوع متزايدين للإسلام.

دابق هو اسم المجلة التي يصدرها التنظيم ويصف فيها تصوراته عن نهاية العالم. 	(((



201  منت(ال)لا ال)لا( سجال	

كان الأفغاني وكمال وبايازيتوف بعيدين جدا عن كل هذا 
نفسها  التساؤلات  طرحوا  حداثيين،  مفكرين  كانوا  الرعب. 
التي طرحها زملاؤهم الأوروبيون: عن تكوين مجتمعاتهم، عن 
يبحثون عن  والعلم، وكانوا  الدين  بين  التوفيق  الاستبداد، عن 
إجابات مشابهة.))) آنذاك عرف الإسلام، الذي كانوا يتهمونه 
طقوسًا  تمارس  كبرى  صوفية  طرقًا  مكان  كل  في  بالتكلس، 
روحانية، والإسلام الشعبي المتنوع بتقديس الأولياء الذي كان 
يزعجهم. كانت الطهرانية الوهابية بتدميرها لمقابر الأولياء مجرد 

كابوس عابر. 
معجبين  كانوا  بايازيتوف،  ولا  كمال  ولا  الأفغاني  لا 
باعتباره  الشعبي  التدين  يرفضون  كانوا  لو  حتى  بالوهابية، 
تقاوم  مسيسة  نشطة  ذات  هو  الأفغاني  هدف  كان  شعوذة. 
الغرب. وهذه المقاومة تُستدعى كذلك باسم الأمة وأيضًا باسم 
نامق  مرجعًا. سعى  تتخذه حركات مختلفة  لذلك  الإسلام – 
كمال من أجل ذات حرة ومبدعة. أما بايازيتوف فكان يرغب 
بالقدر  والعلم  والعقل  الإيمان  يقدر  الذي  المتدين،  الإنسان  في 

كثيًرا ما وضعت الدراسات الإسلامية المفكرين الإسلاميين الحداثيين في مصر  	(((

السلف  إلى  نسبة  بالسلفية،  الأفغاني – عبده – رضا، ووصفتهم  في سلسلة 
الصالح الذي يستند إليه المرء، حينما يرجع إلى القرآن والسنة ويلغي تراث علماء 
الدين. لكن هذا الكتاب يبين من خلال سجال عام 1883 أن الجيل الأول 
مثل  السابق،  )الجيل  بكثير  مصر  من  لأبعد  يمتد  الإسلاميين  المفكرين  من 
الطهطاوي، كان يفكر بمنهجية أقل. وبخلاف ذلك يجب فك الارتباط بين 
الأفغاني وعبده ورشيد رضا. ونظرا لأن مصطلح السلفية إذا ما تناولناه بدقة 
صارمة، لم يكن وصفًا ذاتيًا، ويمكن في يومنا هذا أن يكون مضللًا، فمن 

الأفضل تركه. فالسلفيون يستندون إلى السلف الصالح نفسه. 



مسلمون حدا ثيون 	202

ذاته. وقد كتب ثلاثتهم في وقت لم تكن أفكار الغرب معروفة 
عمومًا في العالم الإسلامي. كانوا يسعون بالأساس إلى البرهنة 

على إمكانية التوفيق بين هذه الأفكار والإسلام. 
ونظرا لأن الإسلام يتمتع بمرونة هائلة، يمكن للمرء استنادًا 
القرن  ثلاثينيات  منذ  فقط  وعلمانية.  دينية  أنظمة  تأسيس  إليه 
العشرين عزلت الحركات الإسلامية اللاحقة نفسها عن الغرب 
التمييز من جهتها. في رد كمال  راديكالي وصعدت  نحو  على 

توجد فعليا المؤشرات لهذا الانعزال اللاحق.
تحمل الحداثة أشباحها معها. فهي تظهر في أوروبا في الفكر 
الذي شارك رينان في تطويره في شكل أجناس، وفي المقارنة 
التبعات  لهذه  أدت  التي   والساميين الآريين  بين  الراديكالية 
والأمة  الشعب   تطهيرب ـ وانتهت  العشرين  القرن  في  الكارثية 
الطموح  في  الأوسط  الشرق  في  وتتبدى  النازية[.  الحركة  ]مع 
 (((.العناصر غير المرغوبة الإسلام من كل تطهيرالمتطرف لـ
العالم  في  الاستجابة  على  للقدرة  حديث  وجه  ثمة  لكن 
السنوات  انتفاضات  في  نفسه  عن  ذلك  عبر  وقد  الإسلامي. 
ر بحركات الشباب في  الماضية وحتى الآن. وهذه الثورات تذكَّ
أوروبا في ستينيات القرن الماضي، التي كانت تحركات مبدعة 
ومتمردة، تسعى لتغيير ديمقراطي للمجتمع. ولحركات الشباب 
في العالم الإسلامي هذا الطابع. لقد رأوا في انتفاضاتهم ثورات.

بجديد   المحظورة البدع  من  وتطهيرها  العقيدة  إلى تجديد  الحاجة  تكن  لم  	(((

الطهراني في  التطرف  لكن  العصور.  مرارًا عبر  ذلك  لقد ظهر  الإسلام.  في 
يومنا هذا جديد في توليفه للحجج ما قبل الحداثية وتلك المناهضة للحداثة 

والحداثية، وفي تعقيده التقني وعالميته.



203  منت(ال)لا ال)لا( سجال	

ثم  أبناءها،  ل  تُقبِّ الثورات  كل  فإن  التاريخ،  أثبت  وكما   
تلتهمهم وتنساهم. لكن تأثيرهم يستمر لوقت طويل جدا تحت 
الحركات  من  الأخيرة  الكلمة  بعد  نسمع  ولم  المرئي.  السطح 
الذين  العلمانيين،  للمستبدين  المتكلسة  للبيروقراطيات  المناهضة 
لصالح  مصداقيتها  الحداثة  وأفقدوا  المنفتحين،  المفكرين  ورثوا 

إسلام ضيق الأفق للغاية.
وعلى مستوى الدين ومن جانب الكاثوليكية، لم يمض سوى 
نيف وخمسين عامًا على إلغاء المجمع الفاتيكاني الثاني عام 1965 
أخرى،  بعبارة  )أو   الرب قتلة  بوصفهم  اليهود  الحديث عن 
القرار(.  هذا  يتُخذ  حتى  عام   2000 نحو  الأمر  استغرق  لقد 
وبعد ذلك بثلاثين عامًا تحدث أحد البابوات للمرة الأولى عن 
الوقت  وسيأتي  للمسيحية.   الأكبر الأخ  باعتبارها  اليهودية 

الذي تكتمل فيه الصورة العائلية أيضًا بالأخ الأصغر.





النصوص





207

الإسلام والعلم)))

إرنست رينان )من الأكاديمية الفرنسية(
محاضرة ألقيت بالسوربون يوم 1883/03/29.
نُشرت في مجلة جورنال دي ديبا بتاريخ 1883/03/30

سيداتي سادتي
من  المجمع  هذا  اهتمام  لطف  عديدة  مرات  خبرت  لقد 
اليوم  أمامكم  للدرس  أطرح  أن  على  فتشجعت  المستمعين 
موضوعا من أكثر المواضيع دقّة، مليء بالفروق الرقيقة التي لا 
مناص من الخوض فيها إذا أردنا أن نخلّص التاريخ من الآراء 
التقريبية. إنّ نقص الدقّة في استعمال الكلمات التي تسم الأعراق 

الترجمة العربية هي للباحث التونسي محمد الحداد وقد نشرها أولًا الكترونيا،  	(((

انظر:
https://sirajmonir.wordpress.com

وقد تم الاطلاع عليها مؤخرًا بتاريخ 2023/7/17 
التحمل  دائرة  توسيع  أجل  من   – التنوير  قواعد  كتابه  في  نشرها  أعاد  كما 
الإسلامي للرأي المخالف – نصوص ومواقف – والصادر عن دار الطليعة، 

بيروت، 2009، الصفحات 47–58.



مسلمون حدا ثيون 	208

والأمم هي من أهمّ أسباب الالتباس في التاريخ. نتحدث عن 
الكلمات تحيل  العرب وكأنّ هذه  الرومان وعن  الإغريق وعن 
حسابا  نحسب  فلا  قارة  هويات  ذات  بشرية  مجموعات  إلى 
واللغوية وعن  والدينية  الحربية  الفتوحات  المترتبة على  للتغيرات 
وهي  الأنواع  مختلف  من  الكبرى  والتيارات  الجديدة  الأذواق 
بمقولات  الواقع  في  التحكّم  يمكن  لا  الإنسانية.  تاريخ  تخترق 
في مثل تلك الدرجة من التبسيط. نحن الفرنسيين مثلا رومان 
باللغة وإغريق بالحضارة ويهود بالدين. قضية العرق التي تأخذ 
في المبدأ أهمية كبرى لا تنفكّ تفقد أهميتها بسبب ظهور ظواهر 
والغزو  الروماني  والزحف  الإغريقية  الحضارة  تدعى  كونية 
والثورة،  والفلسفة  والنهضة  والإسلامية  والمسيحية  الجرماني 
للأسرة  البدائية  التنويعات  على  الإعصار  مثل  تمرّ  جميعا  هذه 
البشرية فتجبرها على الانصهار في مجموعات متفاوتة التجانس. 
أودّ أن أحاول أمامكم توضيح واحدة من أكثر الأفكار غموضا 
استعمال  عند  الحاصل  الخلط  أقصد  السياق،  هذا  في  وتشابكا 
الكلمات: علوم عربيّة، فلسفة عربيّة، فنّ عربي، علوم إسلاميّة، 
من  الكثير  الملتبسة  الأفكار  على  يترتب  إسلاميّة.  حضارة 

الأحكام المضللة بل الأخطاء العملية الخطيرة أحيانا.
كلّ إنسان يتمتع بالحدّ الأدنى من الاطلاع على شؤون العصر 
يرى بوضوح الدونية الحالية للبلدان الإسلامية والانحطاط الذي 
يميّز الدول التي يحكمها الإسلام والبؤس الفكري للأعراق التي 
الذين  كلّ  الديانة.  هذه  من  إلّا  وتعليمها  ثقافتها  تقتبس  لا 
عقل  يميّز  الذي  الانغلاق  يصدمهم  إفريقيا  أو  الشرق  زاروا 
كلّ مؤمن صادق، حتى كأنّ دماغه قد أحيط بسوار معدني 



209  والمالإسلا	

على  ينفتح  أن  به  ويدرأ  التعلّم  عليه  ويحظر  العلوم  عنه  يمنع 
التربية  لكنّ  يقظ  بعقل  ينشأ  المسلم قد  فكرة جديدة. والطفل 
الدينيّة تحوّله في سنّ العاشرة أو الثانية عشر إلى كائن متعصّب 
الدوني  بوضعه  ويسعد  المطلقة  الحقيقة  يمتلك  أنّه  حمقا  يدعي 
الجذريّة  الرذيلة  الجنونيّة  العزّة  هذه  تمثّل  امتيازا.  يحسبه  الذي 
باحتقار غير  عباداته تملأه  عليها  تبدو  التي  والبساطة  للمسلم. 
مبّرر للأديان الأخرى. يحتقر المسلم التعليم والعلوم وكلّ ما يميّز 
العقل الأوروبي لأنّه يعتقد أنّ الله يمنح الثروة والسلطان بمطلق 
مشيئته فلا دخل في ذلك للتعلّم ولا للاستحقاق. هذه العادة 
القوّة حدّا  من  بلغت  الإسلاميّة  العقيدة  التي رسختها  الرديئة 
جعل الفوارق بين الأعراق والقوميات تختفي باعتناق الإسلام. 
والماليين  والقفقازيين  والسودان  البربر  من  الإسلام  يدخل  من 
إلّا  والمصريين والأحباش يفقد هويته. ولا استثني من هؤلاء 
وقد  الأصلية.  بروحهم  الاحتفاظ  في  نجحوا  الذين  الفرس 
احتلت فارس في الإسلام مكانة فريدة لكنّها في العمق شيعيّة 

أكثر منها مسلمة.
الاستنتاجات  من  التخفيف  إلى  الناس  من  العديد  يسعى 
المؤسفة المترتبة ضدّ الإسلام على هذه المعاينة العامة فيقولون إنّ 
هذا الانحطاط قد لا يكون في آخر المطاف إلّا حالة عابرة. وهم 
يستنجدون بالماضي ليطمئنوا أنفسهم حول المستقبل. يقولون: 
هذه الحضارة الإسلاميّة التي نراها اليوم منحطّة قد كانت في 
وفلاسفة  علماء  فيها  كان  التألّق.  شديدة  حضارة  سابق  عهد 
وكانت لعدّة قرون معلمة الغرب الإسلامي. ما الذي يمنعها من 
استعادة أمجاد الماضي؟ هذا هو الموضوع الدقيق الذي أرغب في 



مسلمون حدا ثيون 	210

أن يكون موضوع نقاشنا. هل وجدت حقا علوم إسلامية أو 
على الأقلّ علوم قبلها الإسلام أو تسامح معها؟

الوقائع المعروضة لا تخلو من بعض الحقيقة. أجل ظهر  إنّ 
في الأمصار الإسلاميّة علماء ومفكرون من ذوي المكانة المرموقة 
الثالث عشر،  القرن  منتصف  إلى حدود  تقريبا   775 من سنة 
أي في فترة امتدّت خمسة قرون تقريبا. بل يجوز القول إنّ العالم 
العالم المسيحي من  الفترة متفوّقا على  الإسلامي كان في تلك 
جهة الثقافة الفكريّة. لكنّ هذا الأمر جدير بأن يحلّل بعمق كي 
لا يكون مطيّة لاستنتاجات خاطئة. يتعيّن أن نتابع بين القرن 
المختلفة  العوامل  نميّز  كي  الشرق  في  الحضارة  تاريخ  والآخر 
التي ساهمت في هذا التفوّق المؤقت الذي انقلب بعد ذلك إلى 

دونية متأصلة.
قرنهم  في  المسلمين  مسامع  عن  غرابة  أكثر  شيء  يكن  لم 
الأوّل من الفلسفة والعلوم. كان الإسلام حاصلة صراع ديني 
معلّقا  العربيّة  الجزيرة  الوعي في  ترك  قرون  عدّة  منذ  متواصل 
معزل  في  الإسلام  جاء  السامي.  التوحيد  أشكال  مختلف  بين 
به  وتعلقوا  العرب  الفرسان  واعتنقه  والعلم  العقلانيّة  يسمّى  عما 
لتبرير الغزو والنهب فكانوا في زمانهم الأوّل المحاربين الأكثر 
بالفلسفة  بالتأكيد الأقلّ اهتماما  العالم لكنّهم كانوا  شجاعة في 
بين البشر. وكتب أديب مشرقي من القرن الثالث عشر يدعى 
أبو الفرج هذه الكلمات في وصف الشعب العربي: علوم العرب 
الشعر  وقرض  والبلاغة  اللسان  علوم  هي  بها  تفتخر  التي 
يجعلها  ولم  شيئا  منها  الله  يهبهم  فلم  الفلسفة  أمّا  النثر،  وإتقان 

من خصالهم.



211  والمالإسلا	

لا شيء أصدق من هذا القول. فالعربي البدوي هو من أكثر 
للتأمّل والتصوّف. يكتفي  أقلّهم ميلا  الناس شاعرية لكنّه من 
العربي المتديّن تفسيرا للكون بإله مبدع يدير العالم بنفسه ويتجلّى 
منحصرا في  الإسلام  وعندما كان  المتتابعين.  رسله  للبشر عير 
العرق العربي طوال الفترة الممتدّة من الخلفاء الأربعة إلى العصر 
الأموي لم تنشأ في صلبه حركة ثقافيّة مستقلّة عن الدين. على 
عكس ما يقال غالبا، لم يأمر عمر بن الخطّاب بإحراق مكتبة 
الإسكندريّة فهذه المكتبة في عهده لم يكد يبقى منها شيء. لكنّه 

انتصر لمبدأ مدمّر للبحث العالم والعمل الفكري.
الفرس  بانتصار   750 سنة  حدود  في  التحوّل  حصل  لقد 
مركز  وتحوّل  أميّة  بني  أسرة  على  العباس  بني  أسرة  ونصرتهم 
احتفظت  قد  المنطقة  هذه  كانت  الرافدين.  بلاد  إلى  الإسلام 
حضارة  الشرق،  عرفها  التي  الحضارات  أبهى  إحدى  بآثار 
أنو  كسرى  عهد  في  أوجها  بلغت  التي  الساسانيين  الفرس 
شروان. كانت المنطقة قد حفلت بالفنون والصناعات منذ قرون 
وأضاف إليها كسرى النشاطات الفكريّة. وكانت الفلسفة قد 
التجأت إلى بلاد فارس بعد أن أطردت من القسطنطينية. أمر 
السكان  من  الأبرز  الجزء  كان  الهندية.  الكتب  بترجمة  كسرى 
الإغريق  علوم  في  ضليعين  النسطوريّة  المسيحيّة  مذهب  على 
وفلسفتهم ماسكين بناصية الطبّ وكان رهبانهم يتقنون المنطق 
والهندسة. تروي الملاحم الفارسيّة التي تواصل الروح الساسانيّة 
أنّ رستم عندما عزم على بناء جسر دعا كاهنا نسطوريّا ليكون 

مهندس الأشغال.



مسلمون حدا ثيون 	212

لمدّة  الفارسي  المسار  هذا  بقسوة  الإسلامي  الزحف  أوقف 
قرن ثم جاءت الدولة العباسيّة لتمثّل انبعاثا جديدا لملك كسرى. 
فارسيّة  كتائب  بفضل  السلطة  على  العباس  بنو  استولى  لقد 
يقودها رجال من الفرس. وكان مؤسسو الدولة، أبو العباس 
الفرس. كان  المنصور، محاطين دائما بمستشارين من  ثم خاصة 
المستشارون  منبعثين من جديد. وكان  هؤلاء بمثابة ساسانيين 
المقربون والوزراء الكبار ومعلمو الأمراء من أسرة البرامكة وهي 
والوفاء  الذهني  بالانفتاح  تميّزت  القديمة  الفارسيّة  الأسر  من 
لثقافتها القوميّة واعتنقت الإسلام في فترة متأخّرة ودون كبير 
اقتناع. أحاط النساطرة بعد ذلك بهؤلاء الخلفاء ضعيفي الإيمان 
الامتياز. وكان  الشخصيّين واحتكروا هذا  أطباءهم  وأصبحوا 
لمدينة حرّان في تاريخ العقل البشري مكانة لا مثيل لها إذ ظلّت 
على وثنيتها محتفظة بالتراث العلمي للعصر الإغريقي وهي التي 
منحت المدرسة الجديدة فيالق العلماء الغرباء عن أديان التوحيد 

وخاصة منهم علماء الفلك.
لقد قامت بغداد عاصمة لهذه الحضارة الفارسيّة المنبعثة من 
جديد. لم يكن ممكنا تجنّب استعمال لغة الفاتحين أي اللغة العربيّة 
ولا رفض الدين الجديد رفضا صريحا. لكنّ روح هذه الحضارة 
والمسيحيّون  الفرس  تغلّب  وقد  الجديدة كانت روحا مختلطة. 
وكانت المناصب الإداريّة، والشرطة خاصة، بأيدي المسيحيّين. 
كلّ الخلفاء العباسيين المعاصرين للأسرة الكارلفنجية بفرنسا، 
المسلمين  والمأمون، كانوا من  الرشيد  المنصور وهارون  ومنهم 
لكن  زعماؤه  لأنهم  بالدين  يتظاهرون  وكانوا  العقيدة  ضعيفي 
تفكيرهم كان بعيدا عنه. كانوا يتطلعون لمعرفة كل شيء وخاصة 



213  والمالإسلا	

ما كان غريبا وثنيا. كانوا يسائلون الهند وفارس القديمة واليونان 
نجحوا  المسلمين  من  التقوى  أصحاب  أنّ  صحيح  خاصة. 
الخليفة  فعل غريبة، فكان  نحو ردود  البلاط  توجيه  أحيانا في 
بالتقوى ويضحي بأصدقائه من الكفار  يتظاهر بعض الأحيان 
والملحدين. لكن نسمة الحرية ما تفتأ تستعيد الغلبة فيدعو الخليفة 
مجدّدا العلماء والخليعين وينهمكون مجدّدا في الحياة المتحرّرة ولا 

يملك المسلمون الأتقياء غير الإدانة.
هذا هو التفسير لحضارة بغداد التي تبدو غريبة جذابة. وقد 
رسخت معالمها في كل المخيّلات بفضل قصص ألف ليلة وليلة. 
إنها خليط عجيب من التشدّد الرسمي والتسيب المكتوم، فترة 
المرحة  والفنون  الجديّة  الفنون  خلالها  ازدهرت  وعبث  شباب 
الشخص  كان  متعصبة.  ديانة  عن  مارقين  قادة  رعاية  بفضل 
الأشدّ  العقوبات  تهديد  تحت  واقعا  الحضارة  هذه  في  المتحرّر 
البلاط كشخص ذي حظوة. ازدهرت  قسوة لكنه يعامل في 
أحيانا  متسامحين  كانوا  الذين  الخلفاء  هؤلاء  ظل  في  الزندقة 
المتكلمون  ظهر  إرادتهم.  عن  بالرغم  جلادين  أخرى  وأحيانا 
وأقاموا المناظرات يخضعون بها كلّ الأديان للتعقّل. إنّنا نحتفظ 
لي  واسمحوا  العلماء  أحد  سجلها  وقد  المناظرات  هذه  بإحدى 
السيد دوزي  ترجمة  أن أسردها على مسامعكم كما وردت في 
أندلسي تقي قدم  القيروان من متكلم  )Dozy(: طلب عالم من 
أنه حضر مجلسين  إلى بغداد هل حضر مجالس الكلام فأجاب 
ولم يعد بعدها فسأله عن السبب فقال المسافر: حضرت مجلسا 
ضمّ مسلمين من السنة ومن المبتدعة وكفارا ومجوسا ودهريين 
وملاحدة ويهودا ونصارى فكانت ملل الكفر جميعا حاضرة. 



مسلمون حدا ثيون 	214

ولكلّ ملّة رئيسها يذبّ عن عقائدها وإذا دخل أحد الرؤساء 
قام الجميع احتراما ولا يجلسون حتى يأخذ الرئيس مقعده. فلما 
للمناظرة  اجتمعنا  لقد  فقال:  الكفرة  أحد  قام  المجلس  انعقد 
وأنتم أعلم بقواعدها، فليس لمسلم أن يحتجّ بآيات كتابه وأحاديث 
نبيه فإنّنا لا نؤمن بها، وإنّما دليلنا ما وافق العقل. فرحب الجميع 
بكلامه. وقال الأندلسي: عرض علي حضور مجلس ثان فكان 

من نفس القبيل، فهل أعود لمثل هذه المجالس؟
أن  التقوى  لسلطة  المؤقت  التوقف  هذا  نتائج  من  كان 
السوريون  برزت حركة فلسفية وعلمية حقيقية. كان الأطباء 
والطب  والرياضيات  المشائية  الفلسفة  في  متضلعين  المسيحيون 
والفلك وهم ورثة آخر المدارس الإغريقية. فاستعملهم الخلفاء 
أعمال أرسطو وإقليدس وجالينوس وبطليموس  ليعرّبوا مجموع 
أي علوم الإغريق التي كانت متوفرة آنذاك. بدأت بعض العقول 
الإنسان  يطرحها  كونية  مشاكل  تتأمل  الكندي  مثل  النشطة 
دون أن يجد لها جوابا فسُمي هؤلاء الفلاسفة ومنذ ذلك الحين 
شيء  إلى  وتشير  مشبوهة  دلالة  تحمل  العجيبة  الكلمة  وهذه 
المسلمين  عند  فيلسوف  كلمة  أصبحت  الإسلام.  عن  غريب 
تسمية خطيرة يمكن أن تجني على صاحبها الموت أو الاضطهاد، 
بعد ذلك كلمة ماسوني. لا مناص من  أو  شأن كلمة زنديق 
الإسلام  داخل  الحادثة  العقلانية  قمّة  كان  ذلك  أنّ  الاعتراف 
الصفا  أخوان  وتُرك  الفلسفية  الجمعيات  يشبه  ما  نشأت  فقد 
ينشرون موسوعة فلسفية مهمة بما تميزت به من حكمة وأفكار 
ليحتلا  سينا  وابن  الفارابي  هما  عظيمان  رجلان  جاء  ثم  راقية. 
رتبة المفكرين الأكثر اكتمالا بين الفلاسفة. وتطور الفلك والجبر 



215  والمالإسلا	

تطورا حثيثا خاصة في فارس. وواصلت الخيمياء تجاربها الدفينة 
التي كانت تبرز أحيانا إلى العلن في شكل مذهل، مثل التقطير 
وربما البارود. وحملت الأندلس بعد المشرق هذا المشعل وقدّم 
وابن  طفيل  وابن  باجة  ابن  ورفع  نشيطة.  مساهمات  يهودها 
 رشد الفكر الفلسفي في القرن الثاني عشر إلى رتبة لم تبلغها منذ

العصر القديم.
هذا هو المجموع الفلسفي الذي تعوّدنا أن نطلق عليه صفة 
العربي لأنه مدوّن باللغة العربيّة. لكنه في الحقيقة تراث إغريقي 
العناصر  إغريقيا لأنّ  نصنفه  أن  دقّة  أكثر  يكون  ساساني. وقد 
عصور  في  اليونان.  من  أتت  قد  كله  هذا  في  حيوية  الأكثر 
من  لديه  تتوفر  بما  تتحدّد  العالم  قيمة  كانت  تلك  الانحطاط 
الوحيد  المصدر  اليونان  وكانت  القديمة  اليونان  بعلوم  معرفة 
على  وبغداد  سوريا  تفوقت  ولئن  السليم.  والتفكير  للمعرفة 
من  مفكريها  قرب  لذلك  الوحيد  السبب  فإنما  اللاتيني  الغرب 
الميراث الإغريقي. كان أكثر يسرا أن نعثر على كتاب لإقليدس 
أو بطليموس أو لأرسطو في حرّان من أن نعثر عليه في باريس. 
يا للأسف! لو أنّ البيزنطيين رضوا آنذاك أن يكونوا أقلّ غيرة 
في المحافظة على كنوزهم الفكريّة التي لم تعد مقروءة عندهم! 
يا للحسرة! لو وجد منذ القرن الثامن أو التاسع أشخاص مثل 
حصل  لو   !)Lascaris( ولسكاريس   )Bessarion( بوساريون 
الغريبة التي جعلت علوم الإغريق  هذا لما احتجنا لهذه الدورة 
تصلنا في القرن الثاني عشر عبر سوريا وبغداد وقرطبة وطليطلة. 
إن عناية خفية قد جعلت مشعل الفكر البشري إذن بدأ يخبو بين 
يدي شعب تلقفه شعب آخر يرفعه ويؤجج بريقه. فهذه العناية 



مسلمون حدا ثيون 	216

هي التي منحت أهمية خاصة لأعمال هؤلاء السوريين المساكين 
عاشوا  الذين  الحرّانيين  وهؤلاء  المضطهدين  الفلاسفة  وهؤلاء 
التراث  أوروبا خميرة  تلقت  لقد  الزمان بسبب كفرهم.  خارج 
بفضل  عبقريتها  وانبثاق  لنهضتها  كانت ضرورية  التي  القديم 

تلك الترجمات العربية لكتب الفلسفة والعلوم الإغريقية.
يسلم  العرب،  الفلاسفة  آخر  رشد،  ابن  كان  فيما  فعلًا، 
الروح في المغرب حزينا منبوذا، كان غربنا يتهيأ لميلاد جديد. 
الذي  الرائع  التطوّر  هذا  وبدأت  عبقريتها  على  أوروبا  عثرت 
تاما. هنا، على مرتفعات  العقل تحريرا  ينتهي قبل أن يحرّر  لن 
يكن  ولم  العقلي.  للعمل  الجديد  المصنع  نشأ  سانت جنفياف، 
لأوّل  يبدو  القديم.  العصر  من  والمصادر  الكتب  غير  ينقصه 
مكتبات  من  المصادر  تلك  تطلب  أن  منطقيّة  الأكثر  أنّ  وهلة 
من  تطلب  أن  بدل  بالأصول  احتفظت  التي  القسطنطينية 
تراجم هي في الغالب رديئة ومن لغة لم تكن مهيأة حقا لنقل 
التراث الإغريقي. على أنّ المنازعات الدينيّة كانت قد أحدثت 
شرخا بين العالمين اللاتيني واليوناني ازداد عمقا بسبب الحملة 
الصليبية الملعونة في سنة 1204. ثم إنه لم يكن لدينا مختصون في 
 الهيلينستية فانتظرنا ثلاثة قرون قبل أن نحصل على لوفابر ديتابل 

.)Budé( أو بوديه )Lefèvre d’Etaples(
وفي غياب الفلسفة الإغريقية الحقيقية التي كانت مطمورة 
تستخرج  كي  إسبانيا  نحو  البحث  اتجه  البيزنطية  المكتبات  في 
جيربرت أذكر  لن  مغشوشة.  الترجمة  رديئة  إغريقية   علوم 

)Gerbert( لأن رحلاته بين المسلمين يحيط بها شكّ قويّ، لكننا 
نرى منذ القرن الحادي عشر كيف كان ليون الإفريقي متفوّقا 



217  والمالإسلا	

في معارفه بالمقارنة بالسائد في عصره وبلده لأنه حظي بتعليم 
إسلامي. وقد تشكّل من 1130 إلى 1150 مجمع نشيط يضمّ 
مترجمين استوطنوا طليطلة وعملوا تحت إشراف المطران رايموند 
)Raymond( وتولى هذا المجمع مهمة النقل إلى اللاتينية للكتب 
الأكثر أهمية في العلوم العربيّة. وقد دخل أرسطو العربي مظفرا إلى 
جامعة باريس منذ السنوات الأولى للقرن الثالث عشر. نفض 
الغرب عن نفسه دونية استمرّت أربعمائة سنة أو خمسمائة سنة. 
فحتى ذلك الحين كانت أوروبا تابعة في علومها للمسلمين. وفي 
منتصف القرن الثالث عشر كان الميزان بين الطرفين متأرجحا. 
وبداية من 1275 تقريبا بدأت تظهر بوضوح حركتان: البلدان 
الإسلاميّة تنحدر في انحطاط فكري شديد قاتم وأوروبا الغربية 
تدخل بقوّة في الطريق الواسعة للبحث العلمي عن الحقيقة. إنّه 

منحى عظيم لا يمكن تحديد أبعاده إلى اليوم.
الويل لمن أصبح غير نافع للرقي الإنساني، إنّه يحكم على نفسه 
بالإلغاء! لقد اختفت العلوم المدعوة بالعربية بعد أن نقلت لقاح 
الحياة إلى الغرب اللاتيني. وبينما كان ابن رشد يحقّق في المدارس 
اللاتينية شهرة تعادل شهرة أرسطو كان مصيره بين أبناء دينه 
نعثر على  نعد  النسيان. وإذا تجاوزنا سنة 1200 لم  يقبع في  أن 
فيلسوف عربي واحد جدير بالاهتمام. كانت الفلسفة مضطهدة 
دوما في العالم الإسلامي لكن ليس بالقدر الذي يلغي وجودها 
عليها  قضت  قد  الدينية  الردّة  فإن   1200 سنة  من  ابتداء  أمّا 
قضاء تاما. ولم يعد المؤرخون والأدباء يتحدثون عن الفلسفة إلا 
حديث ذكرى عن شيء غير مرغوب فيه. أتلفت المخطوطات 
الفلسفية أو أصبحت نادرة الوجود. لم يسمح بالتواصل من علم 



مسلمون حدا ثيون 	218

الفلك إلّا ما يخدم تحديد مواقيت الصلوات. سيطر العرق التركي 
نفس  كلّ  من  الخالي  تدينه  مكان  كلّ  فنشر في  الإسلام  على 
مفكرا  الإسلام  يشهد  لم  الحين  ذلك  ومنذ  علمي.  أو  فلسفي 
عقلانيا منفتحا، سوى استثناءات قليلة مثل ابن خلدون، فقد 

قضى على الفلسفة والعلوم بين أتباعه.
العظيمة  العلوم  هذه  بشأن  أتهاون  أن  سادتي  يا  أقصد  لم 
المدعوة بالعربية فهي تمثّل مرحلة مهمة من تاريخ تطوّر العقل 
البشري. أجل بالغ البعض في تأكيد أصالتها في مسائل عديدة 
منها خاصة المسائل الفلكية لكن ليس من الحكمة الانتقال من 
وجدت  لقد  حقا  بالازدراء.  ومعاملتها  النقيض  إلى  النقيض 
القديم في  العهد  انهيار حضارة  امتدت من زمن  مرحلة عربية 
الثاني  القرنين  في  الأوروبية  العبقرية  إلى ظهور  السادس  القرن 
عشر والثالث عشر. وقد تواصل خلالها تراث العقل الإنساني في 
الأقاليم التي فتحها الإسلام. لكن ما هو العربي في هذه العلوم 
الغزوات  حملت  غيرها.  شيء  ولا  اللغة  أنه  بالعربية؟  المدعوة 
الإسلامية لغة الحجاز إلى كلّ أطراف العالم فكان مصير هذه 
اللغة شبيها بمصير اللاتينية في الغرب عندما تحوّلت لغة التعبير 
يعدّ  القديمة.  باللهجة  علاقتها  وفقدت  والأفكار  المشاعر  عن 
ابن رشد وابن سينا والبتّاني عربا كما يصنّف ضمن اللاتينيين 
وسبينوزا.  باكون  وفرنسيس  باكون  وروجير  الأكبر  ألبرت 
للجزيرة  العربية  والعلوم  الفلسفة  ننسب  أن  لمغالطة كبرى  إنها 
الأدب  كل  روما  مدينة  إلى  ننسب  حينئذ  فكأننا  العربية، 
أعمال  المدرسية ومجموع  المرحلة  تراث  اللاتيني وكل  المسيحي 
القرن  من  وجزء  عشر  الخامس  القرن  وعلوم  النهضة  عصر 



219  والمالإسلا	

السادس عشر لأن ذلك جميعا قد دوّن باللغة اللاتينية. وإن مما 
يثير الانتباه أننا إذا رجعنا إلى قائمة الفلاسفة والعلماء المدعوين 
الكندي  وهو  عربي  أصل  من  غير  لا  واحدا  وجدنا  بالعرب 
والبقية فرس أو من شعوب بحر القزوين أو من إسبانيا أو من 
أهل بخارى وسمرقند وقرطبة وإشبيلية. لم تكن دماؤهم عربية 
كما لم تكن عقولهم عربية. استعملوا اللغة العربية مضطرين كما 
اضطر إلى اللاتينية مفكرو العصر الوسيط فطوّعوها لحاجتهم. 
مناسبة  غير  أداة  لكنها  وخطابة  شعر  لغة  هي  العربية  واللغة 
للميتافيزيقا. والفلاسفة والعلماء العرب كانوا في الغالب يكتبون 

في أسلوب قليل الفصاحة.
إذا لم تكن هذه العلوم عربية فهل هي إسلامية على الأقلّ؟ 
من  شيئا  العقلية  المباحث  هذه  الإسلامية  الديانة  منحت  هل 
الرعاية؟ لم يحدث هذا أبدا. كانت الحركة العلمية كلها من عمل 
والمسلمين  والإسماعيلية  والحرانيين  واليهود  والمسيحيين  الفرس 
الثائرين ضد دينهم. ولم تحصل هذه الحركة من الإسلام الرسمي 
إلا على اللعنات. أدان علماء الدين دون رحمة الخليفة المأمون الذين 
الإغريق،  فلسفة  الخلفاء الأكثر حماسا لاستقبال  كان من بين 
وفسروا المصائب التي رافقت عهده بأنها عقاب بسبب سماحه 
بدخول عقائد غريبة على الإسلام. وقد حدثت مرات أن أحرقت 
كتب الفلسفة والفلك في الساحات العامة أو أغرقت في الآبار 
وخزانات المياه تقربا من العامة التي هيجها الأئمة. كانت صفة 
في  فيضرب  المباحث  تلك  يتعاطى  من  كلّ  على  تطلق  زنديق 
الطريق العام ويحرق بيته وكثيرا ما يأمر الحاكم بقتله كي يتقرب 

بذلك إلى العامة.



مسلمون حدا ثيون 	220

الواقع إن الإسلام قد عمل باستمرار على اضطهاد الفلسفة 
والعلوم وانتهى به الأمر إلى وأد هذه المعارف. لكن من الجدير 
أن نميّز في هذا المجال بين فترتين من تاريخ الإسلام، تمتدّ الأولى 
الثالث  القرن  الثانية من  الثاني عشر وتمتد  القرن  إلى  بدايته  من 
عشر إلى أيامنا هذه. كان الإسلام في الفترة الأولى ملغوما بالملل 
والنحل ومعتدلا بفضل المعتزلة الذين هم بمثابة البروتستانت، 
وكان أقلّ تنظما وتعصبا من الفترة الثانية عندما سقط بين أيدي 
للسمو  وفاقدة  وعنيفة  ثقيلة  أعراق  وهي  والبربر  التتار  أعراق 
العقلي. وخاصية الإسلامية أنها تتلقّى من أتباعها إيمانا لا ينفكّ 
يقوى مع تقدّم الأزمنة. العرب الأوائل الذين اعتنقوا الإسلام 
كانوا بالكاد يؤمنون برسالة النبي وظلّ تردّدهم في الإيمان واضحا 
مدّة قرنين أو ثلاثة قرون. ثم أعقب ذلك عصر السيطرة المطلقة 
للعقيدة ولم يعد من مجال للتمييز بين الروحي والزمني وأصبح 
التعزير والعقاب يهدّد كلّ من تسوّل له نفسه التهاون بالعبادات. 
 هذا النظام لم يعرف أكثر قسوة منه إلا محاكم التفتيش الإسبانية.

الدين سيطرة  فيه  يسيطر  اجتماعي  نظام  بالحريّة من  أضّر  ليس 
مطلقة على الحياة المدنية. ولم نر في الأزمنة المعاصرة إلا مثالين من 
هذا النظام أحدهما العالم الإسلامي والثاني الدولة البابوية السابقة. 
مع أنّ البابوية الزمنية لم تحكم إلا رقعة محدودة والإسلام سيطر 
التعاليم  على أجزاء شاسعة من الكرة الأرضية فرض فيها أشدّ 
معارضة للرقي ومنها مبدأ قيام دولة على وحي مزعوم وتنظيم 

المجتمع بمقتضى اللاهوت.
الليبراليون الذين يدافعون عن الإسلام لا يعرفون منه شيئا. 
الإسلام هو الاتحاد الكامل بين الروحي والزمني، وهو سلطان 



221  والمالإسلا	

العقيدة، وهو أشدّ ما حملت الإنسانية على عاتقها من الأغلال. 
أعيد قولي إنّ الإسلام تحمّل الفلسفة مرغما في النصف الأوّل من 
العصر الوسيط لأنه لم يكن قادرًا على منعها ولم يكن في حالة 
تجانس تيسّر له ذلك ولم يكن يملك وسائل القمع. كانت الشرطة 
تحركات  تتبع  الأول  شغلها  وكان  المسيحيين  بأيدي  رأينا  كما 
العلويّين فكانت أشياء كثيرة تخترق سياج الممنوعات. ولما توفّر 
للإسلام أتباع كثيرون شديدو الإيمان أصبح ديدنه التنكيل بكلّ 
والنفاق.  الديني  الاضطهاد  بين  جمعا  المطروح  وكان  مخالف. 
كان الإسلام متحرّرا )ليبراليا( عندما كان ضعيفا وأصبح عنيفا 
عندما امتلك وسائل القوّة. لا داعي والحالة تلك أن ننسب إليه 
شرف ما احتفظ به مكرهًا. إنّ نسبة شرف الفلسفة والعلوم إلى 
الإسلام لأنه لم يبادر بسحقها هو مثل نسبة شرف مكتشفات 
العلم الحديث إلى اللاهوتيين المسيحيين. ولم يكن اللاهوت الغربي 
بأقل تسلّطا من الإسلام، إلا أنّه لم ينجح في القضاء على الروح 
الحديثة كما قضى عليها الإسلام في البلدان التي سيطر عليها. لم 
ينجح الاضطهاد اللاهوتي في غربنا إلا في بلد واحد هو إسبانيا 
العلمية.  الروح  القمع وخنق  يقوم على  فظيع  نظام  حيث حلّ 
وأنا أسارع بالقول إن ذلك البلد النبيل سوف يثأر لنفسه يوما 
ما. ما حدث في العالم الإسلامي هو ما كاد يحدث في أوروبا 
الثاني وبيوس الخامس في  التفتيش وفيليب  لو نجحت محاكم 
مخططاتهم القاضية بمنع البشرية من الرقيّ. أنا لا أشعر صراحة 
بالرغبة في أن أشكر الأشرار على ما كانوا عاجزين عن إيقاعه 
من شرور. إنّ للأديان دورًا نبيلًا إذا اضطلعت بتخفيف آلام 
الإنسان وتقوية مواطن الوهن لإنسانيتنا البائسة. لكن لا داعي 



مسلمون حدا ثيون 	222

منذ  وأده  وقد حاولت  عنها  رغمًا  تطوّر  ما  نشكرها على  أن 
النشأة. وكما لا يرث القاتل ضحيته فلا يجوز أن ينتفع المضطهد 

بما حاول اضطهاده.
البعض بدافع الكرم هو أنهم ينسبون  إنّ الخطأ فيما يقوم به 
إلى تأثير الإسلام حركة تطورت بالرغم عنه وكان من حسن 
إلى الإسلام شرف  ننسب  أفلتت من شراكه. وأن  أنها  حظها 
ابن سينا وابن زهر وابن رشد يعادل أن ننسب إلى الكاثوليكية 
غاليليو  يعطّل  أن  الكاثوليكي  اللاهوت  غاليليو. حاول  شرف 
لكنه لم يكن بالقوّة التي تكفي لإيقاف مساره، وليس هذا سببا 
كافيا لأن نعترف له بالفضل. أني أبرئ نفسي من نية الإساءة 
إلى أيّ من الأديان البشرية التي بحث فيها الضمير الإنساني عن 
السكينة بسبب قضايا الكون والمصير التي تؤرّقه ولا حلّ لها. 
وللدين الإسلامي مستقبله إذا نظرنا إليه من جهة كونه ديناً. ولم 
تطأ قدماي مسجدًا قط إلّا وتملكتني عاطفة حادّة بل لعلّي أشعر 
بالحسرة لكوني لست مسلمًا. لكن الإسلام كان للعقل البشري 
ضررًا محضًا. لا شكّ أنّ العقول التي حرمها من الأنوار كانت 
مهيأة لذلك بسبب عوائق ذاتية لكنّه اضطهد الفكر المتحرّر ولن 
أقول إنّ اضطهاده كان أكثر قسوة من أديان أخرى لكن أقول إنّ 
اضطهاده كان الأكثر فعالية. لقد حكم على البلدان التي ضمّها 

إليه بأن تظلّ منغلقة عن الثقافة العقلية.
إنّ ما يميّز المسلم جوهريا هو كونه يحمل ضدّ العلم حقدا دفينا 
وقناعة صلبة بأن البحث غير مجد بل هو مدعاة إلى الخطأ ويشبه 
أن يكون كفرا. والمسلم ينأى بنفسه عن العلوم الطبيعية لأنه يراها 
منافسة للعلم الإلهي ويعادي العلوم التاريخية لأنّها تحتفظ بذكرى 



223  والمالإسلا	

ضلالات الماضي. ولعلّ أفضل شاهد على ما نقول هو الشيخ 
واعظا  عديدة  سنوات  بباريس  أقام  فقد  )الطهطاوي(  رفاعة 
للبعثة المصرية ثم عاد إلى مصر وكتب رحلة تتضمن معاينات 
عن المجتمع الفرنسي شديدة الغرابة. كانت فكرته الرئيسية أن 
العلوم الأوروبية القائمة على مبدأ ثبات قوانين الطبيعة هي كلها 
ضلالة، ولا بدّ من الاعتراف بأنّ وجهة نظره تتناسب والرؤية 
الإسلامية. فالعقائد المنزلة تتعارض دائما مع البحث الحرّ الذي 
قد يخالفها. ليست محصلة العلوم أن تقضي على الألوهية وإنما أن 
تبعدها عن عالم الجزئيات حيث كان المؤمنون يرون حضورها 
بدون انقطاع. فالتجربة تحاصر مجال الخوارق وتضيقه والحال أنه 
العلم  ما حارب  إذا  لمنطقه  وفّي  قاعدة كلّ لاهوت. والإسلام 
إلى خطر على صاحبه. كان من  أحيانا  يتحوّل  قد  الوفاء  لكن 
سوء حظّ الإسلام أنّه نجح في مسعاه فجنى على نفسه بقضائه 
من الدنيا  الدرجة  في  يظلوا  بأن  أتباعه  على  وحكم  العلم   على 

الرقي البشري.
إذا انطلقنا من فكرة أن في البحث تعديا على حقوق الله فإننا 
الدقة  العقل والإخلال بمقتضيات  ملكة  تعطيل  إلى  نصل حتما 
بالعبارة  قول  المسلمون كلّ  ينهي  الصائب.  الرأي  والعجز عن 
الله أعلم، إنه لأمر جيّد أن يؤمن المرء بالله لكن ينبغي أن لا 

تبلغ قوّة الإيمان إلى هذه الدرجة.
حلّ السيّد لايارد بالموصل ورغب عند وصوله في أن يجمع 
لأنّه  وتقاليدها  وتجارتها  وسكانها  المدينة  عن  المعلومات  بعض 
كان صاحب عقل منظم، فتوجه يطلب ذلك من قاضي المدينة 

الذي وافاه بالجواب التالي:



مسلمون حدا ثيون 	224

صديقي الألمعي فخر الأحياء. إنّ ما تطلبه منّي هو أمر 
غير مُجد بل هو أمر مُضّر. لقد قضيت كلّ حياتي في هذا 
البلد ولم يخطر ببالي قط أن أعدّ بيوته أو سكانه. ولا أرى 
من شأني أن أهتم بالبضائع التي حّمل بها زيد دابته أو شحنها 
عمرو في مركبه. أما تاريخ هذه المدينة فعلمه عند الله وهو 
ينير سبحانه  أن  أهلها قبل  يعدّ ضلالات  أن  القادر وحده 

بصائرهم. ومن الخطر أن نحاول نحن البشر معرفتها.
يا صديقي، يا عزيزي، لا تسعَ لمعرفة ما هو ليس من 
وقابلناك  السلام  عليك  فألقينا  بيننا  قدمت  فقد  شأنك، 
بالترحيب، فلترحل الآن عنا بسلام. الحقيقة أنّ كلّ ما ذكرته 
لي لا يمسّني بسوء لأنّ القائل والسامع لا يلتقيان. أنت اتبعت 
سنّة قومك فجبت الأقطار ولم تجد لك بأرض مستقرّا. أما 
 نحن فنحمد الله على أننا ولدنا هنا ولا رغبة لنا بالرحيل.

خالق  هو  بالله.  تؤمن  أن  الحكمة  رأس  أن  ابني  يا  اعلم 
كشف  إلى  ونسعى  علمه  نبلغ  أن  نحاول  فهل  الكون 
السماء  في  يرتفع  الذي  النجم  ذلك  تأمّل  مخلوقاته؟  أسرار 
والآخر الذي يجرّ ذنبه ويمضي سنوات ليقترب منا وسنوات 
 ليبتعد، إنّ صانع النجمين هو الأكثر قدرة على أن يوجّههما

في السماء.
لكنك قد تقول: إليك عني يا رجل فأنا عالم رأيت من 
الأشياء ما لم تر ولم تعلم. إذا ظننت أن ما رأيت وما علمت 
الله  أحمد  لكني  بذلك  بأس  فلا  عليه  أنا  مما  أفضل  يجعلك 
أنت عالم  الأشياء.  يزيد عن حاجتي من  فيما  أبحث  أني لا 
بما أنا في غنى عنه وشاهد على ما أنا متبّرئ منه. وهل إذا 



225  والمالإسلا	

زادت معرفتك صنعت لنفسك معدة ثانية أو إذا تدربت على 
التنقيب اكتشفت بنفسك طريق الجنّة؟

ثم  الله  إلا  إله  فقل لا  السعادة  إذا طلبت  يا صديقي، 
نفسك  عن  ارتفعت  فعلت  فإذا  والرذائل.  الشرور  تجنب 
خشية الموت والخوف من البشر لأنّك تدرك أنّ ساعتك إذا 

.حانت لا تقديم فيها ولا تأخير
إنّ لهذا القاضي طريقته في التفلسف، لكن الفارق واضح: 
نقوله  ما  أنّ  فيرى  هو  أما  لرسالته  الطريفة  بالروح  نعجب  إننا 
ما  بقدر  بالمجتمع  مضّرة  روح  هذه  مستهجن.  أمر  هو  نحن 
هي مضّرة بصاحبها. ولضعف الروح العلمية نتيجتان وخيمتان 
هما انتشار الخرافات وغلبة الوثوقية وقد تكون الثانية هي الأشدّ 
خطرا. والشرق ليس ميالا للخرافة لكنّ داءه الأكبر هو الوثوقية 
التي تفرض نفسها بالقوّة على المجتمع بأسره. ليست الغاية التي 
تنشدها الإنسانية الاطمئنان للجهل وإنما الحرب الضروس ضد 

الباطل والنضال المرير ضدّ الشّر.
للتفوّق  السبيل  العقل وهو  والعلم هو  المجتمع  العلم روح  إنّ 
العسكري والصناعي ومنه ينشأ يوما التفوّق الاجتماعي وأقصد 
العلم  الكون.  يناسب روح  البشر بما  العدل بين  سيادة قدر من 
هو الذي يضع القوّة في خدمة العقل. ثمة في آسيا جراثيم توحش 
تشبه تلك التي عرفتها الغزوات الإسلامية الأولى وإعصار جنكيز 
خان. لكن العلم هو الذي سيقطع عليها الطريق اليوم. لو اعترضت 
المدفعية سبيل عمر )بن الخطاب( أو جنكيز خان لما أمكن لهما أن 
ألم  المؤقت.  الشذوذ  نتوقّف عند  الصحراء. علينا أن لا  يتخطيا 
يذمّ العقلاء الأسلحة الناريّة في بداية عهدها ثم اكتشفوا بعد ذلك 



مسلمون حدا ثيون 	226

مساهمتها الثمينة في انتصار الحضارة؟ يقيني الشخصي أن العلم 
خير وأنه يمنح بنفسه أدوات مقاومة ما يرتكب باسمه من شرور 
وأن العلم لن يخدم في نهاية المطاف إلا الرقي الإنساني، أعني التقدّم 

الحقيقي الذي لا ينفصل عن احترام الإنسان والحرية.



227

رد السيد جمال الدين الأفغاني على رينان)))

نشر في مجلة جورنال دي ديبا بتاريخ 1883/5/18.

سيدي
اطلعت في العدد الصادر بتاريخ 29 مارس من صحيفتكم 
المحترمة على محاضرة في الإسلام والعلم ألقاها في محفل مرموق 
أقاصي  وبلغ  كله  الغرب  صيته  عمّ  الذي  الشهير  رينان  السيد 
ببعض  المحاضرة  هذه  إلي  أوحت  ولقد  الشرقية.  البلدان 
الملاحظات رغبت في تسجيلها في هذه المقالة متشرفا بإرسالها 

إليكم رجاء أن تنشر على أعمدة صحيفتكم.
لقد سعى السيد رينان إلى توضيح مسألة تتعلق بتاريخ العرب 
ظلت إلى الآن غامضة، كما سعى إلى إزاحة الستار عن حقيقة 
التاريخ العربي. إلا أن الحقائق التي يقدمها قد تعكّر صفو من 
أضمر الإجلال لهذا الشعب العربي الذي لا يمكن أن يتهم بكونه 
في  سابقا  احتلهما  اللتين  والرتبة  المكانة  حق  دون  اغتصب  قد 
من مجد  النيل  يقصد  كان  رينان  السيد  أن  نظن  ولا  التاريخ. 

الحداد،  انظر:  الحداد،  محمد  التونسي  الباحث  عن  مأخوذة  العربية  الترجمة  	(((

قواعد التنوير، ص. 58–64.



مسلمون حدا ثيون 	228

تاريخية  حقيقة  جهده لاكتشاف  استنفد  قد  نراه  بل  العرب، 
في  الباحثين  وخاصة  الناس،  بين  معلومة  تكون  كي  وإذاعتها 
أثر الديانات في تاريخ الأمم والحضارات. فأبادر بالتسجيل أن 
السيد رينان قد برع في هذه المهمة العسيرة لأنه قدّم استدلالات 
أجد في محاضرته  إني  الآن.  حدّ  إلى  خافية  كانت  مسائل  على 
ملاحظات رشيقة ونظرات جديدة وروعة يتعذر وصفها. ولم 
أطلع على هذه المحاضرة إلا من خلال ترجمة تقريبية لمعانيها، 
هذا  بأفكار  لأحطت  بالفرنسية  قراءتها  على  قادرا  كنت  فلو 
الفيلسوف بأفضل مما فعلت. فليتقبل مني تحية متواضعة تكون 
إليه في هذه  وأنقل  إعجابي.  وتعبيرا صادقا عن  احترام  عربون 
القائل  فهو  المتنبي،  الفلسفة هو  المناسبة قول شاعر كان يحب 
منذ قرون: وذنبيَ تقصيري وما جئت مادحًا بذنبي ولكن جئت 

أسأل العفوَ.
إن محاضرة السيد رينان تقوم على فكرتين أساسيتين. فقد اتجه 
الفيلسوف الألمعي إلى الاستدلال على أن الديانة الإسلامية هي 
في جوهرها ديانة تناقض تقدم العلوم، والاستدلال على أن الأمة 

العربية تبغض في طبعها الفلسفة وعلوم ما بعد الطبيعة.
كأن السيد رينان يقول: إن الفلسفة نبتة نفيسة يبس عودها 
أن  إلا  الصحراء.  رياح  بلفح  تحترق  فكأنها  العرب  أيدي  بين 
قراءة محاضرته تدفع إلى التساؤل إذا كانت هذه العوائق تختص 
عوائق  هي  أم  العالم،  في  انتشارها  وطريقة  الإسلامية  بالديانة 
من  به  تتميز  وما  الإسلام  اعتنقت  التي  الأمم  بطبائع  تختص 
أخلاق واستعدادات، سواء الأمم التي اعتنقت الإسلام طوعا أو 
بالقوة؟ لا شك أن ضيق الوقت قد حال دون توضيح المحاضر 



229 ر على يلأفغانان يلداجمال  رد السيد	

هذه المسائل. على أن الداء الذي يشير إليه حاصل، ولئن كان 
البراهين  بالقاطع من  عسيرا تحديد الأسباب بدقة والاستدلال 

فإن الأكثر عسرا أن نجد لهذا الداء الدواء الشافي.
قادرة  أمّة  الأمم  بين  توجد  لا  الأولى:  الفكرة  حول  أقول 
منذ النشأة أن تتبع طريق العقل المحض. إن الرعب الذي يخيّم 
القدرة  بدّ أن يمنع عنها  أمّة ويحكم عليها غشاءه لا  على كل 
عن التمييز بين الخير والشر وعن إدراك أسباب السعادة وتبيّن 
عن  عاجزة  فتظل  الشقاء.  استمرار  وعوامل  الخيبات  مصادر 

استجلاء العلل وتبين الآثار.
هذه حال تمنع الأمة أن تنقاد لما فيه خيرها أو تمتنع عن المضر 
تبحث  أن  الإنسانية  الإرادة والاختيار. فاضطرت  بها بمحض 
خارجها عن موئل للسكينة وملاذ يجد فيه ضميرها المضطرب 
شيئا من الراحة. وبرز حينئذ بين الناس معلّمون لئن لم يكونوا 
قادرين على حملها على إتباع سبيل العقل فقد دفعوا بأبصارها 
في متاهات الغيب وفتحوا أمام أنظارها آفاقا رحبة ترضي خيالها 
وتجد فيها مجالا للتعبير عن آلامها عندما يتعذّر عليها الإشباع 

الكامل لرغباتها.
إن الإنسان لما كان جاهلا في بدئه بعلل الحوادث المحيطة به 
وأسرارها فقد رام تسليم أمره إلى المعلمين يتبع إرشادهم ويخضع 
الذي نسب  للكائن الأسمى  الطاعة  لأوامرهم. ففرضت عليه 
الشر  في  يجادل  أن  ومنعوا  الأحداث  كل  المعلمون  هؤلاء  إليه 
والخير. إني أسلم أن الإنسان قد أخضع بذلك إلى أثقل استعباد 
الديني،  التهذيب  أن ذلك  ينكر أحد  ازدراء. لكن هل  وأكبر 



مسلمون حدا ثيون 	230

سواء أكان مسيحيا أم إسلاميا أم وثنيا، هو الذي كان مرشد 
الأمم للخروج من حال التوحش والارتقاء في طريق المدنية؟

وإذا سلّمنا أن الديانة الإسلامية كانت عائقا يحول دون تطوّر 
العلوم فما الذي يدفعنا إلى اليقين أن هذا العائق لا يرتفع في يوم من 
الأيام؟ بماذا تختلف الديانة الإسلامية عن غيرها من الديانات؟ 
أليست الأديان جميعا تشترك في التعصب، كل بطريقته الخاصة؟ 
تعاليم  اتبعوا  الذين  الناس  وأقصد  المسيحية،  الديانة  مثلا  خذ 
هذه الديانة وتكيف سلوكهم بأحكامها. لقد خرجت من الطور 
الأول الذي أشرت إليه وهي تتقدم بخطى سريعة في طريق العلم 
والتطور بعد أن أصبحت حرّة مستقلة. أما المجتمع الإسلامي 
فلم يتخلص إلى الآن من وصاية الدين. وكلما تذكرت أن الديانة 
المسيحية سبقت الإسلام بقرون إلا واعتراني الأمل في أن تحطّم 
الأمة الإسلامية يوما أغلالها وتتقدّم شامخة في طريق المدنية على 
رغم  المسيحية  العقيدة  ذلك  عن  تثنه  لم  الذي  الغرب  شاكلة 

صرامتها وتعصبها.
لن أقبل أبدا أن يستثنى الإسلام من هذا المسار، وأنا أدافع 
هنا في وجه السيد رينان عن قضية مئات من ملايين البشر الذي 
ولا  الأمل،  هذا  لولا  والجهل  التوحش  غياهب  في  سيقبعون 

أدافع عن قضية الدين الإسلامي.
أقرّ بأن الإسلام حاول خنق العلم وعرقلة تطوّره، فنجح في 
عن  البحث  عن  العقول  وأثنى  والفلسفة  الفكر  حركة  تعطيل 
الحقائق العلمية. لكن الديانة المسيحية لم تكن على علمي براء مما 
يشبه هذا، فرؤساء الكنيسة الكاثوليكية وهم الممثلون للأغلبية 



231 ر على يلأفغانان يلداجمال  رد السيد	

لم يلقوا إلى الآن أسلحتهم في المعركة ضد العلم. ومازالوا يحاربون 
حربا ضروسا ما يدعونه التدليس والضلالة.

سبيل  في  جمة  مصاعب  سيواجهون  المسلمين  أن  أدرك  إني 
بلوغ المدنية لأنهم ممنوعون من اقتحام الطرق الفلسفية والعلمية. 
والمؤمن عندهم مدعوّ إلى الابتعاد عن طلب الحقيقة العلمية التي 
هي حقيقة الحقائق، كما يشهد ذلك الأوروبيون. فهو مثل الثور 
المقرون إلى العربة، إنه مقرون إلى العقيدة مستعبد لها مدفوع أبدا 
إلى السير في المنهاج الذي خطه له الفقهاء. كما نراه مقتنعا بأن 
دينه حاو كل الأخلاق والعلوم فلا يرى حاجة إلى التطلع إلى 
مصدر غيره ولا يشعر بفائدة في أن يرهق نفسه بتفكير يبدو 
غير ذي جدوى بعد أن ساد لديه اليقين بأنه يمتلك كل الحقائق. 
أن  يدرك  أو  سعادة  من  عليه  هو  ما  ويترك  الإيمان  يفقد  هل 
الحيرة  لفح  من  الخشية  إن  به؟  يدين  الذي  الدين  ليس  الكمال 

تجعله نفورا من إعمال العقل.
في  رينان  السيد  أخالف  لكني  الإدراك،  تمام  هذا  أدرك 
الوصف الذي قدّمه لكم للفتى العربي المسلم عندما رسم هيأته في 
عبارات قاسية، قائلا إنه يتحوّل بتقدّم السن إلى متعصب أحمق 
متكبر لشعوره بامتلاك الحقيقة المطلقة. إن هذا الفتى ينتمي إلى 
جنس ترك بالغ الأثر عند دخوله حلبة التاريخ، ولم يكن أثره 
ولعه  تثبت  التي  الجليلة  الأعمال  أيضًا  قدّم  فقد  وحده  السيف 
بالعلوم، العلوم جميعا ومنها الفلسفة التي اعترف أنه لم يتحمّلها 

إلا فترة قصيرة.
التي طرحها  الثانية  المسألة  إلى الحديث عن  أساق هنا  أراني 
السيد رينان في محاضرته ببراعة واضحة. لا ينكر أحد أن الأمة 



مسلمون حدا ثيون 	232

العربية خرجت من وضع التوحش الذي كانت عليه في الجاهلية 
لا  والذهني في سرعة  العلمي  التقدم  طريق  في  تسير  وأخذت 
تعادلها إلا سرعة الفتوحات، فاستوعبت خلال قرن كل العلوم 
الإغريقية والفارسية التي كانت في منشئها الأصلي قد تطوّرت 
أيضًا  القرن  تتجاوز  لم  مدة  وفي  قرونا.  تطورها  وامتدّ  ببطء 
الهمالايا  جبال  إلى  العربية  الجزيرة  من  العرب  فتوحات  امتدت 
وقمم البيرنيس. فتقدمت العلوم تقدّما مدهشا في تلك الفترة 
وشملت كل مجتمعات العرب والمجتمعات الخاضعة لسلطانهم. 
اللاهوتية  للعلوم  مهدين  السابق  في  وبيزنطة  رومية  كانت 
والفلسفية ومركزي أنوار المعارف الإنسانية جميعا، وقد دخل 
القدم  بعيد فكانت لهم  أمد  المدنية منذ  اليونان والرومان عصر 
الراسخة في ميدان العلم والفلسفة. ثم جاء عصر توقف فيه علماء 
اليونان وروما عن البحث وتخلوا عن الدرس، فهدمت النصب 
التي أقاموها للعلم ودرجت كتبهم القيمة في طي النسيان. وقد 
كان العرب في وضعهم الأصلي من الجهل والتعصب حين ورثوا 
أحيوا  فقد  ذلك  ومع  عنه،  تخلت  ما  المتمدنة  الحضارات  عن 
له  يسبق  لم  بما  الحياة  إلى  وأعادوها  وطوروها  المندثرة  العلوم 

مثيل. أليس هذا دليلا على تعلقهم الفطري بالعلم؟
أجل، أخذ العرب عن اليونان فلسفتهم كما جرّدوا الفرس عما 
اشتهروا به في العصور القديمة. لكن هذه العلوم التي اغتصبوها 
بحقّ الفتح قد طوّروها ووضحوها ووسعوها ونسقوها بذوق 
كامل ودقة نادرة. ثم إن روما وبيزنطة لم تكونا أقرب للعرب 
وعاصمتهم بغداد من الفرنسيين والألمان والإنجليز، فلماذا لم يبذل 
هؤلاء جهدا في سبيل استغلال الكنوز العلمية المطمورة في تلك 



233 ر على يلأفغانان يلداجمال  رد السيد	

المدينتين إلى أن أنارت المدنية العربية على قمم جبال البرينيس وأشعت 
ضياء وبهاء على الغرب؟ أجل، استقبل الأوروبيون أرسطو بعد 
أن توشّح بالزي العربي، لكنهم لم يهتموا به عندما كان قابعا بين 
جيرانهم اليونان )المسيحيين الشرقيين(. أوليس هذا برهان ناصع 
 ثان على تفوّق العرب في مجال الفكر وتعلقهم الفطري بالفلسفة؟

التي كانت مراكز المعرفة  ثانية الأقطار  حقا سقطت في الجهل 
مثل العراق والأندلس بل أصبحت أوكارا للتشدّد الديني، لكن 
كانوا  العرب  أن  البائس  المصير  هذا  من  نستنتج  أن  يمكن  لا 
الوسطى وهم  القرون  العلمية والفلسفية في  غائبين عن الحركة 

الذين كانوا أصحاب السيادة آنذاك.
إن السيد رينان يقرّ لهم بذلك على كل حال، ويعترف أنهم 
حفظوا قرونا تراث الإنسانية العلمي وطوّروه. وهل من رسالة 
أكثر نبلا من هذه يمكن لأمة أن تضطلع بها؟ يسلّم السيد رينان 
أن الأقطار الإسلامية ضمّت علماء ومفكرين عظاما طوال خمسة 
عشر.  الثالث  القرن  أواسط  إلى  ميلادي   775 سنة  من  قرون 
وكان العالم الإسلامي آنذاك يتفوق على العالم المسيحي في الثقافة 
والعلوم. لكننا نراه يقول إن النابغين من رجال الإسلام كانوا 
في الغالب من أصل حراني أو أندلسي أو فارسي أو أنهم كانوا 
من نصارى الشام. ولست أقصد أن أغمط علماء الفرس صفاتهم 
الباهرة ولا أن أغض الطرف عن الدور الجليل الذي اضطلعوا 
أن  ألاحظ  بأن  أن يسمح لي  أرجو  العربي، ولكن  العالم  به في 
والأندلس  إسبانيا  احتلوا  لما  العرب  وأن  عربا  كانوا  الحرانيين 
قبل  كانت  العربية  اللغة  إن  عربا.  وظلوا  جنسيتهم  يفقدوا  لم 
يتناقض ذلك وكونهم  لغة الحرانيين، ولا  الإسلام عدّة قرون 



مسلمون حدا ثيون 	234

قد حافظوا على ديانتهم القديمة وهي الصابئية كما لا يلغي ذلك 
انتماءهم للجنس العربي. كذلك كان رهبان الشام في الغالب من 

العرب الغساسنة الذين اعتنقوا المسيحية.
إنهم  القول  فلا يمكن  وابن طفيل  وابن رشد  باجة  ابن  أما 
كانوا أقل عروبة من الكندي لأنهم نشأوا خارج الجزيرة العربية، 
فالعامل الأكبر في تميز الأجناس البشرية هو اللغة، ولو ارتفع 
التمايز باللغة لنسيت الأمم أصولها. إن العرب الذين سخروا أنفسهم 
لخدمة الشريعة المحمدية وكانوا في الآن ذاته رعاة ومحاربين لم 
احتفظوا بها لأنفسهم وكانوا  بل  المغلوبين  لغتهم على  يفرضوا 
البلدان  أن الإسلام قد دخل  المسلم  الغير. من  غيورين بها على 
وتقاليده وعقائده ولم  لغته  ففرض  نعلم  الذي  بالعنف  المفتوحة 
تقدر هذه البلدان على التخلص من نفوذه، وتمثل بلاد فارس 
السابقة لظهور  القرون  إذا بحثنا في  مثالا على ما نقول. لكننا 
الإسلام وجدنا علماء فارس على دراية باللغة العربية. فلئن مكنت 
الفتوحات من تسريع انتشار اللغة العربية فقد أصبح علماء فارس 
بعد اعتناقهم الإسلام يفخرون بتحرير مؤلفاتهم في لغة القرآن. 
لا شك أنه لا يحقّ للعرب أن ينسبوا لأنفسهم مجد انتماء هؤلاء 
بينهم  إذ  إليهم لكننا نعتقد أنهم لا يحتاجون إلى ذلك  الكتاب 

العدد الكافي من العلماء والكتاب العظام.
ثم ما عسى تكون النتيجة لو أننا تابعنا العرب منذ انطلاق 
عنهم  أجنبي  كل  فأقصينا  العالم  على  سيطرتهم  إلى  الفتوحات 
في  تركوا  الذي  الأثر  مزاياهم  من  نعدّ  ولم  أحفادهم  وعن 
أن  حينئذ  نضطر  ألسنا  للعلوم؟  قدموا  الذي  والدفع  الأذهان 
وحدها؟  الفتح  حادثة  على  وخصالهم  الفاتحين  مزايا  نقصر 



235 ر على يلأفغانان يلداجمال  رد السيد	

ويسند  المعنوي  استقلاله  مغلوب  شعب  كل  يسترجع  آنذاك 
لنفسه المجد كله فلا يبقى شيء يفتخر به هؤلاء الذين زرعوا 

الزرع وسقوه.
مازارين  إن  لفرنسا  إيطاليا  لقالت  الأسلوب  لو عمّمنا هذا 
أن ينسب  ألمانيا وإنجلترا  إليها، ولطالبت  ينتميان  إنما  ونابليون 
إليهما فخر من رحل من أبنائها إلى فرنسا وتعلم في جامعاتها ورفع 
أنفسهم  إلى  فسينسبون  الفرنسيون  أما  العلمية.  مكانتها  عاليا 
النبيلة التي توزعت في  الأمجاد التي حققها الأحفاد من الأسر 

أوروبا بعد الثورة الفرنسية.
فإذا كان الأوروبيون ينتمون جميعا إلى نفس العرق فإنه يصحّ 
العربية  العائلة  إلى  منتمين  والسوريون  الحرانيون  يعدّ  أن  أيضًا 

الكبرى، وجميعهم من الساميين.
بيد أنه يمكن التساؤل كيف انطفأت جذوة الحضارة العربية 
بعد أن أبهرت العالم بضيائها؟ وكيف ظلّ هذا المشعل منطفئ 

والعرب غارقين في لجج الظلام؟
هنا تبدو الديانة الإسلامية مسؤولة، فمن الواضح أنه حيثما 
على  كبرى  إعانة  الاستبداد  وأعانها  العلم،  خنقت  فقد  حلّت 
في  أعدم  الهادي  الخليفة  أن  السيوطي  يروي  مقاصدها.  تحقيق 
بغداد خمسمائة فيلسوف ليطهر الإسلام من جرثومة العلم في بلاد 
المسلمين. وإذا سلمنا أن هذا المؤرخ قد بالغ في عدد الضحايا 
فلا مجال لإنكار أن هذه المجزرة قد حدثت وأنها تمثل لطخة في 
جبين هذه الديانة وفي تاريخ الأمة. لكن أراني قادرا على أن أجد 
في ماضي الديانة المسيحية حوادث من هذا القبيل. إن الديانات 
التوفيق  كلها تتشابه وإن تعددت أسماؤها ولا مجال للتوافق أو 



مسلمون حدا ثيون 	236

بينهما وبين الفلسفة. فالدين يفرض على الإنسان عقائد والفلسفة 
تحرّره منها أو من بعضها. كيف يمكن والحال هذه أن يتوافقا؟
دخلت الديانة المسيحية أثينا والإسكندرية متواضعة متوددة، 
للعلوم  الرئيسيين  المركزين  معلوم  هو  ما  المدينتان على  وكانت 
والفلسفة، ثم استقرت المسيحية فيهما وتوطنت فكان أول همها 
أدغال  فخنقتهما ورمت بهما في  والفلسفة.  الحقيقية  العلوم  إلغاء 
المجادلات اللاهوتية، وأصبحت قادرة بذلك على أن تستدلّ 
التثليث  أسرار  من  بالعقل،  عليه  الاستدلال  يمكن  ما لا  على 
والتجسّد وتحوّل الخبز والخمر إلى جسد المسيح ودمه. تلك سنّة 
الفلسفة،  إلغاء  إلى  واتجهت  إلا  وقويت  سادت  كلما  الأديان، 
وسيستمر  السيادة.  إليها  آلت  إذا  الفلسفة  تسلك  وكذلك 
العقيدة والنظر الحرّ وبين الدين والفلسفة استمرار  الصراع بين 
الغلبة فيه  التاريخ الإنساني. إنه صراع شديد أخشى ألا تكون 
دائما للنظر الحرّ، فالعقل لا يوافق الجماهير وتعاليمه لا يفقهها إلا 
نخبة المتنورين. والعلم، على ما به من بهاء، لا يرضي الإنسانية 
كل الإرضاء وهي المتعطشة إلى المثل العليا التواقة إلى التحليق في 
الآفاق المبهمة البعيدة التي لا عهد للفلاسفة برؤيتها أو ارتيادها.



237

تعقيب رينان على رد الأفغاني)))

نُشر في مجلة جورنال دي ديبا بتاريخ 1883/05/19

التي  النبيهة  طالعت أمس بما هي جديرة به من اهتمام الأفكار 
قدّمها الشيخ جمال الدين حول محاضرتي الأخيرة بالسوربون. لا 
شيء أكثر فائدة من أن ندرس وعي الآسيوي المستنير وهو يعبّر 
عن نفسه بصدق وأصالة. والإنصات إلى الأصوات المتباينة وهي 
تنبعث من أنحاء العالم للدفاع عن العقلانية يدفع إلى الاعتقاد بأن 
البشر لئن فرقت بينهم الأديان فقد وحّد بينهم العقل. ووحدة 
عنها  يسفر  التي  والمسلية  العظمى  النتيجة  هي  البشري  العقل 
الصدام السلمي بين الأفكار إذا ما صرفنا النظر عن الادعاءات 
المتناقضة للرسائل المدعوة بالسماوية. يبدو اتحاد العقول السليمة في 
الكون لمحاربة التعصب والخرافة عملا مخصوصا بنخبة لا شأن 
لها، لكن الحقيقة أن هذا الاتحاد هو الأمر الوحيد الدائم لأنه قائم 
تنهار  ما عندما  يوما  بالتغلب  للحقيقة وسينتهي  الانتصار  على 

الخرافات وتتشظى في وحدات عريقة من التشنجات العاجزة.

الحداد،  انظر:  الحداد،  محمد  التونسي  الباحث  عن  مأخوذة  العربية  الترجمة  	(((

قواعد التنوير، ص. 64–67.



مسلمون حدا ثيون 	238

الدين منذ شهرين تقريبا وتم  لقد تعرفت على الشيخ جمال 
الأشخاص  قليلا هم  غانم.  السيد  العزيز  معاوننا  بفضل  ذلك 
الذين التقيت فتركوا في نفسي انطباعا بالقوة التي تركها لقاؤه. 
وقد كانت محادثتي معه آنذاك الدافع الأكبر لاختياري موضوع 
العلاقة بين الروح العلمية والدين الإسلامي موضوعا لمحاضرتي 
كليّا  قد تحرّر  أفغاني  الدين رجل  الشيخ جمال  إنّ  بالسوربون. 
من المسلمات الإسلامية وهو ينتمي إلى الأعراق النشطة لشمال 
القويّة تحت  الآريّة  الروح  تتواصل  فهناك  للهند  المجاورة  إيران 
حجاب رقيق من الإسلام الرسمي. وهو البرهان الساطع على 
المصادرة الكبرى التي وضعنا ومفادها أنّ قيمة كلّ دين تتحدّد 
بقيمة الأعراق التي تعتنقه. كانت ترشح من جمال الدين حرية 
أحد  أجالس  بأني  إليه  أتحدث  وأنا  فخلت  الطباع  ونبل  الفكر 
ابن سينا وابن  فيه  القدامى وقد بعث حيا، لقد رأيت  معارفي 
رشد وغيرهما من كبار الملحدين الذين مثلوا لمدة خمسة قرون 
كلما  بجلاء  أمامي  يبرز  الفارق  كان  الإنساني.  العقل  تراث 
البلدان  عليها  تبدو  التي  بالصور  القويّ  الحضور  هذا  قارنت 
تكاد  أو  فيها  اختفت  قد  بلدان  فهي  فارس،  بعد  الإسلاميّة 
الروح الفلسفية والعلمية. إنّ الشيخ جمال الدين هو أفضل مثال 
يمكن تقديمه للصمود العرقي ضدّ الغزو الديني، وهو يؤكد ما 
أفغانستان هي  إنّ  لم يفتأ مستشرقو أوروبا الأذكياء يذكرونه: 
الأمّة  ندعوه  لما  المكونة  للعناصر  احتواء  الأكثر  الآسيوي  البلد 

بعد اليابان.
إني لا أرى في المقال العالم الذي كتبه الشيخ إلا مسألة واحدة 
هي محلّ خلاف بيننا. يرفض الشيخ التمييز الذي يدفع إليه النقد 



239 الأفغ تعقيب رينان على رد	

الإمبراطوريات  تدعى  التي  المعقّدة  الظواهر  هذه  في  التاريخي 
والغزوات. فالإمبراطورية الرومانية التي كان للعرب صلات بها 
عديدة هي التي جعلت اللغة اللاتينية لسان حال العقل البشري 
بهذه  كتب  وقد  عشر.  السادس  القرن  حدود  إلى  الغرب  في 
اللغة ألبرت الأكبر وروجر باكون وسبينوزا مع أنّنا لا نعتبرهم 
الإنجليزي  الأدب  تاريخ  في  نقحم  وكذلك  اللاتينيين.  من 
الفرنسي  تاريخ الأدب  أو في   )Alcuin( وألكوين )Bède( بيد
 )Abélard( وأبيلارد )Grégoire de Tours( غريغوار دي تور
بالتقليل  نتهم  أن  اللاتينيين فلا يمكن  نعتبرهم من  وعندما لا 
نقصد  لم  نحن  فكذلك  الحضارة،  تاريخ  في  روما  شأن  من 
الإنسانية  الحركات  هذه  وكل  العربية.  الحركة  بشأن  التهاون 
الكبرى تظلّ بحاجة إلى مزيد التحليل. لكن ليس كلّ ما كتب 
هو  باليونانية  كتب  ما  كلّ  ولا  روما  أمجاد  من  هو  باللاتينية 
تراث إغريقي ولا كلّ ما كتب بالعربية هو إبداع عربي ولا كلّ 
ما حصل في المجتمعات المسيحية هو من نتائج الدين المسيحي 
ولا كلّ ما حدث في البلدان الإسلامية هو من ثمرات الإسلام. 
هذا هو المبدأ الذي كان قد اعتمده العلامة رينهارد دوزي في 
أوروبا  تأسف  بالكفاءة  له  مشهود  عالم  وهو  للأندلس  تاريخه 
هذه الأيام لوفاته. لقد طبّق هذا المبدأ بحكمة نادرة. فالتمييز 
الذي دعونا إليه ضروري كي لا نجعل من التاريخ نسيجا من 

الأفكار التقريبية والالتباسات.
بدا للشيخ أني لم أكن عادلا في مسألة أخرى إذ لم أتوسّع في 
تأكيد أنّ كلّ أديان الوحي تعادي العلم الوضعي وأنّ المسيحية في 
هذا المجال ليست بأقلّ ذنبا من الإسلام. هذا أمر لا يرقى للشكّ. 



مسلمون حدا ثيون 	240

لم يكن مصير غاليليو مع الكاثوليكية بأفضل من مصير ابن رشد 
بين المسلمين. وصل غاليليو إلى الحقيقة في بلد كاثوليكي على 
الرغم من الكاثوليك كما تفلسف ابن رشد بنبل في بلد مسلم على 
الرغم من الإسلام. إذا لم أشدّد كثيرا في بيان هذه المسألة فلأنّ 
مواقفي حولها مشهورة بما يغني عن إعادتها أمام جمهور مطلع 
على أعمالي. لم أرني مضطرّا إلى أن أعيد في كلّ مناسبة ما كرّرت 
دائما: ينبغي أن يتحرّر العقل من كلّ عقيدة غيبية إذا رغب في 
تسخير طاقاته في وظيفتها الرئيسية، أقصد تشييد صرح المعرفة 
ليس  قاسية.  قطيعة  ولا  عنيفا  هدما  المطلوب  ليس  الوضعيّة. 
القصد أن يتخلّى المسيحي عن المسيحيّة ولا المسلم عن الإسلام. 
من  والإسلام  المسيحية  في  المستنيرون  يشترك  أن  المطلوب  إنما 
أجل بلوغ وضع اللامبالاة الرفيقة حيث تفقد العقائد الدينية 
شراستها. لقد تحقّق هذا الوضع في نصف العالم المسيحي تقريبا 
ونأمل أن يتحقّق مستقبلا في الإسلام. ومن الطبيعي أن أكون 

أنا والشيخ في طليعة المرحبين عندما يحدث ذلك.
أعراقهم كانوا جميعا  المسلمين على اختلاف  إنّ كلّ  أقل  لم 
جهلة وإنما قلت إنّ الإسلاميّة وضعت الكثير من العراقيل أمام 
أن  قرون في  أو ستة  منذ خمسة  العلم وقد نجحت مع الأسف 
ذلك  كان  وقد  عليها  سيطرت  التي  البلدان  في  العلوم  تمحق 
لن  الإسلام  نهضة  أنّّ  واعتقادي  البلدان.  تلك  بؤس  سبب 
تحصل بالعودة إلى هذا الدين ولكن بإضعاف تأثيره في البلدان 
الإسلامية. وكذا تحقّقت نهضة البلدان المصنفة مسيحية بتحطيم 
استبداد الكنيسة الذي تواصل كلّ العصر الوسيط. ظنّ البعض 
أنّ في محاضرتي نيّة الإساءة لمعتنقي الإسلام، وأنا أتبّرأ من هذه 



241 الأفغ تعقيب رينان على رد	

المسلم نفسه.  الضحيّة الأولى للإسلام هو  أنّ  اعتقد  النيّة لأنّي 
أنّ مصدر  لقد رأيت مرّات عديدة خلال رحلاتي في المشرق 
الذين يخضعون  العنيفين  التعصّب عدد محدود من الأشخاص 
لنا  يمكن  مساعدة  وأفضل  الدينيّة.  للممارسات  بالقوّة  غيرهم 
أن نقدّمها للمسلم هي أن نحرّره من دينه. لا اعتقد أني أضمر 
للمسلمين شّرا إذا كنت أتمنّى لهم أن يحطموا القيود التي تكبلهم 
أنّ  وبما  الهمّة.  ذوي  من  كثيرين  أشخاصا  بينهم  وأن  خاصة 
الشيخ جمال الدين يدعوني إلى الإنصاف بين الديانات فإني لا 
أظنّ أيضًا أنّي أضمر الشّر لبعض البلدان الأوروبيّة إذا ما تمنيت 

للمسيحيّة فيها أن تكون أقلّ نفوذا.
ليس  المختلفة  المسائل  هذه  حول  الليبراليين  بين  التباين  إنّ 
بالتباين العميق فهم جميعا يصلون إلى نفس النتيجة العمليّة سواء 
والنتيجة هي  الإسلام.  مع  متعاطفين  أو غير  متعاطفين  أكانوا 
ضرورة تعميم المعارف بين المسلمين. هذا أمر جيّد شرط أن 
يكون المقصود المعارف الجديّة التي تنمّي ملكة التعقّل. وسأكون 
سعيدا إذا ساهم القادة الدينيّون من المسلمين في تحقيق هذا العمل 
الرائع، لكنّي أصارحكم بأنّ لديّ شكوكا في ذلك. سوف يبرز 
أشخاص متميزون )القليل منهم سيبلغ تميّز الشيخ جمال الدين( 
وسوف ينفصلون عن الإسلام كما انفصلنا نحن عن الكاثوليكيّة. 
بعض البلدان سوف تبتعد بمرور الوقت عن الشريعة لكن أشكّ 
في أن تحظى النهضة الإسلاميّة بتأييد الإسلام الرسمي. وكذلك 
لم تصاحب الكاثوليكيّة النهضة العلميّة لأوروبا ولا عجب أن 
تظلّ الكاثوليكية تقاوم إلى اليوم ما هو لبّ العقلانية الإنسانية، 

أقصد قيام الدولة المحايدة بين العقائد التي تعتبر منزّلة.



مسلمون حدا ثيون 	242

القاعدة  الإنسان  واحترام  الإنسانيّة  الحريّة  تكون  أن  ينبغي 
التي تعلو ولا يعلى عليها. من واجب المجتمع المدني أن لا يسعى 
في  رغبوا  إذا  أتباعه  على  يفرضه  ولا  دين  لأي  الضمانة  لتقديم 
التخلّص منه كما من واجبه أن لا يسعى إلى هدم الديانات بل عليه 
القبول باعتبارها تجليات حرّة للطبيعة  أن يتعامل معها بحسن 
وشخصيّة  حرّة  مواضيع  إلى  الأديان  تحوّلت  ما  وإذا  البشريّة. 
مثل الأدب والذوق فإنّها ستتغيّر كليّا. سوف تتخلّص الأديان 
حينئذ من الكثير من مساوئها عندما تتخلّى عن الروابط الرسميّة 
الوقت  طوباويّا في  التصوّر  هذا  يبدو  قد  بالدولة.  تربطها  التي 
الحاضر لكنّه سيتحقّق في المستقبل. كيف يمكن لكلّ دين أن 
المجتمعات  نفسها في  التي ستفرض  الحريّة  أنظمة  يتصّرف مع 
الإنسانيّة بعد طول عناء؟ هذا سؤال لا يمكن أن يجد بيانه في 
عدد محدود من الجمل. ولم أقصد في محاضرتي إلّا أن أخوض في 
شأن تاريخي وقد بدا لي أنّ الشيخ جمال الدين قد قدّم حججا 
أنّ  الدفاع عنه: الأولى  أساسيتين مما قصدت  قويّة لأطروحتين 
الإسلام لم ينجح في النصف الأوّل من عهده في إيقاف تدفق 
أنّه خنق هذه  العلمية في المجتمعات الإسلاميّة والثانية  الحركة 

الحركة في النصف الثاني من عهده فحاق به شّر ما أقدم عليه.







243

الردّ على رينان

نامق كمال
هذا هو الرد القاطع على محاضرة لإرنست رينان، عضو الأكاديمية 
الفرنسية الراحل، يدّعي فيها أنّ الإسلام عائق أمام التقدم والعلم. يُعلي 
((( .هذا الردّ من شأن الإسلام ببراهين دينية ومنطقية واضحة
ترجمة أحمد فاروق)))

اهتمّــت الصحــف منــذ فــرة طويلــة بمحــاضرة بعنــوان الإســام 
والعــم ألقاهــا ونشرهــا الكاتــب الفرنــي الســيّد إرنســت رينــان.

وقد حصلتُ مؤخّرًا على النص الأصلي. ورغم أنّ المحاضرة 
المجلدّات.  مئات  انتقاده في  فإنّ محتواها يمكن  ا،  نسبيًّ قصيرة 
ولذلك فأنا واثق من أنني لن أكرّر الأفكار الشائعة عندما أُدلي 

برأيي حول الموضوع.
ر مصادر كافية لديّ لإثبات أنّ الإسلام  وإني لآسف لعدم توفُّ
له. من جهة أخرى، فقد  العلم، بل هو داعم  أمام  ليس عائقًا 

هذه الفقرة لم يكتبها نامق كمال. لقد وضعها ابنه في مقدمة المقالة عند طباعة  	(((

الكتاب للمرّة الأولى: نامق كمال. رونان مدافع نامة سي. اسطنبول: مطبعة 
محمود بك. 1326هـ )1908(

عن الترجمة الألمانية التي أنجزها فاتح إرميش عن التركية العثمانية.  	(((



مسلمون حدا ثيون 	244

ا على بطلان موقفه في نصّه نفسه،  أورد المؤلّف أدلة كثيرة جدًّ
مما يُغني عن البحث عن مصادر أخرى. 

السيرة  ألّخص  أن  أودّ  المحاضرة،  بتحليل  أقوم  أن  قبل 
الذاتيّة للمحاضر في بضعة أسطر، لكي نعرف شيئًا عن ميوله 
واتّجاهاته، ولكي نسهّل فهم الاستنتاجات التي سنتوصل إليها 

في الصفحات التالية. 
أُرسل السيد رينان، الذي أصبح الآن في الستين من العمر، 
من قبل والديه إلى مدرسة دينية. وبسبب نجاحاته في مستهلّ 
دراسته، شجّعه مدرّسوه على الاهتمام بتعاليم العقيدة المسيحية. 
ولأنّه وجد متعة خاصّة في تعلّم اللغات وفي الفلسفة، فقد تعلّم 
العبرية والعربية والآراميّة.))) لكن، نظرًا لأنّ فكره الحرّ لم يكن 
متوافقًا مع الدراسات اللاهوتية، فقد ترك الدراسة وعلّم نفسه 
مَ لاحقًا لامتحانات الفلسفة واللغات السامية)))  بنفسه. ثم تقدَّ

ونجح فيها بامتياز.
بعد ذلك بعثته وزارة التربية الفرنسية إلى إيطاليا بتكليف ذي 
صلة بالدراسات الأدبية. وقد جمع نتائج أبحاثه في كتاب عن 
ابن رشد. وبعدها عُيّن في المكتبة الوطنية قبل أن يصبح عضوًا 
في الأكاديمية الفرنسية )Académie Française(. وقد سافر إلى 

سوريا في مهمة علميّة.

]ملاحظة كمال:[ لا يمكننا أن نعرف إلى أي مدى قد أتقن العبرية والآرامية.  	(((

لكن لدينا في الصفحات التالية أدّلة كثيرة على أنه لا يتقن العربية.

]ملاحظة كمال:[ اللغات الساميّة هي تلك التي تكلّمها أبناء سام ابن نوح.  	(((



245 على رين الردّ	 ا

كان أكثــر أعــال رينــان إثــارة للاهتــام كتابــه المعنــون ب ـحيــاة 
يســوع. وإذا مــا جمــع المــرء الكتــب والمقــالات التــي أُلفّــت في نقــد 
هــذا الكتــاب في مــكان واحــد، لأمكــن تأســيس مكتبــة كاملــة. 
وبســبب الانتقــادات الحــادّة لــه مــن قبــل الكنيســة اضطــرّ لــرك 

منصبــه كمــدرّس للعبريّــة.
إننــي أرى أنــه مــن غــر الــروري كتابــة المزيــد عــن ســرته 
الذاتيــة، لأنّ هــذا الملخّــص يكفــي تمامًــا لإظهــار أنّ الســيد رينــان 
مــن غــاة المنكريــن للديــن، الذيــن كلّــا زاد انتقادهــم للأعــال 
التفتيــش في  الوحشــية الشــنيعة للقساوســة وخصوصًــا لمحاكــم 
أوروبــا عــر العقــود، توصلــوا إلى أن ينســبوا كلّ المســاوئ إلى 
تأثــر الديــن، ومــن هــذا المنطلــق إلى المســاواة بــن جميــع الأديــان 

في هــذا الأمــر.
التامّ  جهلُه  المحاضر  عند  الَميْل  لهذا  أُضيف  ما  إذا  والآن، 

بالموضوع، يمكننا تخيّل مدى عبثيّة المقال.
ليس من المفترض أن يتفاجأ أحد عندما أقول إنه ليس لدى 
في  عضوًا  أصبح  قد  أنّه  برغم  بالإسلام،  معرفة  رينان  السيد 
الأكاديمية الفرنسية بناء على إتقانه للّغات الشرقية، وهو مركز 

لا يصل إليه المرء إلا بصعوبة.
ليــس  رينــان  إرنســت  أن  عــى  بســهولة  أبرهــن  أن  أســتطيع 
وحده جاهلًا في الدين الإسلاميّ، بل إن كثيًرا من المستشرقين 
المشــهورين في أوروبــا يجهلونــه أيضًــا عــى نحــو مذهــل. وينطبــق 
لســنوات  عــاش  الــذي  هامر)- بورغشــتال(  عــى  حتــى  ذلــك 
العربيــة والفارســية  طــوال في إســطنبول، والــذي لم يكــن يتقــن 
فحســب، بــل أيضًــا التركية)-العثمانيــة(، وهــي أصعــب اللغــات 



مسلمون حدا ثيون 	246

الُأخريــن  للّغتــن  تحتــاج  لأنّهــا  لأجنبــي،  بالنســبة  الإســامية 
م بعــد بشــكل منهجــيّ. كان هامــر يتقــن  ولأنّ نحوهــا لم يقــدَّ
هــذه اللغــات إتقانًــا حســنًا للغايــة، حتّــى أنّــه يســتطيع أن يكتــب 
الإمبراطوريــة  تاريــخ  مؤلــف  وهــو  ا.  جــدًّ جيّــد  نحــو  عــى  بهــا 
العثمانية *)))ومــع ذلــك فهــو أكثــر جهــاً مــن الأجانــب الذيــن لم 
يقــرأوا كتابًــا واحــدًا عــن الــرق، عندمــا يتعلــق الأمــر بأصــول 

الديــن الإســامي.
أرجوكم أن تنظروا في هذه الفقرة من المجلد العاشر، على 

الصفحتين 400 و401:

وفقًــا لتعاليــم الإســام لا تُقــام صــاة الظهــر في اللحظــة 
التــي تدخــل فيهــا الشــمس خــط الــزوال، بــل بعــد ذلــك ببضع 
ــا  دقائــق، لأنــه حســب روايــة عــن النبــي يأخــذ الشــيطان يوميًّ
بوصفهــا  قرنيــه  بــن  الشــمس  الفلكيــة  الظهــر  لحظــات  في 
حاكــم  بوصفــه  بذلــك  ويتبخــر  العــالم،  عــى  الهيمنــة  تــاج 
أكــر!  ارتفــع الآذان: الله  مــا  إذا  يتخلّــى عنــه  لكنــه  العــالم، 
للدمــاء  التعطــش  حكــم  الشــياطين،  حكــم  بلــغ  وهكــذا 
]الرابــع[  الغاضــب  مــراد   والفجــور والاضطرابــات في عهــد 
خــط  الرابــع[  ]محمــد  القــاصر  ومحمــد  العصبــيّ  وإبراهيــم 

]ملاحظة من كمال:[ هذا العمل مكوّن من 18 جزءًا. يبدأ بظهور السلالة  	(((

الكثير من  العمل يتضمن  أن هذا  العثمانية وينتهي بمعاهدة كينارجا. ورغم 
الأخطاء والأفكار الُمغلطة، يُنصح به للذين يعرفون تاريخ الأمة بهدف توسيع 
معرفتهم، لأنه يتضمن الكثير من التفاصيل حول المسائل الداخلية وبالأخصّ 

العلاقات الدولية.



247 على رين الردّ	 ا

زوال الظهــر، وانتهــت الفــرة الأكثــر دمويــة والأكثــر فســقًا 
العثــاني.**))) التاريــخ  في  وبشــاعة 

كل  في  الاعتقاد  هذا  مثل  تتضمّن  واحدة  كلمة  ثمة  هل 
إقامة أي واحدة  إلينا؟ لا يجوز  التي وردت  النبوية  الأحاديث 
من الصلوات الخمس قبل موعدها المحدّد. ولأن وقت صلاة 
الظهر لا يكون قد حان عند الظهر الفلكي، لا يمكن بالطبع 
إقامة الصلاة. ألا يشير ذكر هامر لهذا الهراء بوصفه من مبادئ 
الإسلام – ولا أحد يعلم مّمن سمعه – إلى مستوى جهله بأصول 
الإسلام؟ رغم أنه كان بإمكانه معرفة الحقيقة لو أنّه سأل فقط 
حتى أي مبتدئ. يمكن للمرء أن يرى شيطانًا بقرنين في بعض 
الكنائس. لكن في أي كتاب إسلامي يمكن رؤية الشيطان في 

صورة حيوان كهذا؟
إنّ  قال  العثمانية مؤرخ واحد  لا! لا يوجد في الإمبراطورية 
حكم الشياطين، حكم التعطش للدماء والفجور والاضطرابات 
 .قد بلغ في ظل حكومات السلاطين الثلاثة خط زوال الظهر
هذه الجملة لا معنى لها، وبالأخص إذا ما نُسبت لمؤرّخ عثماني. 

تاريخ  يوزف هامر-بورغشتال  إلى كتاب  المعروض هنا  الألماني  النص  يعود  	(((

الإمبراطورية العثمانية، المجلد الخامس، ص. 657–658.
Joseph Hammer-Purgstall, Geschichte des Osmanischen Reiches, 

Band 5, Pest: Hartleben, 1829, 657–58.

)http://www.archive.org/details/geschichtedesos08purgoog    :في  الإنترنت(
والنصّ الأصلّي يختلف عن ترجمة نامق كمال، حيث تبدأ الجملة الأخيرة كما يلي: 
وهكذا يكتب مؤرخو الدولة العثمانية أنّ... انظر في هذا الصدد الفقرة الثانية 

بعد هذا الاقتباس. 



مسلمون حدا ثيون 	248

وحتى لو قال أحدهم مثل هذا الهراء، لا يمكن الاستنتاج من 
كلماته أنه كان بالإسلام مثل هذا الاعتقاد بأنّ الشيطان يأخذ 

الشمس بين قرنيه.
في  الإسلام  قدّم  الذي   )D’Herbelot( ديربيلو  كتب  لقد   
الشرقية  المكتبة  الموسوم  مؤلفه  يزال  لا  والذي  بنجاح،  أوروبا 
باللغات  للمهتمّين  مرجع  أهم   )Bibliothèque Orientale(
الشرقية والعلوم الإسلامية في أوروبا، في الجزء المخصص للقرآن 

في هذا الكتاب ما يلي: 

نبيهم )ن. ك. !( يقدرون هذا  يعبدون  الذين  المسلمون 
قد  القرآن  إن  ويقولون  كبيًرا.  تقديرًا  القرآن(  )أي  الكتاب 
انفصل عند بداية خلق العالم عن الإرادة الإلهية وحُفظ مؤقتًا 
السموات  أسفل  الموجودة  السبع  السموات  من  واحدة  في 
المستقرّة. بعدها نقل جبريل، أحد الملائكة من الصفّ الأول 

القرآن لمحمد )صلى الله عليه وسلم( آيةً آية.)))

النصّ الأصل لهذه الفقرة بالفرنسية هو كالتالي:  	(((
“Les Mahométans, adorateurs de leur faux Prophete, nous donnent 
une idée fort relevée de ce Livre; car ils disent qu’il a été tiré du 
grand Livre des Décrets divins; qu’il en fut détaché dès la création 
du monde, pour être mis comme en dépôt dans un des sept Cieux 
qui sont sous le firmament, & que c’est de ce Ciel qu’il fut apporté à 
Mahomet, verset par verset, par Gabriel, un des Anges de la premiere 

Hiérarchie.”

قارن:
Barthélemy d’Herbelot de Molainville, Bibliothèque Orientale, 

Paris: Compagnie des Libraries, 1697, Band 1, p. 232. 

الجزء الأول، ص232. 



249 على رين الردّ	 ا

غني عن القول إنه لا يوجد مسلم قد قال شيئًا كهذا، ولا اعتَقَدَ 
فيه أحد. في أوروبا يقضي العلماء حياتهم كاملة لتصنيف أصغر 
الحشرات على سبيل المثال ويقومون على هذا النحو باكتشافات 
ومع  الشرقية،  باللغات  العلماء  هؤلاء  من  آلاف  يهتم  مذهلة. 
بالنسبة لأوروبا، رغم  الدين غير مكتشف  ذلك يبقى جوهر 
أنّ مئات الآلاف من كتب الأمة**))) التي تحكم جزءًا كبيًرا من 

العالم منذ 1300 عام، متداولة! أليس ذلك مدهشًا؟ 
أجل، إنّه لأمر مدهش. لكنّ لهذا الجهل أسبابًا واضحة. 

أريد أن أدلي برأيي بهذا الشأن على النحو التالي: من المعروف أن 
الأوروبيين الذين يهتمون بالعلوم الإسلامية إما مسيحيون مؤمنون 
ا، فسيحول  أو غيُر مؤمنين. وعندما يكون الباحث نفسه مسيحيًّ

ذلك دون تجريده للأمر واتخاذه قرارات موضوعية بشأنه.
قبل  )من  المنسوخة  الأديان  من  رأيِنا  المسيحية هي في  لأنّ 
الإسلام(، يمكن لعالم إسلامي عند دراسته اللاهوتَ المسيحيّ 
والإسلام،  تتنافى  التي  تلك  أي  المنسوخة،  الجوانب  يقيّم  أن 
أخرى، ولأن  الحقيقة. من جهة  معرفة  إلى  بموضوعية ويسعى 
ا عند المسيحيين، يبحث العلماء المسيحيون  الإسلام ليس دينًا إلهيًّ

في الأعمال التي يدرسونها عن نقاط الهجوم فحسب.
العلماء  معظم  فإنّ  المسيحيين،  غير  العلماء  يخصّ  ما  في  أما 
الأوروبيين الذين لا ينتمون لدين يقيّمون الدين بوصفه استعبادًا 

للفكر الإنساني والعائق الأكبر أمام التطوّر العلمي.

يستخدم كمال مصطلح الملة بمعنى الأمة الإسلامية، وليس بالمعنى العثماني أي  	(((

الطائفة التي تتمتع بقدر كبير من الحكم الذاتي داخلها. 



مسلمون حدا ثيون 	250

وبسبب انتشار هذا المبدأ، يبحث العلماء أيضًا، كما القساوسة، 
عن نقاط الهجوم فقط في دراستهم للإسلام. وإذا ما اعتبر المرء 
دينًا ما بأنه غير إلهي بأي حال، فإنه ينفي أيضًا الاحترام عن هذا 
الدين. وإذا ما اعتبر المرء أمرًا ما بوصفه ثرثرة مزعجة، فإنه لا 

يبذل جهدًا حقيقيًا لفهم جوهر هذا الأمر.
وعلاوةً على ذلك فإن للأوروبيّين قناعة غريبة. وجزء من 
هذه القناعة يعكسها السيد رينان في بحثه الموجز، الذي أخوض 

ا عليه: النقاش ردًّ

والطفــل المســم قــد ينشــأ بعقــل يقــظ لكــنّ التربيــة الدينيّــة 
متعصّــب  كائــن  إلى  عــر  الثانيــة  أو  العــاشرة  ســنّ  تحوّلــه في 
يدّعــي حمقًــا أنّــه يمتلــك الحقيقــة المطلقــة ويســعد بوضعــه الــدونّي 
الــذي يحســبه امتيــازًا. تمثّــل هــذه العــزّة الجنونيّــة الرذيلــة الجذريّــة 
للمســم. والبســاطة التــي تبــدو عليهــا عباداتــه تمــأه باحتقــار غــر 

مــرّر للأديــان الأخــرى. 

يعتقــد هــؤلاء النــاس أنّ المســلمين يــرون أنفســهم أكــر مــن 
الأمم الأخــرى، في حــن أنهــم في الحقيقــة يســتخفّون بالمســلمين. 
لمبــادئ الأهميّــة  إعطــاء  الــروري  غــر  مــن  أنــه  يــرون   ولأنهــم 

عقيــدة هــذه الأمــة، لا يأخــذ المســتشرقون المبــادئ الإســامية 
عــى محمــل الجــدّ، كــا هــي الحــال تمامًــا مــع دراســة عقائــد بعــض 

الشــعوب البدائيــة.
ثمة نقطة أخرى، يجب أن يأخذها المرء بالحسبان. إن إتقان 
ا على الغريب سواء بسبب النحو  اللغات الشرقية أمر صعب جدًّ
ا لدرجة أنّ هامر  المعقّد أو بسبب طريقة كتابتها. إنها صعبة جدًّ



251 على رين الردّ	 ا

 الذي يُعدّ أحد أكبر علماء اللغة العثمانية في أوروبا لم يفهم المسبّة
]كيدي gidi، أي وغد[. لهذا أساء فهم كلمة كيدي في صيحة 
اکریلی   – ویره مز  سزکله  یوقدر  الحدود:  لأبطال  المعركة 
یکدی اکریلی وظنّ أنّ المقصود قطة )کدی، kedi( وترجمها 

في كتابه بهذا المعنى.*
للغة  الشامل   )!( بإتقانه  المعروف  رينان،  السيد  يتحدث 
العربية، في هذا البحث الموجز عن كلمة فيلسوف، قائلًا بأنّ 
نطق هذه الكلمة لدى العرب يكون فيِلْسوف! بعض المهتمين 
م هذه  باللغات الإسلامية في أوروبا يؤلّفون كتبَ نحوٍ تُسهّل تعلُّ
اللغات، التي لا يمكنهم تعلّمها من كتبِ نحو هذه الشعوب. 
ويعتقدون أنّهم تعلّموا تلك اللغات من هذه الكتب. فمادّة التعلم 
للّغة  باريس شاركت في درس  غريبة جدًا. وعندما كنت في 
لم  ولو  المدرّس.  من  واحدة  أفهم كلمة  أن  أستطع  لم  التركيّة. 

يمكن  نهب.  أو  قتل  دون  من  قلعة  على  الاستيلاء  تعني   ویره 	كلمة  *
الأوغاد  أيها  وممتلكاتكم  حياتكم  على  نُبقي  لن  كالتالي:  الصيحة  ترجمة 
العثمانيين على  باستيلاء  الأمر  وإيغر هي مدينة هنغارية. ويتعلق   !الإيغريون
القديمة  المعركة  صيحة  مستخدمين  هاجموها  حينما   ،1596 عام  في  القلعة 
يلي:  كما  العبارة  ويترجم  الموضوع  لهذا  هامر-بورغشتال  يتطرق  تلك. 
 !معكم لا مجال لاستسلامنا، أيتها القطط الإيغرية! أيتها القطط الإيغرية
الرابع،  المجلد  الألمانية،  باللغة  ذكره  السالف  بورغشتال  هامر  كتاب  انظر 
2010/10/15 بتاريخ  الإنترنت  في  النصّ  معاينة  )تّمت   266–265  ص. 

)http://www.archive.org/details/geschichtedesos07purgoog

إبراهيم  إليها هنا:  العبارة المشار  إيغر وعن  العثمانية عن احتلال  من المصادر 
 باتشيفي، تاريخ باتشيفي، الجزء الثاني، إسطنبول: المطبعة الأميرية، 1866،
.(Tarih-i  Peçevi,  Band 2,  Istanbul:  Matbaa-i Âmire, 1866,  p. 194 ) .194 ص 
http://www.archive.org/ 2010/10/15 تّمت معاينته في الإنترنت بتاريخ(

)details/tarihipeevi02peuoft



مسلمون حدا ثيون 	252

أسمع بعض حروف الوصل التركية، لاعتقدت أنني أسمع لغة 
غير معروفة لي، وكان ذلك سيكون مقبولًا.

علاوة على ذلك، لا يجوز نسيان سعة العلم الزائفة في كتابات 
الأوروبيين عن الإسلام. فهؤلاء الذين يدّعون معرفة سطحية، 
التي يقرؤونها فهمًا تامًا، ألا  الذين لا يستطيعون فهم الكتب 
يعتبرون الموضوعات التي لا يمكنهم فهمها مجرّد ثرثرة، حتى 

ولو كان كل ما هو مكتوب مطابق للحقيقة؟
هل من المعقول افتراض أنّ في كتابات مؤلف أوروبي شيئًا 
آخر سوى كلام فارغ، إذا ما أخذنا في الاعتبار أنّ الأوروبيين 
وإنجازاته  المرء جوهره  يفهم  الإسلام – الذي لا  تعاليم  يرون 
الفكر الحر  الدراسة – كشيء يدمّر  إلا بعد سنوات طويلة من 
هذه  وصْف  الفكرة،  لهذه  وكنتيجة  الحضارة؟  تقدم  ويعوق 
موضوع  كل  وتناول  مهمّة،  غير  لعقيدة  دراسة  بأنها  الدراسة 
داخل هذه العقيدة بسطحيّة شديدة، وكأنه موضوع عن عقيدة 
الزولو، والعياذ بالله! وعندما يكونون بصدد اعتبار هذا المستوى 
نهم  السطحي كافيًا وإتقان اللغات اللازمة على مستوى لا يمكِّ

من نطق الكلمات بطريقة صحيحة؟
لا بدّ من أن أعترف بشيء آخر: لا يمكن القول إنّه لا يوجد 
لكنّ  أكثر.  أو  الإسلامية  اللغات  من  لغة  يتقن  من  أوروبا  في 
يدّعون  الذين  يدّعون – مثل معظم هؤلاء  العارفين لا  هؤلاء 
أنّهم يعرفون الشرق ويكتبون أبحاثًا موجزة ومحاضرات بهدف 
مشاركتها مع جميع الناس – أنّ بإمكانهم شرح تأثيرات الإسلام 

م والعلم في بحث من أربعين صفحة. على التقدُّ



253 على رين الردّ	 ا

اتّضحت  قد  تكون  أن  يُفترض  التوضيحات،  هذه  بعد 
أسباب جهل الأوروبيين المهتمّين بالشرق بأصول الدين وكذلك 
السيّد  أنّ  تجاهل  أيضًا  يجوز  لا  للإسلام.  الأخرى  بالجوانب 
خاطئة  معلومات  تنشر  التي  المجموعة  تلك  إلى  ينتمي  رينان 

وأبحاثًا ناقصة.
عــن  بعــد  أوضــح أي شيء  أن  ــا  يعــد ضروريًّ أنــه لم  أعتقــد 
شــخص المحــاضر وأمثالــه. لذلــك ســأبدأ بمحتــوى البحــث. قبــل 
أنــه  أن أرى بحــث الســيّد رينــان، لم يكــن بإمــكاني أن أتخيّــل 
يمكــن لأحــد أن يرتكــب هــذا الكــمّ مــن الأخطــاء في محــاضرة 
قصــرة مثــل هــذه. والآن أريــد أن أعــدّد هــذه الأخطــاء واحــدًا 

تلــو الآخــر. 
يستهلّ المحاضر كلامه بالقول نتحدّث عن الإغريق وعن 
إلى مجموعات  الكلمات تحيل  وكأنّ هذه  العرب  وعن  الرومان 
ا، ولكنّه  بشرية ذات هويات قارة وهي حقيقة يعرفها الكلّ حقًّ
يقدّمها وكأنّها حكمةٌ خفيّة ومُكتَشَفة من جديد. إنه يتّحدث 
عن رغبته في التخلّص من المفاهيم غير الدقيقة مثل العلم العربي 
والحضارة العربية والفلسفة العربية والفن العربّي والعلم الإسلامي 
والحضارة الإسلامية. فوفقًا لتفكيره، تتسبب مثل هذه الأمور 
غير الواضحة في أفكار ملتبسة وهذه الأفكار الملتبسة تتسبب في 
الكثير من الأحكام المضلّلة، بل وتتسبّب أحيانًا في المجال العملي 

في أخطاء خطيرة.
من المعروف أنه ليست ثمة أمور غير واضحة في المفاهيم التي 
ذكرها. لكنّه يدّعي عدم الوضوح هذا كتحضير للفكرة القائلة 
الإسلامية  والفلسفة  الإسلامية  والحضارة  الإسلامي  العلم  بأنّ 



مسلمون حدا ثيون 	254

بل  الإطلاق.  على  لها  وجود  لا  أمور  هي  الإسلاميّ  والفنّ 
في  تتسبب  ذاك  الوضوح  عدم  من  المنبثقة  الأفكار  أنّ  ويدّعي 
العديد من الأحكام المضللة، لكنه لا يعلّل سبب هذا الادعاء 

بأي طريقة.
لا ينبغي لأحد أن يتفاجأ من كونه لا يقدّم أسبابًا. فالعلماء 
الأوروبيّون الذين يشبهون إرنست رينان يعتبرون أنّ ما يقولونه 
لا يحتاج إلى أي تعليل، وكأنّه مقدّمة منطقية لتحليل لاحق. وإذا 
بتعليل كلامهم، فسنحصل  ما طالبنا مثل هؤلاء الأشخاص 

.أنا أقول ذلك :غالبًا على التعليل التالي
بعد ذلك يواصل السيد رينان ادّعاءه: 

كلّ إنسان يتمتع بالحدّ الأدنى من الاطلاع على شؤون 
الإسلامية  للبلدان  الحالية  الدونية  بوضوح  يرى  العصر 
والانحطاط الذي يميّز الدول التي يحكمها الإسلام والبؤس 
الفكريّ للأعراق التي لا تقتبس ثقافتها وتعليمها إلّا من هذه 
الديانة. كلّ الذين زاروا الشرق أو إفريقيا يصدمهم الانغلاق 
الذي يميّز عقل كلّ مؤمن صادق، حتى كأنّ دماغه قد أحيط 
بسوار معدني يمنع عنه العلوم ويحظر عليه التعلّم ويدرأ به أن 

ينفتح على فكرة جديدة.

يرى السيد رينان أنّه من الممكن أن يكون المسلمون أدنى في 
العلوم من الناس في الصين الذين يعبدون النار والناس في الهند الذين 
يعبدون الحيوانات والناس في أماكن مجهولة كجزر المحيط الهادئ 
الذين يأكلون أناسًا آخرين، ولا يحتاج لتعليل ادّعائه. لكن إذا كان 
يظن أنّ القارئ يصدّق هذا الهراء، فإنّ لديه ثقة ساذجة في شهرته.



255 على رين الردّ	 ا

حول  معدني  سوار  ثّمة  لرأيه،  فوفقًا  معقول!  غير  ذلك  إنّ 
تعلّم  من  يمنعنا  الإسار  وهذا  مسلمون،  أننا  لمجرّد  رؤوسنا، 
جديدة.  فكرة  أي  استيعاب  على  قادرين  غير  ويجعلنا  العلوم 

ونحن جميعًا غير واعين لذلك إطلاقًا!
كيف يمكن للسيد رينان أن ينكر أنّ المسلمين الذين لديهم 
أشياء  في  الحاصل  النقص  – رغم  مدرسة  إلى  الذهاب  إمكانية 
كثيرة – أنجح من التلاميذ في أمم أخرى؟ أم أنّها أيضًا طريقته 
في المحاججة برفض كلّ الأسباب التي يسوقها خصمه رفضًا 

متعسّفًا، تمامًا على غرار عدم حاجته لتعليل مواقفه؟
 كما يتبين من البحث، وكما سنناقش أدناه، يظنّ السيد رينان 
أنّ المسلمين الذين يهتمون بالعلوم الطبيعية والرياضيات ليست 
لو تحدّث مع مسلمين،  لكنّه  لديهم أي علاقة بمبادئ دينهم. 
الديانات، لأنّ  أقوى  المسلمين هي  ديانة  أنّ  يدرك  أن  لأمكنه 
القرآن  في  لديهم  والرياضيات،  بالعلوم  يهتمّون  الذين  المسلمين 
 ...المعصرات من  وأنزلنا   ...تجري والشمس  مثل  آيات 
وخلقناكم أزواجا، كأدلّة واضحة )للعلوم الطبيعية(، وهو ما 

يقوّي إيمانهم أكثر فأكثر. 
إنّ الاقتباس المذكور أعلاه للسيد رينان الذي يبدأ بـ والطفل 
المسلم قد ينشأ وينتهي بعبارة كيانَ المسلمين برمّته يلي هذا 

الاقتباس. وهذا الزعم للسيد رينان لن نتركه دون إجابة:
أنهم  المسلمين  تميّز  التي  الأمور  من  أنّ  المحاضر  يرى  هل 
يعتبرون دينهم وأمّتهم أعلى قدرًا من الأديان والأمم الأخرى؟ 
هل من الممكن الادعاء أنّ المسيحيين واليهود وعبدة النار وعبدة 
الأصنام وأديانهم وأممهم أقلّ قيمة من الأديان أو الأمم الأخرى، 



مسلمون حدا ثيون 	256

الأديان  مثل  الاحترام  من  نفسه  بالقدر  إليهم  النظر  يجب  أو 
اعتبار  إذن  ينبغي  لماذا  الحال.  هو  هذا  ليس  بالطبع  الأخرى؟ 
هذه النظرة لدينهم على أنه أعلى شأنًا وصمةَ عارٍ للمسلمين، 
ينبغي على  بالنسبة للمسيحيين واليهود؟ هل  ولا تعد كذلك 
 تأثير الإسلام على العلم المرء أن يخوض في موضوع مهم مثل

بمثل هذه الاستنتاجات...

يستطرد المؤلف:

والبساطة التي تبدو عليها عباداته تملأه باحتقار غير مبّرر 
للأديان الأخرى.

العلماء يعرفون  فإنّ  للسيد رينان،  وحتى لو لم يكن معروفًا 
بوضوح تامّ أن المسلمين لا يفكّرون إطلاقًا في صعوبة أو سهولة 
الأخرى.  الأديان  يحتقر  واحد  مسلم  ثّمة  وليس  دينهم.  تعاليم 
لا  الله،  كتاب  إلى  أساسها  في  تستند  التي  الأخرى  فالأديان 
تُحتقر، وإنما يُنظر لجوانب من تعاليمها على أنها منسوخة. أما 
أولئك الذين صنعوا أصنامهم بأنفسهم، وعبدوها معتقدين أنّ 
هذه الأصنام هي التي خلقتهم، فلا يُحتقرون ويُبخس قدرهم 
واليهود  المسيحيين  قِبَل  ومن  بل  وحدهم،  المسلمين  قبل  من 

والملحدين.
دين،  لأي  نفسه  ينتمي  لا  الذي  رينان،  للسيّد  بالنسبة 
يمكن مسامحة المسيحيين واليهود لكونهم لا ينظرون للإسلام 
ا. كيف يمكن إذًا مهاجمة المسلمين، لأنهم  باعتباره دينًا حقيقيًّ
أعتقد  الإسلام؟  ديانتان نسخهما  واليهوديّة  المسيحيّة  أنّ  يرون 
بسبب  وحدهم  المسلمين  يلوم  أن  رينان  للسيد  يمكن  لا  أنه 



257 على رين الردّ	 ا

فكرة يشتركون فيها مع المسيحيين واليهود عن عبدة الأصنام 
ر الخاطئ للمؤلف، يحتقر  وعبدة النار والملحدين. ووفقًا للتصوُّ
التي تمثل  التعليم والعلم، والحياة الفكرية الأوروبية،  المسلمون 
فكرة أوروبا، لأنهم يعتقدون أنّ الله يمنح الثروة والسلطان 
لمن يشاء، ولأنه لا يخضع لأيّ نوع من أنواع الشروط والقيود! 
هل هو اعتقاد خاطئ أن تعرف أنّ نِعَم الواهب المطلق متحرّرة 
من كلّ الشروط والقيود؟ إذا ما أراد الخطيب الشهير أن يدّعي 
أنّ كل من نالوا الثروة والسلطان هم علماء، أو لديهم قدرات 
العلماء أو الأشخاص ذوي القدرات الخاصة  خاصة، وأنّ كل 
قد نالوا منصبًا جيدًا وسلطانًا، فلن يكون بالإمكان أن يقتنع 
من  سواء  البشرية  تاريخ  كل  محى  لو  حتى  بأيّ شيء،  العلماء 
المكتبات أو من ذاكرة الناس. في هذه الحالة، عليه أيضًا أن يجد 

حلًا لإخفاء أوضاع المعاصرين عن بعضهم البعض!
هذه  المسلمين  لدى  كانت  لو  وحتى  أخرى،  ناحية  من 
الفكرة، كيف يمكن للمرء أن يستنتج من ذلك أنهم يحتقرون 
العلم؟ وهل يدرس المرء العلوم فقط من أجل السلطان والثروة؟

في العصور التي كان فيها من المستحيل تقريبًا أن يتبوّأ غيُر 
النبلاء من الفرنسيّين، الذين ينتمي السيّد رينان إليهم، وظيفة 
مرموقة، أو أن يكون ناجحًا، من أجل أي وظيفة عمل ديكارت 
وباسكال وأمثالهما؟ هل عمل كوبرنيكوس من أجل أن يصبح 
ملكًا على بولندا أم هل حقق غاليلي إنجازه العلمي لكي يصبح 

بابا روما؟
إنّ العلم جمالٌ رهيف، يقضي المغرمون به حياتهم كاملة فقط 
أجل  من  يتعلمون  الذين  أولئك  أمّا  قليلًا.  منه  الدنوّ  أجل  من 



مسلمون حدا ثيون 	258

أن يصلوا لشيء، فلا يبلغون أبدًا مكانة الامتياز والكمال. وفي 
الحقيقة فإنه لا لزوم حتى لهذه التعليلات المنطقية، فالواقع يكفي 
وحده كبرهان. لو كان المسلمون يحتقرون العلم، لما أصبح أحدٌ 
منهم عالًما. وإذا السيد رينان يريد أن يصل إلى القول إنه لا يوجد 
علماء بين المسلمين، فعليه أن يقول ذلك بوضوح، بحيث يمكننا 
السيّد  أنّ  الدفاع عن موقفنا وفقًا لذلك. أرجوكم الانتباه إلى 

رينان سيصبح باستمرار أكثر غرابة.
وكما في الاقتباس المذكور أعلاه، في الموضع الذي يقول فيه 
الفكرية الأوروبية،  التعليم والعلم والحياة  إنّ المسلمين يحتقرون 

يستطرد قائلًا:

هذه العادة الرديئة التي رسختها العقيدة الإسلاميّة بلغت 
ا جعل الفوارق بين الأعراق والقوميّات تختفي  من القوّة حدًّ
والسودان  البربر  من  الإسلام  يدخل  من  الإسلام.  باعتناق 

والقفقازيين والماليين والمصريين والأحباش يفقد هويته.

من يكتشف ارتباطًا بين المقدمة والنتيجة، يستحق مكافأةً!
ترى ماذا يجري هنا؟ من المفترض أنّ المسلمين ينسبون كلّ 
يحتقرون  فهم  ولذلك  المطلق.  للواهب  والسلطان  الثروة  أنواع 
الإسلام  دين  ما  شخص  اعتنق  ما  إذا  وبذلك  والعلم.  التعليم 

يتخلّى قوميّته ويصبح مسلمًا!
حسنًا، هل ثّمة علاقة منطقية بين احتقار العلم وكون أنّ من 
يدخل الإسلام يفقد انتماءه لأمّة ما؟ إنه لعارٌ لكاتب أن يرتكب 
فقط  وليس  نعاسه،  أثناء  به  هْمهَمَ  ولو  حتى  الهراء،  هذا  مثل 

خلال محاضرة.



259 على رين الردّ	 ا

لقد ثبت تاريخيًا أنّ تقريبًا كلّ الأمم التي اتّخذت الإسلام 
القومية.  الحفاظ على هويّتها  النزاعات  استطاعت خلال  دينًا، 
لكن عندما يُسأل أبناء هذه الأمم عن هويتهم، يفضلون وصف 
الإسلام على الأوصاف الأخرى مثل جركسي أو أفغاني. ولا 

ينطبق ذلك على الإسلام وحده، بل على أديان أخرى أيضًا. 
مع ذلك يجب أن نسأل المحاضر: لو ألغى الإسلام الانتماء 
بين  للنزاعات  ا  مهمًّ مصدرًا  النحو  هذا  على  وأغلق  للأمم 
البشر، فهل كان ذلك سيكون من منظور فلسفي شيئًا غير 

فيه؟  مرغوب 

يواصل الكاتب حديثه:

في  نجحوا  الذين  الفرس  إلّا  هؤلاء  من  استثني  ولا 
الاحتفاظ بروحهم الأصلية. وقد احتلت فارس في الإسلام 

مكانة فريدة لكنّها في العمق شيعيّة أكثر منها مسلمة.

ا شيعيّة أكثر منها مسلمة؟ هل ثمة شيعة غير  ماذا يعني حقًّ
مسلمين؟! يمكن القبول بمثل هذه الفذلكات اللغوية في الأعمال 
السماح  يمكن  لا  جدّيّ،  موضوع  ذي  عمل  في  لكن  الأدبية. 
بذلك. بالنسبة للسيّد رينان، يقتصر الإسلام الشيعيّ على إيران 
وحدها، وعلى هذا النحو يمكن لإيران أن تدّعي لنفسها مكانةً 
خاصّة بين البلدان الإسلاميّة! لو كان يعرف التاريخ الإسلامي، 
إلا  الإسلامية،  البلدان  في  منطقة  ولا  أمة  توجد  لا  أنّه  لعَلِمَ 

وعاش فيها الشيعة.
ل الإسلام  من المعروف أنّه لم تمرَّ أكثر من ثلاثة قرون على تقبُّ
ا أيضًا، أن الكثير من الإيرانيّين  الشيعي في إيران. وقد ثبت تاريخيًّ



مسلمون حدا ثيون 	260

لقوا حتفهم قبل أن تّم قبول الإسلام الشيعي في إيران. علاوةً 
على ذلك، يوجد في مناطق كثيرة من العالم الإسلامي شيعة، 
بكثير، وهم لا  الإيرانيين  قبل  الشيعي  الإسلام  اختاروا  وهم 

زالوا شيعةً حتى اليوم.
يُنسب  يزال  لا  كان  إذا  بعد،  أقول  أن  علّي  ينبغي  ماذا 
للإيرانيين، رغم هذه الأدلّة، مكانة خاصة في العالم الإسلامي 

ويُنظر إليهم باعتبارهم شيعة أكثر من كونهم مسلمين؟
الغريبة،  الاستنتاجات  من  للكثير  رينان  السيد  مَ  قدَّ بعدما 
أجل  من  الاعتبار،  في  الماضي  يأخذون  الذين  أولئك  ينتقد 
يدلون  والذين  أكبر،  بثقةٍ  المستقبل  أن يستطيعوا الحديث عن 
التالي: هذه الحضارة الإسلاميّة التي نراها  برأيهم على النحو 
سابق  عهد  في  كانت  قد  هو(  رأيه  )بحسب  منحطّةً  اليوم 
حضارة شديدة التألّق. كان فيها علماء وفلاسفة وكانت لعدّة 
استعادة  من  يمنعها  الذي  ما  الإسلامي.  الغرب  معلمة  قرون 

أمجاد الماضي؟
وبعد أن يعبّر عن عدم إعجابه بهذا الموقف، يستطرد قائلًا: 
موضوعَ  يكون  أن  في  أرغب  الذي  الدقيق  الموضوع  هو  هذا 
ا علوم إسلامية أو على  نقاشنا. ثّم يتساءل: هل وجدت حقًّ
مناقشة  وعند   معها؟ تسامح  أو  الإسلام  قبلها  علوم  الأقلّ 
الإسلامية  البلدان  في  كان  أنه  البداية  في  يعترف  السؤال  هذا 
علماء وفلاسفة كبار على مدى ثلاثة قرون تقريبًا، وأنّ البلدان 
المسيحية.  البلدان  على  متقدمة  الماضي  في  كانت  الإسلامية 
أجل  أكبر، ومن  بدّقة  الحقيقة  تأمّل هذه  رأيه يجب  وبحسب 
ع تاريخ الحضارة في الشرق من قرن لقرن  تتبُّ ذلك لا بدّ من 



261 على رين الردّ	 ا

للتفرقة بين العناصر المختلفة، لكي لا يتوصّل المرء إلى استنتاجات 
خاطئة. ويبدأ تحليله بالكلمات التالية:

قرنهم  المسلمين في  مسامع  عن  غرابة  أكثر  يكن شيء  لم 
الأوّل من الفلسفة والعلوم. كان الإسلام حاصلة صراع ديني 
متواصل منذ عدّة قرون ترك الوعي في الجزيرة العربيّة معلّقًا 
السامي. جاء الإسلام في معزل  التوحيد  بين مختلف أشكال 

عما يسمّى العقلانيّة

ماذا ينبغي أن نقول عن ذلك؟ وفقًا للسيد رينان كانت بين 
العرب قبل الإسلام صراعات دينية نتجت عن مختلف أشكال 
الجزيرة  التوحيد ساد في شبه  بأنّ  الزعم  إنّ   !السامي التوحيد 
العربية لعدّة قرون قبل القرن الأوّل من الإسلام، بل وأنه كانت 
أيّ  في  يرد  لم  الخصوص،  بهذا  العربية  القبائل  بين  نزاعات  ثمة 
كتاب من قبل ولا توجد أدّلة عليه. هذا الأمر اخترعه السيّد 

رينان بنفسه ولا يقبل به أحد سواه. 
وبحسبه كان العلم في القرن الأول من الإسلام غير منتشر 
بين المسلمين. وعندما يقصد بالعلم الرياضيات والعلوم الطبيعية، 
فنعم، لم يكن العلم بهذا المعنى منتشًرا. ولكن هل يمكن للمرء 
العلمي؟  للتقدم  معادٍ  الإسلام  أن  ذلك  من  يستخلص  أن 
ويقودهم العلماء  عن  يبحق  انتشر،  حيثما  الإسلام،  كان   هل 

إلى الجهل؟
ذلك  يدّعي  أن  رينان  للسيد  يكن  لم  الفلسفة:  وفيما يخص 
لو قرأ المجلدات التي تضم أحاديث صحابة النبي أو على الأقل 

كتاب نهج البلاغة للإمام علي. 



مسلمون حدا ثيون 	262

بعد ذلك يذكر المؤلف، رغم أنّ ذلك أمر منعدم الصلة تمامًا، 
القدرات الشعريّة للبدو، وأنهم لم يكونوا بأي حال من الأحوال 
الله عنه( لم يحرق مكتبة  بأنّ عمر )رضي  اعترافه  علماء. ورغم 
الإسكندرية، فإنه يستطرد بسخف قائلًا إنّ المبادئ الإسلامية 
العلمي  البحث  زعمه  دمّرت حسب  العالم،  في  انتشرت  التي 

والنشاطات المتنوعّة. ويواصل بعد ذلك قائلًا:

الفرس  بانتصار  التحوّل في حدود سنة 750  لقد حصل 
ونصرتهم أسرة بني العباس على أسرة بني أميّة وتحوّل مركز 
الإسلام إلى بلاد الرافدين. كانت هذه المنطقة قد احتفظت بآثار 
الفرس  التي عرفها الشرق، حضارة  إحدى أبهى الحضارات 
أنو شروان.  عهد كسرى  في  أوجها  بلغت  التي  الساسانيين 
قرون.  منذ  والصناعات  بالفنون  حفلت  قد  المنطقة  كانت 
وأضاف إليها كسرى النشاطات الفكريّة. وكانت الفلسفة قد 
التجأت إلى بلاد فارس بعد أن طُردت من القسطنطينية. أمر 
كسرى بترجمة الكتب الهندية. كان الجزء الأبرز من السكان 
الإغريق  علوم  في  ضليعين  النسطوريّة  المسيحيّة  مذهب  على 
وفلسفتهم ماسكين بناصية الطبّ وكان رهبانهم يتقنون المنطق 
والهندسة. تروي الملاحم الفارسيّة التي تواصل الروح الساسانيّة 
أنّ رستم عندما عزم على بناء جسر دعا كاهنا نسطوريّا ليكون 

مهندس الأشغال.
الفارسي  المسار  هذا  بقسوة  الإسلامي  الزحف  أوقف 
لمدّة قرن ثم جاءت الدولة العباسيّة لتمثّل انبعاثا جديدا لملك 
كسرى. لقد استولى بنو العباس على السلطة بفضل كتائب 
الدولة،  مؤسسو  وكان  الفرس.  من  رجال  يقودها  فارسيّة 



263 على رين الردّ	 ا

العباس ثم خاصة المنصور، محاطين دائما بمستشارين من  أبو 
جديد.  من  منبعثين  ساسانيين  بمثابة  هؤلاء  كان  الفرس. 
الأمراء  ومعلمو  الكبار  والوزراء  المقربون  المستشارون  وكان 
تميّزت  القديمة  الفارسيّة  الأسر  من  وهي  البرامكة  أسرة  من 
القوميّة واعتنقت الإسلام  لثقافتها  الذهني والوفاء  بالانفتاح 
في فترة متأخّرة ودون كبير اقتناع. أحاط النساطرة بعد ذلك 
بهؤلاء الخلفاء ضعيفي الإيمان وأصبحوا أطباءهم الشخصيّين 

واحتكروا هذا الامتياز.

أنّ  يبرهن  أن  يريد  الذي  الكاتب  لهذا  كثيرة  ثرثرة  نسمع 
توجد  نفسها لا  العلمي. وفي طروحاته  التقدّم  يعوق  الإسلام 
أدلّة، والطروحات نفسها غير صحيحة إطلاقًا. الصحيح فقط 
هو الانتقاد الموجّه للرأي المنتشر بين القساوسة والقائل بأنّ عمر 
)رضي الله عنه( لم يحرق مكتبة الإسكندرية. وصحيح أيضًا أنّ 
بعض المسيحيّين كانوا أطبّاء خاصّين لبعض الخلفاء العبّاسيّين. 

أما في ما يخصّ الادّعاءات الأخرى: أيّ تأثير كان لاختيار 
والحضارة  الإسلامية؟  الحضارة  تطور  على  كعاصمة  بغداد 
من  أكثر  تعمّر  لم  رينان  السيّد  عنها  يتحدث  التي  الساسانية 
أفَلَت بمجيء الإسلام. لماذا  ثلاثين أو أربعين عامًا فقط، وقد 
بترجمة  عاصمتهم،  دمشق  كانت  عندما  إذًا،  العرب  يقم  لم 
علم اليونانيّين الذين أنجزوا خلال أكثر من ألف عام أعدادًا لا 
تحصى من المؤلفات وعلّموا الفلسفة للبشرية كلّها، مباشرة عبر 
اليونانيّين، وإنما عبر الحضارة الساسانيّة – بحسب السيد رينان 
اليونانية المترجمة عن  الساسانيين للأعمال  تقدم  الفضل في   يعود 

في مكتباتهم؟ 



مسلمون حدا ثيون 	264

هل كانت أعمال الحضارة الإيرانية في بلاد ما بين الرافدين 
أكثر غنًى من الحكمة اليونانيّة في دمشق؟

ليست لدينا أدلّة على مثل هذا المستوى من العلم في إيران في 
عهد أنوشروان وكسرى سوى كلام السيد رينان. كيف يمكن 
لشعب أن يبلغ مثل هذا المستوى من العلم من خلال الاستفادة 
من الفلسفة اليونانية لبضع سنوات ومن خلال ترجمة المؤلفات 

الهندية؟ 
السيّد  يزعم  إيرانيّة  وأدبية  علميّة  مؤلّفات  أيّ  من  انطلاقًا 
رينان أنّ معلومات كثيرة قد نُقلت من الساسانيين إلى العرب؟ 
هي  فأين  للغاية،  ا  علميًّ متقدّمين  آنذاك  الإيرانيون  كان  وإذا 
المسلمين  بأنّ  أخرى  كذبة  ستُختلق  أم  ألّفوها؟  التي  الأعمال 
من  الإسكندرية؟ هل  فعلوا بمكتبة  مثلما  مكتباتهم  أحرقوا  قد 
معماريّ  مهندس  التقدّم  بهذا  شعب  لدى  يكون  ألّا  المعقول 
للقيام آخر  دين  من  رجلًا  يوظّف  ولذلك  لبناء جسر،   جيّد 

بهذه الأعمال؟ 
وبذلك ينسب السيد رينان للإيرانيين في ذلك العصر مستوى 
علميًا رفيعًا. لكنّ الخليفة العباسّي الأوّل الإمام إبراهيم كان له 
أوامر  خراسان  في  واليه  إلى  يرسل  كان  ما  فغالبًا  مخالف.  رأي 
من قبيل: وإن استطعت ألا تدع في خراسان من يتكلم العربية 
عليهم  السيطرة  يمكن  لا  ومعرفتهم  ذكائهم  بسبب  فافعل، 
جيّدًا. أمّا أهل البلد فهم مثل البغال. يمكنك الإمساك بهم من 

 .لجامهم واقتيادهم أينما شئت
عند  للإيرانيين  العلمي  المستوى  معرفةَ  رينان  يدّعي  فهل 

ولادة الدولة العباسية أكثر من معاصريها؟



265 على رين الردّ	 ا

إيران في عهد  الشعب في  غالبية  تكون  أن  المعقول  من  هل 
أن  الساسانية  للدولة  يمكن  كان  كيف  مسيحيّة؟  الساسانيين 
تحافظ على استقلالها أمام الدولة الرومانية الشرقية، التي كانت 

من أكبر حماة المسيحيّين؟
البرامكة اسمها، كان  الذي منح لسلالة  خالد بن برمك، 
يدخل  لم  السلالة  من  واحد  شخص  ثّمة  كان  وإذا  مسلمًا. 
الإسلام في  قد دخلت  السلالة  أنّ  ذلك  يعني  فهل  الإسلام، 
ا؟ ومن أين للسيد رينان أن يعرف أنّ دخول  وقت متأخّر جدًّ
البرامكة للإسلام لم يكن عن إيمان حقيقي؟ لا أعتقد أنّه تحدّث 
مع هؤلاء الناس وعرف منهم أسرارهم! ولم تصلنا أي كلمة 
أو أي تصرف عن البرامكة بإمكانها أن تشير إلى نفاق أو مخالفة 
للعقيدة الإسلامية. ولا يمكن إيجاد مقطع قصير في كتاب يشير 
يقُمْ  فلماذا لم  البرامكة،  إلى ذلك. ولو توفّرت الأدلّة على نفاق 
رجال الدولة الذين دمّروا هذه الأسرة باستخدامها، سواء لكي 
البرامكة  لتكفير  وكذلك  الشعب،  انتقادات  من  أنفسهم  يقُوا 
أمام أعين الجماهير؟ لماذا يتركون هذه المهمّة للسيد رينان الذي 

وُلد بعد أحد عشر قرنًا؟
أليس من المبالغات الركيكة الزعم بأنه عندما ازدهر العلم في 
للأمراء  ومعلمين  للدولة  كتّابًا  البرامكة  كان  العباسيين،  عصر 
سياسة  من  جزءًا  فقط  كان  البرامكة  دعم  أن  رغم  ووزراء، 

الخليفة هارون الرشيد؟
جعفر  وأبا  السفاح  العباس  أبا  أنّ  أيضًا  رينان  السيّد  يزعم 
المنصور لم يكونا مؤمنيْن صادقيْن. وعلى هذا النحو تجعلنا كلّ 
لرجلٍ  يُمكن  أنّه  يتخيّل  أن  المؤلف لا يستطيع  أنّ  فقرة ندرك 



مسلمون حدا ثيون 	266

يؤت  مثل ومن  آيات  القرآن  توجد في  العلوم.  أن يحبّ  مسلم 
 َولَقَدْ آتَيْنَا لُقْمَانَ الْحِكْمَةو ،الحكمة، فقد أوتي خيًرا كثيًرا
ويرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات وقُلْ 
هل یستوِی الذین یعلمون والذین لا یعلمون وقل ربّ زدني 
ورثة  العلماء  مثل  أحاديث  توجد  الثقاة  كتب  وفي   (((.علمًا
في  ولو  العلم  واطلبوا   العَالَم العَالِم كموت  وموت   الأنبياء
الصين))) واطلبوا العلم من المهد إلى اللحد))) كلّ هذه الأدلّة 
تشير بوضوح لا لبس فيه إلى شرف العلماء وإلى أهميّة أن يسعى 

كلّ مسلم إلى طلب العلم.
يستطيعون  المسلمين لا  بأن  بعد ذلك  الزعم  أليس مشينًا 
 ،دينهم لتعاليم  ظهرهم  يديروا  لم  أنّهم  طالما  العلم،  تحصيل 
ع  العلم وتتبُّ به، يكلّفهم بتحصيل  يؤمنون  الذي  الدين  أنّ  رغم 
الحكمة؟ أليس مشينًا كذلك وسخيفًا مثل الزعم بأنّ انقضاء 

الظلام يتوقّف على غروب الشمس؟

الآيات حسب الترتيب التالي: 	(((

سورة البقرة الآية 269.  	.1
سورة لقمان، الآية 12 	.2

سورة المجادلة، الآية 11 	.3
سورة الزمر، الآية 9 	.4

سورة طه، الآية 114 	.5

الحديث كاملا: اطلبوا العلم ولو في الصين، فإن طلب العلم فريضة على كل  	(((

مسلم. وهو غير موجود في أي من كتب رواة الأحاديث الستة المعترف بها 
ولا في كتب صاحبي المذهبين الفقهيين مالك بن أنس )المتوفى عام 795م( 

وأحمد بن حنبل )المتوفى عام 855 م(. 

هذا الحديث أيضًا غير موجود في كتب الحديث المعروفة.  	(((



267 على رين الردّ	 ا

ا يطمح لتحصيل العلم  فلنفترض أنّه لا يوجد مسلم مؤمن حقًّ
والفلسفة، وبل أنّه لصحيح أنّ المسلمين يحتقرون العلم. فعندما 
النبويّة  والأحاديث  الإلهيّة  الأوامر  من  القدر  هذا  هناك  يكون 
إذا  الدين  العلم والفلسفة، فهل يُشان  التي تتحدث عن شرف 

كان أتباعه لا يحترمون أوامره؟
التي  أنّه، عندما كانت بغداد عاصمة لإيران  المؤلّف  يدّعي 
كان تعيش عصر ازدهار آخر، كانت الحضارة الجديدة حضارة 
مختلطة، رغم أنه لم يكن ممكنًا القضاء على اللغة العربية، لغة الغزاة، 
وإنكار الإسلام، وأنّ اليد العليا كانت للإيرانيين وللمسيحيّين، 

والإدارة، والشرطة بالأخص كانت بيد المسيحيّين.
أن  العباسيين  على  ينبغي  كان  لغة  بأيّ  مدهش!  لأمر  إنّه 
يتحدّثوا، إذا كانوا ألغوا العربية؟ برغم أنّهم كخلفاء للمسلمين 
تولوا حكم العالم، هل كان ينبغي عليهم التخلّي عن منصبهم 

من خلال رفضهم لدينهم ولغتهم؟ 
تولّوا  الذين  والوزراء  المختلفة  الدواوين  أصحاب  أسماء  إنّ 
الشرطة في العصر العباسي مدوّنة في كتب التاريخ. هل يستطيع 
ا واحدًا بين هؤلاء؟ هل يمكن للمرء  السيّد رينان أن يجد مسيحيًّ
في مثل هذه السجالات أن يزيّف الحقائق التاريخيّة لكي يدافع 

عن موقفه؟ 
كانا  والمأمون  الرشيد  هارون  أنّ  أيضًا  رينان  السيّد  يدّعي 
من المسلمين الضعيفي الإيمان. مع ذلك فإنه من المعروف أنّ 
هارون الرشيد اهتمّ لوقت طويل إبان خلافته بالحجّ والحرب، 
ولذلك فهو يُعدُّ من المكرّمين في الإسلام. وفي إيمان المأمون لم 
ب، ويمكن أن يخلص المرء لذلك من  يكن ثمة ضعف، بل تعصُّ



مسلمون حدا ثيون 	268

ينبغي  لماذا  بالقوّة.  المعتزلة  أفكار مدرسة  لنشر  خلال جهوده 
على حاكم ليست لديه هموم دينية أن يسعى لنشر مذهب ما، 
اعتبار  يمكن  هل  الشعب؟  لدى  مكروهًا  نفسه  يجعل  لكي 
المأمون الذي فضّل الإمام رضا على أبنائه وأقربائه وأعلنه خليفة 

له، غير مؤمن؟ 
يا له من استهتار أن يصف الكاتب الخلفاء العباسيّين الأربعة 
المذكورين أعلاه، أي السفاح والمنصور وهارون الرشيد والمأمون 
وضباطهم، بغير المؤمنين – وكأنّه كان يجلس معهم في جلساتهم 
السّريّة ويعرف أسرارهم – رغم أنّه لا يستطيع أن يبرهن إطلاقًا 
على أنّ الإسلام يعوق التقدّم العلميّ، حتّى لو افترضنا أنّ مزاعم 

الكاتب صحيحة!
العلميّ  التقدّم  أنّ  على  رينان  السيد  يصّر  النحو  هذا  على 
كانوا  هؤلاء  وأنّ  ورجالهم،  الخلفاء  إلى  فقط  يستند  بغداد  في 
غير مؤمنين. وبعد ذلك يقصّ حكاية: حضر رئيس طائفة من 
ا لعلماء من  القيروان إلى بغداد ودخل قاعة كان بها مجلسًا علميًّ
أديان وطوائف مختلفة. تكلّم واحد من غير المسلمين في الجلسة 
فقال: لقد اجتمعنا للمناظرة وأنتم أعلم بقواعدها، فليس لمسلم 
أن يحتجّ بآيات كتابه وأحاديث نبيه فإنّنا لا نؤمن بها. من دون 
شكّ يريد السيّد رينان أن يُرجع حريّة التعبير هذه إلى تسامح 
السلطة الحاكمة آنذاك، رغم أنّه يعتقد أنّ السلطة الحاكمة آنذاك 

كانت مبتعدة عن الدين.
فلنفكر في الأمر بعقلانية! لو كانت هذه الحرية في البحث 
سلطة  أيّ  بإمكان  سيكون  كان  فهل  للشريعة،  مخالفة  الديني 

حاكمة آنذاك السماح علانيّة بمخالفة التعاليم الدينية؟



269 على رين الردّ	 ا

منكرًا  رينان  السيّد  يتحدّث  عديدة  صفحات  مدار  على   
وأعمال  الترجمات  نتاج  كان  الذي   للعرب العلميّ  المستوى 
ينعتون  كانوا  أنّهم  أعلاه،  ذكرنا  كما  مثلًا،  ويزعم  أخرى. 
الفلاسفة فيِلْسوف وأنّ هذا المصطلح كان يوازي في خطورته 

كلمة زنديق، وكثيًرا ما كان يستتبعه الموت أو الاضطهاد!
في  الحضارة  مؤسّسي  يُعتبرون  الذين  اليونانيّون،  أعدم  لقد 
العصور القديمة، سقراط، وهو المؤسس الحقيقي للفلسفة، لأنّه 
كانوا في  الذين  الإيطاليّون،  أمّا  توحيدي.  دين  يعتقد في  كان 
العصور الوسطى أمّة متقدمّة، فصحيح أنّهم لم يقتلوا غاليلي الذي 
سعى لإثبات وتأكيد علم فلك جديد، ولكنهم عذبوه على نحو 
شنيع يكاد يشبه القتل. وفي العصر الحديث قام الفرنسيون الذين 
يعدّون حماة حرية التعبير، بحرق كتاب جان جاك روسو إيميل، 

الذي لم يستطع نشره بنفسه، وسعوا للقبض عليه وسجنه.
نحن نسمع ونقرأ هذه الحقائق من كتب التاريخ. هل يستطيع 
العلميّ  السيّد رينان أن يجد شخصًا واحدًا في عصر الازدهار 
عند العرب، تّم إعدامه أو تعذيبه بسبب اشتغاله بالفلسفة؟ هل 
الذين  وابن سينا  والفارابي  للكندي  الذاتية  السير  مقارنة  يمكن 

يذكرهم هو أيضًا، بسِيَر سقراط وغاليلي وروسو؟
يذكر الكاتب في هذه الفقرة الطويلة أنّ الأندلسيّين اهتمّوا 
بالعلوم بعد عصر بغداد. مع ذلك لم يذكر أنّ حكّام الأندلس 
 .متحرّرين من الهموم الدينية مثلهم مثل حكّام بغداد كانوا
هل سبب هذا الصمت هو وجود آلاف من الأدلّة المضادّة؟ أم 
أنّه يعتقد أن الكلّ سيظنّ أنّه لا يوجد مسلم يهتمّ بالعلم، لأنّ 

هذه الجملة تتكرّر كثيًرا عند السيد رينان؟



مسلمون حدا ثيون 	270

ثّمة رأي آخر غريب للسيّد رينان، وهو أنّ الفلسفة العربية 
ا ساسانية - يونانية. بل وفي رأيه أيضًا أنّه ربما كان من  هي فعليًّ
الأصحّ نعتها بالفلسفة اليونانية. فقط لو حسم السيّد رينان أمره 
إذا ما كان يريد أن يسمّيها ساسانية فقط، أو مزيًجا من الساسانية 
واليونانية أو يونانية فقط، لكان من الممكن فهم طروحاته على 

نحو أفضل.
هناك نقطة إضافيّة تبقى عالقة: فلنفترض أنّ العلم والفلسفة 
الساسانيين واليونانيين، هل يحول ذلك  العربيّين مأخوذان عن 
دون أن ننعت الفلسفة في هذه الحالة بالعربية، على أساس أنّ 
هو  هذا  كان  إذا  تامّ؟  بشكل  اخترعها  من  هم  ليسوا  العرب 
الحال، كيف يمكننا أن نثبت أنّ العلم والفلسفة اللذين أخذتهما أمم 
أخرى عن اليونانيين، قد اخترعهما اليونانيون بشكلٍ تامّ؟ كيف 
يمكننا أن ننكر أنّ اليونانيين بدورهم قد أخذوا أمورًا كثيًرا من 
الحضارات الأقدم، رغم وجود الكثير من الأدلّة الواضحة على 
والفلسفة  بالعلم  الفلسفة  وهذه  العلم  هذا  سننعت  هل  ذلك؟ 
اليونانيين؟ أم أنّه من الممكن الزعم الآن أنّ العرب لم يضيفوا 

شيئًا إلى العلوم التي أخذوها عن اليونانيين....
الفكر  مشعل  يبدأ  عندما  أنّه  رينان  إرنست  السيد  يذكر 
يرفعه  آخر  شعب  تلقّفه  ما  شعبٍ  يدَي  بين  الخبوّ  في  البشري 
ويؤجّج بريقه. فعلًا، فيما كان ابن رشد، آخر الفلاسفة العرب، 
يسلم الروح في المغرب حزينًا منبوذًا من العالم، كان غربنا يتهيّأ 

 .لميلاد جديد. )...( بدأ أبيلار دراساته
ازدهار  أنّ  بالأخص  رينان  السيّد  زعم  الأول  المقام  في 
الإسلام.  من  قرون  ثلاثة  خلال  فقط  كان  والفلسفة  العلوم 



271 على رين الردّ	 ا

مسلم.  فيلسوف  آخر  كان  ابن رشد  بأنّ  يسلّم  الآن  هو  وها 
لقد ظهر العباسيون، الذين كانوا بحسب السيّد رينان مصدر 
توفي  رشد  ابن  لكن  132هـ،  عام  في  العرب،  عند  الفلسفة 
عام  أخرى  رواية  وفي  الروايات  إحدى  حسب   595 عام  في 
 603هـ، هل الفترة ما بين عامي 132 و595 أو 603 هي فقط

ثلاثمئة عام؟
ثانيًا، يروي السيّد رينان أنّ ابن رشد قد أسلم الروح حزينًا 
ومنبوذًا من العالم. هل يزعم الآن أنّ أبيلار الذي سُلبت منه 
ذكورته لأنّه تزوّج فتاة دون إذن المسؤول عن تربيتها، والذي 
ظلّ طوال حياته ملاحقًا بسبب دراساته، أنّه عاش في سعادة 

ورغد!
وثّمة في طرح الكاتب هذا خطأ تاريخي أيضًا: صحيح أنّ ابن 
رشد مكث لفترة في المغرب حزينًا ومنبوذًا من العالم، لكن 

عندما مات، كان لديه منصب مهم ويملك ثروة كبيرة.
يدّعي السيد إرنست رينان أيضًا أنّ المسلمين كانوا يحتقرون 
الفلسفة دائمًا، وأنّها قد أٌلغيت تمامًا في جميع البلدان الإسلامية 
بعد عام 1200 ميلادية. وإذا تحدّث المثقّفون في الفترات اللاحقة، 
بحسب السيد رينان، عن الفلسفة التي كانت موجودة في العالم 
يتحدّثون عن  عنها وكأنهم  يتحدّثون  فإنّهم كانوا  الإسلامي، 

شيء شرير!
الفيلسوفان العربيان الكبيران ابن سينا وابن رشد، كان أوّلهما 
وزيرًا أعظم في دولتين إسلاميتين والثاني قاضي قضاة في دولتين 
تكن  لم  الفلسفة  أنّ  على  دليل  هي  الحقيقة  هذه  إسلاميتين. 

محتقرة، بل مكرّمة لدى المسلمين.



مسلمون حدا ثيون 	272

بناها  التي  الفاتح  مسجد  حول  الطبّ  مدارس  تزال  لا 
السلطان محمد الثاني الذي فتح إسطنبول عام 1453، موجودة 
ليومنا هذا. وهذا الدليل أيضًا لا حاجة لنا إليه. فإنّنا نرى اليوم أنّه 
في كثير من المساجد الكبرى يجري التدريس من كتب الفلسفة. 
إذا كان مسموحًا بتدريس فرع معرفّي كهذا حتّى في المساجد، 

فهل يُمكن أن يكون هذا الفرع المعرفي محتقرًا؟
س  لا يجوز أن يعارض المرء ذلك بالقول إنّ الفلسفة التي تدرَّ
س في  التي تُدرَّ الفلسفة  البلدان الإسلاميّة تختلف عن  الآن في 
أوروبا. فالفلسفة التي يدّعي السيد رينان أنها مُنعت في البلدان 
وهي  العرب  عن  المأخوذة  الفلسفة  بالضبط  هي  الإسلامية، 
الموجودة لدينا الآن. نحن واثقون أنّ السيد رينان لن يستطيع أن 
يذكر اسم مثقّف واحد معروف ومرموق، لو سُئل عن المثقّفين 

الذين يتحدثون عن الفلسفة وكأنّها مسألة شّريرة.

يقول المؤلف:

أتلفت المخطوطات الفلسفية أو أصبحت نادرة الوجود. 
لم يسمح بالتواصل من علم الفلك إلّا ما يخدم تحديد مواقيت 

الصلوات.

الكتب على  إتلاف ملايين  يُرجع  أن  الرجل  يريد هذا  هل 
يد التتار المشركين في الشرق والمسيحيّين المتعصّبين في الغرب، 
إلى تأثير الإسلام؟ لو أنّ السيد رينان لم يقصر السماح بدراسة 
الفلك على تحديد مواقيت الصلاة فقط، وذكر أيضًا أن قياس 
الارتفاعات من أجل تحديد مواقيت الصلاة ليس محرّمًا حسب 

تعاليم الإسلام، لأظهر كرمه إزاءنا!



273 على رين الردّ	 ا

تحت  عامًا  لثلاثين  عملوا  الذين  العلماء  كان  إن  أدري  لا 
832هـ،  عام  مرصده  في   )Ulug Beg( بيك  أولوغ  إشراف 
كان  مسلمين. هل  للنجوم، غير  بيك  أولوغ  وصنعوا جدول 
إسبانيا  حتّى  يصل  القانوني  سليمان  عهد  في  العثمانّي  الأسطول 
 أو الهند تحت قيادة بحّارة تقتصر معرفتهم بالفلك على تحديد

مواقيت الصلاة؟
ملك  حكم  فترة  عن  ألّفه  تاريخ  كتاب  في  فولتير  يروي 
عند  المعرفة  مستوى  عن  أقصوصةً  عشر  الثاني  كارل  السويد 

الروس: 
مؤخّرًا حاول سكّان موسكو حرق سكرتير السفير الإيرانّي 

.لأنه تنبّأ بوقوع كسوف للشمس
الرجل  رينان،  للسيد  وفقًا  موسكو،  سكّان  هاجم  هل 
الضليع في الفلك لأنّه مسلم؟ أليس الزعم بأنّ الإسلام لم يسمح 
لو  النجوم، حتّى  إنكار وجود  مثل  تمامًا  ا  عبثيًّ الفلك  بدراسة 

استطعنا أن نجمع كلّ اليوم الكثير من الأدلة على ذلك؟
ذلك  ومنذ  القول:  على  ويجرؤ  افتراءاته  المؤلّف  يواصل 
الحين )أي منذ عام 1200م( لم يشهد الإسلام مفكرًا عقلانيًا 
منفتحًا، سوى استثناءات قليلة مثل ابن خلدون، فقد قضى على 
العلماء  كل  يعرف  أن  رينان  للسيّد  أين  من   .والعلوم الفلسفة 
من  عاشوا  الذين  وهؤلاء  المعاصرين لابن خلدون،  المشاهير، 
بعده – والذين يحتاج تعداد أسمائهم لمجلدات لا تحصى – حتى 

لا يجيء بمثل هذه العبارات الغبيّة؟
لو كانت كلّ طروحات  أعلاه: حتى  لقد سبق وذكرت 
واحد  مسلم  ا  تاريخيًّ هناك  يكن  ولم  صحيحة،  رينان  السيد 



مسلمون حدا ثيون 	274

الإسلام  أنّ  إثبات  ممكنًا  يكون  فلن  والفلسفة،  بالعلوم  يهتمّ 
جديد.  بمنطق  الاستعانة  تّمت  لو  إلّا  العلمي،  التقدّم  يعوق 
تكرّم  التي  النبوية  والأحاديث  القرآنية  الآيات  من  الكثير   ثمة 

العلم والفلسفة.
أصحاب  بأنّ  رينان  السيّد  اعترف  لو  العدل  من  وسيكون 
الكتب  من  الكثير  أحرقوا  الذين  والتتار،  الصليبية  الحملات 
القيّمة في قرطبة وغرناطة وبغداد وسمرقند، واضطهدوا الكثير 

من العلماء، لم يكونوا مسلمين!
قرون  لعدة  أيضًا  الأوروبيون  ظلّ  البرابرة  هجوم  بعد 
والفلسفة  العلم  على  المسيحية  قضت  هل  الجهل.  في  يعيشون 
القوط والهون والأوار؟  أنّ من فعل ذلك هم  أم  الغرب،  في 
يكون  لا  لماذا  ذلك،  فعلت  التي  هي  المسيحيّة  كانت  لو 
والفلسفة  العلم  يقضي على  أن  كادَ  من  والتتار هم  المسيحيون 
فائدة  أيّ  أعرف  لا  أنفسهم؟  المسلمون  وليس  ين،  الإسلاميَّ
السيّد رينان من مثل هذه المحاضرة عن مشكلة  يستخلصها 
ا. لكنني واثق أنّه سيخسر تسعين في المئة من  تاريخية مهمّة جدًّ

شهرته كمستشرق في أعين العلماء.
رغم أنّ فولتير كان من أكبر أعداء المسيحية، إلا أنه كتب 
البابا،  مسرحية بعنوان محمد )Mahomet( من أجل أن يداهن 
ويحصل على مصالحه الشخصيّة. في هذه المسرحيّة قام من ناحية 
أولى بتغيير تاريخ الإسلام ورسالته الأخلاقيّة تمامًا، ومن ناحية 
أخرى أظهر جهله لدرجة جعلته يُدخل على الغة العربية حرف 
“p”. وبهذه الطريقة جعل نفسه عرضةً للسخرية أمام العالم كلّه. 

امتيازات  أيضًا على  قد حصل  رينان  السيّد  إذا كان  أدري  لا 



275 على رين الردّ	 ا

سّريّة من أجل أن يضمّن آلاف الأكاذيب في مقال مكوّن من 
أربعين صفحة. ما هو مؤكّد أنّه لا أحد يقوم بمثل هذا الهذر 

دون امتيازات.
وبعد كلّ هذا الكلام، يحاول السيّد رينان فجأةً أن يصبح 
هذه  بشأن  أتهاون  أن  سادتي  يا  أقصد  لم  فيقول:  عدلًا  أكثر 
ما  لكن  لاحقًا:  يكمل  ثم   .بالعربية المدعوّة  العظيمة  العلوم 
اللغة ولا شيء  أنه  بالعربية؟  المدعوّة  العلوم  العربي في هذه  هو 
وابن سينا عرب،  ابن رشد  فإن  رينان،  للسيّد  وفقًا   .غيرها
المناسب  غير  من  ليس  ين.  لاتينيَّ وسبينوزا  بايكون  يُعد  مثلما 
بالنسبة لشخص يتحدث عن الفلسفة أن يبحث عن صلة بين 
لأمة  ا  وقيَمِيًّ ا  دينيًّ ينتمون  الذين  أولئك  التاليتين:  المجموعتين 
الذين  وأولئك  الأمة  لهذه  عرقيًا  ينتمون  لا  أنهم  رغم  معينة، 
ينتمون لشعب معيّن ويتكلّمون لغة هذا الشعب، لكنّهم ألّفوا 

كتبًا بلغةٍ ميتة.
هل ثّمة شك في أنّ ابن سينا وابن رشد والفارابي كانوا عربًا 
إيطالية،  أنّه يتحدّر من عائلة  ا رغم  نابليون كان فرنسيًّ أنّ  كما 
ا مع أنّه كان يتحدّر من أصل سلافي  وكما أنّ بسمارك كان ألمانيًّ

وفقًا لإحدى الروايات؟ 
أنّه، باستثناء الكنديّ، لم يكن أحد من  يزعم السيّد رينان 
ا. ويكمل بأنّ عقولهم  بين الذين يسمّون بالفلاسفة العرب عربيًّ
لم تكن عربية أيضًا. لم نستطع أن نفهم ماذا يقصده الكاتب 
ا، حتى نتمكن من البحث إن كانت  بأن يكون العقلُ عربيًّ
هذا التصريح صحيحًا! هل لأمّة ما رأيٌ خاصّ لا تشاطر فيه 

الأمم الأخرى؟!



مسلمون حدا ثيون 	276

يقومُ السيّد رينان بزعم غريب آخر. يقول:

اللاتينية  إلى  اضطر  كما  مضطرين  العربية  اللغة  استعملوا 
العربية  واللغة  لحاجتهم.  فطوّعوها  الوسيط  العصر  مفكرو 
للميتافيزيقا.  مناسبة  غير  أداة  لكنها  وخطابة  شعر  لغة  هي 
والفلاسفة والعلماء العرب كانوا في الغالب يكتبون في أسلوب 

قليل الفصاحة.

يجب ألا يُفاجأ المرء عندما يكون لشخص لا يستطيع نطق 
الكلمات العربية بشكل صحيح مثل هذا الرأي. لكن من الجائز 
ا، لتقييم اللغة  للمرء أن يُفاجأ من كيفيّة سعيه، بعلمه القليل جدًّ
العربية والعلوم العربية والفلسفة العربية، ومن نجاحه في أن يقدّم 
للعالم كلّ الأخطاء والأكاذيب التي أنتجها بوصفها حقيقة. يقبل 
التعبير  العربيّة في قوّة  اللغات يمكن أن تعادل  بأنّ بعض  الخبراء 
الأدبّي. لكنّهم يقبلون أيضًا بأنه لا توجد لغة – باستثناء اليونانية 
بفضل  وذلك  العربيّة،  مثل  العلميّة  للمؤلفات  مؤهلة  القديمة – 
وضوحها وسهولة تبنّي الكلمات من لغات أخرى. وإذا سأل السيّد 
رينان شخصًا يتقن العربية الفصحى سيعرف أنّ المؤلّفات العربية 

عن الميتافيزيقا هي الأجمل، والمؤلّفات العلميّة هي الأوضح.
أنّ  ذكاءً  ينضح  الذي  بكلامه  لنفسه  المؤلف  أكّد  أن  وبعد 
عربية،  فلسفة  أو  عربّي  عِلْم  وجود  عدم  بشأن  قائم  الوضوح 

يستطرد قائلًا:

إذا لم تكن هذه العلوم عربية فهل هي إسلامية على الأقلّ؟ 
العقلية شيئًا من  المباحث  الديانة الإسلامية هذه  هل منحت 
العلمية كلها من  أبدًا. كانت الحركة  الرعاية؟ لم يحدث هذا 



277 على رين الردّ	 ا

والإسماعيلية  والحرانيين  واليهود  والمسيحيين  الفرس  عمل 
من  الحركة  هذه  ولم تحصل  دينهم.  الثائرين ضد  والمسلمين 
دون  الدين  علماء  أدان  اللعنات.  على  إلا  الرسمي  الإسلام 
رحمة الخليفة المأمون الذين كان من بين الخلفاء الأكثر حماسًا 
لاستقبال فلسفة الإغريق، وفسروا المصائب التي رافقت عهده 

بأنها عقاب بسبب سماحه بدخول عقائد غريبة على الإسلام.

خلال  من  الإسلام  في  والفلسفة  العلم  أهمية  على  دلّلنا  لقد 
أعلاه.  ذكرناها  التي  النبوية  والأحاديث  القرآنية  الآيات 
وهذه  الآيات  هذه  وجود  إنكار  رينان  السيد  يستطيع  هل 
الأحاديث؟ وكيف يمكنه أن يقدّم الأدلّة على طروحاته إذا كان 

لا يستطيع إنكار هذه الآيات والأحاديث؟
يوجد  العربي  التاريخ  في  العلم  فيها  ازدهر  التي  العصور  في 
أيضًا بعض العلماء المسيحيين أو اليهود أو الحرّانيين. لكنّ كتب 
التاريخ تؤكّد أنّ عدد هؤلاء العلماء لا يتجاوز سوى واحد على 
ألف، أو واحد على عشرة آلاف. فهل يمكن في هذه الحالة أن 
ننسب المؤلّفات الفلسفية في ذاك الوقت للمسيحيين أو اليهود أو 

الحرّانيين )ومعظمهم من الصابئة(؟
التاريخ العربّي حتّى في  وكما يبدو فإنّ السيّد رينان لم يقرأ 
المؤلّفات الفرنسية! فلو قرأ الفصل عن المأمون في كتاب ديربيلو 
المكتبة الشرقية )Bibliothèque Orientale(، لعرف أنّ السبب 
بالفلسفة،  اهتمامه  ليس  عليه(  اللعنة  )وليس  المقاومة ضدّه  في 
ليس  أنّه  تمامًا  أيضًا  الواضح  ومن  المعتزلة.  لمدرسة  انتمائه  وإنّما 
ثمة أيّ صلة بين مدرسة المعتزلة والفلسفة والعلوم اليونانية. ولم 



مسلمون حدا ثيون 	278

تكن ثمة مصيبة كبيرة أيام المأمون، مّما كان سيتيح لعلماء الدين 
أن يُرجعوا سببها إلى ضعف إيمان المأمون. علينا أيضًا أن نذكّر 
أكثر  متقدّمة  الإلهية  بالعدالة  المسلمين  ثقة  بأنّ  رينان  السيد 
بأكمله  مجتمعًا  يعاقب  أن  يمكن  الله  بأنّ  الاعتقاد  على  بكثير 

بسبب خطايا شخص واحد.
وقد  العربية:  اللغة  من  تمكّنه  إلى  مستندًا  الكاتب،  يقول 
حدث مرات أن أُحرقت كتب الفلسفة والفلك في الساحات 
التي  العامّة  تهدئة  بهدف  المياه  خزّانات  في  رُميت  أو  العامة 

 .هيّجها الأئمّة
الحوادث  هذه  في  والسبب  ا.  جدًّ نادرًا  كان  ذلك  لكنّ 
تعادي  كتب  تأليف  وإنما  بالفلسفة،  الاهتمام  يكن  لم  النادرة 
دينًا أو طائفةً ما. وجدير بالمراعاة أيضًا أنّ مثل هذه الحوادث 
كانت تقع في مناطق يسود فيها الجهل. من ناحية أخرى، هل 
ضد  يصّرحون  الذين  أولئك  الشعبُ  يُعاقب  أن  المدهش  من 
أن  لمجرّد  يُحرقون  أوروبا  في  الناس  كان  حين  في  الإسلام، 

يُشتبه في تناولهم للّحم يوم الجمعة؟ 
هل يبقى هؤلاء الذين يستهزؤون بالدين، حتى في البلدان 
المتحضّرة التي تعتبر نفسها حكيمةً وحرّة، دون عقاب تمامًا؟ 
بعد أن نشر السيد رينان، الذي ينتمي إلى أولئك الفرنسيّين الذين 
أنكروا منذ قرن كلّ ما له علاقة بالدين، كتابه حياة يسوع، لم 
يُسمح له بالاستمرار في تدريس العبريّة بسبب معارضة رجال 
بالقرن الحالّي، فعليه – حسب  القرن  الدين له. وإذا قارن ذاك 

رأيي – أن يخجل من نفسه بسبب مزاعمه. 



279 على رين الردّ	 ا

أنّ الإسلام كان دائمًا ما يضطهد  المؤلف  بعد ذلك يكرّر 
العلم والفلسفة، وفي النهاية أدّى إلى خنقهما، ثّم يضيف إلى ذلك 

هذا الهراء:

لكن من الجدير أن نميّز في هذا المجال بين فترتين من تاريخ 
الإسلام، تمتدّ الأولى من بدايته إلى القرن الثاني عشر وتمتد 
الثانية من القرن الثالث عشر إلى أيامنا هذه. كان الإسلام في 
المعتزلة  بفضل  ومعتدلا  والنحل  بالملل  ملغوما  الأولى  الفترة 
من  وتعصبا  تنظما  أقلّ  البروتستانت، وكان  بمثابة  الذين هم 
الفترة الثانية عندما سقط بين أيدي أعراق التتار والبربر وهي 

أعراق ثقيلة وعنيفة وفاقدة للسمو العقلي.

إخراج  يريدون  الذين  المعتزلة  باعتبار  رينان  السيّد  ينفرد 
مرتكب الكبيرة من الإسلام، طائفة معتدلة. 

أنّ  المؤلّف  يزعم  أساس  أيّ  على  نفهم  أن  نستطع  لم   
تعاليم  الذين جمعوا  الدين  تنظيمًا! فعلماء  أقلّ  الإسلام كان 
عاشوا  هذا  يومنا  في  الموجودة  المذاهب  وأسّسوا  الإسلام 
فحسب،  قليلًا  فيه  التعصّب  يكن  لم  حيث  الزمن،  ذاك  في 
وإنما كان غائبًا تمامًا. فالإسلام الحقيقي لا يشّرع التعصّب. 
 كيف إذن يمكن أن يكون ثمة في رأي الأمّة وجودٌ لمثل هذا

الشرير؟ الموقف 

الجملة التالية هي للكاتب أيضًا:

وخاصية الإسلامية أنها تتلقّى من أتباعها إيمانا لا ينفكّ 
يقوى مع تقدّم الأزمنة.



مسلمون حدا ثيون 	280

لا يوجد بين المسلمين شخص واحد يدّعي بأنّه أكثر أيمانًا 
من المسلمين الأوائل. ولكن فلنفترض أنّ هذا الزعم حقيقي، 

فهل هذا عيب في الإسلام؟
والآن يأتي طرح غريب آخر للسيّد إرنست رينان:

يعد  للعقيدة ولم  المطلقة  السيطرة  أعقب ذلك عصر  ثم 
من مجال للتمييز بين الروحي والزمني وأصبح التعزير والعقاب 
يهدّد كلّ من تسوّل له نفسه التهاون بالعبادات. هذا النظام لم 

.يعرف أكثر قسوة منه إلا محاكم التفتيش الإسبانية

إنني أتساءل هل يجد السيد رينان في تاريخ الإسلام السنّيّ 
كلّه، الذي يصّرح ضدّه بصورة خاصّة، كارثةً مثل كارثة ليلة 
سان بارتيلمي؟))) إنه يزعم أنّه لا توجد حالات تفوق الإسلام 
ا! بعد أن زعم السيد رينان أنّ  في عنفه سوى محاكم التفتيش. حقًّ
وحدها محاكم التفتيش تتفوّق في عنفها على الإسلام، يستطرد 
بعد بضعة أسطر بمقارنة بين البابويّة والإسلام. ويزعم أنّ عنف 
البابويّة يشمل فقط بلدًا صغيًرا، في حين أنّ عداء الإسلام للتقدّم 
يمتد على مناطق واسعة من الأرض. أعتقد أنّ السيد رينان لم 
يكن بإمكانه أن يتجرّأ على كتابة مقالة كهذه لو فكّر في وضع 
البابوية قبل ستة أو سبعة قرون. فقد أثبتُّ أعلاه أنّ الزعم بأنّ 

يقصد بليلة سان بارتيلمي المذبحة التي ارتكبها الكاثوليك بحق الهوغونوت،  	(((

ليلة 23 إلى 24 أغسطس 1572 بالاعتداء على أعداد  الغوغاء في  حيث قام 
لقتل  يدبّرون  أنهم كانوا  باريس بحجة  الفرنسيين في  الهوغونوت  كبيرة من 
وقد  الفرنسيّة  الدينية  الحروب  في  الوحشيّة  قمّة  المذبحة  هذه  مثلت  الملك. 

تكرّرت في الأشهر اللاحقة في عددٍ من المدن الفرنسية. 



281 على رين الردّ	 ا

أشرح  وسوف  واضحة.  حقائق  يخالف  م  للتقدُّ معادٍ  الإسلام 
لاحقًا أسباب تدهور الحضارة والعلم في البلدان الإسلامية. يقول 

السيّد رينان: 

منه  يعرفون  لا  الإسلام  عن  يدافعون  الذين  الليبراليون 
والزمني،  الروحي  بين  الكامل  الاتحاد  هو  الإسلام  شيئا. 
على  الإنسانية  حملت  ما  أشدّ  وهو  العقيدة،  سلطان  وهو 

عاتقها من الأغلال.

ما مدى معرفة السيد رينان بالإسلام، إذا كان الأحرار لا 
يعرفونه! إنّ تعاليم الإسلام السياسية تتوافق مع العقل والفلسفة. 
لقد تراكمت التعاليم القانونية منذ ثلاثة ألاف عام من خلال 
الفلاسفة اليونانيين والرومان والأوروبيين. هل يمكن للمرء أن 
يجد في كتب الفقه الإسلاميّ فروقًا جوهرية عن تلك التعاليم 
الزواج  باستثناء  الجنائي –  المدني والقانون  القانون  في ما يخصّ 
بالطبع؟ هل من المعقول اعتبار علم القانون الأوروبي أعلى منزلة، 
فقط لأن الدين ليس مصدره، والنظر إلى تعاليم الفقه الإسلامي 
– التي لا تظهر أي اختلاف كبير عن ذاك القانون الأوروبي – 

على أنها أغلال عبوديّة، لمجرد أنّ مصدرها تعاليم الدين؟
الثورات  إنجازات  أكبر  الدنيويّ من  الدينيّ عن  يُعدّ فصل 
الأصل على  تستند في  المسيحية  أنّ  ورغم  الأخيرة.  الأوروبية 
مبدأ أعطوا ما لقيصر لقيصر، فقد تدخّل رجالُ الدين لاحقًا 
بدا  لذا  شديدة.  معاناةٍ  ذلك  جرّاء  الناس  وعانى  السياسة  في 
فصل الديني عن الدنيوي كضرورة ملحة، أو بالأحرى، إرغام 

رجال الدين على العودة إلى مجالهم الديني.



مسلمون حدا ثيون 	282

التعاليم  بعض  وتجاهل  ا  عامًّ قانونًا  ذلك  المرء  جعل  ما  إذا 
السياسية، رغم أنّها تُطابق الحقيقة ولأنّ الدين هو مصدرها، 
ألا يماثل ذلك تفضيل الظلم على العدل، لأن مصدر الأولى ليس 

هو الدين؟
مع  المسلمين  تسامح  السبب  فإنّ  رينان،  السيد  بحسب 
القادرة على طردها!  القوة  الفلسفة لفترة معينة كان غياب 
انشغلوا  وقد  المسيحيّين،  سيطرة  تحت  الأمن  قوات  كانت 

الشيعة!  باضطهاد 
أحرقت  أن  مرات  قد حدثت  أنه  أيضًا  رينان  السيد  زعم 
كتب الفلسفة والفلك في الساحات العامة أو أغرقت في الآبار 

 .بًا من العامّة التي هيّجها الأئمّة وخزانات المياه تقرُّ
لماذا لم يستطع الأئمة إذن أن يقضوا على الفلسفة تمامًا، لو 
كانت لهم هذه السلطة؟ لو كان باستطاعة الكاتب أن يوضح 
لنا مَن تكون قوى الأمن المسيحية التي تضطهدُ الشيعة، لكان 
بإمكاننا أن نسمع شيئًا عن اكتشاف جديد! لم يذكر المؤرخون 

ا كانت قوات الأمن فيه مسيحية. المسلمون قطّ بلدًا إسلاميًّ
الأخرى  الغريبة  الآراء  بعض  صًا  ملخِّ أترجم  أن  هنا  وأريد 

للسيّد إرنست رينان: 

ضعيفًا  كان  عندما  ا(  )ليبراليًّ متحرّرًا  الإسلام  كان   
يكن  ولم   )...( القوّة  وسائل  امتلك  عندما  عنيفًا  وأصبح 
طًا من الإسلام، إلا أنّه لم ينجح في  اللاهوت الغربي بأقلّ تسلُّ
القضاء على الروح الحديثة كما قضى عليها الإسلام في البلدان 
التي سيطر عليها. لم ينجح الاضطهاد اللاهوتي في غربنا إلا 



283 على رين الردّ	 ا

على  يقوم  فظيع  نظام  حلّ  حيث  إسبانيا  هو  واحد  بلد  في 
القمع وخنق الروح العلمية. وأنا أسارع بالقول إنّ ذلك البلد 
النبيل سوف يثأر لنفسه يومًا ما. )...( إنّ للأديان دورًا نبيلًا 
الوهن  مواطن  وتقوية  الإنسان  آلام  بتخفيف  اضطلعت  إذا 
البائسة. لكن لا داعي أن نشكرها على ما تطوّر  لإنسانيتنا 
رغمًا عنها وقد حاولت وأده منذ النشأة )...( إنّ الخطأ فيما 
يقوم به البعض بدافع الكرم هو أنّهم ينسبون إلى تأثير الإسلام 

حركة تطوّرت بالرغم عنه )...(
إليه من جهة كونه  إذا نظرنا  وللدين الإسلامي مستقبله 
ديناً. ولم تطأ قدماي مسجدًا قطّ إلّا وتملكتني عاطفة حادّة 
بل أودّ القول إنّني أشعر بالحسرة لكوني لست مسلمًا. لكن 
الإسلام كان للعقل البشري ضررًا محضًا. )...(. ولعلّ أفضل 
شاهد على ما نقول هو الشيخ رفاعة )الطهطاوي( فقد أقام 
بباريس سنوات عديدة واعظًا للبعثة المصريّة ثم عاد إلى مصر 
وكتب رحلة تتضمّن معاينات عن المجتمع الفرنسي شديدة 
الغرابة. كانت فكرته الرئيسية أنّ العلوم الأوروبية القائمة على 
المبدأ القائل بكون قوانين الطبيعة أبدية هي كلّها ضلالة، ولا 
بدّ من الاعتراف بأنّ وجهة نظره تتناسب والرؤية الإسلاميّة. 
قد  الذي  الحرّ  البحث  مع  دائمًا  تتعارض  المنزلة  فالعقائد 
يخالفها. )...( كان من سوء حظّ الإسلام أنّه نجح في مسعاه 
فجنى على نفسه بقضائه على العلم وحكم على أتباعه بأن يظلوا 

.في الدرجة الدنيا من الرقيّ البشري

أولًا: كان الإسلام خلال حكم العبّاسيّين في أقوى عصوره. 
ولم يكن الرعايا يرون في خلفاء هذا العصر طغاة مثل الأمويين 



مسلمون حدا ثيون 	284

وأمراء الطوائف في الأندلس. لقد قبل الناس بهم كحكّام شرعيين. 
وفي فترة العباسيين أيضًا كان دعم الفلسفة في ذروته. كيف يمكن 
نسبة هذا الدعم إلى ضعف الإسلام؟ هل يمكن للسيّد رينان أن 
يجد في كتب التاريخ طائفة في البلدان الإسلامية لم تكن تتبع ملّة 

وتهتمّ فقط بالعلم أو الفلسفة أو الإلحاد وتعارض الحكومة؟ 
وفي حين أنّ الحكومات الإسلامية لم تخشَ مكافحة الخوارج 
والإسماعيليين المتعصّبين والمستعدّين للاستشهاد، فإنّها خشيت 
من بعض الفلاسفة الذين انشغلوا بالعلم، مّما جعلها بسبب هذه 

الخشية مضطرّة للتسامح معهم! 
ثانيًا: لا نحتاج إلى إثبات إلى أيّ مدى سعى علماء اللاهوت 
في الغرب إلى قمع العقل البشري. أمّا الإسلام فقد دفع بالعقل 
البشري إلى التقدم والسعي للكمال. فمن منظور ديني، تُعدُّ الغاية 
قابل  أمر غير  الإلهية. وهذا  الحقيقة  فهم  للإنسان هي  النهائية 

ق مع الجهل. للتحقُّ
هل أسباب تدهور العلم والفلسفة في البلدان الإسلامية خفيّة 

لهذه الدرجة؟
أليس واضحًا أن الصليبيّين والتتار الكفّار قد أحدثوا أضرارًا 
في البلدان الإسلامية تفوق ألف مرّة ما أحدثته القبائل الهمجيّة 
في أوروبا؟ كم من القرون يحتاجها شعب من أجل أن يتمكن 
من الازدهار مرّة أخرى، إذا لم يكن قد تبقّى سوى واحد في 
الألف من علمائه وكتبه؟ يعود السبب إلى الأوروبيين على وجه 
الخصوص بأنّه منذ 1200م )وهو التاريخ الذي حدّد به السيّد 
رينان تدهورَ الحضارة الإسلامية( لم يُعد هناك نظام قائم في أي 

بلد إسلامي بحيث يُمكن للناس أن تهتمّ بالعلوم!



285 على رين الردّ	 ا

ثالثًا: لماذا يتوقّع السيّد رينان أنّه من الممكن أن يشهد العلم في 
إسبانيا، حيثما قُضي عليه، إحياءً، في حين أنّنا لن نستطيع بأيّ 
حال إحداث أيّ تقدم؟ ألا نستطيع أن نستخدم العلم الأوروبّي 
قاوموا  الأوروبيين  أنّ  حين  في  أعلى،  مستوى  إلى  نصل  وأن 
العرب؟  من  تعلّموها  التي  العلوم  خلال  من  الكنيسة  طغيان 
لدى  توجد  أنه لا  نفسه  رينان  السيد  يعرف  أخرى  ناحية  من 
مؤسسةٌ يمكن  عليهم،  فريضةً  العلم  طلب  يُعدّ  الذين  المسلمين 
وتحرق  والعلماء  الفلاسفة  تعادي  التفتيش،  بمحاكم  مقارنتها 

الكتب الفلسفيّة والعلميّة. 
م العلمي في الإسلام  رابعًا: كيف يمكن للمرء ألا يُرجع التقدُّ
إلى تأثير الدين، عندما يكون المسلمون يجدون سعادة في تحصيل 
العلوم من ناحية أولى، ومن ناحية أخرى، فإنّهم يلبّون فريضةً 
دينية؟ بهذا الحافز قضى المسلمون حياتهم في تحصيل العلوم. بل 
معلومات  تتضمّن  التي  العلميّة  الفروع  تلك  أيضًا  دعموا  لقد 
تعارض ملّتهم. وحافزهم في ذلك كان حماية عامّة الناس من 
الفضل في أهميّة  أنه لا يمكن إرجاع  الشعوذة. لكن فلنفترض 
العلوم العربيّة إلى تأثير الإسلام. لا يمكن أيضًا من خلال ذلك 
العلوم شيء  اختراع  رينان. عدم  للسيّد  الأساسي  الزعم  إثبات 

والقضاء عليها شيء آخر.
خامسًا: ليست أفكار السيد رينان وحدها هي الغريبة، بل 
مشاعره أيضًا. من ناحية أولى يُخبُرنا أنّ الإسلام مضرٌّ للعقل 
يطأ  حينما  حادّة  عاطفة  تتملّكه  أخرى،  ناحية  ومن  البشريّ، 
مسجدًا أو يأسف لكونه غير مسلم. كيف ينبغي لنا أن نفسّر مثل 

هذه الحالة أو مثل هذه الطبيعة؟ 



مسلمون حدا ثيون 	286

سادسًا: نعم، الشيخ رفاعة على حقّ. لكنّ السبب في أنه على 
حق ليس كامنًا – كما يعتقد السيّد رينان – في أنّ الدين القائم 
على الوحي يُعارض البحثَ الحر. فلو عارض دين ما البحث، 
في  الإسلام  أمّا  خصومه.  مواجهة  في  ضعفه  بذلك  يعلن  فإنه 
هاتوا  قل  التالية:  القرآنيّة  بالآية  خصومه  يتحدّى  فهو  المقابل 

 (((.برهانكم إن كنتم صادقين
الشيخ رفاعة على حق لأنّه لا توجد أدلة على ثبات قوانين 
كانت  إذا  مثل  قياسا  إنّ  القول  عن  لغنيٌّ  وإنه حتى  الطبيعة. 
 قوانين الطبيعة هذه لم تتغيّر حتى الآن، فهي إذن لن تتغيّر للأبد

هو قياس غير صحيح. 
قوانين  ثبات  أنّ  يرى  رفاعة  الشيخ  أنّ  في  نشكّك  إنّنا لا 
الطبيعة يخالف مبادئ الدين. لكنّنا لا نعتقد أنّه يُرجع أصل العلم 
الأوروبي إلى مبدأ ثبات قوانين الطبيعة، ولذلك يعتبرها مخالفة 

للمبادئ الإسلامية.
سابعًا: لم يقض الإسلام على العلم ولا انحط معه. إذا كان 
السيّد رينان يعتقد ذلك، فعليه أن يتحدّث مع بعض المسلمين 
الحديثة،  العلوم  تدرّس  تعليميّة  مؤسّسات  من  تخرّجوا  الذين 

بحيث يرى بنفسه البرهان على أنّ زعمه غير صحيح.
بأن  أتباعه  بأنّ الإسلام حكم على  الزعم  ما يخصّ  أمّا في 
يظلّوا في الدرجة الدنيا من الرقيّ البشري: إذا صدقت تقارير 
الصحف، فإنّ الإنجليز لا يتّفقون مع هذا الرأي. بل ويقال إنّ 

سورة البقرة، الآية 111 	(((



287 على رين الردّ	 ا

أطفال المسلمين في الهند لا يُسمح لهم بالدخول إلى المدارس، 
لأنهم رأوا أنّهم متقدّمون كثيًرا عن أطفال الإنجليز.

والآن نأتي إلى أكثر تصريحات للسيّد رينان إثارةً للضحك. 
انتبهوا من فضلكم لما يقول:

أن  في  وصوله  عند  ورغب  بالموصل  لايارد  السيّد  حلّ 
يجمع بعض المعلومات عن المدينة وسكّانها وتجارتها وتقاليدها 
لأنّه كان صاحب عقل منظّم، فتوجّه يطلب ذلك من قاضي 

المدينة الذي وافاه بالجواب التالي:
صديقي الألمعي فخر الأحياء. إنّ ما تطلبه منّي هو أمر 
غير مُجدٍ بل هو أمر مُضّر. لقد قضيت كلّ حياتي في هذا 
أرى  أو سكّانه. ولا  بيوته  أعدّ  أن  قط  ببالي  البلد ولم يخطر 
من شأني أن أهتمّ بالبضائع التي حّمل بها زيد دابته أو شحنها 
عمرو في مركبه. أما تاريخ هذه المدينة فعلمه عند الله وهو 
سبحانه  ينير  أن  قبل  أهلها  يعدّ ضلالات  أن  وحده  القادر 

.بصائرهم. ومن الخطر أن نحاول نحن البشر معرفتها
ليس  هو  ما  لمعرفة  تسعَ  لا  عزيزي،  يا  صديقي،  يا 
من شأنك، فقد قدمت بيننا فألقينا عليك السلام وقابلناك 
ما  كلّ  أنّ  الحقيقة  بسلام.  عنّا  الآن  فلترحل  بالترحيب، 
يلتقيان.  القائل والسامع لا  ذكرته لي لا يمسّني بسوء لأنّ 
أنت اتّبعت سنّة قومك فجبت الأقطار ولم تجد لك بأرضٍ 
أنّنا ولدنا هنا ولا رغبة  الله على  فنحمد  أما نحن  ا.  مستقرًّ

.لنا بالرحيل
أنّ رأس الحكمة أن تؤمن بالله. هو خالق  ابني  يا  اعلم 
الكون فهل نحاول أن نبلغ علمه ونسعى إلى كشف أسرار 



مسلمون حدا ثيون 	288

والآخر  السماء  في  يرتفع  الذي  النجم  ذلك  تأمّل  مخلوقاته؟ 
الذي يجرّ ذنبه ويمضي سنوات ليقترب منّا وسنوات ليبتعد، 
في  يوجّههما  أن  على  قدرة  الأكثر  هو  النجمين  صانع  إنّ 

(((.السماء
لكنّك قد تقول: إليك عنّي يا رجل فأنا عالم رأيت من 
الأشياء ما لم تر ولم تعلم. إذا ظننت أنّ ما رأيت وما علمت 
الله  أحمد  لكنّي  بذلك  بأس  فلا  عليه  أنا  مّما  أفضل  يجعلك 
عالم  أنت  الأشياء.  من  عن حاجتي  يزيد  فيما  أبحث  لا  أنّي 
إذا  أنا متبّرئ منه. وهل  ما  أنا في غنى عنه وشاهد على  بما 
زادت معرفتك صنعت لنفسك معدة ثانية أو إذا تدرّبت على 

التنقيب اكتشفت بنفسك طريق الجنّة؟
ثّم  الله  إلا  إله  لا  فقل  السعادة  طلبت  إذا  يا صديقي، 
نفسك  عن  ارتفعت  فعلت  فإذا  والرذائل.  الشرور  تجنب 
خشية الموت والخوف من البشر لأنّك تدرك أنّ ساعتك إذا 

.حانت لا تقديم فيها ولا تأخير
إنّ لهذا القاضي طريقته في التفلسف، لكن الفارق واضح: 
إنّنا نعجب بالروح الطريفة لرسالته أما هو فيرى أنّ ما نقوله 
العثمانية يُستخدم  نحن هو أمر مستهجن )في الترجمة التركية 
هي  ما  بقدر  بالمجتمع  مضّرة  روح  هذه  مستكره(.  تعبير: 

.مضّرة بصاحبها

في ترجمة محاضرة رينان إلى التركية العثمانية تختلف الصياغة قليلًا عن الاقتباس  	(((

الوارد هنا من الفرنسية إلى العربية مباشرة، إذ يرد في النص التركي العثماني ما 
.يا بنيّ دع هذا الخالق الذي شكّلت يداه هذا النجم يهديه ويوجّهه :يلي 

)ملاحظة المترجم(



289 على رين الردّ	 ا

لدى  الرسالة  هذه  تغيّرت  مدى  إلى  نتأكد  أن  نستطيع  لا 
ترجمتها من الأصل إلى الفرنسيّة. لكن بإمكاننا أن نكون واثقين 
التركية  أو  الفارسية  أو  العربية  أنّها ليست ترجمة دقيقة من  من 
إلى الفرنسية، لأنّ أسلوب الرسالة لا يتطابق مع أي أسلوب من 
أساليب هذه اللغات الثلاث. ومن الواضح أيضًا أنه لا يوجد 

ربط بين الحجج وبعض الأجزاء لا معنى لها إطلاقًا.
وبغضّ النظر عن كون هذه الرسالة مطابقةً للأصل أم لا، 
هل يمكن للمرء أن يعتبر رسالةً كتبها قاضٍ من الموصل مثالًا 
على العقلية الإسلامية، عوضًا عن القرآن والحديث وكتب الفقه 
وما إلى ذلك؟ ألا يشبه ذلك أن نأخذ كمثال على مستوى العلم 
ا أنّ يوم القيامة سيحلّ  في أوروبا الزعم الذي أطلقه راهبٌ مؤخرًّ

بعد ثلاثة أيام؟
هل كان هذا القاضي جاهلًا؟ هل كان مجنونًا؟ هل كان 
ا؟ هل قال هذرًا، لكي يتخلّص من السيّد لايارد،  مريضًا عقليًّ
لأنّه كان معتادًا آنذاك إخفاء الأسرار السياسية عن الأجانب؟ أم 
ا أيّ هذه الفرضيات  أنّه صاغ هذه الرسالة بسخرية؟ ليس مهمًّ
صحيح! لكن ألسنا على حقّ عندما نقول الآن إنّ أنصاف العلماء 
يدرسون  التي  نفسها  بالاستهانة  الإسلام  يدرسون  أوروبا  في 
ورق  قصاصة  يقدّمون  المثال،  هذا  في  الزولو؟  عقيدة  بها 
 كبرهان على المعتقد الإسلامي رغم أنّ هذه الورقة لا علاقة لها

إطلاقًا بالإسلام.
البحث الموجز للسيّد  القرّاء استنتاجًا من هذا  بالطبع يتوقّع 
لأنّ  جدوى،  بلا  التوقّع  هذا  يكون  أن  أخشى  لكنّني  رينان 

الاستنتاج لا صلة له بالمحاضرة!...



مسلمون حدا ثيون 	290

يقول السيد رينان في آخر مقطع من محاضرته إنّ العلم والفلسفة 
وسمرقند  بغداد  في  قامت  التي  الحضارة  مصدر  كانا  اللذين 
وقرطبة وغرناطة لم يكونا صادرَين عن العرب، وإنّهما لم ينالا 
البحث  دعمًا من الشعوب الإسلامية، وإنّ الإسلام قد أعاق 
أن  بدّ  بالشعوب الأخرى، لا  مقارنةً  المسلمين،  وإنّ  العلمي، 
يبقوا في منزلة أدنى. وبعد أن يقول بضع كلمات عن مزايا العلم 

يكتب ما يلي:

ألم يذمّ العقلاء الأسلحة الناريّة في بداية عهدها ثم اكتشفوا 
يقيني  الحضارة؟  انتصار  في  الثمينة  مساهمتها  ذلك  بعد 
ما  مقاومة  أدوات  بنفسه  يمنح  وأنّه  خير  العلم  أنّ  الشخصي 
يرتكب باسمه من شرور وأنّ العلم لن يخدم في نهاية المطاف 
إلّا الرقي الإنساني، أعني التقدّم الحقيقي الذي لا ينفصل عن 

احترام الإنسان والحرية.

أعتقد أنّ العلاقة بين محاضرةٍ كهذه واستنتاجٍ كهذا يمكن أن 
تكون أيضًا موجودة بين شطري بيت القصيدة التالي:

غلبــان، حــالي  بُــرم  الفنجــان*شُــرم  كعــب  بُــرم  شُــرم 

إن كان السيد رينان يقدّم توصياته عن فضيلة العلم للمسلمين، 
أمّةً يجب أن  ألا يكون في ذلك تناقض؟ بماذا ستنفع توصياته 

تبقى بأي حال في منزلة أدنى من الأمم الأخرى؟

اوردم  باغچه یه  مقفاة:  تركيّة  شعبية  قصيدة  من  بالتركية  الأصل  في  	*

قازمه یی، کوزللر باغلار یازمه یی، أي: دببت بكعب حذائي في الأرض، 
والجميلات يرتدين البرقع. والمهمّ هنا هو القافية وليس المضمون، كما هو 
مقابلًا  اخترت  لذلك  العربية.  العالم  في  الشعبيّة  القافية  مسابقات  في  الأمر 

ا من أغنيتين. )ملاحظة المترجم( ا مركبًّ عربيًّ



291 على رين الردّ	 ا

العلم لكي يحفّز  يقدّم الإسلام كعقبة في طريق  إذا كان  أمّا 
معروف  بشخصٍ  اللائق  غير  من  الواقع  في  أليس  الأوربيين، 
بكفاءته العلمية وفضيلته أن يصل إلى هذا الهدف عن طريق مثل 

هذا المدخل الغريب.
إنّ النتيجة الوحيدة التي يمكن للسيّد رينان أن يصل إليها من 
هذه المحاضرة المليئة بالتصوّرات المضلّلة النابعة من الجهل، هي، 
حسب رأيي، أنّه أظهر كم أنّ عدائه للأديان كبير. ومن خلال 
هجومه على الإسلام أظهر إلى أيّ مدى يمكن أن يكون مقيتًا! 
العالم الإسلامي  النتيجة في  أن تتركه هذه  الذي يمكن  والتأثير 
هو الاحتقار لهذا البروفيسور المسكين، العضو في الأكاديميّة، 

بسبب جهله الذي أظهرته في هذه المقالة! 









293

ردّ عطاء الله بايازيتوف على خطاب 
إرنست رينان: »الإسلام والعلم«

عطاء الله بايازيتوف
ترجمة إلى العربية: أحمد فاروق(1)

تقديم

المعروف  الفرنسي  العالم  خطاب  دراسة  على  نعكف  أن  قبل 
إرنست رينان، الذي ألقاه في باريس بمناسبة اجتماع للاتّحاد 
والذي صدرت  مارس/ آذار 1883،  الفرنسّي في 29  العلميّ 
 Islam i Nauka كُتيّب خاصّ تحت عنوان  الروسيّة في  ترجمته 
)ترجمة ألكسي فيدروف، سان بطرسبورغ 1883(، نرى أنّه من 
الضروري أن نقول إنّ المكانة السامية التي يحتلّها رينان في دنيا 
العلم، ليس فقط في وطنه، وإنّما في أوروبا كلّها، تستحضر لدينا 

الأصل  عن  كوغيلغين  فون  أنكه  الباحثة  أنجزتها  التي  الألمانية  الترجمة  عن  	(((

الروسي:
Ataulla Bajazitov: Vozraženie na reč‘ Ėrnesta Renana, skazannoe v 

Naučnoj francuzskoj associacii, Sankt Petersburg 1883.



مسلمون حدا ثيون 	294

عميق الاحترام إزاء أعماله الفلسفيّة ومرجعيّته العلميّة. ولهذا فقد 
للإسلام  الحضاريّة  الأهميّة  على  القاسي  رينان  حكم  أكثر  آلمنا 
وعلى الدين الذي نؤمن به والذي يعدّ – كما كنّا نعتقد دائمًا وكما 
سنظلّ نعتقد – من أكثر المناهج اللاهوتيّة أو الأشكال الدينية 
والقادر  ره،  تطوُّ مراحل  كلّ  في  البشري  العقل  على  انفتاحًا 
أكثر من غيره على تحقيق التوافق بين المتطلّبات الروحيّة والمادّيّة 

للطبيعة البشريّة.
لا نريد أن ندخل في جدل دينيّ حول كثير من طروحات 
ا، بل سنقتصر  رينان التي تعدّ – حسب رأينا – غير مبّررة حقًّ
في تحليلنا على تلك المواضع من خطابه التي يبدو لنا أنّ منطقها 
يتناقض مع أجزاء أخرى من المحاضرة نفسها. وفي هذا السياق 
نجد أنّه من المهمّ أن نشير إلى أنّنا نرى أنّ تعاليم نبيّنا محمّد مُلزمة 
الأخرى –  السماوية  الأديان  غرار  فقط لأنّها – على  ليس  لنا، 
في  تُناقض  لا  أساسًا  لأنّها  ولكن  الإلهي،  الوحي  خاتم  تحملُ 
منطقَ  وخلودها،  الروح  وعن  الله  عن  الأساسيّة  طروحاتها 

التفكير السليم ولا تخشى نور العلم. 
لماذا لم  التالي:  السؤال  ا  تلقائيًّ قراءة خطاب رينان يبرز  عند 
العلمي  الاتّحاد  اجتماع  في  خطابه  في  الفرنسي  العالِم  هذا  يَرَ 
الفرنسي، والذي أخذ فيه على عاتقه مهمّة تقييم الإسلام من 
العلم،  مع  علاقته  حيث  ومن  بذاتها  قائمة  عقيدةً  كونُه  حيث 
أو  دراسة  في  المعروف  العلميّ  المنهج  اتّباع  المناسب  من  أنّه 
أراد  ما  فإذا  الجوانب؟  بدقّة ومن جميع  تحليل موضوع خطابه 
يقوم  أن  بدّ عليه  والعلم، لا  يعقد مقارنةً بين الإسلام  أن  المرء 
بعبارة  الإسلاميّة ومضمونها،  بالعقيدة  الجمهور  بتعريف  أوّلًا 



295 ردّ عطاء الله بايازيتوف على خطاب إرنست رينان	

كذلك  يقوم  وأن  الإسلام،  بجوهر  الناس  يعرّف  أن  أخرى، 
عند  الوقوف  بمجرّد  يكتفي  ولا  الأساسيّة،  عناصره  بتحليل 
التي  مظاهره،  أو  الخارجية  الإسلام  لجوانب  السطحيّ  التأمّل 
قد تكون خاطئة أحيانًا، كما هو الأمر في أشكال دينية أخرى. 
المعالم، ولا هو مجرّد  فليس الإسلام مجرّد فلسفة غير واضحة 
ميتافيزيقيّة، ولا هو فرضيّة علميّة. بل على  هيام في خيالات 
العكس من ذلك، الإسلام عقيدة دينية محدّدة إيجابية ودقيقة 
نةٌ  ودراستُها لا تحتاج إلى مجهود كبير. وعناصره الأوّلية مُتضمَّ

في ثلاثة مصادر:
القرآن الكريم، 	)1

أحاديث النبي محمّد )السنّة القوليّة(،  	)2
)السنّة  لهم  قدوةً  أتباعُه  يتّخذها  التي  النبيّ  أفعال  بعض  	)3

الفعليّة(. 
ولهذا لا بدّ للمرء من أن يطّلع أوّلًا على هذه الوثائق المكتوبة 
لكي يحكم على العلاقة بين الإسلام والعلم بشكل صحيح تمامًا، 
وعندها فقط يستخلص نتائجَ منطقيّةً فيما يخصّ عداء الإسلام 
للعلم أو صداقته له. غير أنّه – لعظيم أسفِنا وأسف المسلمين – لم 
يقم رينان، هذا الرجل العظيم الذي يحظى بتقديرنا، بفعل ذلك. 
لقد فضّل على الأسلوب التحليلي طريقة الاختلاق في الوصول 
الفكريّ  للتطوّر  الحالي  الوضع  بين  مقارنةً  فعقد  الحكم،  إلى 
أنّ  واستنتج  الأوروبّية،  للشعوب  الفكريّ  والتطوّر  للمسلمين 

للإسلام موقفًا مُعاديًا للعلم العقلاني!
ولأنّنا نريد من جانبنا أن نُحاجج من منطلق عقلاني لإثبات 
فإنّنا  الإسلام،  حول  رينان  استنتاجات  رة  مبرَّ غير  هي  كم 



مسلمون حدا ثيون 	296

سنجتهد في عرض رُدودنا بالترتيب، نقطةً تلو الأخرى، من 
خلال الإشارة إلى المواضع المعنيّة في خطاب رينان، وفي ذلك 
تقييمنا  عرض  لأنفسنا  سنجيز  ذلك  وبعد  لِحُججنا.  تقوية 

الشامل لخطاب رينان.

1

ا علوم إسلامية أو على الأقلّ  يتساءل رينان: هل وجدت حقًّ
السؤالين  على  ويجيب   معها؟ تسامح  أو  الإسلام  قبلها  علوم 
أي على مدى  بأنّه عبر زمن طويل،  يستطرد  وبعدها  بالنفي. 
أكثر من سبعة قرون، كانت الحركة الفكريّة الفلسفيّة في أيدي 
المسلمين وحدهم. واحتلّ الفارابي وابن سينا خلال تلك الفترة 
مكانة بين المفكّرين الموسوعيّين الذين عاشوا على ظهر البسيطة. 
أو   عربّي علم  بوجود  القبول  ثمن  بأي  يريد  لا  رينان  لكنّ 
اليونان.  العلوم قد نشأت في  أنّ هذه  إسلاميّ، على أساس 
ويضيف رينان: اليونان كانت المصدر الوحيد للمعرفة والفكر 

.الصحيح
ورثوا  العرب  بأنّ  نعترف  بأن  ذلك  على  نردّ  أن  لنا  ويجوز 
العلوم من اليونان، وهذا أمرٌ لا ينكره أحد. وفي الحقيقة لا يجوز 
أن يُنسب إلى اليونان وحدها شرف امتلاك هذه العلوم بصيغتها 
أيضًا مصر والهند، فمنهما كذلك انطلقت  الأوّليّة، بل هنالك 
حركة عقلانيّة. لماذا إذًا يُنكر المرء وجود علم عربي أو إسلامي 
خلال هذه الفترة من الحراك الفكريّ الكبير الممتدّة عبر سبعة 
 ،إخوان الصفا قرون، والتي نشأت في ظلّها جماعة فلسفيّة هي



297 ردّ عطاء الله بايازيتوف على خطاب إرنست رينان	

تعبيره – موسوعة  أنتجت – وفق  التي يذكرها رينان، والتي 
وحسبما  الفكري؟  وسُموّها  العقلاني  بطابعها  تميّزت   فلسفية
الفلك  علم  من  كلٌّ  فيها  وصل  فترة  فهي  نفسه،  رينان  أكّد 
وعلم الكيمياء إلى تطوّر مذهل. وكذلك الأمر بالنّسبة إلى الجبر 
– وهو ما نضيفه نحن هنا، لأنّ رينان قد نسي ذِكره – الذي 
استخدمه العالِم العربي أبو الحسن ثابت بنُ قرّة في عهد الخليفة 
المعتضد للمرّة الأولى في حساب مساحة الأمكنة، وهو ما لم 
يكن استخدامه معروفًا لدى علماء الرياضيّات اليونايّين القدامى. 
اجتماعاتهم  يقيمون  المتكلّمون  كان  نفسها  الفترة  هذه  وفي 
للنقاش حول الدين برمّته وفقًا لمبادئ العقل وعلى أساسٍ من 
العقلانية الأكثر صرامةً. فإذا كانت كلّ هذه الحقائق المعروضة 
غير كافية لوصف هذه الفترة من العلم المزدهر بأنّها فترة العلم 
العربي - الإسلامي، فبأيّ حقّ يجوز لأوروبا إذن بأن تصف هذه 
المكوّنات العلميّة بأنّها أوروبيّة، في حين أنّ منطلقها الأوّل يعود 

أيضًا إلى تلك اليونان السعيدة؟!
وعلاوةً على ذلك – وتبعًا لمنطق رينان – ما كان لأوروبا أن 
تُطلق وصف العلوم الأوروبّية على تلك المعارف التي وصلت 
إليها بعد أن مرّت عبر كلّ المدن الإسلامية تقريبًا، فقد حصلت 
عليها ليس من مصدرها المباشر، بل من خلال الأعمال العلميّة 

العربيّة وبفضلها. 
الحالة  استنتاج رينان في هذه  إلى  النظر  ومن ثّم، لا يمكن 
صحيحًا،  المقابل  في  عَدَدناه  لو  لكن  تمامًا.  منطقي  أنّه  على 
رينان  يقبلُه  الذي  العلم  في  الأوروبيّين  حقّ  نرفض  أن  فعلينا 
ا على أنّ  ا، وهو ما سيُعَدّ بالموازاة دليلًا قويًّ بوصفه عِلمًا أوروبيًّ



مسلمون حدا ثيون 	298

النقد. ووفقًا لفهم عُلماء عرب،  زعمَه لا يمكنه الصمود أمام 
فإنّ هذا المنطق الذي يشكّك في حقائقَ جليّة يُعَدُّ غير صالحٍ 

أو غير منطقيّ. 
مثالًا على  نعرض  بأن  الصدد، سنسمح لأنفسنا  وفي هذا 

الشكل الذي يتّخذه هذا المنطق لدى رينان: 
إنّ العلوم التي توصف بأنّها عربيّة هي، وفقًا لرأيه، غير عربيّة، 
من  سنقول  المنطق،  لهذا  تبعًا  اليونان.  في  كانت  بداياتها  لأنّ 
ليست   الأوروبّية بـِالعلوم  تُوصف  التي  المعارف  إنّ  جانبنا 
أوروبيّة، بل يونانيةٌ أو آسيوية، لأنّ بدايتها كانت في اليونان أو 
في آسيا. هذا مع الأخذ في الاعتبار أيضًا أنّ الإسلام قد تجاوز 
أقدميّتها،  ورغم  قُرون،  ثمانية  إلى  بستّة  تكبُره  التي  أوروبا 
والعلميّ  الفكريّ  التقدّم  قيمة  إدراك  من  الإسلام  تمكّن  فقد 
أوروبا  تبدأ  لم  بينما  تطويره،  واستطاع  اليونانيون  دشّنه  الذي 
ا – في دراسة هذه العلوم إلّا من بعد ستّة إلى ثمانية  – الأكبر سِنًّ
قرون لاحقة، وتلقّت هذه الدراسة لدى أخيها الأصغر ]العالم 
أخرى،  بعبارة  نفسُه.  رينان  به  يعترف  ما  وهو  الإسلامي[، 
قد  إنّه  رينان  عنه  يقول  الذي  دين محمّد،  أو  الإسلام،  فإنّ 
عمل باستمرار على اضطهاد الفلسفة والعلوم وانتهى به الأمر 
بنقل  نشوئه  من  قرنين  بعد  قام  قد   ،المعارف هذه  وأد  إلى 
اللاتيني في  الغرب  إلى  الحيويّة  بقوّتها  عَهِد  اليونانية، ثم  العلوم 
العام 1275. وبالتالي فإنّ أوروبا المسيحيّة لم تُقدم على التعرّف 
إلى هذه العلوم إلّا بعد اثني عشَر قرنًا من ميلادها الفكري. 
الكبرى  الأخت  إزاء  قه  وتفوُّ الأصغر  الشقيق  قدرة  فإنّ  لذا، 

ملحوظان هنا. 



299 ردّ عطاء الله بايازيتوف على خطاب إرنست رينان	

وعليه فإنّه من المحتمل أن تكون هذه الحقيقة نتيجة لحديث 
النبيّ محمّد: اُطلُبوا العلم من المهد إلى اللحد))). يحاول رينان أن 
ف أوروبّا عن العالم الإسلامي باثني عشر قرنًا بظروف  يفسّر تخلُّ
في  وإسبانيا  فارس  وبلاد  وسمرقند  بُخارى  تكن  لم  جغرافية. 
ومع  فرنسا،  عن  منها  سوريا  أو  بغداد  عن  أبعد  الفترة  تلك 
ذلك كان المسلم من سمرقند أو بخارى أو إسبانيا يذهب إلى 
بغداد لدراسة علوم الفلسفة الجديدة. أليس هذا دليلًا على أنّه 
منطقية  نتيجةٌ  تلك  وأنّ  للعلوم  نفسِه تحفيز  الإسلام  يوجد في 
لحديث النبي محمّد: اُطلبوا العلم ولو في الصين.)))؟! إنّ طلب 
فلسفية،  نظرٍ  وجهة  ومن  مسلم))).  كلّ  على  فريضة  هو  العلم 
يمكن للمرء أن يقول لصالح الإسلام وتكريًما له إنّه لا يكفي 
مُنجِب،  أبٌ  هناك  يكون  أن  مزدهر  مستقبل  ولأجل  للحياة 
ا تلد الطفل وترعى مصيره، وإلّا فِمن  بل يتطلّب الأمر أيضًا أُمًّ
الممكن أن يَهلِك الرضيع الذي وُلد في حالة طيّبة جرّاء الرعاية 
تُعنى  التي  الأمّ،  تستحقّ  ألَا  السؤال:  يُطرح  والآن  المنقوصة. 
ا يانعًا  بمصير طفلها على النحو الذي يجعله يترعرع ليصبح شابًّ

يعني  وهذا  الصحاح،  الستّة  الأحاديث  كتب  في  الحديث  لهذا  وجود  لا  	(((

المؤلفات التي جمعت الأحاديث ذات المصداقية، كما أنّه غير موجود في كتب 
ى عام 795م( والحنبلي  صاحبَي المذهبين الفقهيين المالكي )مالك بن أنس المتوفَّ

)أحمد حنبل المتوفّى عام 855(. 

العلم  اُطلُبوا  صيغته:  في  الحديث  يُعدّ   .مسلم كلّ  على  فريضة  العلم  طلب  	(((

في  متضمّن  غير  لكنّه  شيوعًا،  النبوية  الأحاديث  أكثر  من   الصين في  ولو 
كتب الحديث المشهورة. ونظرًا إلى أنّ متنه صحيح، فقد ضُمّ إلى أحد كتب 

الحديث المتأخرة المهمّة. 

مثبت في مقدّمة ابن ماجه 17.  	(((



مسلمون حدا ثيون 	300

هذا  تستحقّ  بالطبع  أجل،  الامتنان؟  الاحترام،  بكلّ  جديرًا 
الامتنان. لذلك، وإذا ما أردنا أن نستخدم تشبيهًا، ألا ينبغي 
أن نعترف بأنّ اليونان قد اتّخذت مكانة الأب فيما يخصّ العلوم 
العقلانية، بينما اتّخذ العالم العربي أو الإسلام مكانة الأمّ الراعية؟ 
إذا ما اعتبر المرء أنّ هذا التشبيه مناسبًا، فبالإمكان التوصّل إلى 
ا بامتنان كبير،  نتيجةٍ مفادها أنّ أوروبا تَدِين للإسلام بوصفه أُمًّ
ا حسن التربية، أبوه هو اليونان. أوروبا لم تكن  لأنّه سلّمها شابًّ
تعرف الأب مطلقًا آنذاك. ألا ينبغي لذلك إذن أن يُنسب الابن 
إلى أمّه التي ربّته، أي العالم العربي؟ وبناء على ذلك فإنّنا نُثبت 

أنّ العلم الذي تحدّث عنه رينان هو يوناني كما هو عربي أيضًا.

2

يرى رينان أنّ الحركة العقلانيّة للعرب والنشاط العلمي لخلفاء 
يكونا  لم  كاملة  قرون  سبعة  مدى  على  امتدّا  اللذين  المسلمين 
إنّ ذلك حدث رغمًا عنه وفي  إرادة الإسلام، بل  نابعَين من 
مواجهةٍ معه. وقد خلص رينان إلى هذه النتيجة على أساسٍ من 

الفكرتين التاليتين: 
أنّ القرن الأوّل للإسلام كان أبعد ما يكون عمّا يسمّى  	)1

فلسفةً أو علمًا.
أنّ العرب ليسوا فلاسفة على الإطلاق. فالعربي البدويّ  	)2
لا  وهو  التصوّف،  إلى  ميلًا  الناس  أقلّ  هو  الرحّال 
يجنح إلى التأمّل العميق، حسبما يقول رينان؛ وطوال ما 
العربية،  القبيلة  انتشار الإسلام مقتصًرا فقط على  كان 



301 ردّ عطاء الله بايازيتوف على خطاب إرنست رينان	

العصر  الأوائل وخلال  الأربعة  الخلفاء  فترة  أي خلال 
أيّ حركة  الأمويّ – يستطرد رينان – كان مفتقدًا إلى 
فكريّة دنيويّة الطابع. وقد تغيّر ذلك كلّه في العام 750، 
على  العبّاس  بني  أحفاد  مع  فارس  بلاد  تغلّبت  عندما 

سلالة بني أميّة.
بادئ ذي بدء، فإنّه إذا ما جاز لنا أن نخلُص من عدم قدرة 
الإسلام على انتهاج العقلانيّة أو عدم أهليّته للعلم، وعدم قدرة 
للعرب  الفكريّة  الفلسفة، وكذلك من قيام الحركة  العربّي على 
رغمًا عن الإسلام وفي مواجهته، إلى أنّ العرب قد نأوا بأنفسهم 
فلا  بها،  يقبلوا  ولم  الطابع  الدنيويّة  العلوم  الأوّل عن  القرن  في 
بدّ من أن يكون جائزًا لنا أيضًا – بالمنطق نفسِه – التوصّل إلى 
نتيجةٍ مشابهة فيما يخصّ أوروبا، بحيث يمكننا القول إنّ أوروبا 
هي  المعاصرة  الفكريّة  حركتها  وإنّ  للعقلانيّة،  أهلًا  ليست 
حركة خارجية وغريبة عن طبيعتها؛ لأنّ أوروبا نأت بنفسها 
عن كلّ حركة فلسفيّة وفكريّة، ليس فقط في القرن الأوّل بل 
خلال الاثني عشر قرنًا الأولى بعد ميلادها الجديد مع اعتناقها 
المسيحيّة. ولم يأتِ التحوّل في كلّ الأمور إلّا بعد القرن الثالث 
عشر ونتيجةً لغزو العرب للأندلس ونتيجةً للحضارة التي نُقلت 
إلى أوروبا عبرهم. منذ ذاك الحين فقط بدأت أوروبا المسيحيّة 

تهتمّ بالعلم. 
إنّ الُمحاججة بهذه النتيجة المنطقية فيما يخصّ أوروبا انطلاقًا 
حقيقة  في  المحاججة  ستعني  الإسلام،  عن  رينان  فرضيّة  من 
بيّنة، وهو ما يسمّيه العرب المغالطة. بالفعل عطّلت الحروب، 
الداخلّي  رَ  التطوُّ جزئيّة،  بصورةٍ  الرُحّل  البدو  حياةُ  وكذلك 



مسلمون حدا ثيون 	302

للعرب ونشاطهم العلمي، لكنّ ذلك استمرّ لفترةٍ قصيرة. ولا 
أدلّ على صحّة هذا الرأي من أن نرى أنّهم بعدما تحرّروا نوعًا ما 
من الهموم الخارجيّة، وانتقلوا إلى حياة اجتماعيّة منظّمّة، ظهرت 
لديهم على الفور الانشغالات الفكريّة، وانكبّ العرب المسلمون 

ا على العمل العلميّ.  سويًّ
والحيوانات  البشر  طبيعة  ر  لتطوُّ الطبيعيّ  القانون  لكنّ 
ا على أحد، ووفقًا لهذا القانون، فإنّ هذه  والنباتات ليس خفيًّ
إلى أرض  بعد مجيئها  تُظهر في الحال كلّ قدراتها  الكائنات لا 
ا، وتكون أسرع لدى  الله، بل إنّ هذه القدرات تتشكّل تدريجيًّ
ذاته،  النموذج  إلى  البعض الآخر. واستنادًا  البعض وأبطأ لدى 
في  نفسها  تقوّي  أن  حديثًا  المتشكّلة  والأمّة  الدولة  على  يجب 
الداخلّي والخارجيّ. وتبعًا  تنظيمها  البداية وتحقّق الاستقرار في 
وجّهها  التي  الانتقادات،  نعدَّ  أن  يمكن  لا  الاعتبارات،  لهذه 
رينان إلى الخليفة عمر بن الخطّاب بسبب تصّرفاته التي نرى أنّها 
أنّه  رة. فعلى المرء ألّا ينسى  لم تتجاوز حدود العدل، بأنّها مبرَّ
رًا أنّ المبدأ الذي تمسّك  عندما يتبيّن في أوساط الناس الأكثر تنوُّ
لا  وأنه  أثبت صلاحيّته،  ما  كثيًرا  الضرورة،  بحكم  عمر  به 
يزال مُتّبعًا حتّى الآن بين البشر القادرين على فهم عدالة المطالب 
القانونيّة لسلطةٍ راسخة وعلى إدراك القيمة الأخلاقيّة للقوانين. 
وقت  في  ملاءمةً  أكثر  العملّي  تطبيقه  في  كان  هذا  عمر  فمبدأ 
كان هو فيه مُحاطًا بقوم غير متعلّمين وذوي تصوّرات وثنيّة 
فظّة، ولم يكونوا قادرين حتّى على استيعاب القوانين الأخلاقيّة. 
وللدفاع عن المبدأ الذي اتّبعه عمر يمكننا أن نقتبس كلمات رينان 
نفسِه: علينا أن لا نتوقّف عند الشذوذ المؤقّت. ألم يذمّ العقلاء 



303 ردّ عطاء الله بايازيتوف على خطاب إرنست رينان	

الأسلحة الناريّة في بداية عهدها ثم اكتشفوا بعد ذلك مساهمتها 
.الثمينة في انتصار الحضارة؟

لا يكون المذهب الإنساني ومحبّة الإنسانيّة مفيدَين دائمًا عند 
السعي إلى حكم جماهير متنوّعة المشارب من الناحية الأخلاقيّة 
والفكريّة، ونشر وترسيخ أُسُس ثقافيّة بين هذه الجماهير نفسها. 
يراه رينان هدّامًا،  الذي  المبدأ  آنذاك بهذا  عُمر  يتمسّك  فلو لم 
المستحدث  الإصلاح  هذا  يتقّوض  أن  فعلًا  الممكن  من  لكان 
الذين  القوم الجهّال  التعاليم الجديدة من بدايتها على يد  وهذه 
نشأت هذه التعاليم بين ظهرانَيهم، مثلما حدث للعرب في نهاية 
ظلّ  ففي  لبغداد.  الوثنيّة  القبائل  غزو  بعد  عشر  الثالث  القرن 
اليونانية وللعلوم  للفلسفة  آنذاك، كان يمكن  السائدة  الظروف 
تُدمّر،  أن  العرب  طريق  عن  أوروبا  إلى  وصلت  التي  الأخرى 
مثلها مثل الكثير من الآثار القيّمة من الثقافة القديمة. لكن هذا 
بالحضارات  متعمّقة  يتمتّع بمعرفة  الذي  لرينان  بالطبع معروف 

القديمة أكثر من أيّ شخص آخر.

3

أثناء تقديمه للبراهين على نشأة العلوم العربية رغمًا عن الإسلام 
إنّه يحلّل  للغاية. حيث  أو ضدّه، استخدم رينان مناهج غريبة 
الحالة الفكريّة الغامضة لروّاد الحضارة المسلمين، تحديدًا أؤلئك 
الخلفاء المشهورين بمعرفتهم الواسعة وحماستهم. فمثلًا يقول إنّ 
من  كانوا  والمأمون،  الرشيد  وهارون  المنصور  ومنهم  الخلفاء 
المسلمين ضعيفي العقيدة. ويبّرر رينان كون هؤلاء الخلفاء غير 



مسلمون حدا ثيون 	304

مسلمين فقط بالقول: كانوا يتطلّعون لمعرفة كلّ شيء وخاصّة 
ا. كانوا يسائلون الهند وفارس القديمة واليونان  ما كان غريبًا وثنيًّ
خاصة. ومن هذه الكلمات المقتبسة تنتج لدينا التسلسل المنطقيّ 

التالي:
من يهتمّ بما هو أجنبي أو وثني، يَنتمِ إليه، أي إلى ما هو  	.1

أجنبي أو وثني.
وبالمعتقدات  أجنبي  هو  ما  بكلّ  يهتمّون  كانوا  الخلفاء  	.2

الوثنية الأخرى.
فيترتّب على ذلك:

أنّ الخلفاء المسلمين لم يكونوا مسلمين.
بالاستعانة بمثل هذا المنطق، يمكن للمرء أيضًا أن يجادل في 
انتماء محمّد نفسه إلى الدين القويم، أو يثبت انتماء هؤلاء الأوروبيّين 
والعلماء المسيحيّين المهتمّين بالعلوم القديمة وبالإسلام إلى الإسلام. 
عندئذٍ يصبح التسلسل المنطقيّ نفسه على النحو التالي: محمّد 
ا بتعاليم المسيحيّين واليهود  ا لأنّه كان مهتمًّ لم يكن مسلمًا حقًّ
هذا  رينان  منطق  أنّ  الواضح  ومن   .وعيسى موسى  وبتعاليم 
أثر الإسلام  تقليص  الواقعيّة. وبدلًا من  الحقائق  يتطابق مع  لا 
على العلم، تصبّ الأفكار السابقة المقتبسة من رينان بالأحرى في 
صالح الإسلام وتثبت بذلك شيئًا واحدًا، وهو أنّ محمّدًا نفسه 
وكذلك كلّ الخلفاء المسلمين لم يكونوا متعصبّين ضيّقي الأفق 
ولا آحاديّي الرؤية، وإنّما نظروا إلى العلم بأعلى درجة من الانفتاح، 
ا بكلّ فروعه، ولم يستخفّوا قطّ بأيّ شكل من  وأبدَوا اهتمامًا قويًّ
الأشكال بالمصادر الوثنيّة. وفي حال لم يكن هذا الاستنتاج كافيًا 

لإظهار غياب التعصّب عن الإسلام، سنقدّم استنتاجًا آخر:



305 ردّ عطاء الله بايازيتوف على خطاب إرنست رينان	

الرشيد  وهارون  المنصور  الخلفاء  أنّ  رينان  مع  فلنفترض 
والمأمون لم يكونوا مسلمين، فإنهم لم يكونوا مع ذلك الوحيدين 
الخلفاء  استثناء كلّ  بدون  فعل ذلك  بل  العلوم،  الذين دعموا 
والأمويّين  فارس  بلاد  في  البويهيّين  مثل  مختلفة  سلالات  من 
إلخ.  حلب  في  والحمدانيّين  مصر  في  والفاطميّين  الأندلس  في 
في كلّ مكان نَشَط فيه الخلفاء كانوا يرسلون في طلب أفضل 
العلماء ويستقدمونهم ويتنافسون فيما بينهم على دعمهم. وبهذه 
ا  الطريقة، فإنّ الإسلام والعلم توأمان لا ينفصمان، يظهران سويًّ
في كلّ مكان، وحيثما دخل الإسلام، دخل العلم أيضًا. فإلامَ 
الظاهرة، إن لم يكن إلى دعم دين  يمكن أن ننسب مثل هذه 
محمّد نفسِه للعلوم؟ والآن كيف يمكن لرينان بعد ذلك أن يقدّم 
بالمرحلة  فيما يسمّى  العلمّية  النشاطات  بأنّ كلّ  توضيحًا مقنعًا 

العربية قد تّمت رغمًا عن الإسلام وضدّه؟
في  آسيا  ومسلمي  المسيحيّة  أوروبا  بين  مقارنة  عقدنا  وإذا 
ففي  تبايناتٍ لافتة.  فسنرى  عنها،  رينان  يتحدّث  التي  الفترة 
جانبٍ، يجتهد المسلمون في كلّ مكان من أجل الفلسفة والعلم 
ويكافئ الخلفاءُ العلماء بسخاء. وفي الجانب الآخر، تعيش أوروبا 
الفكريّة  الحركة  في  مشاركة  أي  دون  ذاته  الوقت  في  المسيحيّة 
للعرب، ولا تُظهر أدنى اهتمام بحركة الأفكار هذه. ولم تدخل 
العلوم إلى فرنسا إلّا في القرنين الحادي عشَر والثاني عشر، وذلك 
مظهره  في  الإسلام  أنّ  يتبيّن  الطريقة  وبهذه  الصدفة.  بمحض 
الأوّل كان يبحث عن العلم في كلّ مكان، في حين أنّ العلم كان 
يبحث من جانبه لوقت طويل عن أوروبا الكاثوليكيّة ولم يجدها 
ا  منطقيًّ أوَليس  المسلمين.  العرب  إلّا بجهد جهيد وعن طريق 



مسلمون حدا ثيون 	306

انتقل إلى فرنسا وأوروبا من  العلم قد  بأنّ  أكثر الآن الاعتراف 
مثل  كان   الإسلام إنّ  القول  عن  عوضًا   ،إعصار خلال 
ر في إيران، كما يقول رينان؟ يبدو لنا أنّ  إعصار أخمد التطوُّ
هذا الاستنتاج أكثر ملاءمةً، وأنّه أقرب إلى الحقائق التاريخيّة من 
إعلان رينان أنّ العلم قد وصل إلى المسلمين رغمًا عن الإسلام. 

4

يقول رينان: إنّ الإسلام قد عمل باستمرار على اضطهاد الفلسفة 
والعلوم وانتهى به الأمر إلى وأد هذه المعارف. وقد توصّل رينان 
التالية: الفكرة  طريق  عن  للإسلام  المحزن  الاستنتاج  هذا   إلى 

لقد اختفت العلوم المدعوّة بالعربية بعد أن نقلت لقاح الحياة إلى 
الغرب اللاتيني. ]...[ وإذا تجاوزنا سنة 1200 لم نعد نعثر على 
فيلسوف عربي واحد جدير بالاهتمام. كانت الفلسفة مضطهدة 
دومًا في العالم الإسلامي لكن ليس بالقدر الذي يلغي وجودها.. 
ووفقًا لكلام رينان، يترتّب على ذلك أنّ الإسلام بعد أن خلّف 
وراءه عصر النشاط العلمي، سلّم العلم الذي رعاه بعناية إلى غرب 
ا للأصغر على  أوروبا لكي تواصل تطويره، مثلما يقول الأكبر سنًّ
سبيل المجاز: والآن يا أوروبا، اعكفي على دراسة العلم الجديد 
بالنسبة إليك، يكفي أنّك ظللتِ على مدى ثلاثةَ عشَر قرنًا كاملة 
دون أيّ مشاركة في الحركة الفكرية. باختصار – وحسب فهمنا 
الانتكاسة  المسلمين هذه  لمعنى خطاب رينان – بدأت في ديار 
التي عايشتها أحيانًا شعوبٌ متحضّرة أخرى. مع ذلك، فليس 
من العدل إرجاع الجمود العلميّ للعرب فقط إلى دينهم وربط 



307 ردّ عطاء الله بايازيتوف على خطاب إرنست رينان	

انتكاسة مماثلة  هذا الانحطاط به، في حين يُنسب سبب وقوع 
لدى شعوب أخرى إلى أحداث لا علاقة لها بالدين. قد يكون من 
الأنسب لو أُرجعت أسباب جمود النشاط العلميّ لدى العرب إلى 
تلك الأسباب الطبيعيّة التي ترتبط بها هذه الظاهرة لدى شعوب 
أخرى. لماذا لا يلفت الانتباه، من بين أمور أخرى، إلى الحقيقة 
التاريخيّة المعروفة عن هجوم القبائل الهمجيّة على بغداد واستيلائهم 
عليها؟ لا يوجد أي شك تاريخي في أنّ هذه الشعوب الكافرة 
القادمة من وسط آسيا قد هاجمت جنوب القارّة المتحضّر بكلّ 
عنفوان همجيّتها، حيث دمّروا في طريقهم كلّ ما يمكن تدميره. 
وفي غضون ذلك يجب ألّا ننسى أنّ هؤلاء الغزاة البرابرة قد دخلوا 
الدين  هذا  تأثير  وازدهرت حضارتهم تحت  بعد،  فيما  الإسلام 
– وذلك لأسباب عديدة، لا مجال للحديث عنها هنا – وكان 
ا، بحيث إنّه بعد وقت  ا وتدريجيًّ هذا الازدهار بطيئًا لكن مستقرًّ
رُها الفكريّ معادلًا لأوروبا،  ليس ببعيد وبمجرّد أن أصبح تطوُّ

م العلميّ. سارت تخطو معها إلى الأمام يدًا بيد على طريق التقدُّ

5

من  العقلية شيئا  المباحث  الإسلامية هذه  الديانة  منحت  هل 
 ..ّلم يحدث هذا قط ،يتساءل رينان، ويجيب: لا الرعاية؟
على  باستمرار  عمل  قد  الإسلام  إنّ  الواقع  رينان:  ويستطرد 
 ..اضطهاد الفلسفة والعلوم وانتهى به الأمر إلى وأد هذه المعارف
هذا الاستنتاج يستخلصه رينان – من بين أمور أخرى – من أنّه 
معادية  حركة  وجود  عنه  يتحدّث  الذي  الزمن  في  لافتًا  كان 



مسلمون حدا ثيون 	308

للعلوم الفلسفيّة لدى قطاعات عديدة من الأمّة المسلمة. والناس 
 .الزنادقةالذين انشغلوا بهذه العلوم وُصفوا، حسب رينان، بـ
ولتهدئة الجماهير المحرّضة من قبل الأئمّة )لقد كان الدراويش 
بالأحرى وراء تحريضهم، أي من خلال هذا النوع من الناس 
الذين يوصفون في روسيا بـالَممسُوسِين أو المجاذيب إلخ()))، 
قامت الدهماء بحرق كتب الفلسفة. تحوّلت المسبّات أحيانًا إلى 
شجارات جماعيّة وحتّى الخليفة المأمون صُبّت عليه اللعنات لأنّه 

 .(((قدّم الدعم لعلوم الفلسفة
هذه  نسبة  لكنّ  وقعت،  الأمور  هذه  كلّ  حقيقيّ،  هذا 
الظواهر من حياة الناس إلى الإسلام وحده أو إلى تعاليم النبي، 
كما يفعل رينان، هي على الأقلّ أمرٌ غريب. بالطبع لا ينبغي للمرء 
أن يزعُم أنّه لم يكن يوجد بين المسلمين – خصوصًا في ذاك الزمن 
الجاري الحديث عنه – متعصّبٌ واحد، أو درويش أو صوفّي، 
لكنّ رينان لا يستطيع أيضًا من جانبه أن يقول إنّه لم يكن يوجد 
المدن  عن  فضلًا  المعاصرة،  الحضارة  مركز  وهي  باريس،  في 
الأوروبيّة الأخرى، رهبانٌ كاثوليك أو مَن شابههم، يكرهونه 
لإحياء  الرافضين  من  يكونوا  ولن  تفكيره،  طريقة  ويكرهون 
تعذيب محاكم التفتيش الإسبانيّة من أجله هو وأقرانه في الفكر. 
ولا يزال باقيًا في ذاكرة الجميع مدى الانزعاج والَجلَبة التي أثارها 

 قدّيس مجنون تعني عند المسيحييّن الأرثوذكس في روسيا jurodivyj كلمة 	(((

على غرار مجاذيب المسيح. وتنطبق صفات هؤلاء على مجموعة من المتصوّفة 
 .مجاذيب محمّد المسلمين، وهناك أمثلة في روسيا على

إمّا أنّ بايازيتوف يحيد كثيًرا عن الترجمة الروسية في هذا المقطع، أو أنّ الترجمة  	(((

الروسية ذاتها تحيد عن الأصل الفرنسي. 



309 ردّ عطاء الله بايازيتوف على خطاب إرنست رينان	

لدى رجال الدين الكاثوليك في فرنسا مشروعُ نزع الأيقونات 
والصور والصلبان ورموز المسيحيّة الأخرى من قاعات المحاكم 
والمباني الحكوميّة وأيضًا منع تدريس قانون الربّ في المؤسّسات 
التعليميّة. كلّ هذه التصّرفات من قِبل الحكومة الفرنسية أثارت 
الفرنسيّين، وهم بلا  الكثيرين من  انزعاجًا لدى  تثير  تزال  ولا 
شكّ مثقّفون، وتبعًا لذلك، تُنسب هذه التصّرفات إلى الرغبة في 
إرضاء الُملحدين. وهنا يتساءل المرء: أين يكمن إذن ذنب دين 

المسيح في ذلك؟ 
الحكومة  يلوم  ألّا  المرء  على  لكان  رينان  منطق  اتّبعنا  ولو 
أن  ذنب  ويحمّلهم  أنفسهم  والإنجليز  الفرنسيّين  بل  وحدها، 
بإصلاحات  يرضَون  ولا  بينهم  يعيشون  أناس  هناك  يكون 
الليبراليّين ولا المحافظين، ولتوجّب أيضًا توجيه النقد إلى هاتين 
بقناعات  ورجعيّين  متطرّفين  تُخرّج  مدارسهما  لأنّ  الأمّتين 
الإصلاحات  بشأن  بينهم  فيما  يتنازعون  متعارضة،  سياسيّة 
الحكوميّة. ومن المعروف أنّه في فرنسا وإنجلترا كثيًرا ما تؤدّي 
تقود  برلمانية،  فضائح  إلى  والإصلاحات  الجديدة  الأفكارُ 
أو بوزارة بأكملها. وفي  بدورها إلى الإطاحة بزعيم حزبٍ ما 
بريطانيا تُعقد اجتماعاتٌ معارضة لوزارة ما، وفي فرنسا يتجمهر 
أناس غير راضين عن الحكومة أو النظام الاجتماعي الحالي. وهنا 
يتساءل المرء: أين يكمن وجه الاختلاف بين هذه الاجتماعات 
هجمات  وبين  ما،  تحوّل  إلى  تقود  ما  كثيًرا  التي  والتجمّعات 

جماهير عربيّة غير متعلّمة على العلماء والفلاسفة؟
كان  لكنّه  العرب،  العلماء  بين  صراع  ثّمة  كان  أنّه  صحيح 
ه  ينتمون إلى توجُّ الذين  العلماء  ا. وقد اقتصر هجوم  أدبيًّ صراعًا 



مسلمون حدا ثيون 	310

معيّن على خصومهم على قضايا سجاليّة، ولم تتعدَّ قطُّ حدود 
هة  الأدب. ولم تكن الهجمات الأدبية لعلماء الدين المعارضين موجَّ
الفلسفية في حدّ ذاتها، بل عبّرت عن ردود فعل  العلوم  ضدّ 
مستنكرة على بعض الشخصيّات من الفلاسفة أو العلماء، من 
الذين صدرت عنهم – نتيجة لانجذابهم لفلسفة معيّنة وفي غمرة 
حماستهم للدفاع عن المناهج الفلسفيّة التي أغرموا بها – مواقف 
لا تحترم بعض الثوابت الدينيّة لدين الإسلام السائد، وجرحوا 
بذلك مشاعر قرّائهم. وقد شهدنا حتّى في القرن التاسع عشر 
مختلفة؛  اتّجاهات  إلى  المنتمين  العلماء  بين  مُشابهة  أدبيةً  معاركَ 
فلنأخذ على سبيل المثال التلاسُن والخلاف الذي دبّ منذ وقت 
غير بعيد في سان بطرسبرغ بين أطبّاء العلاج التماثلّي )الهوميوباثي( 
الشّناعة  شديدة  عباراتٌ  استُعملت  حيث  الإخلافي،  والطبّ 
ونُعت  بالمحتالين،  فوُصف هؤلاء  العلماء.  بين  بالنسبة لخلاف 
مّ. وكانت مثل هذه الخلافات – بالطبع  الآخرون بطبّاخي السُّ
دون العبارات المهينة – موجودة لدى العرب بين المدارس أو بين 
ولنسمح  الحديثة.  الفلسفة  وتعاليم  القدامى  الدين  علماء  تعاليم 
لوثر  مارتن  اضطهاد  عن  النظر  – بغضّ  نلاحظ  أن  لأنفسنا 
الثلاثين عامًا وما شابه ذلك  بارثيليمي وحرب  القديس  وليلة 
من أحداث – أنّه ليس من العدل أن نطلب من الإسلام القضاء 
القضاء عليه في عقر دارها. وبالطبع  أوروبا  على ما لم تستطع 
يجوز للمرء أن يتمنّى، ولكن لا ينبغي أن يطالب، بأن يكون 
كلّ من يعتنقون الإسلام علماء وفلاسفة متوافقين في الرأي، ولا 
الحديثة.  الفلسفة  مدارس  نظرياّت  على  يحتجّون  أو  يعارضون 
كذلك ربما لا يكون من العدل تمامًا، نعت الثبات على الرأي 



311 ردّ عطاء الله بايازيتوف على خطاب إرنست رينان	

أوروبا  في  لذلك  المرء  يستخدم  فيما  بالتطرّف،  المسلمين  لدى 
تعبيًرا أنيقًا هو المعارضة. يكفي الإسلام شرفًا وفخارًا أنّه عبر 
وأمراء مسلمين عديدين،  قرون عديدة وفي ظلّ حكم خلفاء 
شهد العلم ازدهارًا ووُجد من يقدّره ويدافع عنه، وأنّ دين محمد 
كاثوليكيّة  تفتيش  محاكم  بإنشاء  بيئته  في  يسمح  ولم  يُنشئ  لم 

لمحاربة حرّيّة الجهر بالمعتقد الدينيّ.

6

إسباني، حضر في  مسلم  ذكر  رينان  ورد في خطاب  ذلك  بعد 
رينان  ويقدّم  فيها.  يعجبه  ما  المتكلّمين ولم يجد  بغداد حلقات 
رواية هذا الرجل – هكذا يُفترض – على أنّه دليل آخر عن مقدار 
الحرّ  التفسير  أو مع  معه  تسامحهم  للعلم وعدم  المسلمين  كراهية 
للقضايا الدينيّة. لا بدّ من أن نلفت النظر بدايةً إلى أنّ رينان لم 
يقدّم وصفًا لهذا الشخص المسلم المذكور، ولم يوضح من يكون. 
الدين  علماء  طائفة  إلى  ينتمي  أنّه لا  افتراض  من  بدّ  ولذلك لا 
ينتمون  قليلة –  استثناءات  – مع  كانوا  والذين  الوقت،  ذاك  في 
جميعهم إلى إخوان الصفا. لهذا فمن المفترض أن يكون الشخص 
الذي يتحدّث عنه رينان مجرّد درويش غير متعلّم أو صوفّي قليل 
العلم، شدّ الرحال ربّما لغرض وحيد، هو زيارة المقامات المقدّسة. 
والآن يُطرح السؤال إن كان مثل هذا الشخص قادرًا على الحكم 
بشكل ملائم على مثل هذه المحادثات الفلسفيّة المعقّدة التي كان 
يشترك فيها المتكلّمون، وما إذا كان رأي شخص واحد، حتّى 
لو كان مثقّفًا للغاية، يصلح أساسًا للحكم على الوضع الفكريّ 



مسلمون حدا ثيون 	312

للمجتمع الإسلامي ككلّ. من المفهوم تمامًا بالنسبة إلى شخص 
توقّف في  تامّ، على سبيل راهب كاثوليكيّ،  مهووس بشكل 
قادرًا  يكون  ألّا  للبابا في روما،  زيارته  باريس في طريق رحلة 
وأن لرينان  العلميّة  المحاورات  مناسب على  بشكل  الحكم   على 
يتعاطف معها، خصوصًا لو تعلّق الأمر بعدم وجود عنصر إلهيّ 

في الظواهر الطبيعيّة.
وسط  ا  رسميًّ بها  مسموحٌ  جمعيّات  وجود  أنّ  لنا  ويبدو 
المسلمين مثل إخوان الصفا التي ورد ذكرها أعلاه، والتي 
كان أعضاؤها من المتكلّمين يتناقشون بحرّيّة في مختلف القضايا 
الدينيّة على أساس عقلّي محض، والتي كان يتمتّع فيها المادّيّون 
باختصار، كلّ  والملحدون والروحانيّون والربّانيّون وغيرهم، 
ممثّلي المذاهب الفلسفيّة، بالحقوق نفسها وبالاحترام ذاته، لُهو 
دليل أكبر على دعم الإسلام للعلوم والفلسفة وعلى تسامحه، 
أكثر من تقرير رينان عن مسافر متديّن لا نعرف من يكون. 

7

ا هو كونه يحمل ضدّ العلم  يقول رينان: إنّ ما يميّز المسلم جوهريًّ
حقدًا دفينًا. وكدليل على صحّة ادّعائه، يستشهد برأي الشيخ 
بوصفه  باريس  عدّة سنوات في  الذي قضى  الطهطاوي  رفاعة 
رجل دين في المدرسة الإسلامية المصرية))). كتب الشيخ المذكور 

كان رفاعة الطهطاوي إمامًا للبعثة العسكريّة المصريّة التي أرسلها محمد علي  	(((

تخليص  الشهير  كتابه  عودته  بعد  ألّف  وقد   1824 عام  باريس  في  للدراسة 



313 ردّ عطاء الله بايازيتوف على خطاب إرنست رينان	

في كتابه أنّ العلم الأوروبي من أوّله إلى آخره زندقة!، وخصوصًا 

فرضيّته الأساسيّة بعدم تغيّر القوانين الطبيعيّة – ثّم يضيف رينان 

من تلقاء نفسه: ولا بدّ من الاعتراف بأنّ وجهة نظره تتناسب 

البحث  مع  دائمًا  تتعارض  المنزلة  فالعقائد  الإسلاميّة،  والرؤية 

.الحرّ الذي قد يخالفها

نظر  من وجهة  رينان:  يقول  لماذا  نتساءل:  أن  لنا  ويجوز 

الإسلام وليس: من وجهتَي النظر المسيحيّة واليهوديّة؟ هل 

الوحي  عقيدة  اليهوديّ  الكنيس  أو  المسيحيّة  الكنيسة  محت 

يتعامل  الأمر كذلك، كيف  يكن  لم  وإذا  دينهما؟  من  الإلهي 

الطبيعيّة  القوانين  ثبات  نظريّة  مع  واليهودي  المسيحي  الدينان 

بالخارقة  تُنعت  التي  الأخرى  والظواهر  المعجزات  إلى  بالنظر 

هذه  اعتبرت  ما  وإذا  زندقة؟  أيضًا  فيها  يرى  ألا  للطّبيعة؟ 

الأديان الثلاثة كلَّ ما لا يتماشى مع عقائدها زندقةً، فإنّ كلمة 

الشيخ في حديثه وخصّ بها رينان  استخدمها  التي   ،زندقة

الإسلامَ وحده في تبريره، لا تعبّر عن وجهة النظر الإسلاميّة 

استنتاج  من  أيضًا. ويمكن  واليهوديّة  والمسيحيّة  بل  فحسب، 

أنّه من الصواب من وجهة  رينان فيما يخصّ كلام الشيخ عن 

نظر إسلاميّة اعتبار العلوم الأوروبية زندقة، تكوين التسلسل 

المنطقيّ التالي:

العقيدة الُموحى بها تشكّل دائمًا نقيضًا للبحث الحرّ. 	.1

والعلوم  الحديثة  الفرنسية  الحضارة  مع  خبرته  عن  باريز  تلخيص  في  الإبريز 
الجديدة وعادات الفرنسيين وتقاليدهم. )المترجم(



مسلمون حدا ثيون 	314

تُعدّ  للطبيعة  الحرّ  البحث  أساس  على  يقوم  تعليم  كلّ  	.2
– من وجهة نظر الأديان – زندقة.

تضمّ كلّ من اليهودية والمسيحيّة والإسلام عقائد مُوحى  	.3
بها – فيترتّب على ذلك أنّ

أيّ بحث حرّ للطبيعة لا بدّ من أن يُعدّ – من وجهة نظر  	.4
تلك الأديان الثلاثة – زندقةً. 

أمّا بحسب التسلسل الآخر للمنطق الرينانّي فيترتّب ما يلي: 
يكره المسلمون العلم، لأنّهم – من وجهة نظر دينهم الصحيحة 
إلى  التوصّل  يجوز  الأساس  هذا  وعلى  زندقة.  يعدّونه  تمامًا – 
الاستنتاج التالي: لا بدّ لكلّ إنسان يرى أنّ دينه حقيقةٌ مُوحى 
بها من الله أن يكره كلّ العلوم ما عدا العلوم الدينيّة التي تؤيّد 
هذه الحقيقة، لأنّه يجوز لكلّ إنسان – وهذا صحيح تمامًا من 
وجهة النظر الدينيّة – أن يعُدّ العلم زندقة فاسقة. والآن، انطلاقًا 
من استنتاج رينان، هل يمكن اعتبار أنّ المسلم وحده هو من 
يكره العلم؟ أم أنه من المنطقي أكثر – أيضًا وفقًا لمنطق رينان 
ذاك – القول إنّه لا بدّ تقريبًا لكلّ شخص يؤمن بدينٍ سماوي، 

مِن أن يكره العلم؟ 

8

إنّ المسلم على قناعة صلبة بأن البحث غير مجدٍ  يقول رينان: 
بل هو مدعاة إلى الخطأ ويشبه أن يكون كفرًا.. ثم يضيف: 
إذا انطلقنا من فكرة أنّ في البحث تعدّيًا على حقوق الله فإنّنا 
نصل حتمًا إلى تعطيل ملكة العقل والإخلال بمقتضيات الدقّة 



315 ردّ عطاء الله بايازيتوف على خطاب إرنست رينان	

والعجز عن الرأي الصائب. ينهي المسلمون كلّ قول بالعبارة 
يثبت  لكي  العبارة  يستخدم هذه  أن  يريد  أعلم. وهو  الله 
أنّ المسلمين سقطوا ضحيّة الخمول الفكري وعدم القدرة على 
 ،الله أعلم :التفكير الواضح، ولهذا يقولون في ختام كلّ نقاش
وإلّا لماذا إذن – حسب رينان – تأتي هذه العبارة المعتادة دائمًا 
للمسلم في الختام؟ والآن – وحسب وجهة نظرنا – لا يمكن 
استنتاجات  على صحّة  دليلًا  بوصفها  العبارة  بهذه  الاستعانة 

رينان المذكورة أعلاه، وتحديدًا للأسباب التالية:
أو  لــرأي  احــرام  عــن  إعــراب   أعــم الله  عبــارة  في  أوّلًا: 
قناعــة أخــرى، خصوصًــا إذا وردت بعــد اقتبــاس أو إشــارة أو 
توضيــح لتعليقــات عــى ســؤال مــا، مثــاً كإجابــة القــاضي عــى 
هــل  لكــن  رينــان –  العالِــم  اقتبســها  مطلــب لايــارد))) – التــي 
يؤمــن القــاضي فعــاً بمــا ينســبه رينــان إليــه، وهــو أنّ الله وحــده 

هــو الــذي يعــم؟
آراء  أيضًا في قضايا أصعب، تختلف  العبارة  تُستخدم هذه 
علماء عديدين في حلّها. وكثيًرا ما يحدث عند نقل فكرة غريبة 
صحيح  بشكل  منقولة  الفكرة  تكون  ألّا  ناقلها،  لفهم  وفقًا 
تمامًا، أو كما كان يرغب مؤلّفها نفسه، ولذلك يحدث أن يُعاد 
للقضيّة  الخاصّ  وفهمِه  ناقلِها  بفكر  أكثر  لةً  محمَّ الفكرة  إنتاج 
المعنيّة، وفي هذه الحالة يقول المسلم كذلك: الله أعلم، أي أنّ 
الله يعلم الأمر على نحو أفضل. وبهذه العبارة يرغب المسلم في أن 

أوستن هنري لايارد )1817–1894(: رحّالة ودبلوماسّي وعالم آثار بريطاني.  	(((

عمل في الموصل على استكشاف آثار نينوى والنمرود. )المترجم(



مسلمون حدا ثيون 	316

يُبعد عن نفسه إلى حدّ ما مسؤوليّة النقل الخاطئ لفكرة غريبة 
وأن يتفادى تهمة الافتراء على المؤلّف، أو يستبق اتّهامه بذلك: 
وحسبما فهمت من كلامه فهذا ما قد عناه تحديدًا، لكن لو 

.ا أو لا، فالله أعلم كنتُ قد فهمتُه حقًّ
نِدٍّ في  التهذّب تجاه  قبيل  العبارة من  ثانيًا: تستخدم هذه 
يبقى  الذي  المريح  غير  الأثر  حدّة  من  وللتخفيف  جال.  السِّ
التوصّل  يتمّ  غالبًا في أعقاب خلاف حادّ حول مسألة ما لا 
توديعه  عند  العبارة،  بهذه  المسلم  يسعى  اتّفاق،  إلى  فيها 
للشخص الذي خاض معه الجدال، إلى تقليل حدّة هذا الأثر 
يا  والآن  التالية:  الفكرة  إليه  ينقل  أن  يريد  أو  المريح،  غير 
صديقي، إذا ما كنتُ على خطأ في نظرك، فاعذر لي صلابة 
رأيي في الجدال. ولكن إذا كنتَ أنت على خطأ – وهو ما أنا 
على قناعة به – فلا تغتمّ لذلك، فالخطأ من طبيعة الإنسان، 
بسهولة، خصوصًا في  أن نخطئ  بشَرٌ خطّاء ويمكننا  وكِلانا 
جاء  رأينا  أنّ  والحقيقة  الحقيقة.  تكشف  التي  المهمّة  المسائل 
أفضل  الحقيقة  ويعلم  منّا  أكثر حكمةً  والُله  لكذا وكذا،  وفقًا 

.منّي ومنك
تُثبت  رينان،  أوردها  التي   أعلم الله  عبارة  فإنّ  وهكذا 
نقل  في  ا  جدًّ حذرين  دائمًا  فقط  كانوا  العرب  أنّ  ناحية،  من 
فكرٍ غريب، وتعاملوا معه بجدّيّة، واحترموا القناعات الأخرى 
العبارة تُستخدم فقط من قبيل  أنّ  عمومًا، ومن ناحية أخرى 
دّ في السجال. وعلى هذا النحو إذن توجد هذه  ب أمام النِّ التهذُّ
الذي  النحو  ا على  اجتماعيًّ المسلمين، ويستخدمونها  العبارة بين 

يستخدم فيه الروس تعبير“Bog znaet” أي: يعلم الله.



317 ردّ عطاء الله بايازيتوف على خطاب إرنست رينان	

9

في نهاية خطابه يقتبس رينان من رسالة قاضي مدينة الموصل إلى 
المسلمين  أنّ  استنتاجه  صحّة  يدعم  أنّه  باعتبار  ويقدّمه  لايارد، 
البحث  أشكال  من  ويكرهون عمومًا كلّ شكل  العلم  يكرهون 
من  أنّه  نجد  الرسالة،  هذه  تحليل  إلى  ننتقل  أن  وقبل  العلمي. 
الجدير بالذكر أن نقول إنّ رسالة القاضي من شأنها أن تخدم فعلًا 
استنتاجات رينان المناوئة للإسلام، إذا كان هذا الأخير يستطيع 
هي  القاضي  رسالة  أنّ  الطرق  من  بطريقةٍ  يثبت  أن  أو  يبيّن  أن 
فعلًا رسالة من عالِم جادّ إلى عالِم آخر، لأنّ رينان يقدّم الرسالة 
باعتبارها كذلك. لكن لا بدّ من وضع احتمال آخر في الحسبان، 
الرسالة المذكورة أعلاه – وهي مكتوبة بوسائل الدهاء  أنّ  وهو 
الشرقيّ الخالص – موجّهة من مندوب سياسي إلى مندوب سياسي 
آخر. وفي أيّ حال من الأحوال، فإنّ الخلاصة أو الاستنتاج الذي 
له ضدّ الإسلام، قد استند فقط  الرسالة أساسًا  اتّخذ من هذه 
إلى ادّعاءٍ وفرضيّة، ووفقًا لمنطق الفلاسفة العرب القائل بأنّه لا 
حجّة مع الاحتمال، لا يمكن التوصّل إلى استنتاج صحيح من 

خلال مقدّمة منطقيّة مشكوك فيها.
ثّمة بعض العبارات في الرسالة تدعم تخميننا أنّ القاضي الذي 
ا. ووفقًا لمثل  كتب الرسالة إلى لايارد كان فعلًا مندوبًا سياسيًّ
القاضي لم يستطع  أنّ  المفهوم تمامًا  التخمين، سيكون من  هذا 
أيضًا في أن  التي طُلبت منه، ولم يرغب  تقديم هذه المعلومات 
يخوض في تفسير فلسفي. فالفلسفة والسياسة شيئان متعارضان 
ا. الفلسفة تطمح إلى التوصّل للحقيقة، بينما تسعى السياسة  كلّيًّ



مسلمون حدا ثيون 	318

ا  إلى إخفاء هذه الحقيقة. والقاضي الذي يشغل منصبًا حكوميًّ
ممثّل  لايارد،  مصالح  خدمة  من  ذاته  الوقت  في  يتمكّن  لم 
ا رحّالًا  إنجلترا. وربّما رأى القاضي أيضًا في لايارد مبشّرًا دينيًّ
– وكان هناك الكثيرون منهم في آسيا – يسعى إلى جمع بيانات 
إحصائية عن عدد السكّان وأوضاعهم الاقتصاديّة وعن الدين 
الذي يعتنقونه. وهذه هي عبارات القاضي التي تفسح المجال، 
مندوبًا  لايارد  في  رأى  القاضي  بأنّ  للقول  وجيهة،  لأسباب 

ا:  ا أو مبشّرًا دينيًّ سياسيًّ
من خلال العبارة الأولى: إنّ ما تطلبه منّي هو أمر غير مُجدٍ 
إنّ إصدار  بل هو أمر مُضّر، أراد القاضي بلا شكّ أن يقول 
دولة  يفيد  أن  يُمكن  أمرٌ  هو  ما  بلد  عن  إحصائية  معلومات 
أجنبية أخرى، ويضّر طبعًا بمصالح ذاك البلد، وبالتالي ليس من 

المناسب تقديم هذه المعلومات. 
وبالنسبة إلى العبارة الثانية: يا صديقي ]..[ لا تسعَ لمعرفة 
ما هو ليس من شأنك، فقد قدمت بيننا فألقينا عليك السلام 
وقابلناك بالترحيب، فلترحل الآن عنا بسلام.!، أراد القاضي 
أن يعبّر عمّا يلي: إذا ما أتيتَ إلينا بوصفك ضيفًا عزيزًا، وليس 
ا، فعِش في هدوء ولا تُلحّ في استقصاء  مبشّرًا أو مبعوثًا سياسيًّ
ا من أجل العلم، وإنّما من أجل  أسرار البلاد، التي لا تجمعها حقًّ
الأغراض الوصوليّة لحكومتك؛ فامضِ في سلام!، أي لا تنثر 
ا بين  بُذور الشقاق بين الشعوب، أو لا تُثِر بتبشيرك عداءً دينيًّ

المسيحيّين والمسلمين! 
 ،أنت اتبعت سنّة قومك فجبت الأقطار :وأمّا العبارة الثالثة
لديهم عادة كثرة  الإنجليز  إنّ  يقول بها:  أن  القاضي  أراد  فقد 



319 ردّ عطاء الله بايازيتوف على خطاب إرنست رينان	

الترحال وجمع المعلومات لأغراضهم السياسيّة، كما فعلوا في الهند 
ومع الشيوخ العرب في جوار الهند، ومؤخّرًا أيضًا في مصر. هل 
تريدون ]أيّها الإنجليز[ أن تفعلوا معنا ذلك أيضًا؟ هذا شأنكم، 
لكن لا تنسَوا أنّنا لن نترك لكم بلدنا بهذه السهولة، فهذا هو 
بلدنا الأمّ، وهو هنا لنا وليس لأيّ أحدٍ آخر؛ لقد وُلدنا هنا، 
ولن نترك لكم وطننا لتتصّرفوا فيه كما يحلو لكم وننتقل نحن 

إلى أعماق آسيا! 
 ،اعلم يا ابني أنّ رأس الحكمة أن تؤمن بالله :والعبارة الرابعة
المسلمين،  التبشير، لأنّنا، نحن  رُوا جهودكم في  وَفِّ فمفادها: 
نؤمن فعلًا بإله واحد، ولا يوجد معتقد أفضل من الإسلام: 
فهو يوفّر معرفة ذات مصداقيّة بالله وبالديانات الأخرى. لذلك 

لا تنشغلوا بالتبشير، فهو مجهود لا جدوى منه. 
والعبارة الخامسة: لكنّي أحمد الله أنّي لا أبحث فيما يزيد 
عن حاجتي من الأشياء، فمعناها: لايارد، لا تتدخّل أنت 
غريب،  ضمير  على  تعدٍّ  هو  التبشير  الغير:  شؤون  في  أيضًا 

وتبعاته سيّئة.
ألْم يكن القاضي على حقّ أن يرى في لايارد، بعد الأحداث 
لا  بحثية؟  مهمّة  في  رحّالة  وليس  ا  سياسيًّ مبعوثًا  مصر،  في 
يمكن للايارد ولا لرينان أن يؤكّدا بمصداقيّة في الوقت الحالّي أنّ 
زيارة لايارد لمدينة الموصل، ورغبته في الحصول على معلومات 
إحصائيّة، منبثقةٌ فقط من غايات علميّة وليس من أجل الحصول 
على المعلومات اللازمة لإنجلترا لتأمين طريق التجارة إلى الهند. 
وفي الوقت الحالّي يبّرر احتلال مصر ريبة القاضي، وهو يُثبت 
ينظر إلى هذه  لوطنه. لكنّ رينان  ا  المحمود جدًّ برسالته ولاءَه 



مسلمون حدا ثيون 	320

الرسالة بشكل مختلف، وبالطبع من دون أن يأخذ في الاعتبار 
أنّ من الممكن أن يكون هذا القاضي المسلم حادّ الذكاء إلى درجةٍ 
المستنيرة تجمع – تحت غطاء  إنجلترا  أنّ  قادرًا على فهم  تجعله 
ورينان  علميّة.  دبلوماسيةً لأغراض  موادّ  العلميّة –  الأغراض 
ا.  نفسه – كما هو معروف لنا – هو أيضًا مستشرق وليس سياسيًّ
وبالمناسبة، في عصر الاستكشاف الذي نعيش فيه، يُنعت كلّ 
قد  بيكونسفيلد)))  إيرل  ديزرئيلي  فبنجامين  علميّ:  بأنّه  شيء 

اختلق وصفًا لحدودٍ علميّة لأفغانستان.
يرى رينان في القاضي الذي كتب الرسالة المذكورة إلى لايارد 
فيلسوفًا جيّدًا على طريقته. أمّا نحن من جانبنا، فنرى فيه إنسانًا 
الفور – حتّى  أدرك على  الذكاء وخادمًا جيّدًا لحكومته،  حادّ 

ولو لم يكن عالِمًا كبيًرا – كُنه الأمر. 

خاتمة

في ختام بحثنا غير المكتمل إلى حدّ كبير لخطاب العالِم الفرنسي 
المعروف الذي يحظى بتقديرنا، نُجيز لأنفسنا مرّة أخرى أن نعبّر 
عن عميق أسفنا لأنّ رينان قد فاته أن يذكر لنا تلك الثوابت أو 
المبادئ في الإسلام التي كانت الأساس لجعل الجمود الفكري 
الإسلامي  العالم  في  رينان  لاحظه  الذي  الحضاري  التطوّر  في 

مقصورًا على هذا الدين دون غيره. 

ورئيس  المحافظين  لحزب  زعيمًا  كان   )1881–1804( ديزرئيلي  بنجامين  	(((

وزراء لبريطانيا. )المترجم(



321 ردّ عطاء الله بايازيتوف على خطاب إرنست رينان	

المسلمين  كلّ  على  ينطبق  عامّ  استنتاج  إلى  التوصّل  إنّ 
الحاج  مثل  المنفردة،  الظواهر  بعض  استقراء  من  انطلاقًا 
لهو  إلخ،  المسلم  والقاضي  الطهطاوي  رفاعة  والشيخ  الإسباني 
)استقراء  الاستقرائي  الحكم  إنّ  ثّم  عادل.  الأقلّ غير  أمر على 
ناقص( الذي تمسّك به رينان عند دراسته للإسلام وعبّر عنه 
في خطابه، والذي توصّل من خلاله إلى الاستنتاج النهائي بأنّ 
الحالة  هذه  في  لديه  يُستخدم  لم  للعلم،  معاديًا  كان  الإسلام 
بشكل صحيح، وبالتالي أدّى إلى نتيجة لا تطابق الحقيقة. إنّ 
منهج رينان الأمبيريقي في الاستنتاج، الذي يُستخدم بشكل 
أساسي في العلوم الطبيعيّة، من الصعب أن يكون مفيدًا بالقدر 
لدراسة  لدراسة الإسلام وحده، بل وأيضًا  نفسه ليس فقط 
الدراسات  على  أيضًا  تطبيقه  يصعب  كما  الأخرى،  الأديان 
المرء، من  أن يخلص  مثلًا  ينبغي  الفلسفيّة عمومًا. ولذلك لا 
العصور  في  المسيحيّة  في  موجودة  كانت  أخلاقية  غير  مظاهر 
الاجتماعية  الحياة  في  اليوم  حتّى  سائدة  تزال  ولا  الوسطى 
المسيحي  الدين  أنّ  المسيحيّين، إلى الاستنتاج  لبعض  والخاصّة 

مُعادٍ للأخلاق.
ويكفينا أن نشير إلى بعض العلماء والمتكلّمين العرب المعروفين 
والذين حظوا بتقدير كبير في العالم الإسلاميّ، لكي نتوصّل إلى 
قناعة مفادها أنّ الإسلام – من حيث كونه عقيدةً دينيّة – لم 
الحكم.  في  والمنطق  العقلانيّة  أو  الحرّ  للفكر  مُعاديًا  قطّ  يكن 
المشهور شمس  العالِم الإسلاميّ  يرد لدى  وبالمناسبة، هذا ما 
الدين الخيالي في تعليقه على كتاب شرح العقائد النسفية لعالِم 
النقل،  إلى  بالنظر  التفتازاني  الدين  سعد  الإمام  هو  آخر  شهير 



مسلمون حدا ثيون 	322

فهو يعتبر أنّ هذه المواضع من النقل الممتنعة على العقل، يجب 
ا، بل وفقًا لمنطق  ا، أي أنّه لا ينبغي تفسيرها حرفيًّ تأويلها مجازيًّ
حسبما  النقل)))  على  م  مُقدَّ العقل  لأنّ  السليم،  البشري   العقل 

يرى الخيالي.
فه عن المنطق الموسوم سلم العلوم يكتب المؤلّف العربي  في مؤلَّ
القاضي محمّد مبارك بن محمّد دائم الفاروقي في تحليله للحجج 
المنطقية قائلًا: النقل الصرف، أي النقل بلا انتهائه إلى برهان 

(((عقلّي، لا يفيد القطع
وبخصوص الفلسفة، يقول الإمام زين الدين أبو حامد محمّد 
الغزالي، المعروف بتقواه وعِلمه: فكل نظر لا يتّزن بهذا الميزان 
الغوائل  العيار غير مأمون  أنّه فاسد  فاعلم  المعيار  يعاير بهذا  ولا 
والأغوار.))) ويتحدّث عالم مشهور آخر هو شرف العلّامة))) 
عن إجماع العلماء على أنّ دراسة المنطق واجب على الجميع – وهو 
الجماعة.  على  كفاية  فرْضَ  ها  ويعدُّ أيضًا –  الغزالّي  يؤكّده  ما 
ويكتب الإمام السبكي ما مفاده أنّه ينبغي على المرء أن يشرع 
في دراسة المنطق قبل الدراسة المعمّقة للقرآن والسنّة والشريعة. 

تقديم الاجتهاد والاستنتاج العقلّي على مقولة النصّ الدينيّ التراثيّ المنقول الذي  	(((

يتناقض مع هذا الاستنتاج هو القاعدة الذهبية لكلّ المتكلّمين المسلمين منذ 
القرن الحادي عشر على أبعد تقدير. وكان الخروج من المأزق المترتّب على ذلك 

هو التأويل الرمزيّ أو المجازيّ. 

مبارك بن دائم الفاروقي، سلم العلوم، ص301. يشار إلى أنّ الاقتباس الوارد  	(((

هنا يعود إلى متن الكتاب المنسوب لمحبّ الله بن عبد الشكور البهاريّ الهندي 
وليس إلى شرح القاضي مبارك بن دائم الفاروقي. )ملاحظة المترجم(

الغزالي، أبو حامد: معيار العلم في فن المنطق. ص27 	(((

شرف العلّامة هو مجرّد لقب شرفي.  	(((



323 ردّ عطاء الله بايازيتوف على خطاب إرنست رينان	

فالمنطق – وفقًا لهذا الإمام – هو أكثر العلوم أهّميّة ونفعًا، ومن 
ينتقده أو يمنعه هو، بحسب رأي الإمام، جاهلٌ تمامًا. ويقول 
مؤلّف كتاب التاتارخانية )Tatar-Khaniya( وكذلك الغزالّي في 
مؤلّفه إحياء علوم الدين))) بوجوب إقرار العلوم الطبّية بوصفها 
فرْض كفاية على الجماعة. ففي نهاية المطاف قال النبي محمّد عن 
الله  ما خلق  أوّل  قوة وأسمى صفة للإنسان:  أكبر  إنّه  العقل 
العقل)))، وفي رواية أخرى قال: إنّ أوّل خلق الله خرج من 
الإسلام  لتراث  – وفقًا   العقل فإنّ  لذلك،  ووفقًا   .(((النور
وتعاليمه – نور من نور الله. كما قال النبي أيضًا إنّ الله قال 
وَلا  مِنكَ،  أَكْرَمَ  وَلا  مِنك،  خَيْرًا  خَلْقًا  خَلَقْتُ  ما  للعقل: 

ف الرئيس للغزالي.  إحياء علوم الدين هو المؤلَّ 	(((

التالي،  السطر  الذي سيرد في  العقل  الحديث الخاص بمكانة  بداية  هذه هي  	(((

ما خلقتُ خلقًا خيًرا منك، وهو يُعدّ، كما سيرد في حاشية تالية، حديثًا 
موضوعًا. انظر: 

https://hadith.islam-db.com/single-book/628/%D8%AD% 
D9%84%D9%8A%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D8%A3%D9% 
88%D9%84%D9%8A%D8%A7%D8%A1-%D9%84%D8% 
A 3 % D 8 % A 8 % D 9 % 8 A - % D 9 % 8 6 % D 8 % B 9 % D 9 % 8 A

%D9%85/323721/11056

لا وجود لهذا الحديث بهذه الصيغة وإنما يرد بصيغة مختلفة عن أنّ نور النبي  	(((

هو أوّل خلق الله: أول ما خلق الله نور نبيّك يا جابر. وهو حديث باطل. 
انظر موسوعة الحديث:

https://hdith.com/?s=%D8%A3%D9%88%D9%84+%D9%85% 
D8%A7+%D8%AE%D9%84%D9%82+%D8%A7%D9%84%D9%
84%D9%87+%D9%86%D9%88%D8%B1+%D9%86%D8%A8%D
9%8A%D9%83+%D9%8A%D8%A7+%D8%AC%D8%A7%D8%

A8%D8%B1



مسلمون حدا ثيون 	324

أفضلَ مِنكَ، ولا أحسنَ مِنكَ، بِكَ آخُذُ، وبِكَ أُعطِي، وبِكَ 
 .(((ُوبِكَ أُعْرَف ، أُعِزُّ

حُجج  إقناعًا:  أكثر  هو  عمّا  إذًا،  التساؤل  يُطرح  والآن 
رينان عن كراهية الإسلام للعلم وعدم تسامحه معه، التي تستند 
إلى مظاهر خارجيّة محضة وأحداث من حياة أناس مسلمين، 
أم – في المقابل – الاستنتاجات المنطقيّة الحاسمة التي تنتج عن 
دراسةٍ موضوعيّة للإسلام من أدبيّات المسلمين أنفسهم، الذين 
أشادوا كثيًرا بكلّ العلوم؟ فرينان لم ينبس ببنت شفَةٍ عن هذا 
هذا  تخصّ  كثيرة  أخرى  أشياء  عن  ولا  الإسلام  في  التوجّه 
يؤيّد ذلك  أن  لنا –  م عليه – لسبب غير مفهوم  الدين. وتَحتَّ
الرأي القائل بعدم وجود علم إسلاميّ وأنّ الحضارة الإسلامية 
رأى  الطريقة  وبهذه  وضدّه.  الإسلام  عن  رغمًا  نشأت  قد 
في  المشكوك  المنطقيّة  المقدّمة  في  حكمه،  وأساس  منطلقه  إذًا 
 الإسلام ضدّ  نشأت  العربية  الحضارة  أنّ  وهي  صحّتها، 
إلى  التوصّل  من  رينان  تمكّن  وقد  تمامًا.  مثبتة  حقيقة  وكأنّها 
استنتاج خاطئ أنّ الإسلام، وحده دون غيره، قد خنق العلم 
تقديم  إلى  نسعى  أن  الردّ  برنامجنا في هذا  وليس ضمن  ا.  نهائيًّ
توضيحٍ أكثر إقناعًا مّما سلف بشأن تهافت رأي رينان في هذه 
القضيّة والأسباب الأخرى وراء الضعف الذي ذكره في الدول 
إلى   – الإسلام  عليها  يهيمن  التي  الدول  وانهيار  الإسلاميّة 
سعينا  ما  كلّ  عنه.  وبمعزل  سماويّ  كدينٍ  الإسلام  جانب 

هذا الحديث نشأ – على الأرجح – في أوساط الأفلاطونيّين الُجدُد المسلمين،  	(((

ويعدّه مفسّرو القرآن من أنصار النقل الَحرْفّي موضوعًا.



325 ردّ عطاء الله بايازيتوف على خطاب إرنست رينان	

ذاته  الموضوع  فيما يخصّ  لرينان  الداخلّي  التناقض  إبراز  إليه هو 
وافتقاره إلى المنطق في العديد من استنتاجاته. 

يفهم  أن  أمنيتنا  نعبّر عن  أن  أخرى  مرّة  لنا  الختام يجوز  في 
ممثّلو العِلم، مثل السيّد رينان المحترم وعمومًا العلماء والفلاسفة 
لا  أنّه  إلخ،  المعاصرين  والمستشرقين  والوضعيّين  والعقلانيّين 
لأنّهما  الدين،  دون  الحقيقيّ  للعلم  ولا  الحقيقيّ  للتنوير  وجود 
نان للروح البشرية غير قابلين للانفصال. منذ بداية البشرية  مكوِّ
ا لملايين البشر. ولا يوجد  إلى يومنا هذا، يُعدّ الدين غذاءً روحيًّ
يُشبع  فالدين  دين.  دون  من  الاستمرار  يمكنه  بشريّ  مجتمع 
لا  الذي  الُخلقيّ  الحسّ  ويُشبع  للروح،  العميقة  الاحتياجات 
ر الإنسان من حيث كونه جوهرًا واعيًا بذاته.  يمكن دونه تصوُّ
ولذلك يجب الحفاظ على الأهّميّة الكبيرة للدين في حياة البشر، 
ليس فقط في الماضي، ولكن أيضًا في الحاضر والمستقبل. كذلك 
تشكّل العلوم – بمعنى المعارف التي نكتسبها من الأشياء الُمتأمّلة 
وظواهر الطبيعة  – ضرورةً لعقل الإنسان ذي التفكير السليم. 
والشعور الدينيّ، كالسعي إلى معرفة الله مثلًا الذي يميّز الإنسان 
ويمكن  العقل،  فيه  تغلغل  شعور  هو  ره،  تطوُّ مراحل  كلّ  في 
المشهور  المسلم  العالِم  يقول  منطقيّة.  تفكير  لقوانين  وفقًا  فهمه 
شرعًا،  واجب  الله  معرفة  في  النظر  الدواني))):  الدين  جلال 
وبالنظر الصحيح تحصل المعرفة. وبهذا ينتمي الشعور الديني إلى 
الإنسان بوصفه الكائن العاقل الوحيد. ونظرًا إلى أنّ الحالة العقليّة 

الدواني:  الدين  جلال  عنوان  يحمل  الذي  تعليقه  في  بايازيتوف:[  ]ملاحظة  	(((

شرح العقائد العضُدية، ص 18–21. 



مسلمون حدا ثيون 	326

الطبيعة.  استيعابه لله ولقوانين  أيضًا  يتفاوت  للإنسان متفاوتة، 
فالله يتجلّى للإنسان بحسب قدرة الإنسان على فهمه، ولهذا 
رُوا  فعلى كلّ إنسان أن يطوّر فكره، كما يقول النبي محمّد: تَفكَّ

.(((ر في خَلق الله تعالى)))، وكذلك قوله: لا عبادة كالتفكُّ
إنّ القطيعة بين الدين والعلم التي نشهدها من وقت إلى آخر 
المعروفة،  التطوّر  مراحل  من  مرحلةً  تُعدّ  الشعوب  بعض  لدى 
وتنتُج أحيانًا عن نقص في معرفة الدين، وأحيانًا أخرى عن فهم 
الأبرز  المثال  والعلم هو  الدين  بين  الاتّحاد  لكنّ  له.  غير كافٍ 
رها على الأرض،  البشريّة إلى بلوغه وهدفُ تطوُّ الذي تطمح 
فالدين والعلم هُما أسمى مجالَين للعالم الفكريّ للإنسان. فَلْيُكرمنا 
وألّا  الحقيقة  هذه  إلى  يتوصّلوا  أن  المعاصرين  للعلماء  ويُتِحْ  الله 

الثاني،  الجزء  للخادمي،  المحمّدية،  الطريقة  شرح  بايازيتوف:[  ]ملاحظة  	(((

المحمّدية.  الطريقة  شرح   )1762 عام  )توفي  الخادمي  سعيد  ]أبو  ص957، 
من  واحد  وهو  المحمّدية(  الطريقة  المحمودية في شرح  بريق  بعنوان:  )أيضًا 
الحواشي العديدة الواسعة الانتشار للتعاليم الأخلاقية للواعظ العثماني محمّد بن 

بير علي، المعروف ب ـبركلي أو البركوي. تُوفّي عام 1573. 
ملاحظة المترجم: هذا الحديث يرد لدى السيوطي في الدرّ المنثور وفي مصادر 
أخرى وبصيغ مختلفة ولكن دائمًا مقرونًا بالنهي عن التفكير في ذات الله. انظر 

موسوعة الحديث: 
https://hadith.islam-db.com/single-book/127/%D8%A7% 
D9%84%D8%B2%D9%87%D8%AF-%D9%84%D9%87% 
D9%86%D8%A7%D8%AF-%D8%A8%D9%86-%D8%A7%D9%

84%D8%B3%D8%B1%D9%8A/63065/947

هذه القول المأثور منسوب للإمام علي وليس للنبي بحسب موسوعة الحديث.  	(((

انظر: 
http://hadith.net/ar/post/33495/%D8%A7%D9%84%D9%81-

%D9%83%D8%B1/p6/



327 ردّ عطاء الله بايازيتوف على خطاب إرنست رينان	

يستخدموا معرفتهم ومواهبهم للإضرار بالدين ولا من أجل أن 
يختنق الدين في حجر العلم، بل على العكس في سبيل أن ينشأ 
لا  والفلاسفة  العلماء  فحكمةُ  والدين.  العلم  بين  متبادَل  احترام 
تكمن في دفن الدين بوصفه ظاهرةً مُعادية لمناهجهم العلميّة التي 
كثيًرا ما تتغيّر. لا، وألف مرّة لا، إنّ مهمّة العلم المعاصر يجب 
أن تكمن في إيجاد منطلق تفاهم متبادَل بين العلم والدين، كي 
ا من الوصول إلى الحقيقة. هذا يجب أن يكون الشعار  يتمكّنا سويًّ
الحقيقيّ للعلم المعاصر في رأينا. ينبغي تأسيس علاقة وثيقة متبادَلة 
الديني  الشعور  للإنسان،  الفكري  للعالم  المجالَين  هذين  بين 
المتطرّفين، على جانب  الوقت ذاته إقصاء تطرّف  والعقل، وفي 
الدين كما على جانب العلم. وعندئذ سيسير كلٌّ من الدين والعلم 
يدًا في يد على الطريق إلى تلك الحقائق، إلى تلك الُمثل الأسمى 
للأخلاق العقلانيّة والفضائل التي تشكّل هدف الإنسان على 
القادمة  المهمّة  العميقة –  قناعتنا  – وفق  تكمن  وهنا  الأرض. 

لرجال العالم المعاصرين.





329

المصادر والمراجع

المصادر العربية

الأفغاني، جمال الدين. الرد على الدهريين. ترجمة محمد عبده. القاهرة، 
.1925

أمين، أحمد، زعماء الإصلاح في العصر الحديث. القاهرة، شركة نوابغ 
الفكر، 2008.

بيكودو، نادين وآخرون. 1860 – تاريخ وذاكرة نزاع. بيروت، 2011.
تاريخ بيروت: 	

h t tp s : / /www. lebanesebooks . com/ index .php? 
_route_=the-history-of-beirut-by-samir-kassir 
- i n - a r a b i c - % D 8 % A A % D 8 % A 7 % D 8 % B 1 % 
D9%8A%D8%AE-%D8%A8%D9%8A%D8%B1% 

D9%88%D8%AA

نشرت في عام 2006 بواسطة دار النهار. 	
الحداد، محمد، الأفغاني: صفحات مجهولة من حياته: دراسة ووثائق. 

بيروت، دار النبوغ للطباعة والنشر والتوزيع، 1997.
التحمل  دائرة  توسيع  أجل  من   – التنوير  قواعد  محمد،  الحداد، 
عن  والصادر  ومواقف –  – نصوص  المخالف  للرأي  الإسلامي 

دار الطليعة، بيروت، 2009.



مسلمون حدا ثيون 	330

رينان  بين  للمناظرة  والكامل  الحقيقي  النص  محمد،  الحداد، 
والأفغاني

https://sirajmonir.wordpress.com

أطلع عليه في 2023/7/17 	

الخشت، محمد عثمان، الإسلام والعلم بين الأفغاني ورينان. القاهرة، 
دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع، 1998.

بن دائم الفاروقي، مبارك. سلم العلوم وحاشيته المشهورة بالقاضي مع 
منهياته. سان بطرسبرغ. 1887

يونان  تقديم  باريز.  تلخيص  الإبريز في  الطهطاوي، رفاعة. تخليص 
لبيب رزق. القاهرة، 2005.

عبد الحافظ، مجدي: الإسلام والعلم. مناظرة رينان والأفغاني القاهرة، 
.2005

عبده، محمد، الأفغاني، جمال الدين: العروة الوثقى والثورة التحريرية 
الكبرى. تحقيق صلاح الدين البستاني. القاهرة، 1958.

الغزالي، أبو حامد. معيار العلم في فن المنطق. شرح أحمد شمس الدين. 
بيروت، 2013.

مهدي.  محسن  وتقديم  تحقيق  الحروف.  كتاب  نصر.  أبو  الفارابي، 
بيروت، 1986.

قصير، سمير: تأملات في شقاء العرب. بيروت، 2005.
كرد علي، محمد. الإسلام والحضارة العربية. لجنة التأليف والترجمة 

والنشر. القاهرة، دار الكتب المصرية، 1938.



331 اوالمر المصادر	

المصادر الأجنبية

Adas, Michael, Machines as the measure of Man, Ithaca, 
Cornell UP, 1994.

Aktürk, Şener, “The four Pillars of Ottoman Identity. 
Religious Toleration, Diversity and the four Millets 
under the ‘Eternal State”, in: Turkish Review, nr. 1, 
2013, pp. 14–21. 

Ammann, Ludwig, Die Geburt des Islam. Historische 
Innovation durch Offenbarung, Göttingen, Wallstein, 
2001.

Arnason, Johann, Eisenstadt, S. N., Wittrock, Björn (eds.), 
Axial Civilizations and World History. Leiden, 2005.

Arendt, Hannah, The Origins of Totalitarianism. New 
York, Meridian Books, 1958.

Arnold, Thomas W., The Caliphate. Oxford, Clarendon 
Press, 1924.

Aydin, Cemil, The Politics of Anti-Westernism in Asia. 
New York, Columbia UP 2007. 

Babinger, Franz, Die Geschichtsschreiber der Osmanen 
und ihre Werke. Leipzig, Harrassowitz, 1927.

Bauer, Thomas, A Culture of Ambiguity: An Alternative 
History of Islam. New York, Columbia UP, 2021. 

Binder, Hans-Otto, “Ernest Renan”, in: Biographisch-
Bibliographisches Kirchenlexikon. Hamm, Bautz, 1994, 
vol. VIII.

Biobibliographisches Lexikon der russischen Turkologen. 
Zaristische Periode. Moskau, 1974.

Casanova, José, “Aggiornamenti? Katholische und 
muslimische Politik im Vergleich”, in: Leviathan, vol. 
34, nr. 3, 2006, pp. 305–320.



مسلمون حدا ثيون 	332

Caussin de Perceval, Armand Pierre, Essai sur l’histoire 
des Arabes avant l’islamisme, pendant l’époque de 
Mahomet et jusqu’à la réduction de toutes les tribus 
sous la loi musulmane. Paris, Didot, 1847.

Chadbourne, Richard M., Ernest Renan as an Essayist. 
Ithaca, New York, Cornell University Press, 1957.

Chakrabarty, Dipesh, Provincializing Europe. 
Postcolonial Thought and Historical Difference. 
Princeton, Princeton University Press, 2007.

Commins, David, Islamic Reform. Politics and Social 
Change in late Ottoman Syria. New York u.a., Oxford 
UP, 1990.

Crone, Patricia/Hinds, Martin, God’s Caliph. Cambridge, 
1986.

Cündioğlu, Dücane: “Ernest Renan ve ‘reddiyeler’ 
bağlamında İslam-bilim tartışmalarına bibliyografik bir 
katkı”, in: Divan, vol. 2, 1996, pp. 1–94.

Czygan, Gabriele, “On the wrong way: Criticism of the 
Tanzimat economy in the Young Ottoman Journal 
Hürriyet (1868–1870)”, in: Gisela Procházka-Eisl/
Martin Stromeier (eds.): The Economy as an Issue in 
the Middle Eastern Press. Wien, 2008, pp. 41–54.

Das Enzyklopädische Wörterbuch. Brockhaus und Efron 
(russisch), 1890–1907.

Deringil, Selim, “The Ottoman Origins of Kemalist 
Nationalism, from Namık Kemal to Kemal Atatürk”, in: 
European History Quarterly, vol. 23, 1993, pp. 165–191.

Dörries, Matthias, “Ernest Renan: A Prophet 
in a Scientific Age”, Max Planck Institut für 
Wissenschaftsgeschichte, Preprint 133, 2000.

Dozy, Reinhart, Essai sur l’histoire de l’islamisme, 
Paris 1879.



333 اوالمر المصادر	

Eisenstadt, Shmuel N., “Die Achsenzeit in der 
Weltgeschichte”, in: Joas, Hans/Wiegandt, Klaus 
(eds.): Die kulturellen Werte Europas. Frankfurt 
2005, pp. 40–68.

Eisenstadt, Shmuel. N.,“Preface to the Issue ‘Multiple 
Modernities’ ”, in: Daedalus. Journal of the American 
Academy of Arts and Sciences, 129, 2000.

Eley, Geoff/Suny, Ronald Grigor (eds.), Becoming 
National. A Reader. Oxford, Oxford University 
Press, 1996.

Ermiş, Fatih, A History of Ottoman Economic Thought. 
Developments before the Nineteenth Century. London 
u.a., Routledge, 2014.

Flores, Alexander, Zivilisation oder Barbarei? Der 
Islam im historischen Kontext. Berlin, Verlag der 
Weltreligionen, 2011.

Fück, Johann, Die arabischen Studien in Europa bis in den 
Anfang des 20. Jahrhunderts. Leipzig, Harrassowitz, 
1955.

Gaulmier, Jean, “Note sur le voyage de Renan en Syrie 
(1865)”, in: Bulletin d‘Etudes Orientales, vol. 25, 
1972, pp. 229–237.

Gencer Bedri, Islam’da Modernlesme. 1839–1939. 
Istanbul, Doğu Batı, 2008. 

Ghanim, Halil, Études d’histoire orientale. Les sultans 
ottomans. Paris, A. Chevalier-Marescq & Cie, 1901.

Ghanim, Halil, L’éducation des princes ottomans. Bulle, 
Lenz, 1895.

Goldziher, Ignaz, Die Richtungen der islamischen 
Koranauslegung. Leiden, Brill, 1920.

Goldziher, Ignaz, Renan als Orientalist. Gedenkrede 
am 27. November 1893 (ed. by Friedrich Niewöhner). 
Zürich, Spur Verlag, 2000.



مسلمون حدا ثيون 	334

Gouguenheim, Sylvain, Aristoteles auf dem Mont Saint-
Michel. Die griechischen Wurzeln des christlichen 
Abendlandes. Darmstadt, WBG, 2011.

Graubard, Stephen R., “Perface to the Issue Multiple 
Modernities”, in: Daedalus, vol. 129, no 1, 2000, 
 pp. V–XII.

Griffel, Frank, What do we mean by “Salafi”? Connecting 
Muhammad ˓Abduh with Egypt’s Nur Party in Islam’s 
Contemporary Intellectual History” in: Die Welt des 
Islams, 55, 2015, pp. 186–220.

Guida, Michelangelo, “Al-Afghani’s and Namık Kemal’s 
Replies to Ernest Renan: Two Anti-Westernist Works 
in the Formative Stage of Islamist Thought”, in: Turkish 
Journal of Politics, vol. 2, nr. 2, 2011, pp. 57–70.

Hourani, Albert, Arabic Thought in the Liberal Age. 
1798–1939. Cambridge, Cambridge University Press, 
2002.

Hunter, Shireen T., Reformist Voices of Islam. Mediating 
Islam and Modernity. Armonk u.a., Sharpe, 2009.

Ihsanoglu, Ekmeledin, Science, Technology and Learning 
in the Ottoman Empire. Western Influence, Local 
Institutions, and the Transfer of Knowledge. Aldershot, 
Ashgate Variorum, 2004.

Jedermann, Robert, “Scheik Djemaleddin el Afghan. Ein 
Lebensbild aus dem Orient”, in: Allgemeine Zeitung 
(Beilage), 24.6.1896, nr. 144, pp. 1–4.

Jung, Dietrich, Orientalists, Islamists and the Global 
Public Sphere. A Genealogy of the Modern Essentialist 
Image of Islam. Sheffield, Equinox Publishing, 2011.

Kaelitz-Greifenhorst, Friedrich von, Die Verfassungsge-
setze des Osmanischen Reiches. Mit einer genealo-
gischen Tab. des kaiserlichen Hauses Osman. Wien, 



335 اوالمر المصادر	

Verlag des Forschungsinstituts für Osten und Orient, 
1919.

Karpat, Kemal H., “The Transformation of the Ottoman 
State, 1789–1908”, in: International Journal of Middle 
East Studies, vol. 3, no. 3, 1972, pp. 243–281. 

Kassab, Elizabeth Suzanne, Contemporary Arab Thought. 
Cultural Critique in Comparative Perspective. New 
York u.a., Columbia UP, 2010.

Kassir, Samir, Das Arabische Unglück. Berlin, Verlag 
Hans Schiler, 2006.

Kassir, Samir, Being Arab. London/New York, Verso, 
2013.

Keddie, Nikki, An Islamic Response to Imperialism. 
Political and Religious Writings of Sayyid Jamāl ad-
Dĭn “al-Afghānī”. Berkeley, University of California 
Press, 1968.

Keddie, Nikki, Sayyid Jamāl ad-Dǐn “al-Afghāni”. A 
Political Biography. Berkeley u.a., University of 
California Press, 1972.

Kedourie, Elie, Afghani and ˓Abduh. An Essay on 
Religious Unbelief and Political Activism in Modern 
Islam. New York. Humanities Press, 1966.

Kemal, Namık, Vaterland or Silistria! A Theater in four 
Acts (Translation of the Original Vatan Yahut Silistre 
(1873) by Monika Carbe und Wolfgang Riemann). 
Darmstadt, 2010.

Kermani, Navid, “Über die Grenzen – Jacques Mourad 
und die Liebe in Syrien”. https://www.friedenspreis-
des-deutschen-buchhandels.de/

King, David, World Maps for Finding the Direction and 
Distance to Mecca. Leiden 1999.



مسلمون حدا ثيون 	336

Kippenberg, Hans G., Die Entdeckung der Religions-
geschichte. Religionswissenschaft und Moderne. 
München, Beck, 1997.

Kittsteiner, Heinz-Dieter, Die Stabilisierungsmoderne, 
München, Carl Hanser Verlag, 2010 

Knöbl, Wolfgang, “Social Theory from a Sartrean Point 
of View: Alain Touraine’s Theory of Modernity”, 
in: European Journal of Social Theory, 2, 1999,  
pp. 403–427.

Können Sie einmal vergleichen? Oder einen Praktikanden 
vergleichen lassen, ob sich die Fußnoten im arabischen 
Text auf die englische Version (sie ist in unserer 
Bibliothek) beziehen?

Köprülü, Fuad M./Kemal, Namık, Renan Müdafaanamesi. 
Ankara, Güven Matbaasi, 1962.

Krämer, Gudrun, Hasan al-Banna. Oxford, Oneworld, 
2010.

Kreiser, Klaus, Der osmanische Staat 1300–1922. 
München, Oldenbourg, 2008.

Kügelgen, Anke von (ed.), Wissenschaft, Philosophie und 
Religion – Debatten um 1900. Berlin, Klaus Schwarz 
Verlag 2016

Kügelgen, Anke von, Averroes und die arabische 
Moderne. Ansätze zu einer Neubegründung des 
Rationalismus im Islam. Leiden u.a., Brill, 1994.

Kügelgen, Anke von, “Progressiver Islam’ im ausgehenden 
Zarenreich: Das Plädoyer des St. Petersburger Imams 
und Regierungsbeamten Ataulla Bajazitov (1846–1911) 
für die Partizipation der Muslime an der modernen 
Zivilisation”, in: Asiatische Studien, vol. 67, nr. 3, 2013, 
pp. 927–964.



337 اوالمر المصادر	

Kurzman, Charles, Modernist Islam 1840–1940. A 
Sourcebook. Oxford, Oxford University Press, 2002.

Kurzman, Charles/Browers, Michaelle (eds.), An Islamic 
Reformation? Lanham u.a., Lexington Books, 2004.

Lachenmann, Eugen, “Renan, Ernest”, in: Albert Hauck 
(ed.), Realencyklopädie für protestantische Theologie 
und Kirche. Leipzig, Hinrichs, 1905, vol. 16.

Lauzière, Henri, “The construction of Salafiyya: Reconsidering 
Salafism from the perspective of conceptual history”, in: 
International Journal of Middle East Studies, 42, 201, 
pp. 369–389.

Layard, Austin Henry, Discoveries among the Ruins of 
Nineveh and Babylon. New York, Harper & Bros., 
1853.

Lee, David C. J., Ernest Renan. In the shadow of faith. 
London, Duckworth, 1996.

Mardin, Şerif, The Genesis of Young Ottoman Thought. A 
Study in the Modernization of Turkish Political Ideas. 
Princeton, Princeton University Press, 1962.

Massignon, Louis, “La ‚lettre du Cadi de Mossoul à Layard’. 
Critique par Nameq Kemal d’une source citée par Renan”, 
in: Révue des études islamiques, 1927, pp. 297–301.

Menemencioǧlu, Nermin, “Namık Kemal Abroad: A 
Centenary”, in: Middle Eastern Studies, vol. 4, nr. 1, 
October 1967, pp. 29–49.

Milson, Menahem, “The elusive Jamal al-Din al-Afghani”, 
in: The Muslim World, vol. 58, nr. 4, 1968, pp. 295–307.

Mishra, Pankaj, From the Ruins of Empire. The 
Intellectuals who Remade Asia. Strauss and Giroux, 
2012.

Moazzam, Anwar, Jamāl al-Dīn al-Afghāni. A Muslim 
Intellectual. New Delhi,1984.



مسلمون حدا ثيون 	338

Mouradgea d’Ohsson, Ignatius, Tableau général de 
l’Empire Othoman. Paris, Didot, 1788–1824.

Neuwirth, Angelika, Der Koran als Text der Spätantike. 
Ein europäischer Zugang. Berlin, Verlag der 
Weltreligionen, 2010.

Nour, Riza, “Namık Kemal. Grand poète turc”, in: Revue 
de Turcologie, Nr. 6, Februar 1936, S. 1–25.

Olender, Maurice, The Languages of Paradise: Race, 
Religion, and Philology in the Nineteenth Century. 
Cambridge (Mass.)/London, Harvard UP, 2008.

Osterhammel, Jürgen, Transformation of the World: A 
Global History of the Nineteenth Century. America in 
the World, Princeton, Princeton UP, 2015.

Paret, Rudi, Der Koran. Stuttgart u.a., Kohlhammer, 1993.
Psichari, Henriette (ed.), Œuvres complètes de Ernest 

Renan. Correspondance (vol. 10). Paris, Calmann-
Lévy, 1961.

Psichari, Henriette, Renan d’après lui-même. Paris, 
Librairie Plon, 1937.

Ranko, Annette, Die Muslimbruderschaft. Hamburg 2014
Reinhardt, Volker (ed.), Hauptwerke der Geschichtss-

chreibung. Stuttgart, Kröner, 1997.
Renan, Ernest, “Le désert et le Soudan”, in Mélanges 

d’histoire et de Voyages. Paris, Calmann-Lévy, 1878; 
also in Henriette Psichari ( ed.), Œuvres complètes de 
Ernest Renan (vol. 2). Paris, Calmann-Lévy, 1948, 
pp. 540–549.

Renan, Ernest, “Histoire de l’instruction publique en 
Chine”, in Mélanges d’histoire et de Voyages. Paris, 
Calmann-Lévy, 1878; also in Henriette Psichari (ed.), 
Œuvres complètes de Ernest Renan (vol. 2). Paris, 
Calmann-Lévy, 1948, pp. 576–602.



339 اوالمر المصادر	

Renan, Ernest, “L’avenir religieux des societés modernes”, 
in: Revue des Deux Mondes, vol. 29, 1860, pp. 761–
797; also in Henriette Psichari (ed.), Œuvres complètes 
de Ernest Renan (vol. 1). Paris, Calmann-Lévy, 1947, 
pp. 233–281.

Renan, Ernest, “Les Sciences de la Nature et les Sciences 
Historiques”, in: Revue des Deux Mondes, vol. 47, 
1863, pp. 744–761; also in Henriette Psichari (ed.), 
Œuvres complètes de Ernest Renan (vol. 1). Paris, 
Calmann-Lévy, 1947, pp. 633–650.

Renan, Ernest, “Mahomet et les origines de l’Islamisme” in: 
Révue des Deux Mondes, vol. 12, 1851, pp. 1063–1102. 

Renan, Ernest, Averroès et l’Averroïsme. Paris, Michel 
Lévy Frères, 1861; also in Henriette Psichari (ed.), 
Œuvres complètes de Ernest Renan (vol. 3). Paris, 
Calmann-Lévy, 1949, pp.  9–365.

Renan, Ernest, Das Leben Jesu. Berlin, Müller, 1863.
Renan, Ernest, Études d’Histoire Religieuse. Paris, 

Michel Lévy Frères, 1857; also in: Henriette Psichari 
(ed.), Œuvres complètes de Ernest Renan (vol. 7). 
Paris, Calmann-Lévy, 1955, pp. 9–303.

Renan, Ernest, Feuilles Détachées. Paris, Calmann-Lévy, 
1892; also in Henriette Psichari (ed.), Œuvres complètes 
de Ernest Renan (vol. 2). Paris, Calmann-Lévy, 1948, 
pp. 935–1182.

Renan, Ernest, Histoire générale des langues sémitiques. 
Paris, Michel Lévy Frères, 1863; also in: Henriette 
Psichari (ed.), Œuvres complètes de Ernest Renan (vol. 
8). Paris, Calmann-Lévy, 1958, S. 127–589.

Renan, Ernest, L’Avenir de la Science. Paris, Calmann-
Levy, 1890; also in Henriette Psichari (ed.), Œuvres 
complètes de Ernest Renan (vol. 3). Paris, Calmann-
Lévy, 1949, pp. 713–1151.



مسلمون حدا ثيون 	340

Renan, Ernest, La Réforme Intellectuelle et Morale. Paris, 
Lévy, 1871; also in Henriette Psichari (ed.), Œuvres 
complètes de Ernest Renan (vol. 1). Paris, Calmann-
Lévy, 1947.

Renan, Ernest, Qu’est-ce qu’une Nation? Conférence faite 
en Sorbonne, le 11 Mars 1882. Paris, Lévy, 1882.

Renan, Ernest, Souvenirs d’Enfance et de Jeunesse. Paris, 
Calmann-Lévy, 1883; also in Henriette Psichari (ed.), 
Œuvres complètes de Ernest Renan (vol. 2). Paris, 
Calmann-Lévy, 1948, pp. 711–931.

Renan, Ernest, Studies in Religious History. London, 
Mathieson & Company, 1895.

Renan, Ernest, “The Future of Religion in Modern Society”, 
in Id., Studies of Religious History and Criticism, New 
York, Carleton, 1864, pp. 342–394.

Renan, Ernest, The Life of Jesus. Amherst, Prometheus, 
1991.

Renan, Ernest, “Intellectual and Moral Reform of France”, 
in M.F.N. Giglioli (trans. And ed.), What is a Nation? 
And other Political Writings. New York, Columbia 
UP, 2018, pp. 182–246. 

Renan, Ernest, “What is a Nation”, in M.F.N. Giglioli (trans. 
And ed.), What is a Nation? And other Political Writings. 
New York, Columbia UP, 2018, pp. 247–263. 

Renan, Ernest, Recollections of my Youth. London, 
Routledge, 1929.

Renan, Ernest, The Future of Science. Boston, Robert 
Brothers, 1893.

Roy, Olivier, Der islamische Weg nach Westen. 
Globalisierung, Entwurzelung und Radikalisierung. 
Berlin, Pantheon, 2006.



341 اوالمر المصادر	

Rudolph, Ulrich, Islamische Philosophie. Von den 
Anfängen bis zur Gegenwart. München, Beck, 2004.

Rudy, Sayres S., “Subjectivity, Political Evaluation, and 
Islamist Trajectories”, in: Birgit Schäbler/Leif Stenberg 
(eds.), Globalization and the Muslim World. Culture, 
Religion, and Modernity. New York, Syracuse 
University Press, 2004, pp. 39–79.

Said, Edward W., Orientalism. 5th ed. London, Penguin 
Books, 2003.

Salvador, Joseph, Paris, Rome, Jérusalem. Ou la question 
religieuse au 19e siècle. Paris, M. Lévy frères, 1860.

Schäbler, Birgit (ed.), Area Studies und die Welt. 
Weltregionen und neue Globalgeschichte. Wien, 
Mandelbaum Verlag, 2007.

Schäbler, Birgit, “Civilizing Others: Global Modernity 
and the Local Boundaries (French, German, Ottoman, 
Arab) of Savagery”, in: Birgit Schäbler/Leif Stenberg 
(eds.), Globalization and the Muslim World. Culture, 
Religion and Modernity. Syracuse University Press, 
2004, pp. 3–29.

Schäbler, Birgit, „Post-koloniale Konstruktionen des 
Selbst als Wissenschaft. Anmerkungen einer Nahost-
Historikerin zu Leben und Werk Edward Saids“, 
in: Alf Lüdtke/Rainer Prass (eds.), Gelehrtenleben. 
Wissenschaftspraxis in der Neuzeit. Köln u.a., Böhlau, 
2007, pp. 87–100.

Schäbler, Birgit, “The ‘Noble Arab’: Shifting Discourses 
in Early Nationalism in the Arab East (1910–1916)”, in: 
Bernhard Streck/Stefan Leder (eds.), Shifts and Drifts 
in Nomad-Sedentary Relations. Wiesbaden, Reichert 
Verlag, 2005, pp. 443–467.



مسلمون حدا ثيون 	342

Schäbler, Birgit, „Zum Verhältnis von Regionalgeschichte 
(Area History) und Globalgeschichte (Global History) 
am Beispiel der Osteuropäischen Geschichte“, in: 
Martin Aust, Julia Obertreis (eds.), Osteuropäische 
Geschichte und Globalgeschichte. Steiner, Stuttgart, 
2014, pp. 307–316.

Schäbler, Birgit, “Historismus versus Orientalismus? Oder: 
Zur Geschichte einer Wahlverwandtschaft”, in: Abbas 
Poya/Maurus Reinkowski (eds.), Das Unbehagen 
in der Islamwissenschaft. Ein klassisches Fach 
im Scheinwerferlicht der Politik und der Medien. 
Bielefeld, 2008, pp. 51–70.

Schäbler, Birgit, “Humanism, Orientalism, Modernity: 
A Critique”, in: Jörn Rüsen, Stefan Reichmuth 
u.a. (eds.), Humanism and Muslim Culture-
Historical Heritage and Contemporary Challenges: 
Göttingen, National Taiwan University Press, 2012, 
pp. 147–162.

Schäbler, Birgit, “Religion, Rasse und Wissenschaft. 
Ernest Renan im Disput mit Jamal al-Din al-
Afghani”, Themenportal Europäische Geschichte 
(Clio), 2007, URL: http://www.europa.clio-online.
de/2007/Article=274

أطلع عليه في 2015/12/2

Schäbler, Birgit, “Riding the Turns: Edward Saids 
Buch Orientalism als Erfolgsgeschichte”, in: 
Burkhard Schnepel u.a. (eds.), Orient-Orientalistik-
Orientalismus. Geschichte und Aktualität einer 
Debatte. Bielefeld, transcript, 2011, pp. 297–302.

Schölch, Alexander, “Der arabische Osten im 19. 
Jahrhundert”, in: Ulrich Haarmann (ed.), Geschichte 
der arabischen Welt. München 1987, pp. 365–431.



343 اوالمر المصادر	

Schulze, Reinhard, “Islamwissenschaft und Religi-
onswissenschaft”, in: Friedrich Wilhelm Graf u.a., 
Religion(en) deuten. Transformationen der Religions-
forschung. Berlin 2010, pp. 81–202.

Schulze, Reinhard, Der Koran und die Genealogie des 
Islam. Basel 2015.

Schweitzer, Albert, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung. 
Tübingen 1984./ Schweitzer, Albert, The Questof the 
Historical Jesus. A Critical Study of tis Progress from 
Reimarus to Wrede, London, A & C Black, 1952. 

Seidensticker, Tilman, Islamismus. München, Beck, 2014.
Steppat, Fritz, “Kalifat, Dar al-Islam und die Loyalität der 

Araber”, in: Steppat, Islam als Partner. Würzburg, 
Ergon, 2001.

Strauß, David Friedrich, Krieg und Friede. Zwei Briefe an 
Ernest Renan, nebst dessen Antwort auf den ersten. 
Leipzig, 1870.

Ṭahṭāwī, Rifā˓a al-, An Imam in Paris, Account of a Stay 
in France by an Egyptian Cleric (1826–1831). transl. 
u. ed. by Daniel L. Newman. London, Saqi Books, 
2011.

Toulmin, Stephen, Cosmopolis. The Hidden Agenda of 
Modernity. Chicago UP, Chicago, 1992.

Tounsy, Cheikh Muḥammad ibn-Omar el-, Voyage au 
Ouaday. Paris, Benjamin Duprat et al.,1851.

Touraine, Alain, Critique of Modernity (translated by David 
Macey), Oxford, Blackwell, 1995.

Trein, Lorenz, Begriffener Islam. Würzburg 2015.
Wardman, H. W., Ernest Renan. A critical biography. 

London, Athlone Press, 1964.
Weber, Anne-Francoise, “Ringen um Tradition und 

Reform. Die Aktualität einer berühmten Islamdebatte 



مسلمون حدا ثيون 	344

aus dem 19. Jahrhundert”, Deutschlandradio Kultur, 
27.3.2013.

Weber, Max, Wirtschaft und Gesellschaft (ed. by J. 
Winckelmann). Tübingen 1972./Weber, Max, Economy 
and Society: An Outline of Interpretive Sociology. 
Berkeley, University of California Press, 1978.

Weil, Gustav, Mohammed der Prophet, sein Leben und 
seine Lehre. Aus handschriftlichen Quellen und dem 
Koran geschöpft und dargestellt. Stuttgart, Metzler, 
1843.

Weinberg, Kurt, “ ‘Race’ et ‘races’ dans l’oeuvre d’Ernest 
Renan”, in: Zeitschrift für Französische Sprache und 
Literatur, vol. 68, 1958, pp. 129–164. 

Weismann, Itzchak, Taste of Modernity. Sufism, Salafiyya 
and Arabism in Late Ottoman Damascus. Leiden, 
Brill, 2001.

Wild, Stefan, Mensch, Prophet und Gott im Koran. 
Muslimische Exegeten des 20. Jahrhunderts und das 
Menschenbild der Moderne. Münster, Rhema-Verlag, 
2001.

York, Norman A., “Disputing the Iron Circle: Renan, 
Afghani, and Kemal on Islam, Science, and Modernity”, 
in: Journal of World History, vol. 22, nr. 4, December 
2011, pp. 683–714.



345

تعريفات وتراجم

ابن باجة: وُلد ابن باجة )المتوفي عام 1138 أو 1139م( في سرقسطة 
المسلمة،  إسبانيا  في  العربية  الفلسفة  مؤسس  ويعد  الإسبانية، 
كان أيضًا شاعرا وموسيقيا وملحنا للأغاني الشعبية. ونظرا لأن 
الأعمال الفلسفية المهمة مثل أعمال ابن سينا لم تكن معروفة بعد 
 استرشد بأسئلة فلاسفة القرن العاشر الميلادي مثل الفارابي مثلا. 

)انظر الفارابي(.
خلدون  ابن  الاجتماعي  والفيلسوف  المؤرخ  وُلد  خلدون:  ابن 
)1332–1406م( في تونس، وكان أيضًا عالًما في الشريعة ورجل 
وهو  الإسلامي  الفكر  تاريخ  في  الشخصيات  أشهر  أحد  دولة. 
صاحب مؤلف تاريخي شامل وضع له مقدمة شهيرة عكف فيها 
على وضع تأملات نظرية حول قيام الدول وسقوطها. وكثيرا ما 
يرد ذكره في أوروبا أيضًا باعتباره رائدا لعلوم التاريخ والاجتماع. 
ابن رشد: أبو الوليد ابن رشد )1126–1198م(. اشتهر الفيلسوف 
والقاضي والطبيب المولود في قرطبة في العصور الوسطى في أوروبا 
ويصل  كبير.  بتقدير  وتمتع  لأرسطو  بسبب شروحه  بالأخص 
تفرض  الشريعة  أن  مفاده  استنتاج  إلى   المقال فصل  مؤلفه  في 
الانشغال بالفلسفة على من هو أهل لها. وقد رأى فضلا عن ذلك 

جواز تفسير آيات قرآنية معينة مجازيا.



مسلمون حدا ثيون 	346

ابن زهر: أبو مروان ابن زهر )تُوفي عام 1161م(، هو طبيب عربي 
ولد في أشبيلية. كان مؤلفه التيسير في المداوة والتدبير عملا ذا 
أشياء كثيرة  فيه من ضمن  للطب الأوروبي. وقد وصف  أهمية 

أخرى التهاب غشاء القلب.
ابن سينا: أبو علي ابن سينا )حوالي 980–1037م(. وُلد بالقرب من 
بخارى وكان فيلسوفا وطبيبا، وأسس لميتافيزيقا جديدة، لاقت 
مجالين  بين  فيها  وفرق  اللاتينية،  أوروبا  في  كبيرا  اهتماما  كذلك 
والماهية،  الوجود  فيه  الذي يجتمع  )الله(  الوجود  واجب  للوجود: 
والمخلوق ممكن الوجود، الواجب بغيره. وقد وضع في كتابه القانون 
في الطب المكون من خمسة أجزاء كل المعارف الطبية في عصره 
بصورة منهجية. وكان الكتاب حتى منتصف القرن السابع عشر 

أحد الأسس المهمة لدراسة الطب في كل الجامعات في أوروبا.
ابن طفيل: وُلد الطبيب ورجل الدولة والفيلسوف أبو بكر بن طفيل 
الفلسفية  روايته  في  )إسبانيا(.  غرناطة  في  1184م(  عام  )المتوفي 
الذي يحيا وحيدا في  يقظان،  بن  يقظان توصل حي  بن  حي 
جزيرة، دون عون من نبي أو معلم إلى المعارف نفسها التي توصل 
إليها سكان جزيرة أخرى التقاهم ابن يقظان في سن الخمسين. 
وبينما أدرك ابن يقظان الحقيقة مكشوفة دون غطاء، تلقاها شعب 

الجزيرة رمزا بوحي نبي. 
 –1226/1225( العبري،  ابن  الفرج  أبو  غريغوريوس  العبريّ:  ابن 
الأرثوذكسية.  السريانية  الكنيسة  في  دين  عالم  أهم  1286م( 
ومؤلفه الرئيس هو كتاب في التاريخ يقال إنه كتبه بناء على طلب 
من أصدقاء مسلمين. وقد توفي في مراغة في إيران الحالية وكان 

يحظى بتقدير كبير من المسلمين والمسيحيين.
أبيــار: ولــد بيــار أبيــار )1079–1142م( في نانــت، وهــو شــخصية 
الثــاني عــر الميــادي  محوريــة في اللاهــوت والفلســفة في القــرن 



347 تعريفات وتراجم	

وأحــد أهــم علــاء المنطــق في العــر الوســيط. أعطــى للعقــل دورا 
محــددا في قصايــا العقيــدة وهــو مــا جلــب لــه عــداوات أشــخاص 
مــن مختلــف المشــارب وجعلــه لاحقــا بطــا مــن أبطــال التنويــر. 
 وقــد أســس مدرســة خــارج باريــس عــى تلــة القديســة جنفيــف 

)ســانت جنفيف(. 
الهون )406–453، فترة حكمه 434–453م(، أسس  ملك  أتيلا: 
لُقب  وقد  قزوين.  وبحر  الراين  نهر  بين  ما  تدم طويلا  لم  مملكة 

.سوط الرب بسبب وحشية حملات الغزو التي قام بها باسم
العاشر  القرن  في  ألفوا  البصرة  من  كتاب  مجموعة  الصفا:  إخوان 
الفلسفة  القارئ بكل مجالات  الميلادي موسوعة تهدف لتعريف 
الجدال  يزال  ولا  الدين(.  وعلوم  الطبيعية  العلوم  ذلك  في  )بما 
إخوان  رسائل  الضخم  لمؤلفهم  التاريخي  التصنيف  حول  قائما 
الصفا. كان للكتاب وظيفة تعليمية، لكن يبدو أيضًا أنه كان 
للطائفة  المنتمين  لمؤلفيه  الخاصة  النظر  لوجهات  للترويج  يهدف 

الإسماعيلية. )انظر: الإسماعيليون(.
أرمينيوس: هو أول بطل حربي في تاريخ ألمانيا، تزعم القبائل الجرمانية 

في حروبها مع الرومان في القرن الأول الميلادي. 
الشيعة،  من  فرع  وهي  الإسماعيلية،  الطائفة  أتباع  الإسماعيليون: 
الاثني  الشيعة  النقيض من  السبعية. وعلى  الشيعة  أيضًا  وتسمى 
جعفر  السادس  الإمام  ابن  إسماعيل  الإسماعيليون  يعدّ  عشرية، 
انقسمت  وقد  السابع.  إمامهم  765م(،  عام  )تُوفي  الصادق 

الإسماعيلية على مدار التاريخ مرارا إلى جماعات مختلفة.
فيلسوف  أول  )1193–1280م(  ماغنوس  ألبرتوس  الكبير:  ألبرت 
بذل قصارى  ألماني كبير، كان عالم طبيعة وراهبًا دومينيكانيًا. 
أيضًا  بالاستعانة  أرسطو،  كتابات  على  أوروبا  لإطلاع  جهده 

بشروح أرسطو المترجمة من العربية إلى اللاتينية.



مسلمون حدا ثيون 	348

أولوغ بيك )1394–1449م(: فلكي وعالم رياضيات شهير، حفيد 
تيمورلنك، تولى حكم الدولة التيمورية. وأمر ببناء مرصد فلكي 
في سمرقند وألف كتاب الزيج السلطاني وهو عبارة عن دراسة 

فلكية مع فهرس شامل للنجوم وجداول لحساب المثلثات.
البارسيون: أتباع زارادشت )أنظر گبر( الذين هاجروا إلى الهند من 

القرن العاشر الميلادي.
البتاني: محمد بن جابر البتاني )قبل 858–929م( أحد أهم الفلكيين 
الأساسي  لمؤلفه  كان  وقد  الأغلب في حران.  وُلد على  العرب، 
وعصر  الوسطى  العصور  خلال  جوهري  تأثير   الزيج كتاب 
النهضة في أوروبا في تطور الفلك وحساب المثلثات الكروية. وقد 

اطلع عليه غاليليو وكوبرنيكوس.
ثقافي  أهم مركز  التاسع عشر  القرن  منتصف  بخارى: كانت حتى 

إسلامي في وسط آسيا. تقع حاليا في جمهورية أوزبكستان.
البرامكة: هي أسرة تنحدر من أفغانستان الحالية )بالقرب من مدينة 
بلخ(، تولى أفرادها خلال الفترة الأولى من الحكم العباسي مناصب 
مهمة )وزراء وحجاب في بلاط الخلافة(. كانوا في الأصل بوذيين 
)لا من أتباع زرادشت كما زعم رينان. انظر البارسيين والگبر(، 
من  أول  782/781م(  عام  حوالي  )توُفي  برمك  بن  خالد  وكان 
تحول من العائلة إلى الإسلام وكان يعمل في أثناء ذلك في خدمة 

أبي العباس السفاح.
البركوي: )يسمى أيضًا البركلي، تُوفي عام 1573م( إمام عثماني وُلد 
في بيرجي )في محيط مدينة إزمير( وألف بالعربية كتبا لتعليم النحو 
العربي للمدارس العثمانية، ونظرا لاشتهاره بموقف ديني طهراني 

متزمت، فقد كان من نقاد شيخ الإسلام أبي السعود أفندي.
إنساني فرنسي. عالم ذو  بوديه )1467–1540( مفكر  بوديه: غيوم 
اليونانيين في فرنسا. وهو  اللغة والأدب  مكانة مهمة، دعم تعلم 



349 تعريفات وتراجم	

أيضًا مؤسس الكلية الملكية التي أصبحت لاحقا الكلية الفرنسية 
أو الكوليج دو فرانس.

 ،)1472–1403( بيزنطي  إنساني  ومفكر  لاهوت  عالم  بيساريون: 
اليونانيين وسعى منذ غزو  اللغة والأدب  إيطاليا دراسة  دعم في 
العثمانيين للقسطنطينية لدعم القيام بحملة صليبية ضدهم، لكن 

مساعيه باءت بالفشل.
بيكون، روجر: أحد فلسفة الطبيعة الإنجليز، عالم لاهوت وعضو 
طائفة الفرنسيسكان )1215–1292م(. كان يدعم، من بين أمور 

أخرى، إصلاح مناهج البحث في العلوم الطبيعية.
وأحد  إنجليزي  دولة  رجل  )1561–1626م(  فرانسيس:  بيكون، 
العصر الحديث أحد أهم دعاة  الطبيعة. كان في بواكير  فلاسفة 
العلم القائم على الملاحظة والتجريب، بهدف السيطرة على الطبيعة 

لخير المجتمع. 
بيوس الخامس: 1504–1527م، تولى منصب البابا منذ 1566م وحتى 
وفاته، كان مدافعا عنيفا عن محاكم التفتيش، ومعروفا بكراهيته 
لليهود. وقد بذل كل ما بوسعه لمحاربة المسلمين في جنوب أوروبا 
والبروتستانت في شمال أوروبا. في عام 1571م حث على تأسيس 
الرابطة المقدسة التي تهدف إلى التضييق على الحضور العثماني في البحر 
المتوسط والدفاع عن الإسلام في مواجهة المسيحية. وكان الملك 

فيليب الثاني ملك إسبانيا عضوا في هذه الرابطة.
التتر: منذ القرن الثامن الميلادي يطلق اسم التتار أو التتر على قبائل 

وشعوب من وسط آسيا. 
شديد  ديني  بتفان  يعملون  الذين  هؤلاء  هنا  المقصود  التقويون: 
تجديد  حركة  إلى  التقوية  مصطلح  يعود  معهود.  غير  وورع 
وإعطائه الإيمان  تعميق  إلى  تهدف  كانت  البروتستانتية،   داخل 

طابعًا فرديًا. 



مسلمون حدا ثيون 	350

ثابت بن قرة: أبو الحسن ثابت بن قرة )حوالي 826–901م( هو عالم 
شهير في الرياضيات والفلك، عمل لفترة طويلة في بغداد.

جابر: أبو موسى جابر بن حيان، العالم المسلم الملقب بأبي الكيمياء.
جلبي: غالبا المقصود هو موسى الخيالي الإزنيقي )الُمتوفى عام 1458م(، 
الذي ألف حاشية على شرح العلامة سعد الدين التفتازاني )توفي 
الدين أبي حفص  النسفية، نسبة إلى نجم  للعقائد  عام 1389م( 

النسفي )توفي عام 1142(.
جنكيز خان: أسس جنكيز خان )تُوفي عام 1227م( الإمبراطورية المغولية 
السماء وحاكم واحد على  الكبرى تحت شعار شمس واحدة في 
الأرض والتي امتدت خلال فترة حكمه من كوريا حتى هنغاريا، 
باستثناء الهند وجنوب شرق آسيا. كانت لهجمات المغول آثار كارثية 
على الأماكن التي غزوها. وقد غزا هولاكو حفيد جنكيز خان )توفي 

عام 1265م( بغداد عام 1258م وأنهى بذلك حكم العباسيين.
الرافدين في تركيا حاليا،  إقليم شانلي أورفا بشمال  حران: مدينة في 
الرياضيات  في  مهمة  أعمال  العباسي  العصر  خلال  فيها  ترجمت 
البتاني  الشهير  الفلكي  رأس  مسقط  وهي  العربية.  إلى  والفلك 
مسقط  أيضًا  وهي  أيضًا،  فيها  يعمل  كان  الذي  البتاني(  )انظر 

رأس علماء آخرين مثل ابن تيمية )1236–1328م(.
1502م(،  عام  )توفي  الدواني  الدين  الدين: جلال  الدواني، جلال 
كتب شرح العقيدة العضدية وهو شرح لعقائد المتكلم عضد الدين 

الإيجي )توفي عام 1355م( المنتمي للمذهب الأشعري. 
دوزي: راينهارت ر. دوزي )1820–1883م( مستشرق ذو مكانة 
مهمة، وُلد في لايدن بهولندا. وقد اشتهر بالأخص بمؤلفه ذي 

الأربعة أجزاء عن تاريخ مسلمي إسبانيا.
المكتبة  مؤلف  )1625–1695م(:  مولينفيل:  دو  بارتيلمي  ديربيلو، 
الشرقية أو الموسوعة الشامل المحتوى عن كل ما يخص الشعوب 



351 تعريفات وتراجم	

الشرقية التي تعد أهم عمل موسوعي للدراسات الشرقية في القرن 
السابع عشر وقد نشرت لدى دار نشر غالاند عام 1697م. 

رايموند الأسقف: لا يعلم تاريخ ميلاده. كان أسقف طليلطة في الفترة 
ما بين 1125 أو 1126 و1151 أو 1152م. وقد دعم علماء مثل 
غيرهارد دي كريمونا )تُوفي عام 1187م( ترجموا الفلسفة والعلوم 
الطبيعية وخصوصا أرسطو من العربية عبر القشتالية إلى اللاتينية.

زنديق: )ج. زنادقة(، هي كلمة مشتقة عن الفارسية وكانت تشير 
 الكفار وكثيرا ما تعني ،المانويين في معناها الدقيق بالعربية إلى

.العصاة أو المهرطقين أو
الساسانيون: أسرة فارسية حكمت في فترة ما قبل الإسلام )224–

الجيـوش  غـزو  قبـل  الكربى،  إمبراطوريتهـم  امتـدت  650م(. 
العربيـة، لأجـزاء واسـعة مـن غـرب آسـيا.

السبكي: المقصود غالبا هو تاج الدين أبو نصر بن تقي الدين السبكي 
)توفي 771هـ/1370م(، الذي عارض التفسير الحرفي للقرآن وأيد 

تفسيرا عقلانيا مستندا على المنطق بطابع أشعري.
سبينوزا: باروح دي سبينوزا )1632–1677م( فيلسوف هولندي، 

وهو أحد أهم مفكري الحداثة المبكرة.
السفّاح، أبو العبّاس: )حكم 749–754م( هو أول الخلفاء العباسيين. 
أُعلن تنصيبه خليفة في عام 749 من الكوفة ثم أكمل انتصاره على 
قد  تكن  لم  )الّتي  بغداد  من  بالقرب  الأنبار  في  تُوفي  الأمويين. 

أنشئت بعد(.
سمرقند: مدينة في وسط آسيا، تقع حاليا في دولة أوزبكستان. شهدت في 
عهد الدولة السامانية في القرن العاشر وعندما حولها تيمورلنك )تُوفي 

عام 1405م( إلى عاصمة له فترات من الازدهار الثقافي والمعماري.
الشركس: جماعة عرقية كانت تعيش حتى التوسع الروسي في القرن 
التاسع عشر في شمال غرب القوقاز على وجه الخصوص، ثم عاش 



مسلمون حدا ثيون 	352

بين  ما  الفترة  في  الإسلام  اعتنقوا  تركيا.  في  ذلك  بعد  أغلبهم 
القرنين السادس عشر والثامن عشر.

التي  الجماعات  بالطهرانية  توصف  الإسلام  على  بالتطبيق  طهراني: 
الحياة  في  الإسلامية  للمعايير  للغاية  الصارم  التنفيذ  عن  تدافع 
غير  هو  ما  كل  من  مطهرا  الإسلام  رؤية  وتريد  اليومية، 
إسلامي. كانت الطهرانية في الأصل حركة داخل البروتستانتية 
وتشتهر  الكاثوليكية،  من  تبقى  ما  كل  ترفض  الكالفينية، 

بالتزمت الأخلاقي.
الطهطاوي )1801–1873م(  رافع  رفاعة  الشيخ  رفاعة:  الطهطاوي، 
واليها  وأرسله  وُلد في مصر  العرب في عصره.  المثقفين  أهم  أحد 
تعلم  باريس، حيث  إلى  دراسية  بعثة  عام 1826 في  محمد علي في 
التاريخ  عن  الأوروبية  المؤلفات  قراءة  من  يتمكن  كي  الفرنسية، 
والجغرافيا والفلسفة والأدب. وقد وصف تجاربه في كتاب الرحلة 
الشهير الذي ألفه بعنوان تخليص الإبريز في تلخيص باريز. وعند 
عودته إلى مصر أشرف بوصفه مديرا لمدرسة اللغات التي تأسست 
من مجالات  مهمة  أوروبية  أعمال  ترجمة  على  الألسن(  )دار  حديثا 

علمية مختلفة إلى العربية.
بل  المعرفة،  تحصيل  في  الأولوية  للعقل  تعطي  رؤية  هي  العقلانية: 
يمكن  العقلاني  للمذهب  ووفقا  وحده.  عليه  تحصيلها  وتقصر 
اكتساب المعارف عن العالم فقط من خلال التفكير. في المقابل 
المعرفة  أن  ترى  الحسية،  أو  التجريبية  أو  الإمبيريقية  الحركة  فإن 

يمكن أن تكتسب عبر المعارف الحسية فحسب.
المنطق  أدخل  الغزالي )توفي عام 1111م(  أبو حامد: محمد  الغزالي، 
أن  الكلام والفقه(، رغم  الدين )علم  بنجاح في علوم  الأرسطي 

علاقته بالفلسفة ظلت مضطربة.



353 تعريفات وتراجم	

القديم  العصر  في  عربية  قبائل  اتحاد  الغساسنة  كان  الغساسنة: 
واعتقدوا  الأردن،  في شرق  واستقروا  لبيزنطة،  حليفا  المتأخر 
الطبيعة  وان  الإلهية،  الطبيعة  هي  واحدة  طبيعة  ليسوع  أن 

امتزجت بها. البشرية 
البابا  غيربير: غيربير دورياك )حوالي 945–1003( ومنذ عام 999 
سيلفستر الثاني. تلقى جزءا من تعليمه في إسبانيا، حيث درس 
نُسب  وقد  عربية.  بنصوص  بالاستعانة  الرياضات  الأغلب  على 
الفلك(  العربية )مثلا في مجال  العلوم  إليه نقل عناصر مهمة من 

وأيضًا العداد إلى غرب أوروبا.
الفارابي: أبو نصر الفارابي )حوالي 870–950م(، أحد أهم الفلاسفة 
)بعد   الثاني المعلم  لقب  نال  وقد  الوسطى.  العصور  في  العرب 
تُرجمت  أرسطو.  عن  وأعماله  المهمة  لشروحه  تقديرا  أرسطو( 
نصوصه في القرن الثاني عشرة في طليطلة )إسبانيا( إلى اللاتينية، 

وبهذا انتشر تأثيره في أوروبا. 
فرماسون: البناؤون الأحرار أو الماسونيون، هو اتحاد للرجال الذين 
تجمعوا سويا منذ منتصف القرن الثامن عشر في أوروبا فيما يسمى 
بالمحافل، من أجل الحفاظ على المثل الإنسانية. جلب الأوروبيون 
المحافل  الثامن عشر إلى الشرق حيث كانت  القرن  الماسونية في 
تمنع بشكل متكرر، مثلما كان يحدث في أوروبا أيضًا، نظرا لأنها 
يعجب  ولم  وثورية.  بل  هدامة،  لنشاطات  منطلقا  تعد  كانت 

توجهها العلماني أصحاب السلطة الدينية.
فيدوكيند: كان دوقا لسكسونيا. وخاض خلال الفترة ما بين 777 
و785 ميلادية حربا ضد شارلمان الكبير انتهت بهزيمة فيدوكيند 
إلى  المنطقة  وتحول  شارلمان  مملكة  إلى  ألمانيا  غرب  شمال  وضم 
المسيحية. لكنه تحول إلى شخصية أسطورية لدى القوميين الألمان.



مسلمون حدا ثيون 	354

حكم  )1527–1598م(،  إسبانيا  ملك  الثاني  فيليب  الملك  فيليب: 
إسبانيا  في  البروتستانتية  الحركة  قمع  1556م.  عام  منذ  البلاد 
وحاربها في باقي أنحاء أوروبا. في عام 1568م قضى على انتفاضة 
للسكان العرب في غرناطة الذين كانوا قد تحولوا اسميا فقط إلى 
الكاثوليكية. ورحلهم بمرسوم ملكي. كان يشتبه في تعاون العرب 

مع العثمانيين. وهو عضو الرابطة المقدسة للبابا بيوس الخامس.
اسمه  1087م(،  )المتوفى  الأفريقي  قسطنطين  الأفريقي:  قسطنطين 
للطائفة  ينتمي  الحالية.  تونس  في  ولد  معروف.  غير  العربي 
البنديكتية، وقد ترجم كتب الطب العربية واليونانية الأصل إلى 
اللاتينية. ويعد أول أوروبي يتعرف على الطب العربي. عند وصوله 
إلى ساليرنو )إيطاليا( حوالي عام 1075م، قاد مدرسة الطب هناك 

إلى الازدهار وأحيا دراسة الطب في أوروبا من جديد.
القيروان: مدينة في تونس تقع على بعد خمسين كيلومترا من تونس 

العاصمة.
بين  ما  أوروبا  غرب  فرنسية، حكمت  نبيلة  أسرة  الكارولينغيون: 
عامي 750–987. وكان أشهر حكامهم شارلمان الكبير. )حوالي 

742–814م(
الملقب  578م(  عام  )المتوفى  الأول،  كسرى  أنوشيران:  كسرى 
بأنوشيروان )أي خالد الروح(، هو ملك الإمبراطورية الساسانية 
للفلسفة  وبقراءته  للأدب  بعشقه  عرف  الساسانيون(.  )انظر: 
بالتسامح  عصره  اشتهر  أفلاطون(.  فلسفة  )خصوصا  اليونانية 

والازدهار العلمي والأدبي والمعماري. 
نظرا لإسهامه  )حوالي 800–870 م(.  الكندي  يعقوب  أبو  الكندي: 
العربية أطلق عليه معاصروه  باللغة  الفلسفة  الجوهري في تأسيس 
لقب فيلسوف العرب. حمل كتابه عن الميتافيزيقا اسم في الفلسفة 



355 تعريفات وتراجم	

الأولى. ولقي مؤلفه رسالة في العقل الذي انشغل فيه بنظريات 
أرسطو عن النفس اهتماما كبيرا في أوروبا في القرون الوسطى.

الكوباموي )توفي في عام 1748م(: هو القاضي مبارك بن محمد دائم 
بن عبد الحي بن عبد الحليم المبارك الناصحي العمري الفاروقي 
الكوباموي، الذي تعد حاشيته لكتاب سلم العلوم لمحب الله بن 
عبد الشكور البهاري )المتوفى عام 1707م في الهند( من المراجع 

الأساسية في المنطق.
الفارسية لأتباع زارادشت.  گبر: گبر هو نعت مهين في الأدبيات 
وكثيرا ما يعني المصطلح كافر. والزارادشتية هي ديانة فارسية 

أسسها زارادشت قبل 2600 عام على الأقل. 
لاسكاريس: كانت عائلة نبيلة بيزنطية، أنجبت عددا من المفكرين 
أصحاب النزعة الإنسانية، مثل كونستانتين لاسكاريس )1434–
اليونانية في إيطاليا،  س  1501م( الذي وُلد في القسطنطينية ودرَّ
في  بيساريون  ساعده  ميسينا، حيث  في   1468 عام  نحو  ومنذ 

الحصول على كرسي الأستاذية.
لايارد: السير أوستن هنري لايارد )1817–1894م( كان في الأصل 
من  البريطاني،  الآثار  لعلم  رائدا  نفسه  من  جعل  لكنه  محاميا، 
خلال عمليات تنقيب شملت أيضًا مدينة نينوى )التي أصبحت 
حاليا جزءا من الموصل(، وهي آخر عاصمة للملكة الآشورية. 
ودعم  )1877–1880م(،  إسطنبول  في  لبريطانيا  سفيرا  وعمل 
التوسعية سياسته  في  دزرائيلي(  )بنجامين  بيكونسفيلد   اللورد 

في الشرق.
)حوالي  ديتابل  لوفيفر  جاك   :Lefèvre d’Etaples ديتابل:  لوفيفر 
النزعة ومترجم للكتاب  1460–1536م(، مفكر فرنسي إنساني 
المقدس وشارح له. حرر وشرح وترجم أعمال أرسطو أثناء عمله 

بالتدريس في كلية الكاردينال ليموان.



مسلمون حدا ثيون 	356

المأمون: الخلفية المأمون، خليفة عباسي )حكم ما بين 813–833م( 
المؤلفات  لترجمة  مركزا  ليكون  بغداد  في  الحكمة  بيت  وأسس 
لإنجازات  الأساس  حجر  بذلك  ووضع  العربية  إلى  اليونانية 
خارقة للمفكرين العرب في مجال الفلسفة والعلوم الطبيعية. ودعم 

المعتزلة. )انظر المعتزلة(.
تعبير  المدرسي، وهو  أو  السكولاستي  المذهب  مفكرو  المدرسيون: 
والتفكير  التدريس  وطرق  اللاهوتية  الفلسفية  للمناهج  جامع 

الأوروبية في القرون الوسطى.
المشاؤون: الفلاسفة الذين التزموا تقاليد أرسطو في الفلسفة.

المعتزلة: هم أصحاب مدرسة دينية نشأت في البصرة في القرن الثامن 
الهجري وكان لها نفوذ وتأثير كبيران، وكانت متأثرة بالفلسفة 
اليونانية. وأحد أهم تعاليمها الأساسية كان الاعتقاد بخلق القرآن 
وبالتالي كونه غير أزلي. وقد جعل الخليفة المأمون من مذهب خلق 
القرآن عقيدة للدولة، اضطر كل علماء الدين في عهده أن يقروا به 
تحت التهديد بالعقاب إن لم يفعلوا. لكن المأمون لم يحقق نجاحا 

كبيرا في فرض ذلك.
المعتضد بالله: خليفة عباسي )حكم ما بين 891–902م( دخل كتب 

التاريخ لحنكته في قيادة الجيوش أكثر من كونه داعما للعلوم.
المنصور: أبو جعفر المنصور )حكم ما بين 754–775م(، ثاني الخلفاء 
السفاح(.  )انظر:  السفاح  العباس  أبي  أخيه  وخليفة  العباسيين، 
أسس في عام 762م مدينة بغداد التي تحولت في عهده إلى حاضرة 

مزدهرة، ووطد خلافة العباسيين.
بطريرك  نسطور  إلى  تنسب  مسيحية  دينية  طائفة  هم  النساطرة: 
أيضًا  وتعرف  423–431م(  بين  ما  الفترة  )في  القسطنطينية 
الطبيعة  رأيهم في  بسبب  طُردوا  وقد  الآشورية.  المشرق  بكنيسة 
لقوا  وقد  الرومانية.  الإمبراطورية  من  المسيح  ليسوع  المزدوجة 



357 تعريفات وتراجم	

ومعرفتهم  الإدارية  لمهاراتهم  العباسيين  الخلفاء  بلاط  في  ترحابا 
بالطب والعلوم الطبيعية والفلسفة. وكان دورهم أساسيا في ترجمة 
بيت  )مثلا في  العربية  إلى  الآرامية ثم  اللغة  إلى  اليونانية  المؤلفات 

الحكمة الذي أسسه المأمون(.
النوبيون: سكان النوبة، وهي منطقة في جنوب مصر وشمال السودان. 
إلى  ثم  المسيحية،  إلى  الميلادي  السادس  القرن  في  النوبة  تحولت 

الإسلام في ظل حكم المماليك.
هارون الرشيد: خامس الخلفاء العباسيين )حكم ما بين 786–809م( 
الحاكم  لشخصية  نموذجا  وليلة  ليلة  ألف  في  ذكره  ورد  الذي 
المثالي. شهدت فترة حكمه اضطرابات سياسية عديدة وكانت 

بمثابة نذير بالانهيار السياسي للإمبراطورية الإسلامية.
والثقافة  والتاريخ  بالأدب  المنشغلون  العلماء  بمعنى  هنا  الهلينستيون: 

اليونانية.





359

فهارس مسلمون حداثيون

فهرست المصطلحات

أ
إجازة 100

اجتهاد 28، 109، 116، 125
إخوان الصفا 296، 311، 312، 

347م
الإخوان المسلمون 145، 145ح، 

166
الآريون 37، 47، 202

الأساطير/ قدرة الأسطورة / تكوين 
الأسطورة 26، 46–47، 

191 ،132
الاستبداد 124، 134، 145، 201، 

240 ،235
الاستشراق 23–24، 23ح، 36، 

140
الاستعمارية / الإمبراطورية 11، 15، 

 ،83–81 ،29 ،27 ،18–17
85، 85ح، 86–88، 101، 

 ،117 ،115 ،110–109
 ،142 ،122–121 ،119
 ،152–151 ،149–147

–158 ،156–155 
 ،167–166 ،162 ،159
 ،183 ،173 ،171–170
 ،247 ،246 ،239 ،192

247ح، 350م، 354م، 
356–357م

الإسلاميون )الإسلام السياسي( 
38ح، 166، 195، 198، 

201ح،281
الإسماعيلية 98، 219، 276، 347م

الاشتراكيون 126



مسلمون حدا ثيون 	360

الإصلاح 10، 13، 16، 18، 28، 
 ،110 ،108 ،86 ،51 ،48

–129 ،127 ،120 ،113
130، 135ح، 136–137، 
137ح، 145، 149، 152، 

170، 192، 303، 329م
الأصولية / التعصب في التركية 

العثمانية 21
الأصوليون / الأصولية 16، 21، 

 ،191 ،140 ،92 ،83
199 ،197–195

الإغريق / الإغريقية 53، 53ح، 
 ،211 ،208 ،112 ،95

 ،232 ،219 ،216–214
277 ،262 ،253

 Académie( الأكاديمية الفرنسية
244 ،34 )française

الإلحاد 111، 284
الإمام / ة / الأئمة 50، 54، 

 ،172–171 ،157 ،84–83
 ،219 ،184–183 ،178
 ،282 ،278 ،267 ،264

308، 312ح، 321–323، 
326ح، 347م–348م

الأمة 28، 31، 55، 77–78، 
78ح، 95، 117، 123–

–154 ،145 ،134 ،125
 ،164 ،159–157 ،155

 ،202–201 ،170 ،166
228–231، 235، 246ح، 

249ح، 249–250، 275
الأمويون 283، 305، 351م

ب

بارسيون 348م
البابوية 53–54، 98–99، 220، 

280
بدعة 49

البدو 47، 53ح، 61، 67، 69، 
301

البرامكة 212، 262، 264–265، 
348م

البربر 96، 209، 220، 258، 
279

البروتستانتية 29، 81، 113، 
349م، 352م، 354م

البعث 194، 212، 237–238، 
262

البويهيون، بنو بويه 305
البيزنطيون 97، 215

البيعة )يمين البيعة( 157، 158

ت

تاريخ العالم 23ح، 29
تاريخ المنطقة 23ح

التتار 85، 165، 171–172، 



361 فهرست المصطلحات	

 ،279 ،274 ،272 ،220
284، 349م

التحالف الوطني )لاحقا حزب 
149 )الشباب العثمانيين

تركيا 81، 85ح، 152، 158، 
160، 167، 177، 350م، 

352م
التصوف / المتصوف)ة( 43، 49، 

 ،147 ،121 ،109 ،69
199

تعدد الزوجات 66، 176
تعددية الحداثة 20ح، 22ح

تقليد 28، 116، 183
التنظيمات 86–87، 115–116، 

156–155 ،150–149
التوحيد 49، 52، 58–59، 72ح، 

 ،212 ،210 ،164 ،145
261–260

ج

جامعة الأزهر 100، 176
الجهاد / الجهادي / جهادي 177، 

200–199 ،196–195
 Journal des جورنال دي ديبا
débats 39ح، 74، 94، 

 ،207 ،138–136 ،130
237 ،227

ح

الحديث 100، 162، 
165،266ح، 289، 299ح، 

323–324ح، 326ح
الحرانيون 98، 134، 219، 

276 ،235 ،233
حريات )الحرية( 150، 157ح
الحضارة 17، 29، 34، 37، 
 ،95–94 ،89 ،57–56

100، 106، 110، 133ح، 
175، 177، 197ح، 

–212 ،210 ،209–208
 ،235 ،226 ،218 ،213
 ،260 ،253–252 ،239
 ،269 ،267 ،263–262
 ،301 ،290 ،284 ،281
303، 308، 313ح، 324

حمدانيون 305

خ

الخاصة )النخبة( 13، 27، 75، 
 ،118 ،115 ،110 ،96 ،77

 ،148 ،142 ،135 ،120
236

الخديوي 119، 121، 125
الخلافة 53–54، 54ح، 55، 

83–85، 85ح، 86، 97، 



مسلمون حدا ثيون 	362

 ،200 ،157 ،155 ،115
348م

خليف / خلفاء 41، 54–55، 
 ،106 ،98–97 ،86–81
–157 ،131 ،125 ،115
 ،180–179 ،162 ،158
 ،214–211 ،200 ،190
 ،265–262 ،235 ،219
 ،283 ،277 ،268–267
 ،308 ،305–300 ،297
311، 351م، 356–357م

د

دار الفنون 117
الدروز 88

الدولة الإسلامية في العراق والشام 
200 ،196 ،166 ،92

الدولة العثمانية 88، 147، 158، 
247ح

دين سماوي 112، 182، 294، 
324 ،314

ر

رابطة العالم الإسلامي 51
راهب )كاهن( 31، 211، 262، 

289، 312، 347م
الربيع العربي 124، 196ح

ز

زنديق 48، 181، 214، 219، 
268، 308، 351م، 354م

س

ساراسينس 15
الساسانيون 97، 211، 212، 
262–264، 270، 351م

السامية / الساميون 31، 34–35، 
 ،60–57 ،52 ،43 ،37

 ،79–78 ،70 ،67–66 ،62
 ،235 ،202 ،189 ،103

293 ،244
السلفية / السلفيون 195–196، 199

السنة / آهل السنة 50، 124، 
 ،190 ،184 ،162 ،145

213 ،200 ،195 ،193
سولبيس، سانت )حلقة دراسية( 

33

ش

شريعات / شريعة 60، 83، 100، 
 ،142 ،129 ،103–102
 ،176 ،156–155 ،147
 ،241 ،234 ،190 ،184

268، 322، 345م
شيخ الإسلام 86، 118، 156، 

348م



الشيعة 49–50، 91–92، 97، 
 ،145 ،124 ،109–108
 ،282 ،259 ،199 ،162

347م

ص

صدام الحضارات هانتينغتون 
21–22ح

ط

الطرق الصوفية/الصوفية 46، 99، 
201 ،152 ،148 ،120
الطريقة البكتاشية 148، 152

طوائف 87، 113، 200، 268، 
284

ع

عامة 32، 46، 88، 112، 122، 
219 ،209 ،177 ،152

العباسيون 55، 97، 179، 212، 
 ،270 ،268–267 ،265
284، 350م، 356–357م

عبرانيين 45، 52، 53، 61
العثمانيون الجدد 149–152، 155

العروة الوثقى 121–122ح، 
125ح، 130، 139، 144، 

330م
العصر الحديث 10، 17، 25، 

44، 52، 137، 269، 329م
العقل 19، 23، 28، 33، 39، 

–103 ،96 ،90 ،69 ،51
 ،132 ،118 ،113 ،104
 ،161 ،143 ،141 ،135

 ،195–191 ،189 ،185–183
 ،209–208 ،201 ،197
 ،218 ،216 ،214 ،212
 ،229 ،225 ،223–222
 ،250 ،240–236 ،231
–283 ،281 ،275 ،254
 ،297 ،294 ،287 ،285
 ،325 ،323–322 ،314

327، 347م، 352م، 355م
عقلانية / العقلانية 19، 20، 56، 

 ،188–187 ،185 ،164
 ،241 ،237 ،214 ،193
268، 297، 300، 352م

العقيدة 28، 46–49، 54، 
 ،133 ،129 ،98 ،65 ،59

 ،170 ،165–164 ،135
 ،200 ،197 ،189 ،182
 ،221–220 ،212 ،209
 ،240 ،236 ،231–230
 ،258 ،252 ،250 ،244
 ،289 ،281–280 ،265
 ،313 ،303 ،295–294

321، 347م، 350م

363 فهرست المصطلحات	



مسلمون حدا ثيون 	364

عقيدة التثليث 193
العقيدة التجديدية السوسينية 48

العلماء، عالم 11، 14، 18، 
 ،33 ،30 ،28 ،24 ،21–20
 ،60 ،58 ،49–48 ،40 ،35
 ،74 ،73–71 ،69–68 ،63
 ،102 ،100 ،84 ،80 ،77

 ،115 ،113 ،110–108
 ،129–128 ،118 ،116
 ،145–144 ،141 ،134
 ،165–162 ،156 ،147

 ،178 ،171 ،169
 ،186–183 ،181–180
 ،199–198 ،195 ،189
 ،213–212 ،210–209
 ،234–232 ،224 ،219
 ،253 ،251–249 ،239
 ،261–260 ،257–256
–272 ،268 ،266–265
 ،279 ،277–276 ،274
 ،289–288 ،285–284
 ،305–304 ،297 ،293
–321 ،315 ،311–309
–345 ،327–325 ،322

352م، 356م
علويون 221

العولمة 18، 21، 25، 192

غ

الغرب 10، 12، 14–18، 31، 
 ،98–97 ،93 ،72 ،36

 ،131 ،113 ،110 ،101
 ،209 ،202–201 ،198
 ،227 ،218–217 ،215
 ،260 ،239 ،233 ،230

306 ،298 ،284 ،274 ،272
غرب آسيا 15، 23، 125، 

130، 351م
غلاة المنكرين 245

ف

الفاطميون 305
فرض كفاية 184، 322

فقه 13، 28، 35، 83، 92، 125، 
 ،178 ،171 ،165 ،161
184، 281، 289، 352م
الفلسفة 17، 29، 43–44، 

 ،72 ،65–64 ،59 ،51
 ،101 ،98–97 ،95 ،75
 ،110–109 ،108 ،106
 ،120 ،118 ،116 ،112
 ،135–131 ،128 ،125
 ،165 ،161 ،144 ،142
–189 ،184 ،179–178
 ،208 ،193–192 ،190



–216 ،214 ،211–210
 ،233–230 ،228 ،221
–260 ،253 ،244 ،236
 ،279–269 ،266 ،263
 ،290 ،284 ،282–281
 ،303 ،301–298 ،295
 ،312 ،310 ،308–305

317، 322، 345–347م، 
351–352م، 354م، 

356–357م

ق

قاضي 104–105، 139، 147، 
–182 ،176 ،165 ،157
 ،271 ،225 ،223 ،183
–317 ،315 ،289–287

322، 330م، 345م، 355م
القاعدة 111، 124، 143، 

242 ،223
قانون 83، 91، 99، 103، 156، 

–281 ،190–189 ،161
282، 302، 309، 346م

القانون المدني العثماني 156
القرآن الكريم 28، 44، 54–55، 

 ،169 ،166–162 ،112
 ،191–190 ،184 ،176
 ،248 ،234 ،195–193
 ،295 ،289 ،265 ،255

322، 351م، 356م
قريش 55، 83

القوة الاستعمارية / المناهضة 
للاستعمار / الاستعمار 109–

192 ،145 ،120 ،110
قياس )تشبيه( 28، 179–180، 

286 ،272

ك

الكاثوليكية 29، 33–34، 62، 
 ،143 ،133 ،89 ،87 ،81

 ،203 ،189–188 ،175
 ،241–240 ،230 ،222

352م، 354م 
 )Collège de France( كلية فرنسا

349م
كورير دوريون 150

م

المادية 25، 61، 89، 125، 
187 ،149 ،148

متكلمون 183، 213، 297، 
321 ،312–311

 Revue des Deux مجلة العالمين
37 Mondes

المسيحية 12، 16، 38ح، 26، 
42، 48، 53ح، 59، 60ح، 

 ،95 ،92 ،88–87 ،85

365 فهرست المصطلحات	



مسلمون حدا ثيون 	366

 ،134–133 ،126 ،123
 ،170 ،163–162 ،143
 ،230 ،208 ،182–179
 ،240–239 ،236–234
 ،274 ،260 ،249 ،244

281–282، 349م، 353م، 
356–357م

معاد للسامية ومعاداة السامية 24، 
24ح

المعتزلة 220، 267، 277، 279، 
356م

مغالطة 218، 301
الملة 49، 74، 109ح، 112، 

117، 249ح
المماليك 56، 357م

المنطق 51، 64ح، 74، 100، 
 ،180 ،179–178 ،171

183–184، 184ح، 211، 
 ،304 ،301 ،298 ،262

321–322، 322ح، 323، 
325، 330م، 347م، 

351–352م، 355م
الموارنة 88، 91

ن

نقل )تقليد( 71، 134، 182–
 ،228 ،217–216 ،183
 ،316–315 ،306 ،298

321، 322، 324ح
نور )ضوء( 174ح

هـ

الهندو أوروبيون 37، 143

و

الوهابي/الوهابيون 47–48، 
 ،92 ،73 ،70 ،52–50
–198 ،195 ،191–190

201 ،199

ي

اليهود 37، 57–60، 81–82، 
 ،219 ،203 ،130 ،98 ،87
304 ،277–276 ،256–255
اليهودية 36، 53ح، 57، 58ح، 

 ،182 ،180 ،123 ،60–59
314 ،203



فهرس الأسماء

أ

إبراهيم )الإمام العباسي الأول( 
264

ابن باجة 215، 234
ابن تيمية 49

ابن خلدون 75، 76ح، 116، 
273 ،218

ابن رشد 51، 63–65، 98، 
 ،140 ،113 ،112 ،106
 ،234 ،222 ،218–215
–270 ،244 ،240 ،238

275 ،271
ابن سينا 214، 218، 222، 

 ،275 ،271 ،269 ،238
296

ابن طفيل 215، 234
أبو الفرج 210

أبيقور 126
أبيلار 142، 270–271

أبيلارد 239
أتاتورك، مصطفى كمال 85ح، 

167 ،158 ،148
أتيلا 347م

أرسطو 111، 128–129، 
233 ،217 ،215–214

أرندت، هانا 35
إسماعيل، الخديوي 119–121

الأسيزي، فرانسيس من 42
الأفغاني، جمال الدين 10، 12، 
 ،107–106 ،94 ،79 ،30

107ح، 109، 109ح، 
110–111، 111ح، 

113–122، 122ح، 123، 
124ح، 125، 126ح، 

127–132، 132ح، 
133–139، 139ح، 141، 
 ،152 ،147 ،145–،143
–170 ،166 ،162–161
 ،178 ،174–173 ،171
 ،196–192 ،188 ،184

196–197ح، 198، 201، 
201ح، 227، 237–238، 

241–242، 329–330م
أفندي، أحمد مدحت 174

إقليدس 214–215
ألبرت الأكبر 218، 239

ألكوين 142، 239
أمين، أحمد 135، 135ح، 137، 

137ح، 140، 329ح
أمين، قاسم 176

367 فهرس الأسماء	



مسلمون حدا ثيون 	368

أنوشيروان، كسرى 211–212، 
263–262

أولندر، موريس 26ح، 36، 44
أولوغ بيك 272

أيزنشتات، شمول ن. 21–22، 
22ح، 197

ب

باسكال 257
باكون، روجر 239
باكون، روجير 218

باكون، فرنسيس 218
بايازيتوف، عطاء الله 12، 104، 

 ،162–161 ،147 ،129
166، 169، 169ح، 170–
 ،194–193 ،192 ،186
 ،293 ،201 ،198 ،196

326–325 ،308
بسيشاري، هنرييت 31، 89، 

93–92
بطليموس 214–215

البغدادي، أبو بكر )الخليفة 
إبراهيم( 200

بلانك، ماكس 186
بن لادن، أسامة 196

بوديه، غيوم 216، 348م
بوركهارت، جون لويس 67–68

بوركهارت، ياكوب 191

بوساريون 215
بونابرت، نابليون 134، 235، 

275
بيدا 142

بيرون 73–74، 74ح
بيكون، روجر 141، 349م

بيكونسفيلد )=دي إسرائيل، 
بنيامين( 320

بيوس الخامس 221، 349م، 
354م

ت

تان، إيبوليت 90
تورز، غريغوار دي 142

تورين، آلان 18–19، 20ح، 
197 ،187

توفيق )الخديوي( 120، 125
تولمين، ستيفن 20، 23

التونسي، محمد بن عمر 74، 
74ح

تيري، أوغستين 37

ج

جالينوس 214
جنكيز خان 106، 225، 350م

جومار، إدم-فرانسوا 101
جيربرت 216



ح

الحداد، محمد 131ح، 138ح، 
139–141، 141ح، 145، 

195، 207ح، 227ح، 
237ح، 329م
حسين 50، 108

حوراني، ألبرت 144

خ

خضرا، دومينيك 91

د

داروين، تشارلز 39–40ح، 
126–125

درابر، جون وليم 175
دوزي، راينهارت 51، 213، 

239، 350م
ديربيلو، بارتيليمي 162، 248، 

277، 350م
ديكارت، رينيه 20، 257

ديموقريطس 125

ر

رايموند، رئيس الأساقفة 217
الرشيد، هارون 212، 265، 
 ،305 ،303 ،268–267

357م
رضا، الإمام 267

روسو، جاك 101، 126، 149، 
269

س

ساسي، سيلفستر دي 101
السبكي، الإمام 184، 322، 

351م
سبينوزا، باروخ 142، 218، 

239، 275، 351م
سعود، محمد بن 49

سعيد، إدوارد 23–24، 
23–24ح، 36

سفاح، أبو العباس 265، 268، 
348م، 351م، 356م
سليمان القانوني 82، 272

سوسينوس، فاوستوس 48
السيوطي 235، 326ح

ش

شاكرابارتي، ديبش 14
شفايترز، ألبرت 61

ص

صنوع، يعقوب )جيمس( 121، 
130

ط

الطهطاوي، رفاعة 99–101، 

369 فهرس الأسماء	



مسلمون حدا ثيون 	370

101ح، 102–103، 181، 
223، 283، 312، 312ح، 

321، 330م، 352م

ع

عبد الحميد الأول 84
عبد الحميد الثاني 85، 151، 166

عبد العزيز 115، 151، 155
عبد القادر 68–69، 93

عبد الوهاب 47–51، 72ح، 
166

عبده، محمد 111، 121–122، 
121–122ح، 129–130، 
 ،144 ،139 ،137–135

197ح، 201ح، 329–330م
علي باشا 149

علي، الخليفة 41، 50، 83، 261
عمر، الخليفة 41، 55، 106، 

302 ،263 ،261 ،225 ،211

غ

غاليلي 257، 269
غاليليو 128–129، 222، 240، 

348م
غانم، خليل 138، 138ح، 238

الغزالي 184، 184ح، 322، 
322ح، 323، 330م، 352م

غوبينو، أرتور دي 77

غوته، يوهان فولفغانغ فون 15، 
77 ،76

ف

الفارابي 112، 112ح، 214، 
296 ،275 ،269

فايل، غوستاف 47
فاينبرغ، كورت 36، 77، 77ح

فندي، أحمد مدحت 175
فؤاد باشا 88، 149

فوكوياما، فرانسيس 21
فولتير 45، 45ح، 101، 126، 

274–273
فيبر، ماكس 22ح، 191
فيليب الثاني 221، 354

فينيلون 149

ق

قسطنطين الأفريقي 354م
قصير، سمير 194، 194ح، 

330م

ك

كاتارينا الثانية 84، 170
كارل الثاني عشر 273

كالفن، جون 48
كرد علي، محمد 93، 93ح، 

330م



كرماني، نافيد 195
كمال، نامق 12، 85، 103–

–147 ،129 ،116 ،106
157، 157ح، 158–160، 
160ح، 161–167، 170، 
 ،181 ،178 ،174–173
 ،193–192 ،184–183
–201 ،198 ،196 ،194

202، 243، 243–244ح، 
246–247ح، 249

الكندي 97، 112، 214، 219، 
234، 275، 354م

الكوباموي 355م
كوبرنيكوس 257، 348م

كوزان، فيكتور 63
كيدي، نيكي 107ح، 144

ل

لايارد، أوستن هنري 103–
 ،183–182 ،165 ،105
 ،315 ،289 ،287 ،223
315ح، 317–320، 355

لسكاريس 215
لوتر، مارتن 30، 51، 113، 181
لوتور، كونت دي إسكايراك دي 

75
لوثر، مارتن 310

لوفابر ديتابل، جاك 216

لوكليرك 63
لوكليرك، فكتور 63

لي، ديفيد س. ج. 65
ليسبس، فرديناند دي 93، 119

ليسينغ 132

م

مازاران، الكاردينال 134
مازارين، الكاردينال 235

ماسينيون، لوي 105، 139
ماغنوس، ألبرتوس 141، 347م

المأمون، الخليفة 162، 212، 
–277 ،268–267 ،219
 ،308 ،305 ،303 ،278

356م
المتنبي 131، 131ح، 228

المتوكل 84
محمد الثاني 271

محمد علي 50، 100، 102–
103، 312ح، 352م

محمد، محمد )النبي( 37، 41، 
41ح، 42–43، 43ح، 

44–45، 45ح، 47، 50، 
 ،174 ،123 ،72 ،69 ،59

174ح، 248، 311
المعتضد، الخليفة 297، 356

الملك داوود 54ح
المنصور، أبو جعفر 212، 262، 

371 فهرس الأسماء	



مسلمون حدا ثيون 	372

 ،305 ،303 ،268 ،265
456م

موسى 123، 304
مونتيسكيو 101، 149، 

156–155
ميشرا، بانكاج 196

ن

نابليون الثالث 68، 91، 119

هـ

الهادي، الخليفة 235

هامر - بورغشتال 162، 245، 
247ح

هانتينغتون، صامويل ب. 21
هوبسبوم، إريك 18

ي

ياسبرز، كارل 21
يدرمان، روبرت 125

يسوع المسيح 33–34، 42، 
53، 53ح، 55، 60، 60ح، 
 ،181 ،163 ،135 ،90–89

236، 309، 353م، 356م

فهرس الأماكن

أ

أثينا 94، 134، 236
إسبانيا 87، 97، 179، 216، 

 ،272 ،233 ،221 ،219
 ،299 ،285 ،283

345–346م، 349–350م، 
353–354م

أسد آباد )بالقرب من همدان، 
بلاد فارس( 107

إسطنبول / القسطنطينية 27، 50، 
 ،108 ،104 ،87 ،84 ،82

 ،134 ،119 ،115 ،113
 ،150 ،148–147 ،138
 ،172 ،159 ،153–152

211، 216، 243ح، 245، 
262، 271، 355م

الإسكندرية 122، 134، 193، 
264–263 ،261 ،236

إشبيلية 219، 346م
أفريقيا 37، 69، 82، 96، 177، 

254 ،208
أفغانستان 96، 108، 113–
320 ،238 ،140 ،114



إيران 107–110، 116، 238، 
 ،267 ،264–263 ،259

306، 346م

ب

بخارى 173، 219، 299، 
346م، 348م

بغداد 49، 55، 82، 97، 
 ،213–212 ،179 ،142
 ،263 ،235 ،232 ،215
 ،290 ،274 ،269–267
 ،311 ،307 ،303 ،299

350–351م، 356م
بلاد فارس 43، 97، 107ح، 
 ،209 ،180–179 ،128
 ،234 ،215 ،213 ،211
 ،299 ،262 ،259 ،238

305 ،304 ،301
بيروت 89، 91، 96، 122، 

135، 138، 142، 207ح، 
329–330م

بيزنطة 134، 232، 353م

ت

تونس 27، 177، 345م، 354م
الجزائر 67، 70، 140

الجليل 53ح، 60

ح

الحجاز 51، 218
حلب 305

خ

خراسان 264
خيوس 151

د

دمشق 49، 68، 93–94، 96، 
263 ،171 ،142 ،122

ر

الرقة 200
رودوس 151

روسيا 88، 169–170، 173، 
174ح، 308، 308ح

روما 63، 81، 89ح، 113، 
 ،232 ،218 ،142 ،134

312 ،257 ،239

س

سان بطرسبورغ 11، 169، 
 ،310 ،293 ،174–171

330م
سمرقند 179، 219، 274، 

299 ،290

373 فهرس الأماكن	



مسلمون حدا ثيون 	374

ش

شبه الجزيرة العربية 29، 43، 
 ،53 ،50 ،48–46

 ،191 ،164 ،67 ،59–58
261 ،198

ص

صور 90–92
صوفيا 147

الصين 63، 254، 266، 266ح، 
299، 299ح

ط

طليطلة 215، 217، 363م
طهران 108

ع

العراق 50، 67، 104، 108، 
 ،200 ،196 ،166 ،110

233

غ

غرناطة 274، 290، 346م، 
354م

ق

القاهرة 55، 84، 94، 100، 
119، 122، 135، 139ح، 

197ح، 329–330م
القدس 22ح، 60، 60ح، 142

قرطبة 215، 219، 274، 290، 
345م

قناة السويس 93، 119
القيروان 213، 268، 354م

ك

كربلاء 50، 92، 108
كلكتا 128

ل

لندن 130، 150، 172

م

مارسيليا 88
المدينة المنورة 50، 59، 82، 84، 

177 ،92
مصر 15، 27، 50، 65، 73، 
 ،102–99 ،96 ،93 ،82
 ،122 ،120–119 ،110
–144 ،140 ،137 ،130
 ،177–176 ،166 ،145

197ح، 198، 201ح، 
 ،305 ،296 ،283 ،223

319
المغرب 65، 96، 177، 216، 

271–270



مكة المكرمة 50، 59، 60ح، 
177 ،92 ،84 ،82

ميتلين )في ليسبوس( 151، 159

ن

نجد 48، 50–51
النجف 50، 108–109

النمرود 67، 104، 315ح
نينوى 67، 104، 315ح، 355م

الهند 43، 52، 82، 107ح، 
 ،125 ،113 ،110–108

 ،180 ،166 ،130 ،128
 ،273 ،254 ،238 ،213
 ،319 ،304 ،296 ،287

348م، 350م، 355م

ي

يهودا 52، 53ح، 59، 213
اليونان 15، 43، 52، 59، 65، 

 ،215 ،213 ،180–179
 ،298–296 ،233–232

304 ،300

375 فهرس الأماكن	





Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind

im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar

Für den arabischen Raum: In Kommission bei Dar al-Farabi,  
Beirut - Libanon

ISBN 978-614-485-208-8

©  2024 Orient-Institut Beirut (Max Weber Stiftung)

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. 
Jede Verwertung des Werkes außerhalb des Urheberrechtsgesetzes 
bedarf der Zustimmung des Orient-Institut Beirut. Dies gilt insbesondere 
für Vervielfältigungen jeder Art, Übersetzungen, Mikroverfilmungen 
sowie für die Einspeicherung in elektronische Systeme. Gedruckt mit 
Unterstützung des Orient-Institut Beirut in der Max Weber Stiftung – 
Deutsche Geisteswissenschaftliche Institute im Ausland – aus Mitteln 
des Bundesministeriums für Bildung und Forschung.

Druck: Dergham
Gedruckt im Libanon



MUSLIMŪN ḤADĀTHIYYŪN 
AFGHĀNI WA-NĀMIQ KAMĀL 
WA-BAJAZITOV YARUDDŪN 

˓ALĀ RINĀN

BY

BIRGIT SCHAEBLER

BEIRUT 2024

IN KOMMISSION BEI



BIBLIOTHECA ISLAMICA

GEGRÜNDET VON HELLMUT RITTER

HERAUSGEGEBEN VON

ORIENT-INSTITUT BEIRUT

BAND 63



MUSLIMŪN ḤADĀTHIYYŪN
AFGHĀNI WA-NĀMIQ KAMĀL 
WA-BAJAZITOV YARUDDŪN 

˓ALĀ RINĀ


