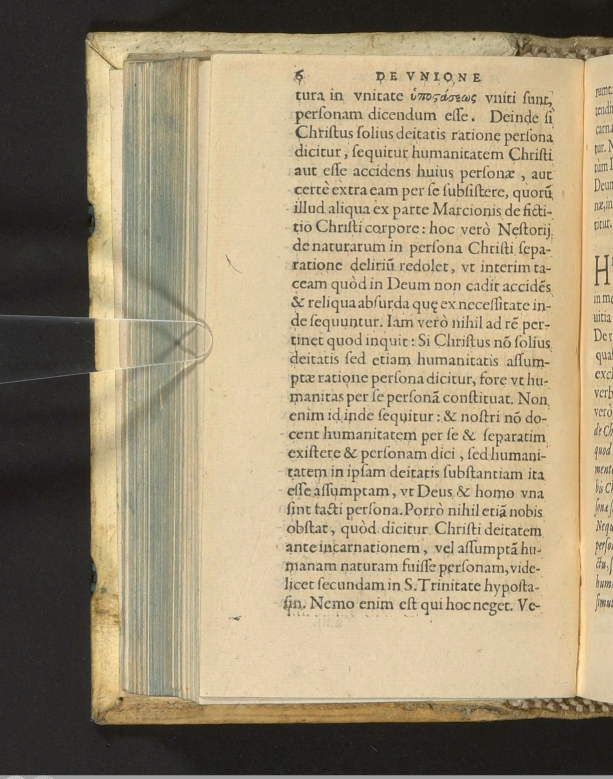
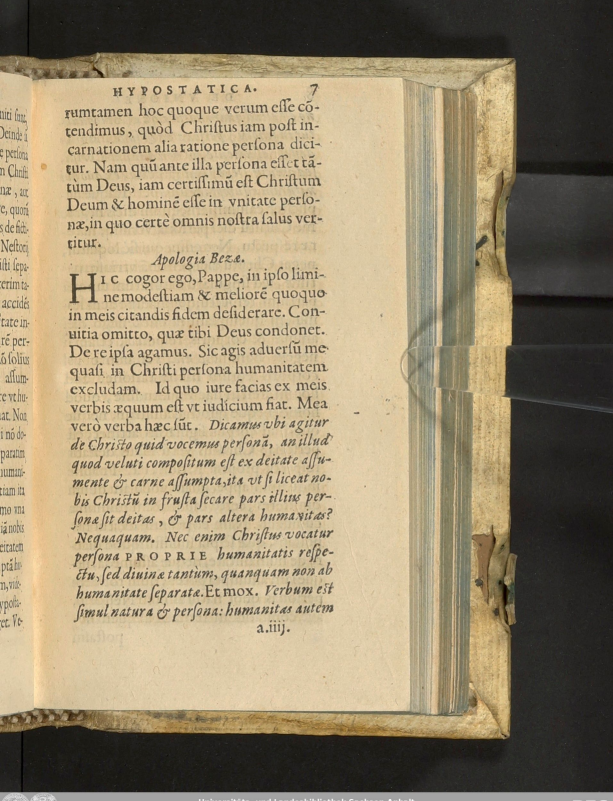


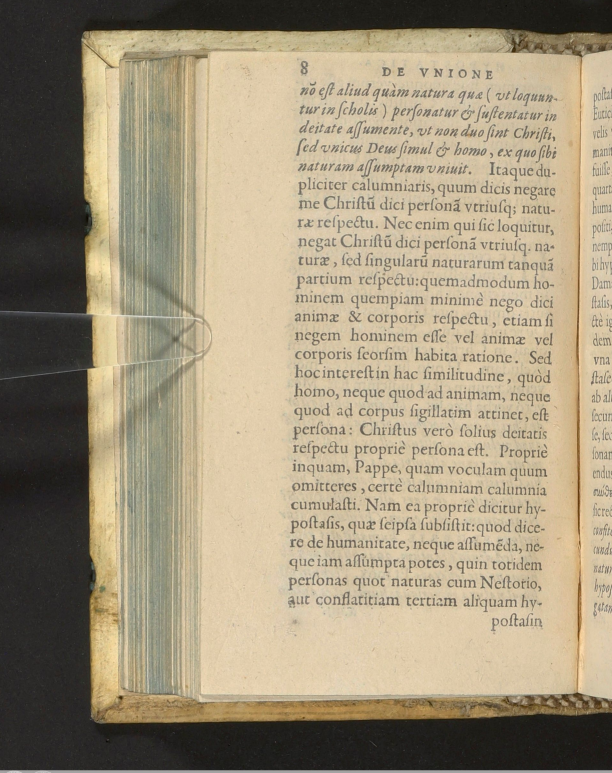


HYPOSTATICA. contra-Primum Argumentum Beza. quù tan-HRIST V s non dicitur persona . loanni respectu veriusq. naturæ, sed tantum respectu naturædiuinæ. Causa est refuta. quia si natura humana esset persona um maiplam à per se, Christus composit' esset ex duanes stubus personis. Natura igitur humana nihil aliud est, quam natura, quæ sustetacontra tur à deitate assuméte, & persona Chriexpona, sti ante incarnationem fuit talis, qualis od hæc guméta nuncest. cuè sin-Responsio Pappi. deatur ALSVM, erroneum, impium & dation blasphemum hoc esse facile demotu aliestrari potest. Primum enim id conuinci-, vtatur. tur ex ipsius D. Bezz verbis, vbi vnioesse minem hypostaticamsic definit, vt sit ex ritatem qua refultat vnica hypostasis, vt ex anicateris ma & corpore persona hominis. Si 1gielligam, tur ex vnione personali duarum natum. Vter rarum in Christo refultat vnica hypolegitistasis, necesse est ante illam vnionem mefto. Christum alio modo, nempe solius deitatis ratione, personam fuisse. Iam verò Domini postquam humanam naturam aslumpsit, longe aliter, nempe quia diuina & humana natura, id est, creator & creaa.iij. rimum

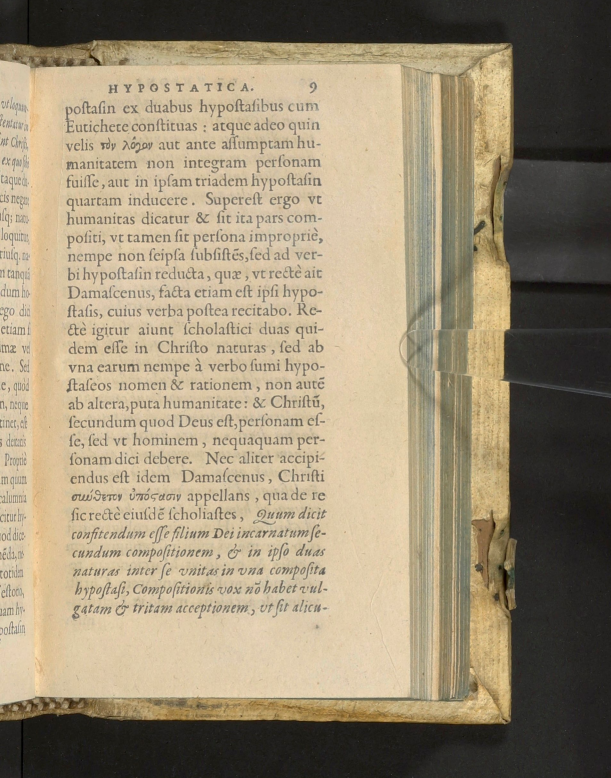














Maria Miland DE VNIONE ius totius ex suis partibus constitutio. Nec enim in Christofuit eiusmodi compaginatio ex divinitate & humanitate, quum illa dua natura minime sint ipsius Christi partes. Non enim potest simplicissima divinitas cum alio quopiam subire compositionem & constitutionem, quoniam id summa simplicitatis rationi derogaret. Sed paulo differentem à priore rationem habet hac compositio, designans duarum naturarum in vna hypostasi simplicissima vnionem,citra totius constitutionem ex partibus. Hac autem vnio quum nostra mentis captum longe excedat, non nisi domesticis & ex nostra fragilitate petitis reru nominibus veluti quibusdam adminiculis insinuari nobis potest. Idcirco nuncupatione compositionis plerunque exprimitur, & per totius ex duabus dinersa natura partibus constitu-

tionem tanquam proportionale quiddam

declaratur, quum Catholica piè confiteatur

Ecclesia, quod sicut anima rationalis & ca-

ro vnus est homo, ita Deus & homo vnus

est Christus. Hinc igitur colligi potest

quo iure me vt mihi ipsi repugnantem

accuses, & modò vt Marcionitam re-

prehendas, quasi humanitatem Christi

velim esse accidens, modò ve Nestoria-

num



num,

iungar

Christ

spectu.

nitatei

tur, et l

facere

aptius

nim a

derec

Deus 7

antea [

posteà

hypost

Deiv

enim

fump

lequi

postali

græpo

tianifr

verò l

ese di

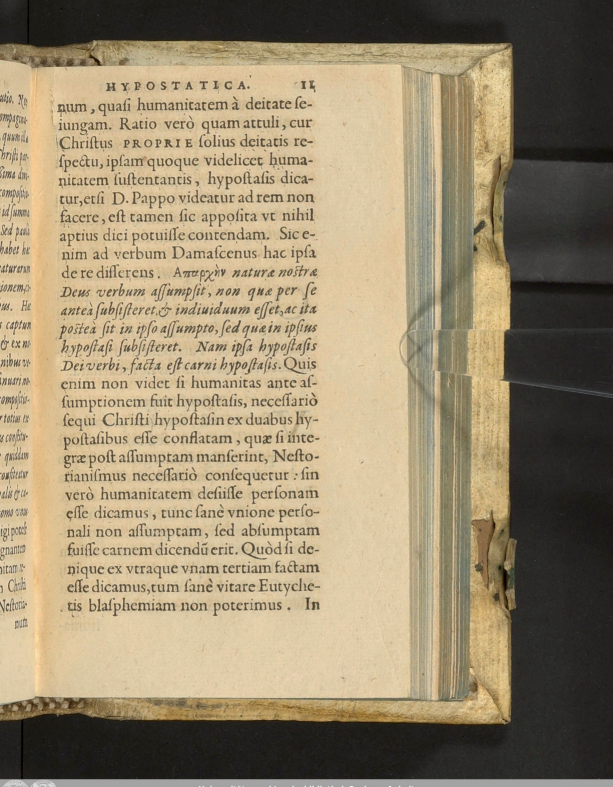
nali n

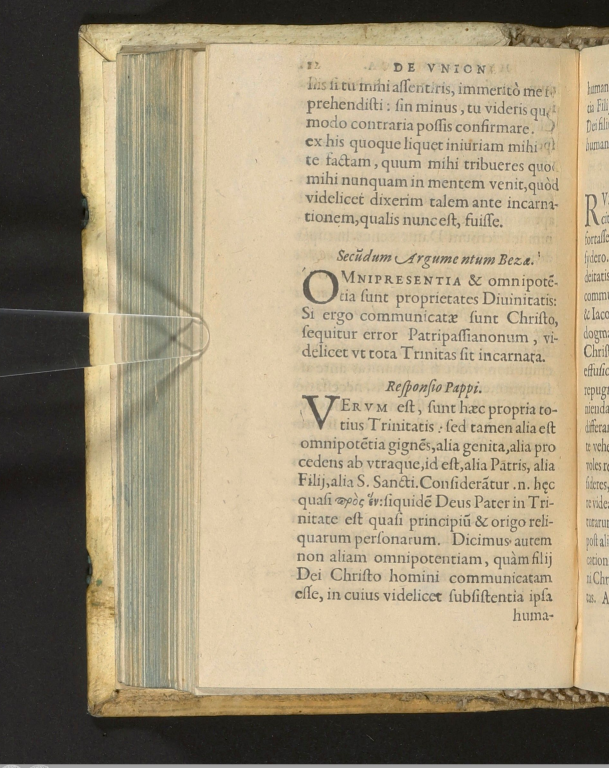
fuille

nique

ese di

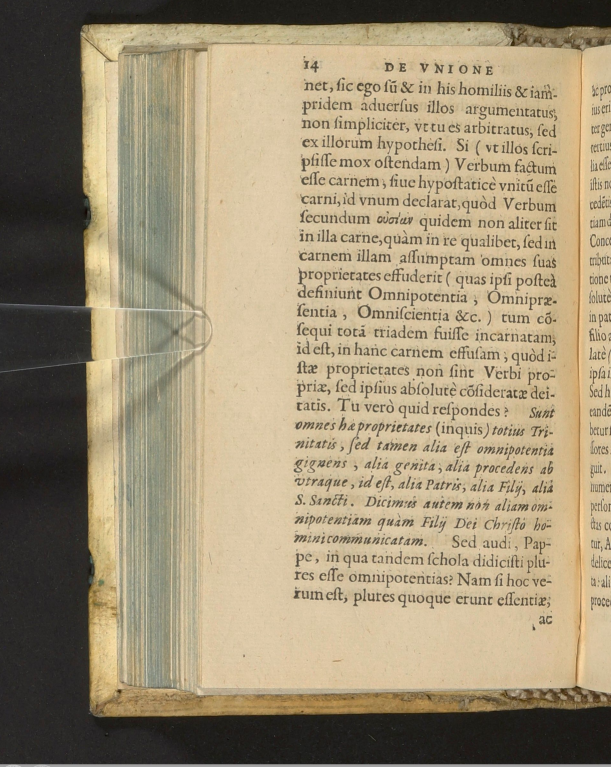
tis bla



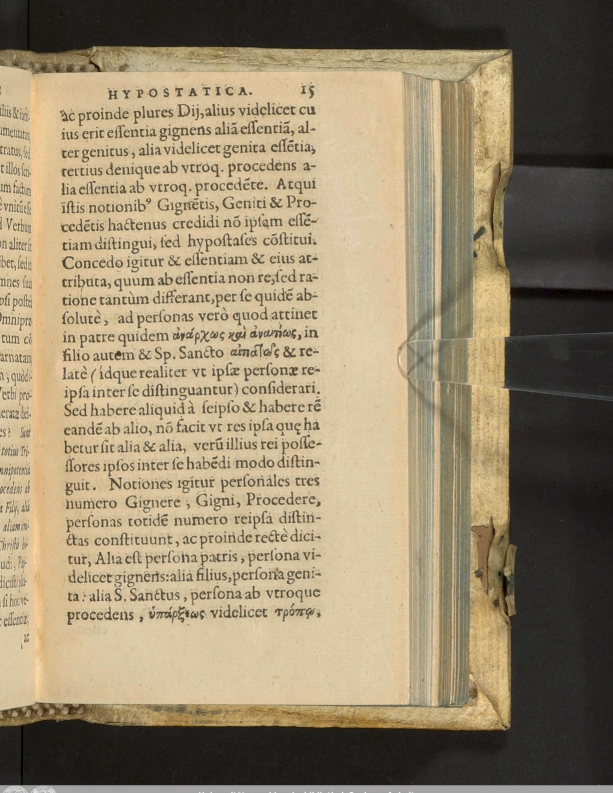


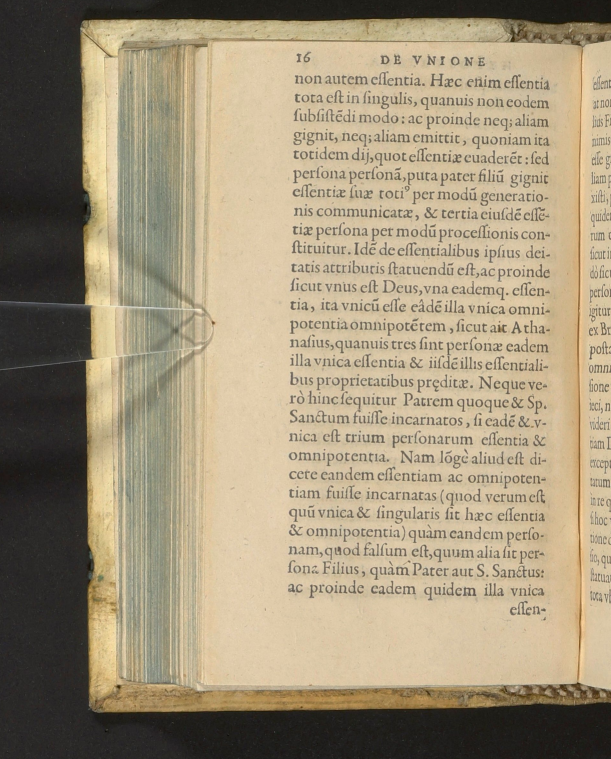


HYPOSTATICA. humanitas subsistat. Nam omnipotenerito men tia Filij Der nihil aliud est, quam ipse ideris que Dei filius, in cuius personæ vnitatem rmare. humana natura assumpta est. m mihi ueres quo Apologia Beza. venit, quo VRSVM in te meliorem fidem in te incarm R citandis meis, & non immeritò fortasse scientiæ quoque plusculum desydero. Nec enim ego vnquam scripsi Beza. deitatis proprietates no fuisse Christo mnipote communicatas, sed aduersus Brentium iuinitate & Iacobum Andream, & alios eiusde . Christ dogmatis affertores, negaui fuisse in num, Christi carnem effusas, quoniam hæc carnata. effusio hypostaticæ vnioni ex diametro repugnat, nedum vt per eam sit desinienda. Ista verò quantum inter se propriatodifferant, resipsa demonstrat. Itaque nenaliaest te vehementer rogo, vt quum nostra ita, alia pro voles reprehendere, attentiùs illa con-Patris, alia sideres, ne ipse tibi monstra confingetur.n.hec re videaris. Quòd si ad vnionem naater in Triturarum fignificandam tibi vifum est origo relpost alios aliquot Patres vti communinus auton cationis voce, rectius tamé dixisses carquamalij ni Christi, quam Christo communicanunicatam tas. Ad rem autem ipsam quod attitentia ipla huma

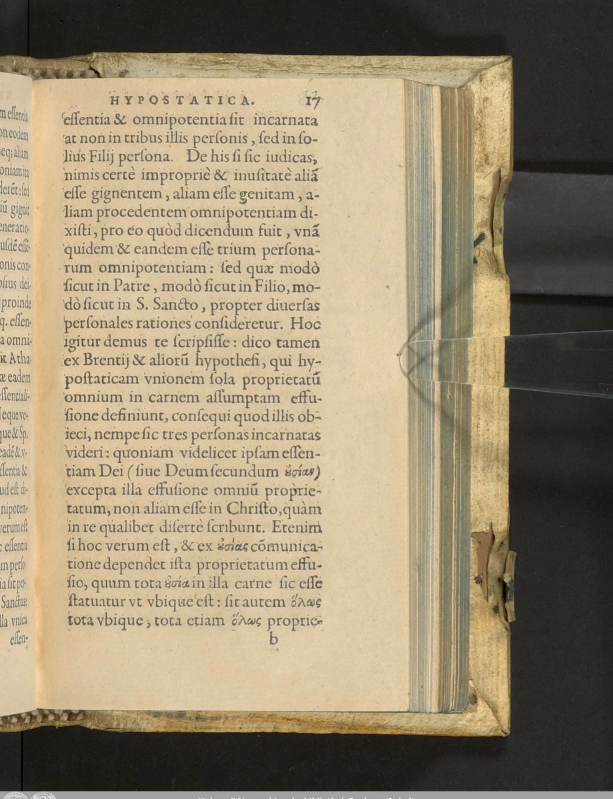


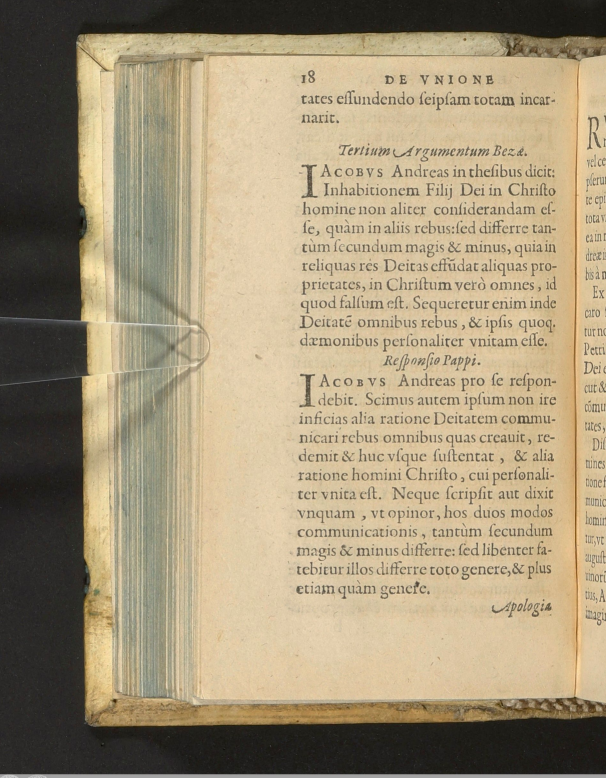


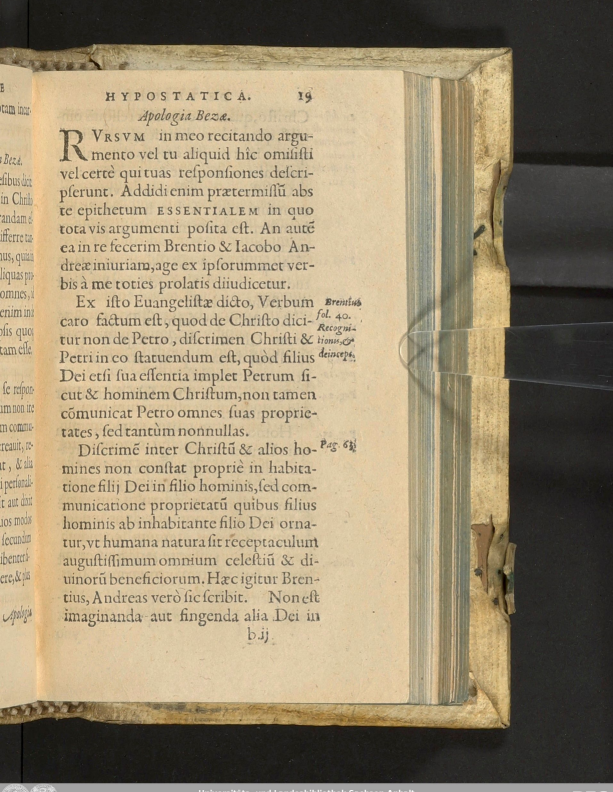


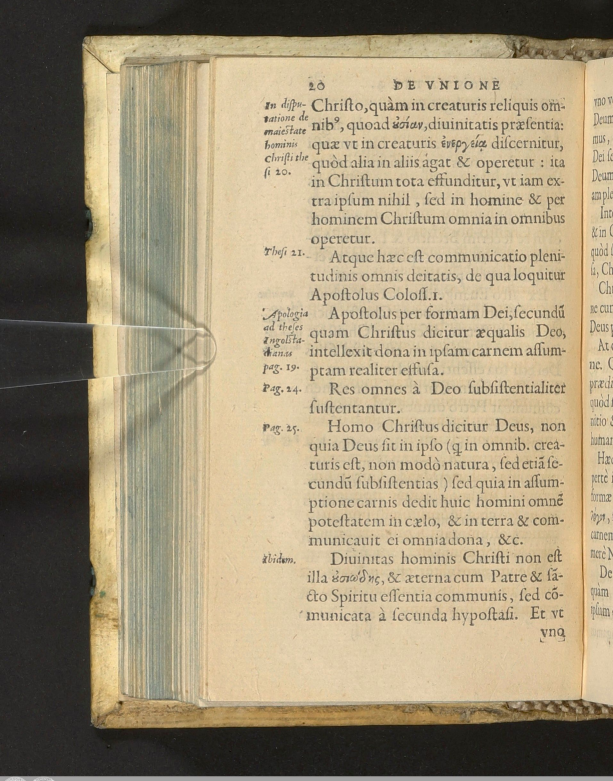




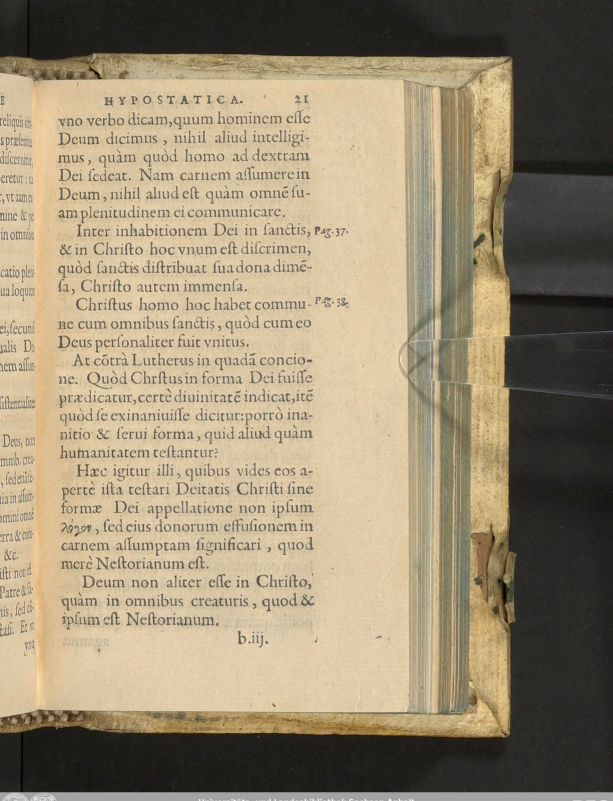


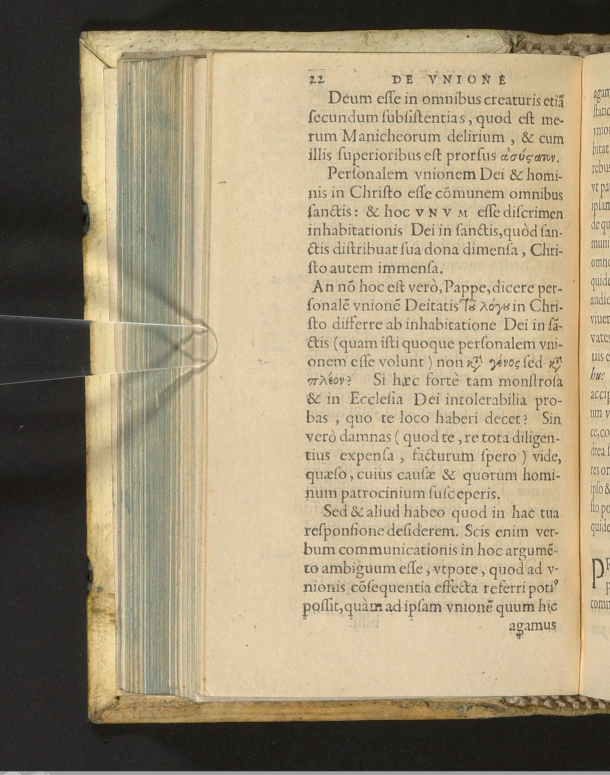






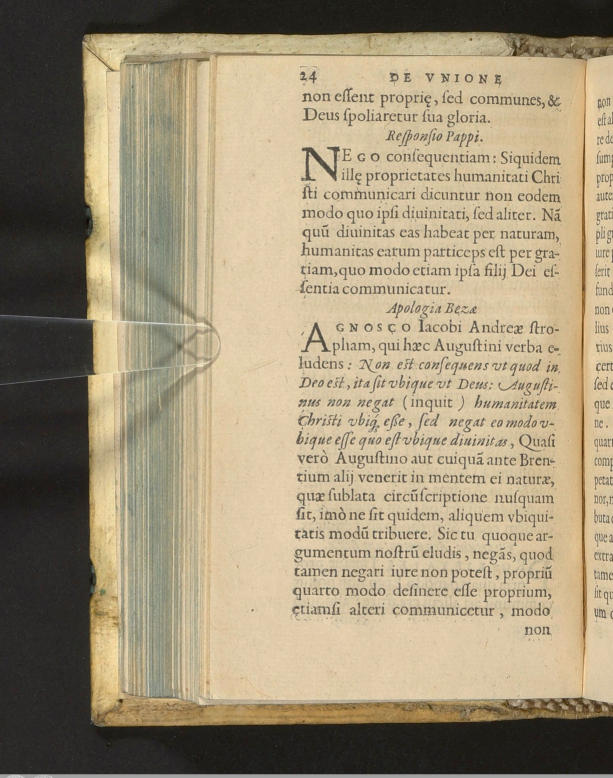






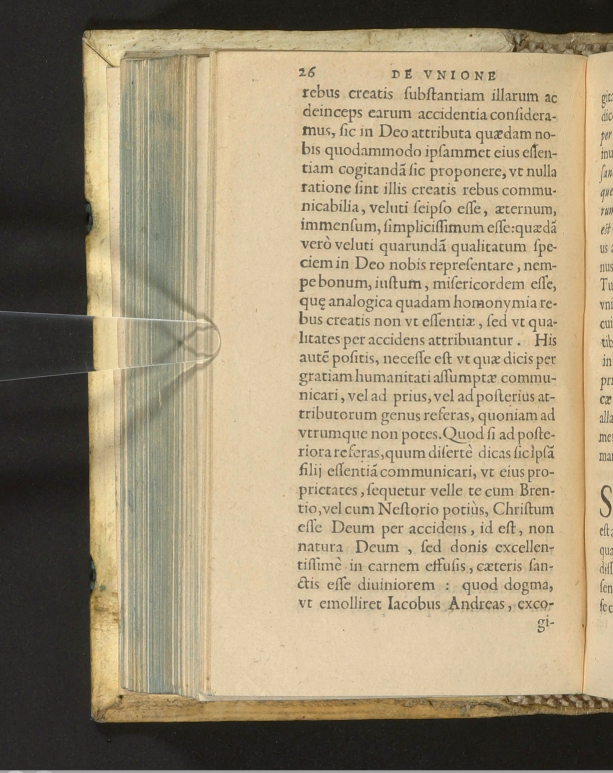


HYPOSTATICA. agamus de ipsa τε λόσου vnione hypocreaturiset statica cum carne. Vocabulum autem and eft ma vnionis etsi Iacobus Andreas non duım, & an bitat vsurpare de Dei in sanctis, imò in S a o usam rebus omnibus inhabitatione disserés, ei & homi vt paulò antè citaui, mallé tamé te illa. m omnibu iplam vocem vnionis vsurpare. Deinle discrime de quale etiam istud est? Deitatem comunicari reb° omnibus? Deitatem res enfa, Chi omnes creasse & redemisse? Nam ego quidem ista portenta nunquam adhuc dicere per audieram, quamuis omnia in Deo esse, ys in Ch viuere & moueri, ipsi quoq; prophani Dei in vates viderint, atque adeo omnia Ionalem vi uis esse plena dixerint. Istud verò Deum revocated of hus vsque res omnes sustentare si tu n monstrola accipis vt de virtute illa rerum omnirabilia proum vt creatrice, ita quoq; conseruatridecet? Sin ce, concedo. Sin verò cum Iacobo Anota diligendrea subsistentialiter, id est, hypostatice pero) vide, res omnes à Deosustentari vis, mox à te rum homiipso & tuo Andrea disseris, quum Christo postea vni personalem vnione, & id in hac tu quidem rectè & orthodoxè, vendicas. enim vo Quartum Argumentum Beza. ocargum DROPRIETATES Dei sut proquod ad v pria quarto modo. Ergo non possut eferri poti communicari alicui creature: alioquin quum hic b.1111. agamus

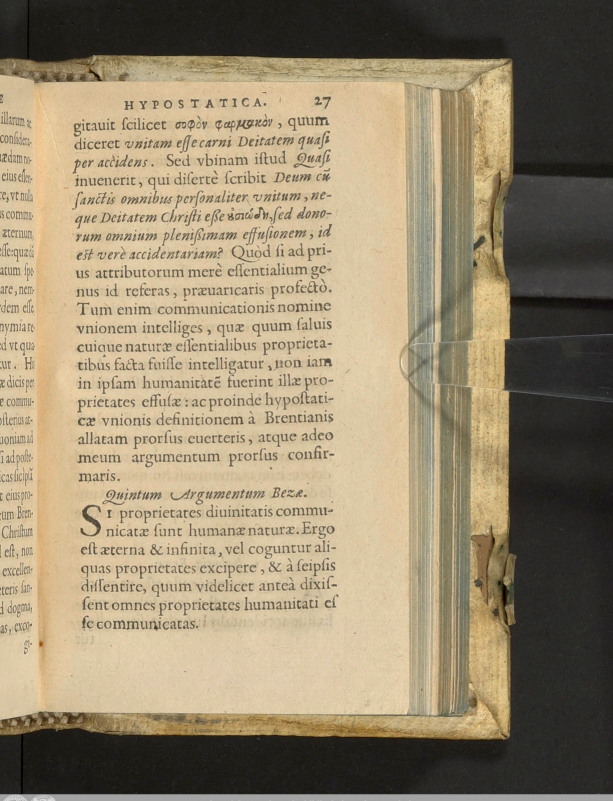


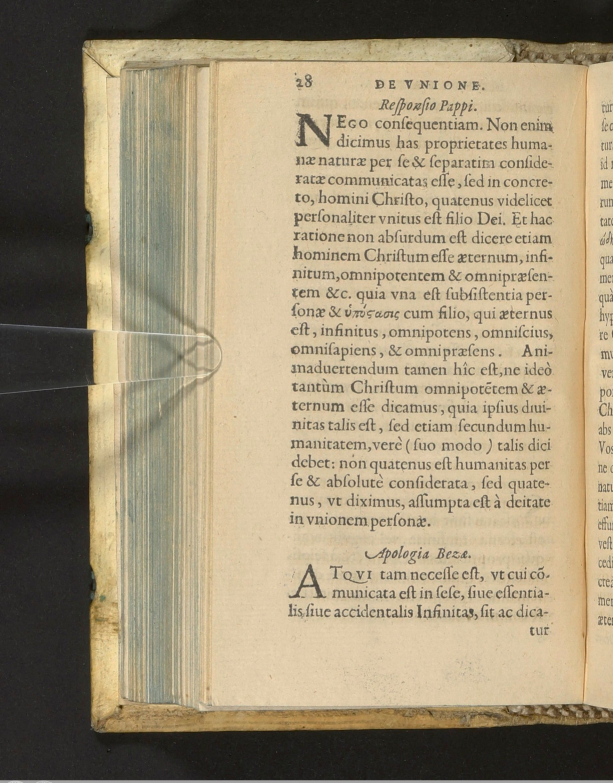
HIPOSTATICA. nmunes, & non eadem ratione comunicetur, qua est alteri proprium: ac proinde manere deitatis suas proprietates, quamuis as : Siguiden sumptæ carni communicentur, quonia nitati Chri propriæ sunt deitati per naturam, fiat on eoden autem particeps earum humanitas per aliter. N gratiam. Sed quis tibi concedet (exemnaturam. pli gratia) si quis fundum hæreditario, est per graiure possidens, alium liberaliter admilij Dei el serit in communé illius possessionem, fundum vni anteà proprium idcirco non euadere communem, quoniam ilrex ftro lius quidem sit hæreditario iure, alterius verò ex gratuito beneficio? Nam i verba o ut quod in certe non communicationis modus, sed ei us de rei communicatio qualiscu-Augustique facit vt proprium euadat commumanitatem eo modo vne. Deinde quînam erit proprium quarto modo quod foli cuipiam non tas, Quali competit, quocunque modo non comante Brenpetat? Præterea nihil istorum, vt opiei natura, nor, negabis, omnia videlicet Dei attrinulquam buta esse guidem in ipso essentialia, atm vbiquique adeò Deumipsum, sed quod ad res uoque arextra Deum positas attinet, magnum gas, quod tamen esse inter hæc discrimen: & quu , propriu sit quædam analogiæspecies inter Deroprium, um creantem & ipsius opera, sieut in , modo non



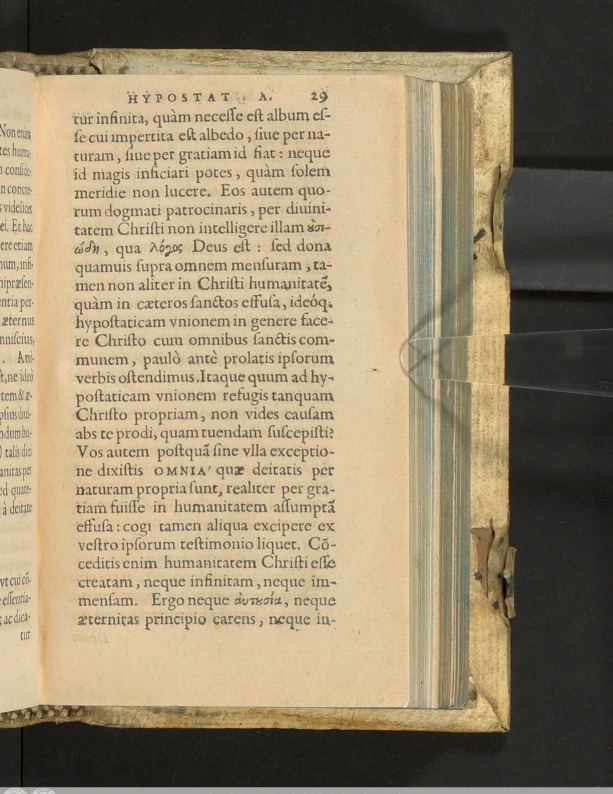




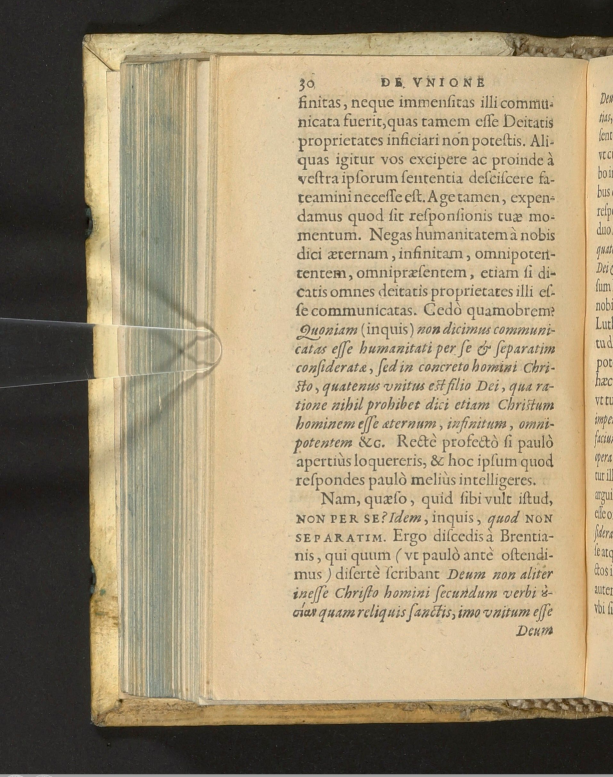




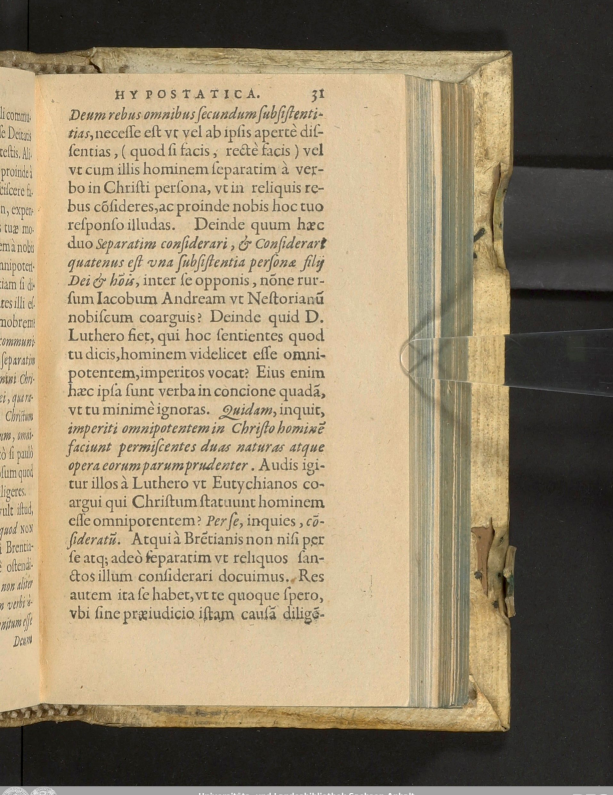


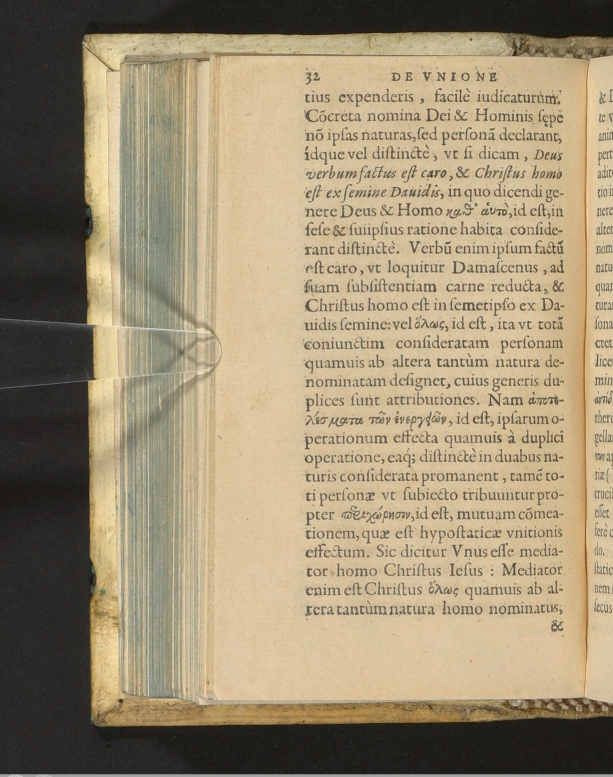




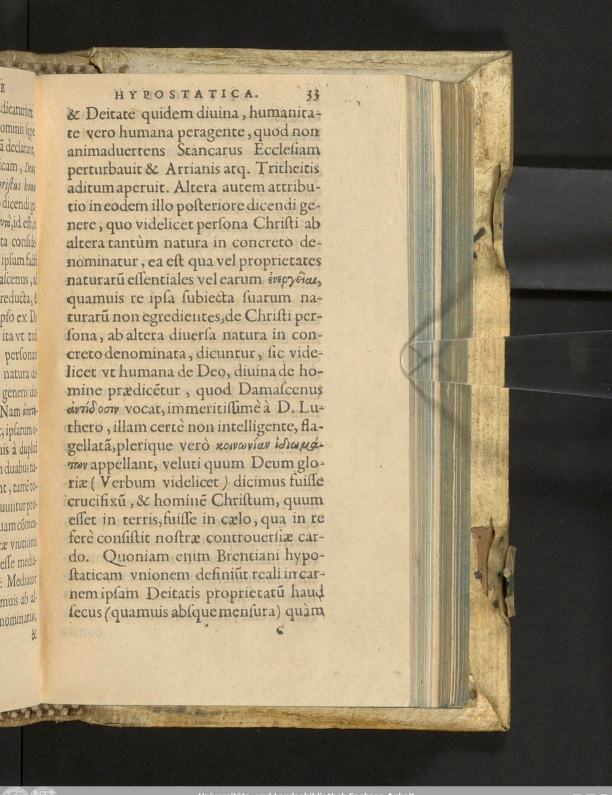


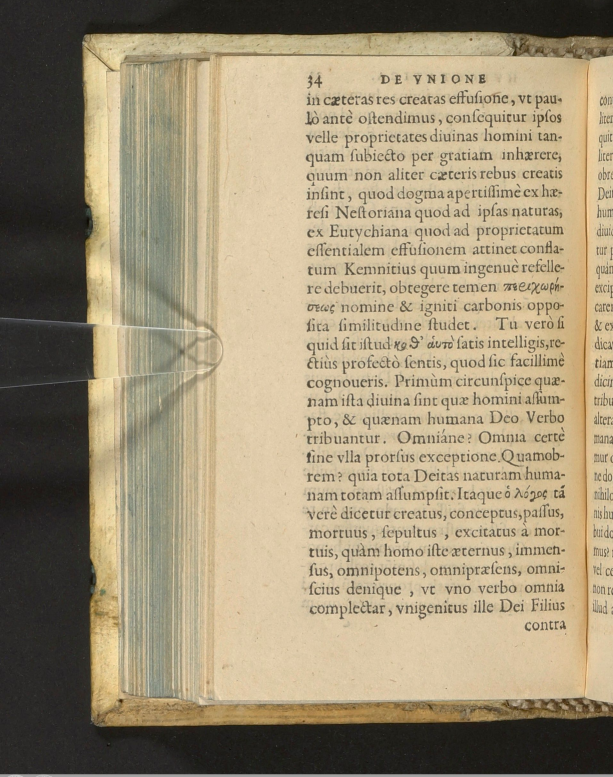




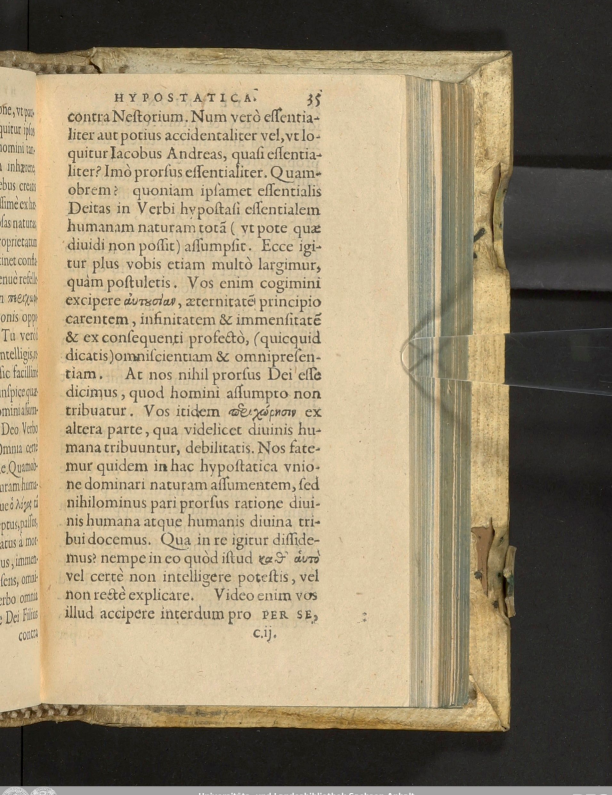


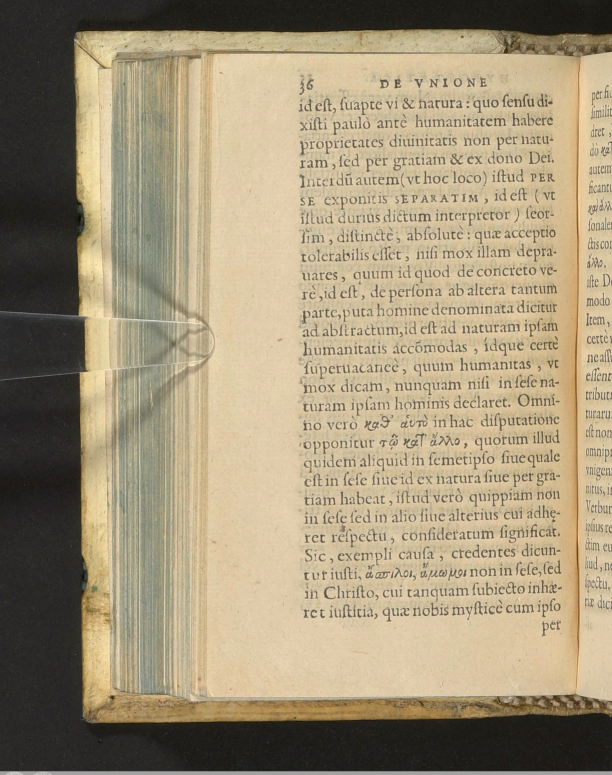




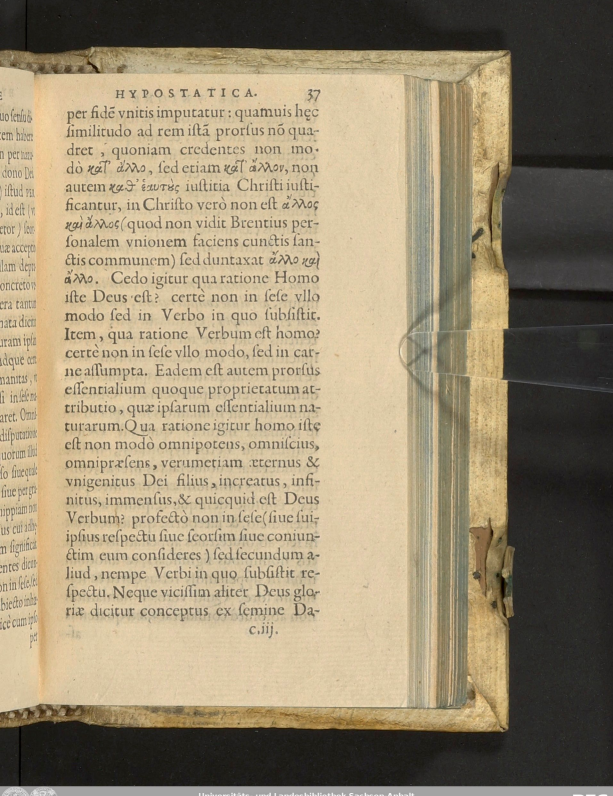


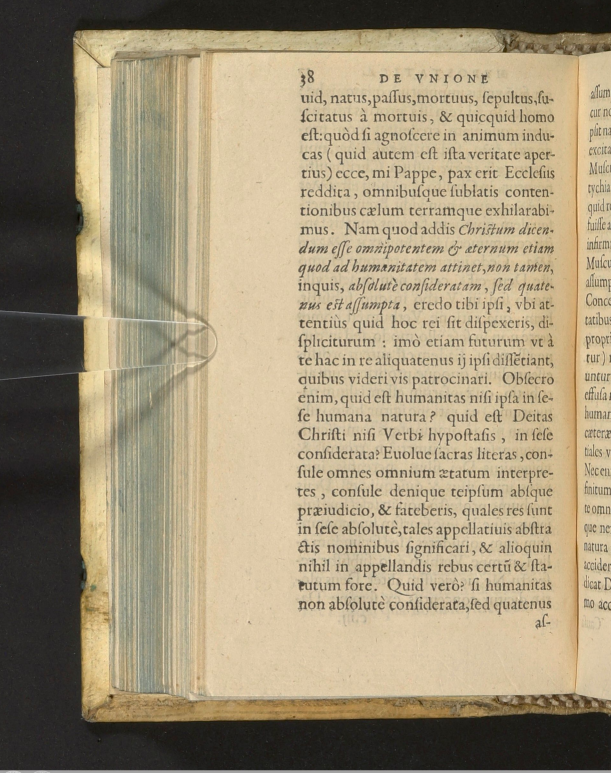




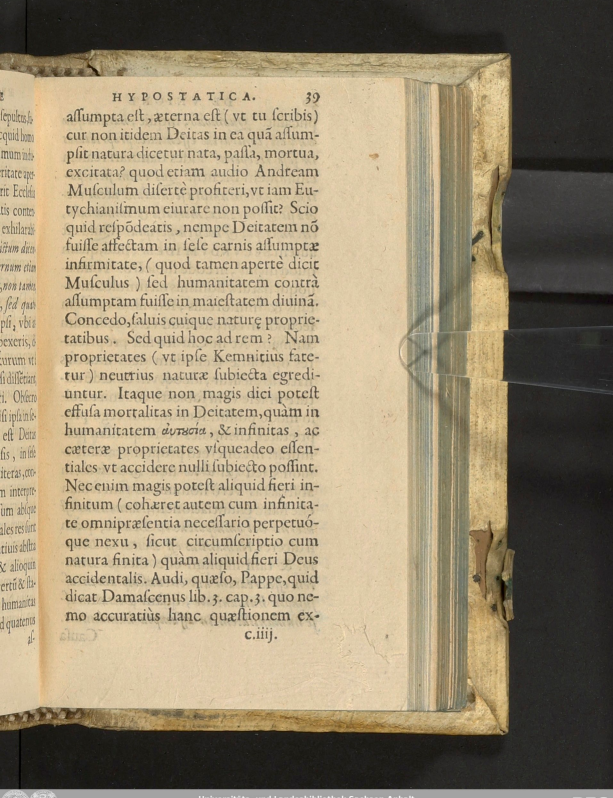


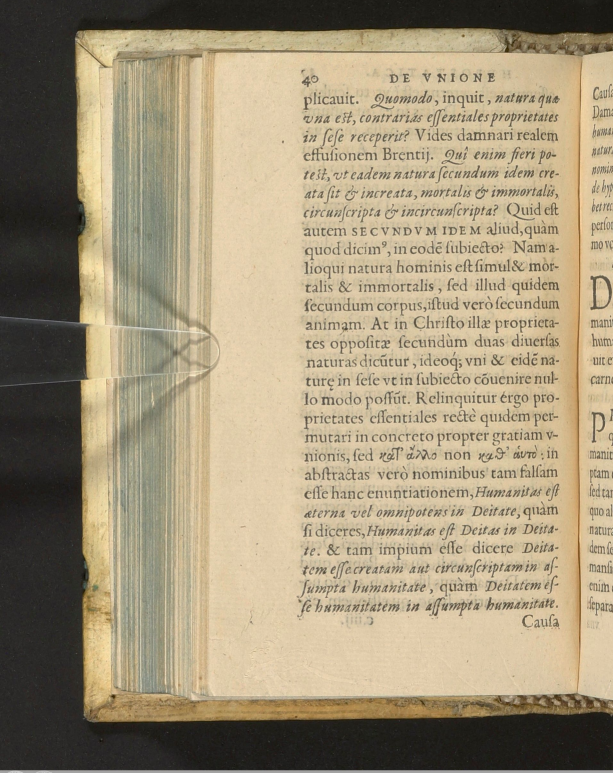




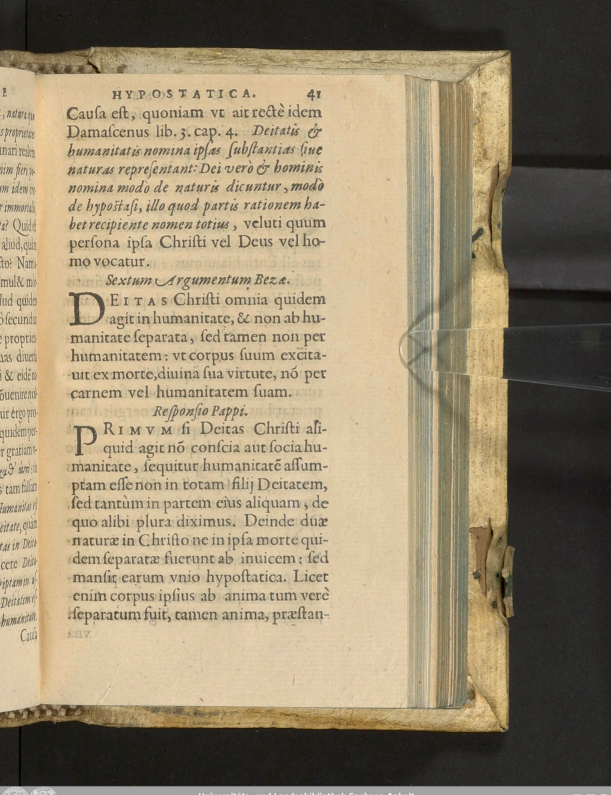


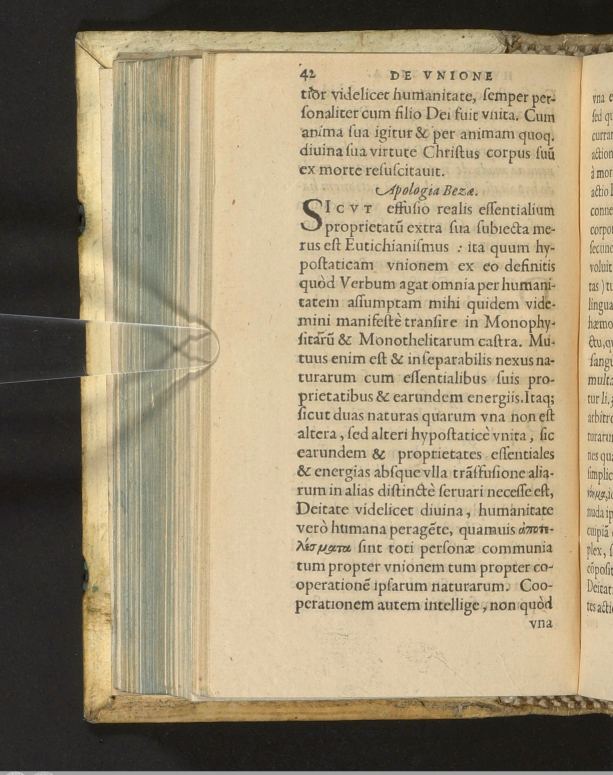




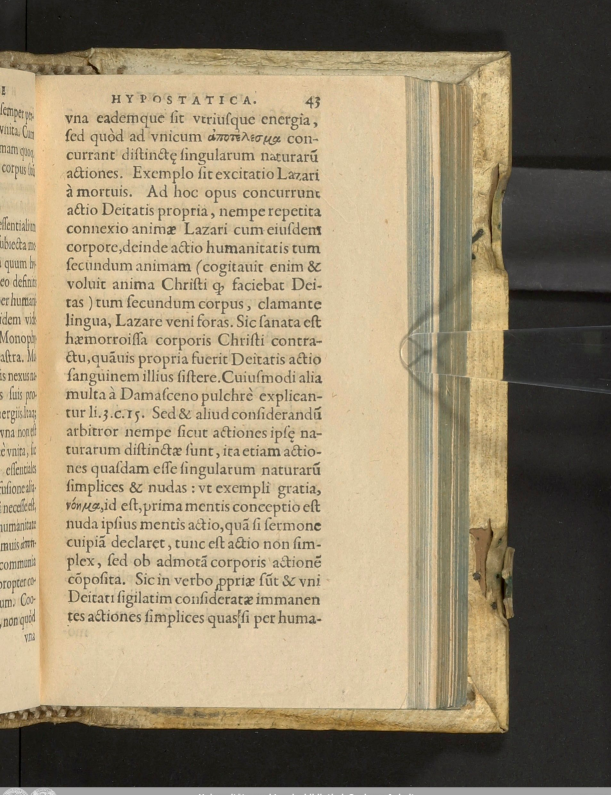




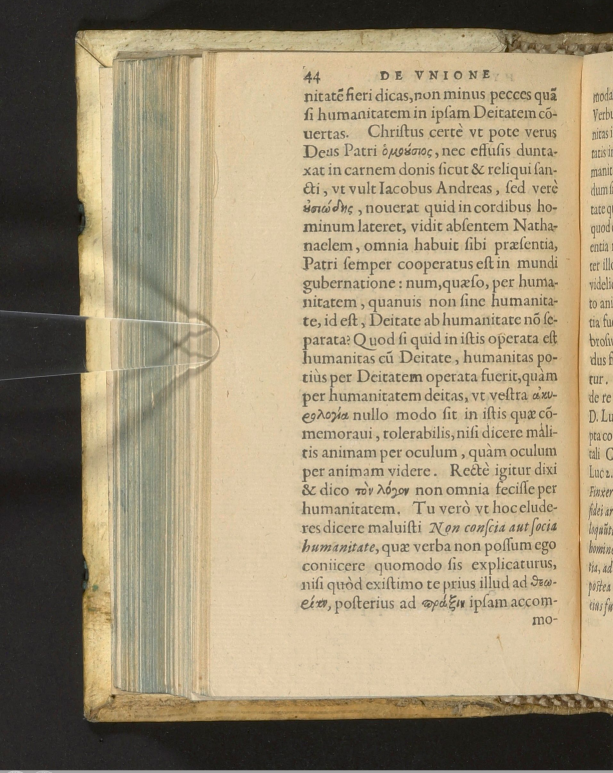






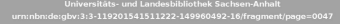


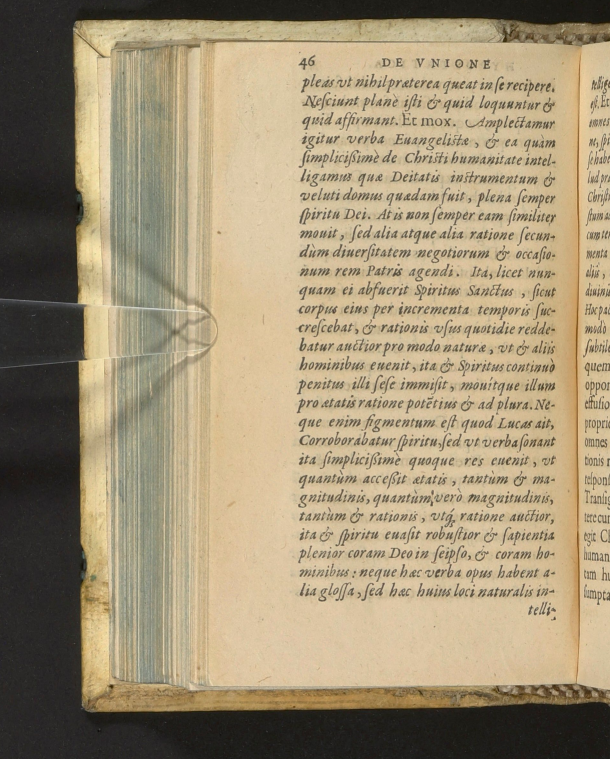




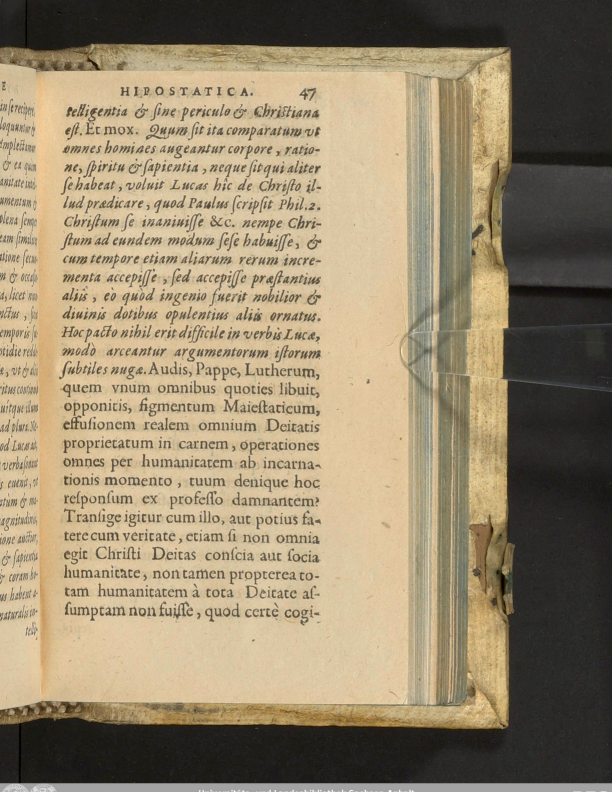


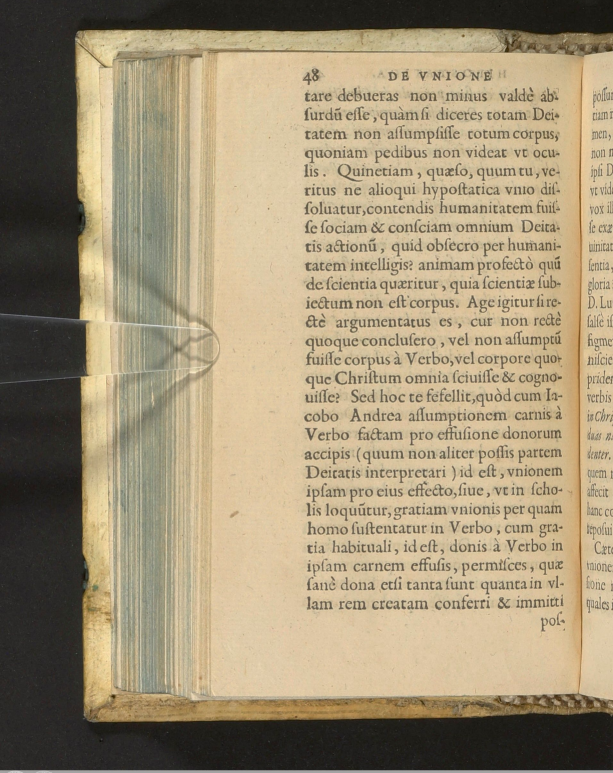
HYPOSTATICA. pecces qui modatarum, vt videlicet nihil scierit eitatem co-Verbum quod non simul scierit humapote verus nitas ipsius, neque sit vllum opus Dei-Fusis dunta tatis in quo non sit ipsa cooperata hureliquilan manitas. Istud verò cuiulmodi sit ageas, fed vere dum sigillatim expendamus. De socieordibus ho tate quid nobis videatur iam diximus, tem Nath quod expectabo dum refutes. De scii præsenta entia non ignoro quid nonnulli, ac inftin mund ter illos Damascenus, senserint quasi , per hum videlicet ab ipso conceptionis mometo anima Christi persectissima sapienhumania nitate now tia fuerit prædita, quod tamen Amoperatad brosius recte negauit, quem Lombarmanitas podus frustra in partes suas trahere conafuerit, quam tur. Ne verò diutius aut pluribus ea t vestra amde re vobiscum contendam, ecce tibi istis quacó-D. Lutheri verba ex accuratissime scripta concione in Dominicum diem nadicere maliàm oculum tali Christi proximum, in hæc uerba Luc 2. 51. Puer autem crescebat & c. è igitur dixi a fecisse per Finxerunt, inquit, argutuli quidam nouu t hocelude fidei articulum , Christum in instanti, vt cia aut ocis loquutur, conceptionis (ux etiam secundum posiumego hominem fuisse plenum Spiritu & sapientia, adeo vt nihil prorsus in ipsum potuerit oplicaturus, postea quouis modo immitti, quasi anima llud ad Sew. eins fuerit in modum otris, quem ita imlam accommo-



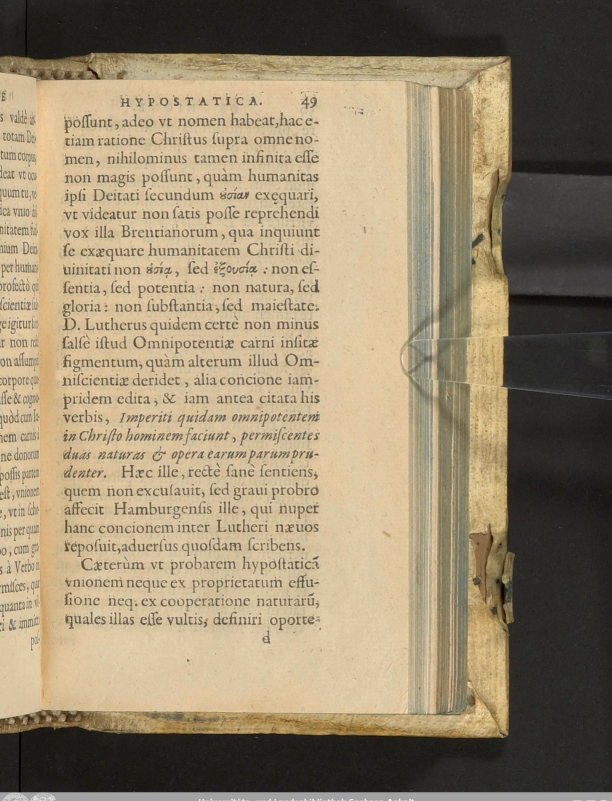


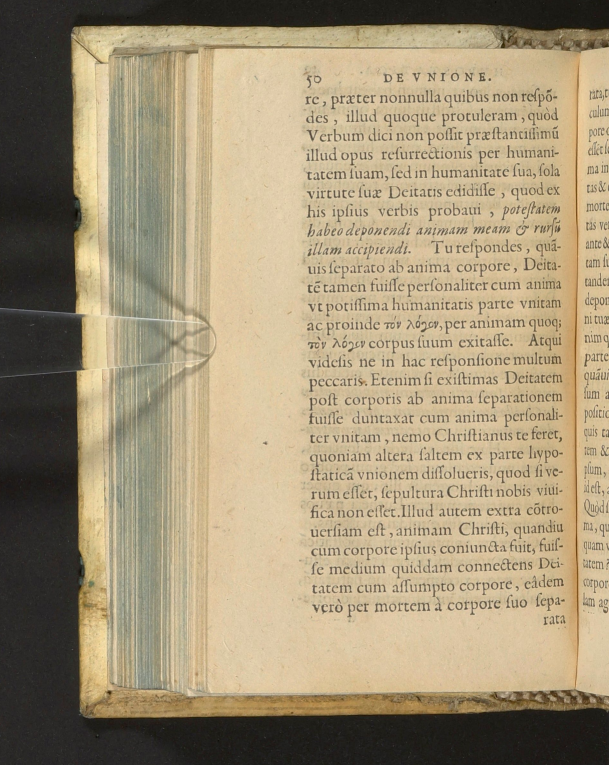




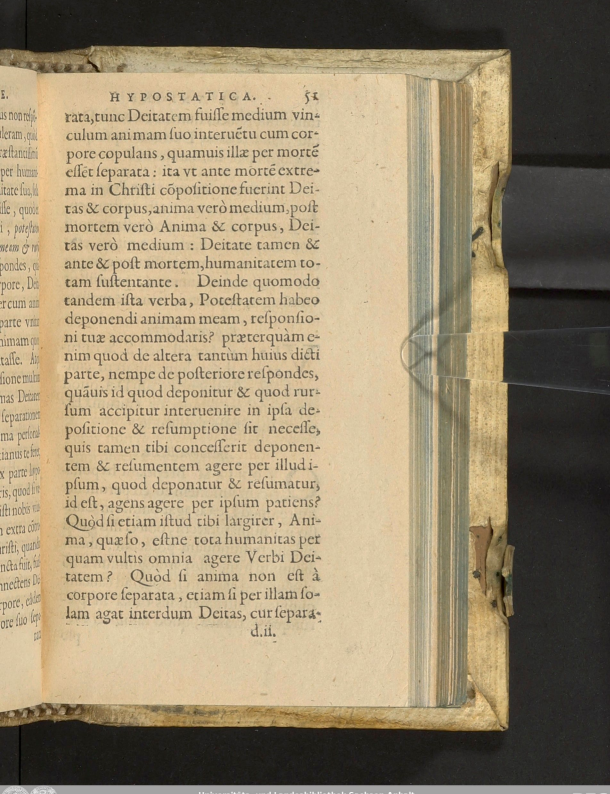


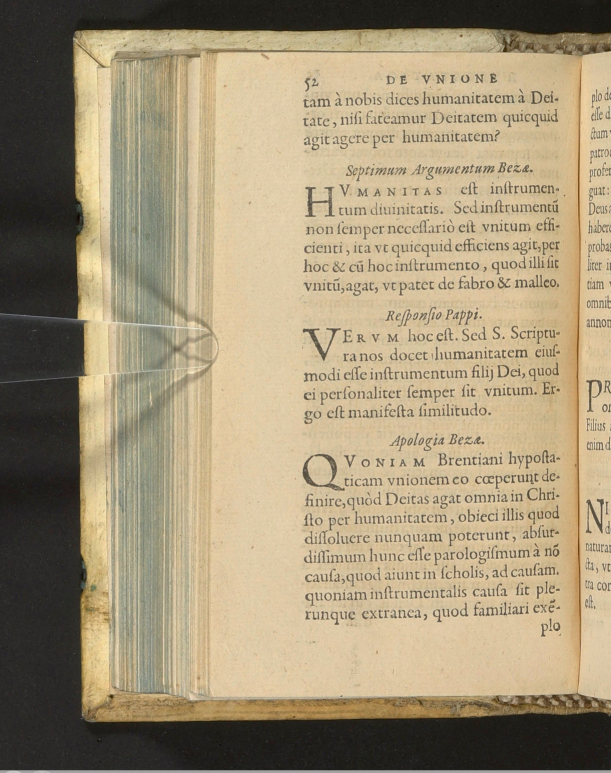














HYPOSTATICA. atem à Del plo declaraui. Tu respondes magnam em quicquid esse dissimilitudinem, quod ipsum di-Etum volui, vt eos redarguerem, quibus patrocinaris. Cogita, queso, an hoc sit m Beza. proferre quippia, quod me erroris coarinstrume guat: quod sanèsi faceres, ita me bene Deus amet, vt me tibi adstipulatorem vnitum en haberes. Deinde si eorum dogma ciens agit of 'probas, qui Deitatem scribunt non a-, quodilli liter in Christo secundum subsistenro & malle tiam vnitam, quam in rebus creatis omnibus, considera, queso, mi Pappe, annon tute tibiipsi repugnes. 1 S. Scripti nitatem en Octauum Argumentum Beza. ilij Dei, qua RETEREA Deus pater creauit vnitum. omnia per filium, & tamé Pater & Filius non funt vniti hypostatice. Sunt enim diuersæ hypostases. iani hypolta coperuntde Responsio Pappi. nnia in Chri IHIL adrem, quia scriptura nos eci illis quod

NIHIL ad rem, quia scriptura nos docet vnionem esse personalem naturarum in Christo, quæ tam est arcta, vt neutra aliquid agere possit extra consortiu alterius, vt supra dictum est.

d.iij.

runt, ablur

gismumani

s, ad causam

ausa sit ple.

amiliari exe.





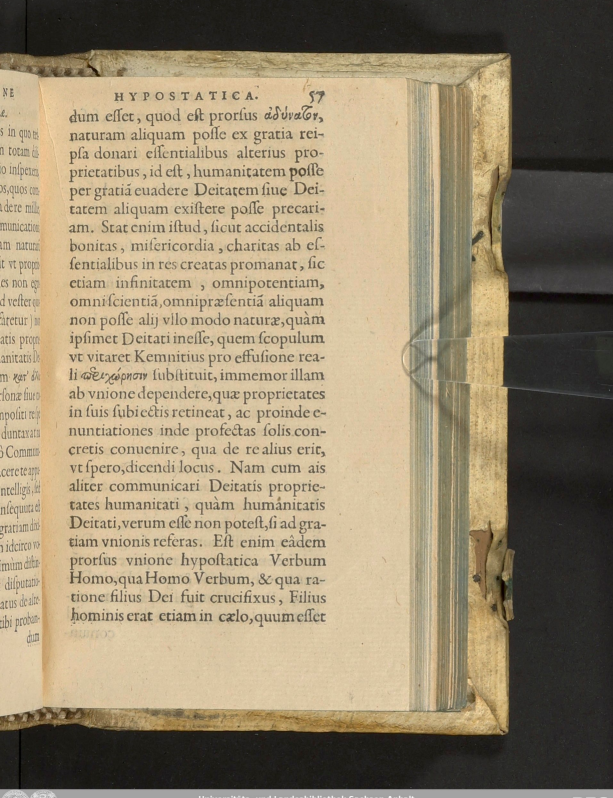
HYPOSTATICA. modo communicata, vt eadem ratione Deitatis Christi proprietates ei verè nus appoint & realiter communicatæ sint. Siquide enim fi ouem filii Dei proprietates nihil aliud funt, am est hypo quam ipse filius Dei. Communicatio ij volūt quo igitur idiomatum realis est & vera, non cepisti, oster verbalis. Nam quod metuunt, ne nafint Pater, h ture confundantur, frustra sunt soliciti. ypoltafis, a Dicemus enim alia ratione has propri-( quod nu etates Deitati competere, videlicet per ut cedendo naturam (vt loquuntur) alia verò ratione (verè tamen & realiter) humanin Beza. tati, videlicet per gratiam, & propteidiomatu rea quòd assumpta est à Deitate in vnilua vniusn tatem personæ. quæ omnia millies à alterinatu nostris ex Dei verbo perspicuè declararlona Chrit tasunt. Longe verò alia ratio est prorum verò va prietatum humanitatis, si eæ diuinitati in concreto tribuantur, quia diuinitati ab humanitate nihil communicari potest. Nam Deo nihil quicquam acnonstrantno cedere vel decedere potest, quum sit iscripta, pre perfectissimus. Humanitati autem à & Brentija Deitate non tantum subsistentia, sed na natura li etiam summa maiestas communicatur. sonæ vnitate Manifestum ergo est diuersam esserabstătia quam tionem prædicationis & communicaiò, quum fil tionis idiomatum. quo diximus d.iiij. mode

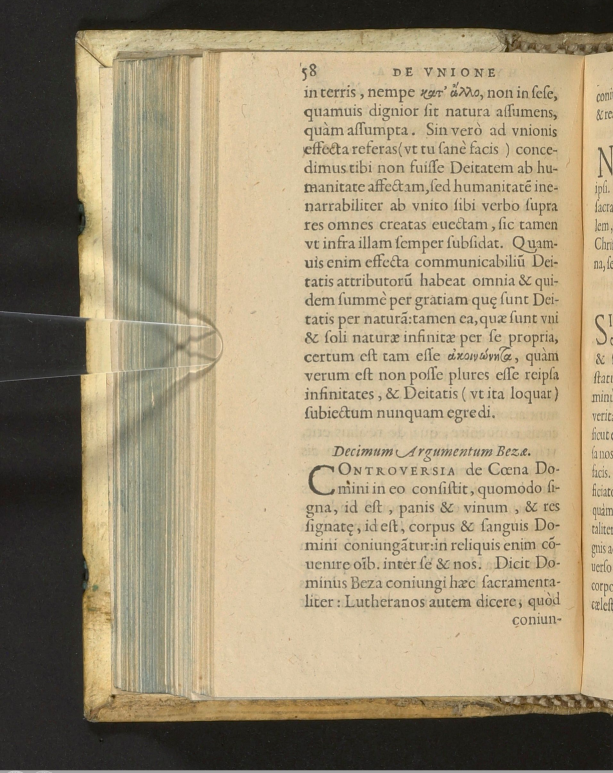


Mary Albania 56 DE VNIONE Apologia Beza. dum TIc ille est scopulus in quo teinatu psum spero, vbi rem totam dilipla o gétius & absque præiudicio inspexeris, priet fassurum opinor eos ipsos, quos comper g memoras, impingere, qua dere millies ipsis respondimus. Si Comunicationis am. vocabulo intelligitis ipfam naturaru bonn vnionem, quum ea talis sit vt propriefentia tates singularum essentiales non egrediantur sua subiecta ( quod vester quoomn que Kemnitius ingenue fațetur ) non non potes vllo modo vel Deitatis proprieipfin tates humanitati, vel humanitatis Deivt vi tati aliter attribuere quam var' a'Mo: line non igitur realiter, nisi personæ siue toab vi tius ex duabus naturis compositi respe Etu, quarum tamen alteri duntax at na nunti turæ reipsa infint. Sin verò Communicretis cationis nomine (quod facere te appavtfpe ret) non vnionis gratiam intelligis, sed aliter id quod ex ea vnione consequuta est tates 1 in sese humanitas ( quam gratiam dixi-Deita mus in scholis habitualem idcirco votiam v cari & ab illa distingui ) primum distinprorfu Homo guéda fuit homonymia ex disputationis legibus, ne de vno rogatus de altetione ro responderes. Deinde tibi probanhomi dum V PORT TO SERVICE



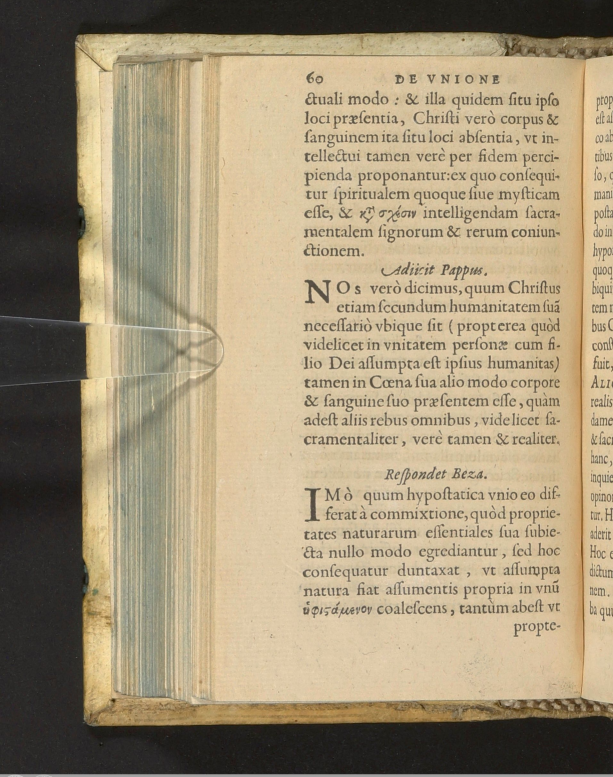
DFG







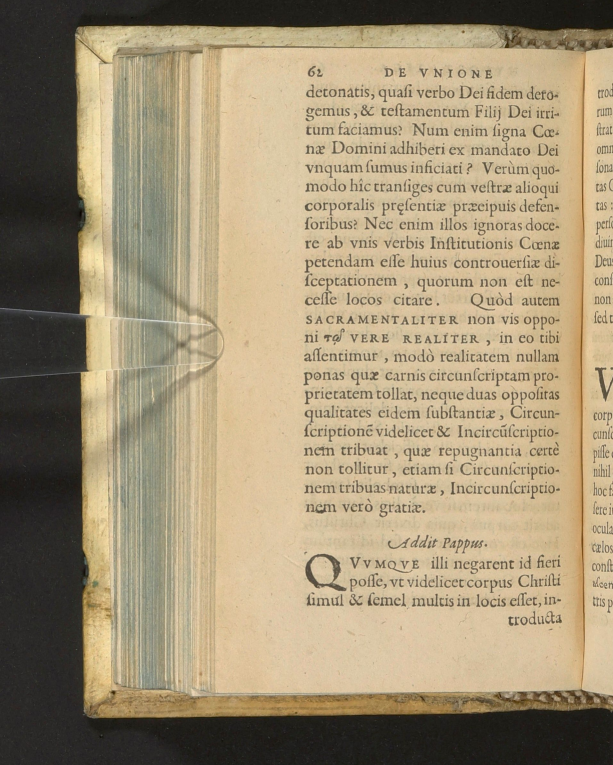
VE HYPOSTATICA. , non in sele. conjungatur corporaliter, essentialiter, a assumens. & realiter. ad vnionis Responsio Pappi. cis ) conce-Os non minus dicimus coniundionem esse sacramentale, quam atem ab hunanitatéine ipsi. Verum hoc interest, quòd ipsi sua verbo funn sacramentalem explicant per spirituan, sic tame lem, & putant corpus & sanguinem dat. Quan Christi non verè & realiter esse in Cœicabiliu De na, sed quatenus fide percipiatur. mnia & ou ue funt De Apologia Beza. quæ funt n C I putas, Pappe, nos fic de rei safe propris O cramentalis, idest, ipsius corporis wina, quan & fanguinis, facramentali præfentia es esse reiph statuere, vt si fide percipiatur, adsit, sin minus absit, quasi videlicet Sacramenti tita loguar di. veritas à fide accedentium promanet, ficut etia Sorbonicus Theologus Spensa nos est calumniatus, iniuriam nobis m Beza. facis. Scito igitur nunquam nos esse ine Cœna Do quomodo f ficiatos Christum in cœna ta vere sese, quam ipfa fymbola quibufuis facramenum, & 165 taliter, id est, sacris visibilibsuque sifanguis Do gnis ac ritibus adhibitis offerre, sed diuis enim couerso modo, signa videlicet corporalia Dicit Do. corpori corporali modo, rem autem facramentaexlestem menti, spirituali, & intellelicere, quod coniun.





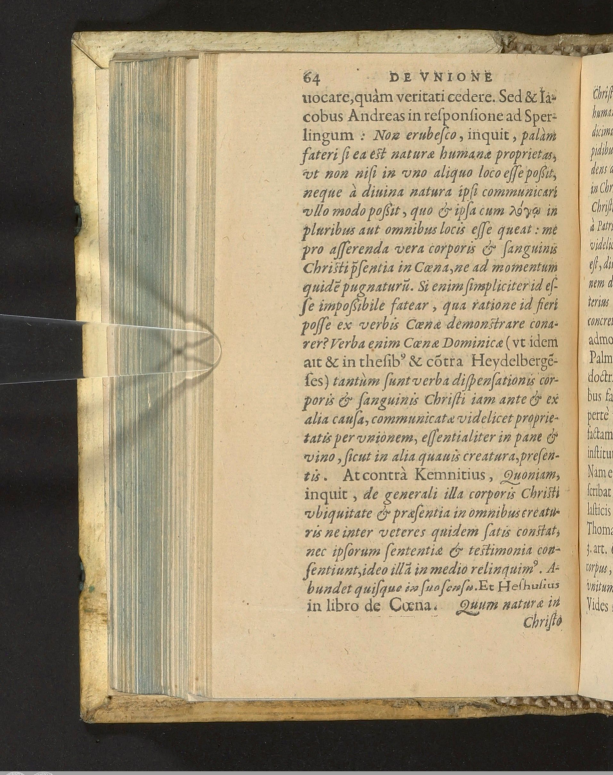
NE HYPOSTATICA. lem situ iplo propterea sit vbique humanitas, quia rò corpust est assumpta à Verbo, vt contrà idcirentia, vt inco absit, quoniam saluis suis proprietafidem perd tibus est assumpta. Deinde vide, quæuo consequi so, quinam ista cohæreant. Vis huue mystican manitatem adesse vbique propter hyndam face postaticam vnionem, & tamé alio modo in Cœna adesse. Atqui si propter rum coniu hypostaticam vnionemest vbique, est quoq. in Cœna hac ipsa ratione: vel vbiquitatem istă consequetur vbiquitarum Christ tem non esle, si tot loca excipias in quianitatem bus Cœna celebratur. Itaque vt sibi pterea quo constaret ista tua responsio, dicendum ona cum s humanita fuit, ni fallor, non ALIO MODO, sed ALIO ETIAM MODO, vt duplex sit nodo corpora realis præsentiæ corporis in Cœna funm effe, quan damentum, hypostatica videlicet vnio, videlicet le & sacramentalis institutio. Sed quorsu en & realite hanc, si quidem illa sufficiebat? nempe inquies, vt sacramentalis sit, id est (vt opinor ) vt adiunctis symbolis sanciaa vnio eo dif tur. Hoc autem si verè dicis, iam non uòd proprie aderit corpus, quia dixerit Christus, es sua subie Hoc est corpus meum, sed id tantum cur, sed hoc dictum fuerit propter adiunctum pavt affumpta nem. Quorsum igitur, quæso, illa veropria in vnu ba quum libuit perinde aduersum nos tum abelt vi propte-



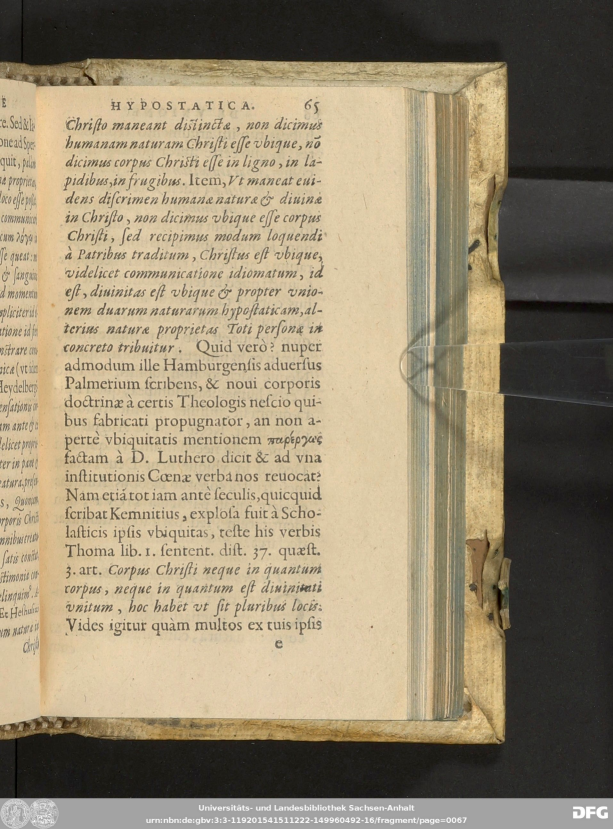


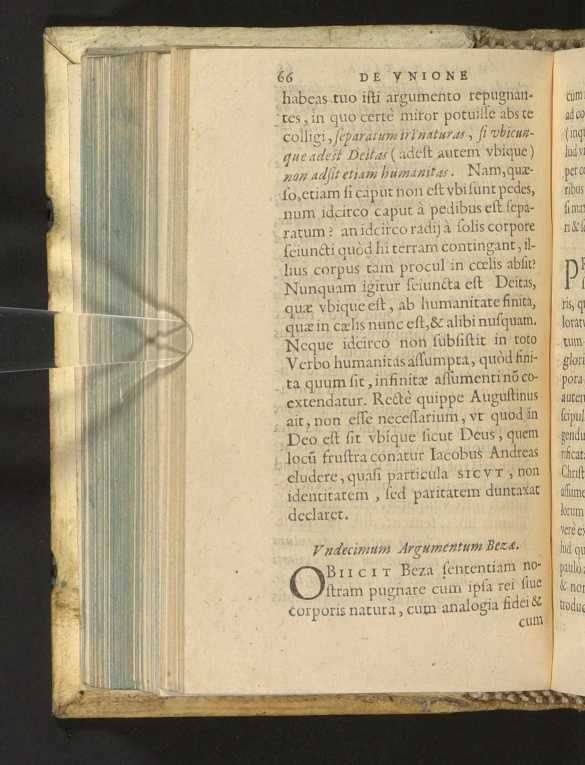


HYPOSTATICA. i fidem deto troducta est disputatio de vnione duailij Deim rum naturarum in Christo, qua demón figna Co stratur non modò id fieri posse, sed nandato Dei omnino necessum esfe, vt propter per-Verum quo sonalem vnionem vbicunque est Deieftræ alioni tas Christi, ibi etiam sit ipsius humanitas: alioquin enim fore, vt dux fint eipuis defen gnoras doc personæ Christi: vel vna, quæ sola sit tionis Com diuinitas & vbique: & altera quæ sit Deus & Homo, quæ certo cœli loco trouerfix confideat : vel sequitur humanitatem non eft no non assumpta esse in totam Deitatem, uòd auten sed tantum in aliquam eius partem. on vis oppo , in com Respondet Beza. atem nulla ERVM est profectò quod dicis, criptam proobiecto nobis argumento de veri uas oppolita corporis quantumuis glorificati cirtiæ, Circun cunscriptione, Lutherum primum cœcircufcriptio pisse de ista vbiquistica præsentia nonnantia cent nihil disserere, sed ita vt ex abundanti rcunscriptio hoc faceret, & hanc quæstionem facesrcunscriptiosere iuberet. Sed Brentius illo scilicet oculation, id vnum cœpit vrgere, & calos iplos potius vt & inferos vbique arent id fien constituere, & articulos incarnationis, ascensionis & sessionis ad dexteram Parpus Christ tris potius ad vnam & eandem rem reocis esfet, introducta

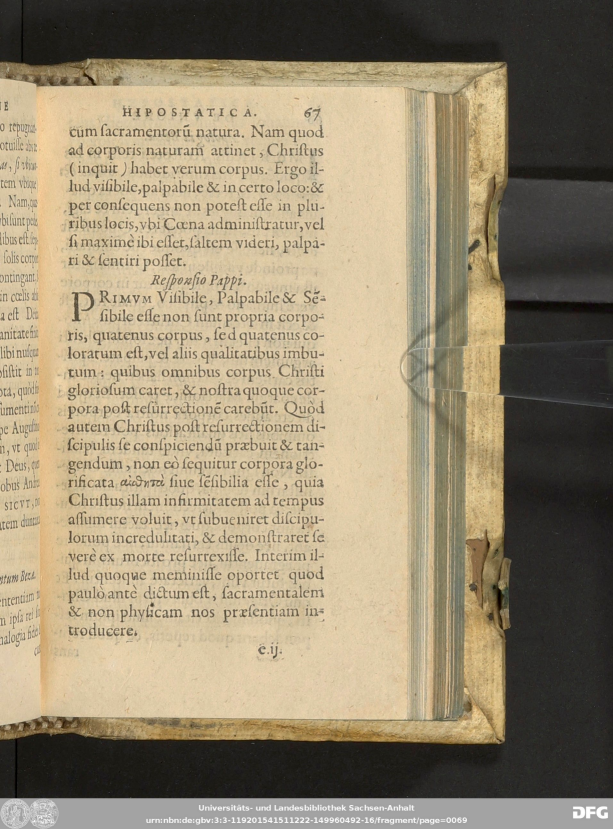


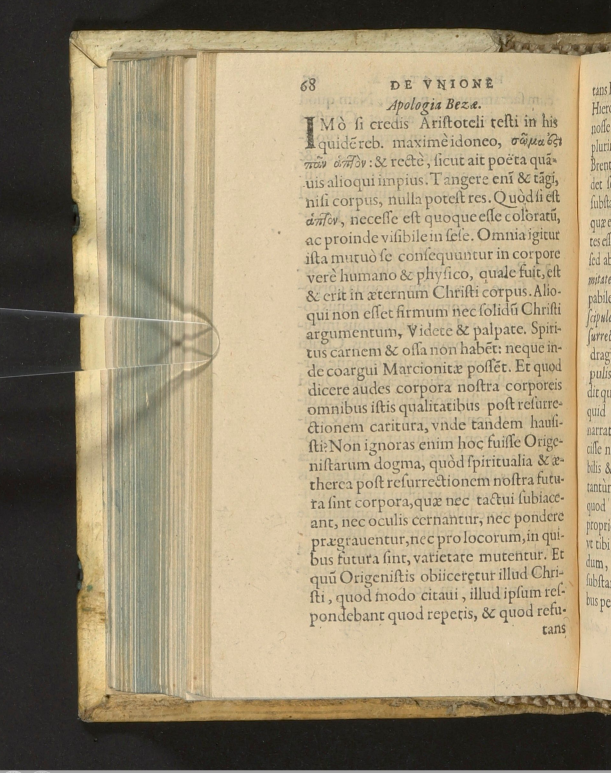




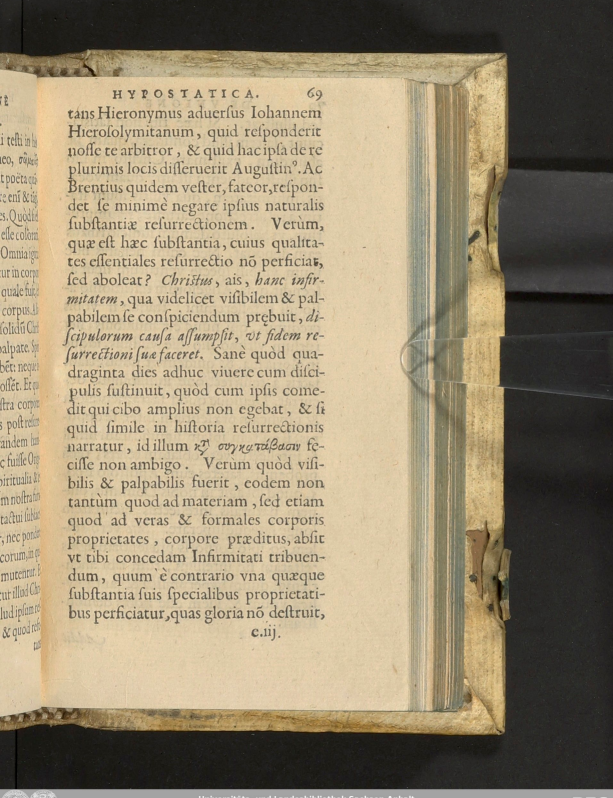








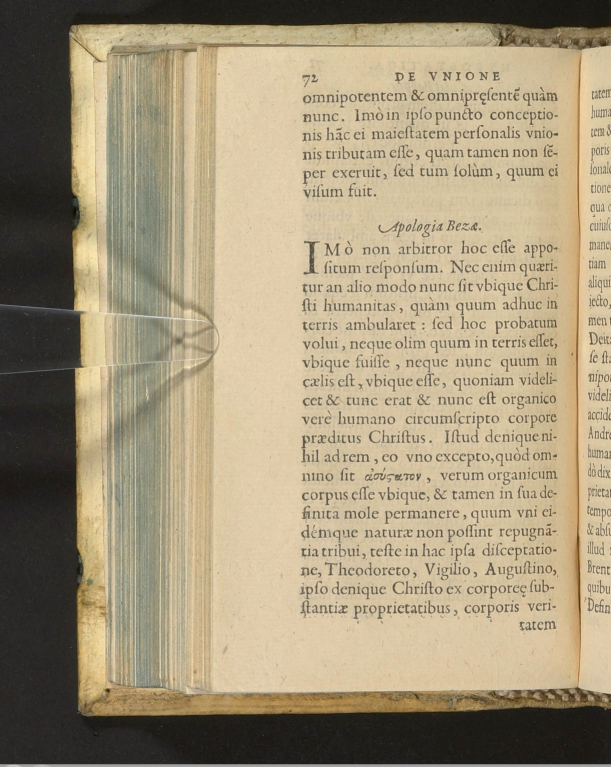






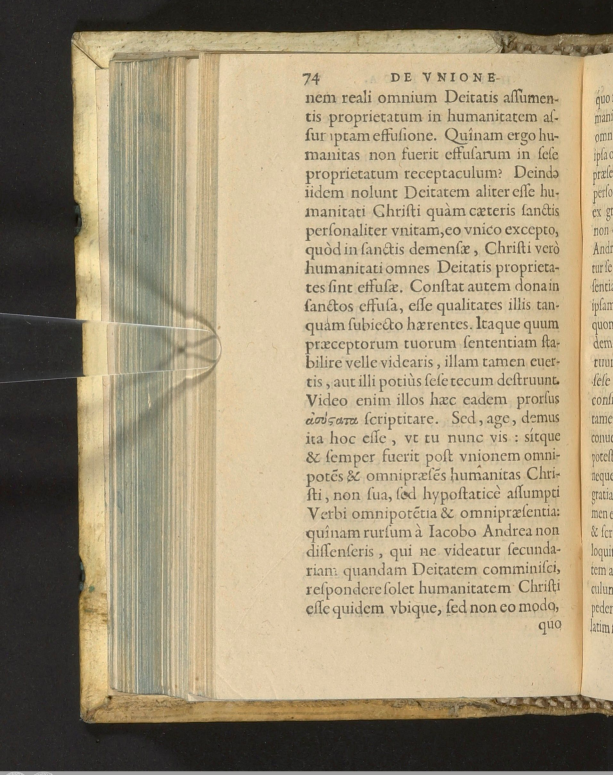


HYPOSTATICA. i non fatisfi-Addit Pappus. SED, inquies, saltem proprium cor-poris est, vt sit quantitate prædira, quam h risto in il tum & finitum. Verum hoc est, ideog; quam voca. non dicimus Christi corpus extensum tis illum for vel diffusum esse in infinitam molem. e, relumpn Imò dicimus iam postquam in cælum udicio rude ascendit, non alia ratione esse vbique negabis hi quam erat, quum in terris ambularet urum ficut aut in iplo puncto conceptionis in vtetestimonio ro Mariæ virginis: & vt istud plenius que si von explicem, dicimus Christum secundu milibilis, h humanitatem esse omnipotentem & omnipræsentem &c. non ratione cort nobisetia poris gloriofi, sed propter vnionem issibilibus a personalem. Nec est, quòd dicant se cramentala nihil detrahere maiestati humanitatis nter seopp Christi, quum ipsam subiiciunt naturæ ficatam fin legibus, quia Christus etiam assumrefers, ten plerit formam serui, & omnes humapostolo Epi nas infirmitates excepto peccato, quod )ominus, on tamen non deroget ipfius humanitati. s facultaten Ergo multò minus ipsi derogare, si ei Sin vero ter attribuantur proprietates humani corlentiam ligno poris. Respondemus enim Christum m tibi alla quum in statu humilitatis, vt loquun-& antiphy tur, & in forma, vt Apostolus ait, serobis demon uin terris ambularet, non minus fuisse e.iiii.



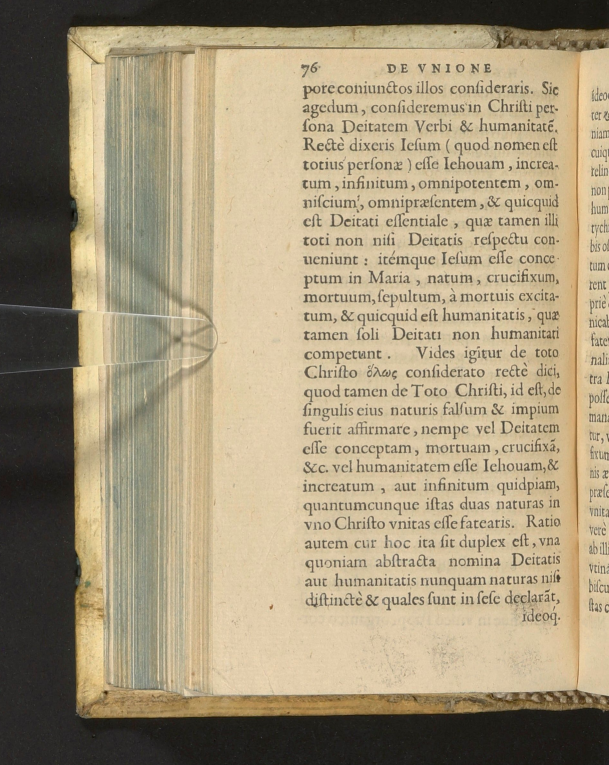


HYPOSTATICA. 73 elente quan tatem adstruente. Quod autem addis conceptiohumanitatem Christi esse omnipotentem & omnipræsente, non ratione cormen non E poris gloriosi, sed propter vnione perm, quum fonalem, quinam tandem cum definitione vnionis personalis consentiet, in qua diserte exprimitur, proprietates cuiusque naturæ essentiales saluas peroc esse appr manere? nempe si dixeris omnipotentiam istam & omnipræsentiam esse cuim qua aliquid no inhærens humanitati vt subvbique Ch iecto, sed Deitati proprium, quod taim adhuci men tribuatur humanitati, vt in ipsa c probatu Deitate subsistenti. Et certe nisi ita esin terrisele se statuatis, consequetur duas esse omnc quum nipotentias & omnipræsentias, vnam oniam vide videlicet essentialem Deitatis, alteram est organia accidentalem, five, vt ludens Iacobus pto corpor Andreas scribit, quasi accidentalem, deniquent humanitati insitas. Præterea (vt moto, quodom dò dixi) duas reales repugnantes pron organicum prietates vni & eidem subiecto eodem en in fuade tempore attribueres, quod falcissimum juum vaie & absurdissimum esse non ignoras. Sed nt repugnaillud rursum vide quam parum cum disceptatio. Brentij & Andrex placitis cohæreat, Augustino quibus tamé velle te patrocinari video. orporee lub-Definiut enim illi hypostaticam vniorporis veritatem

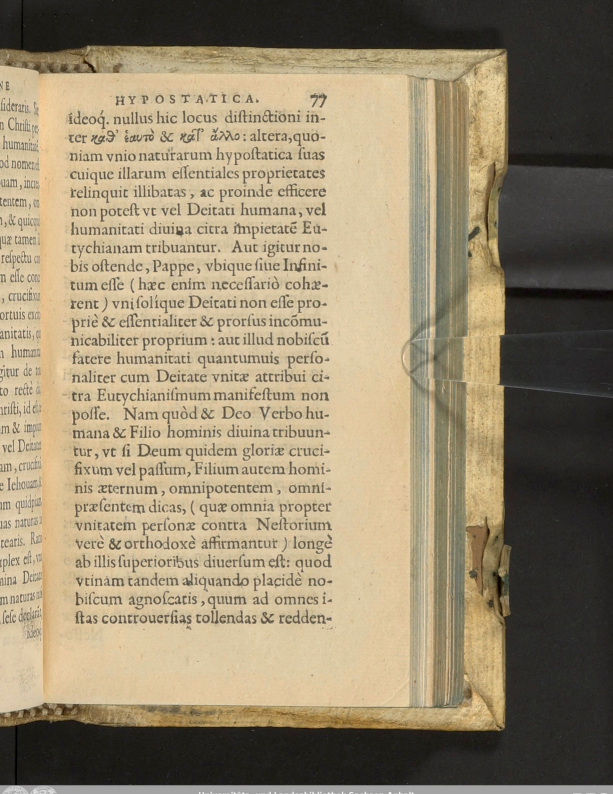


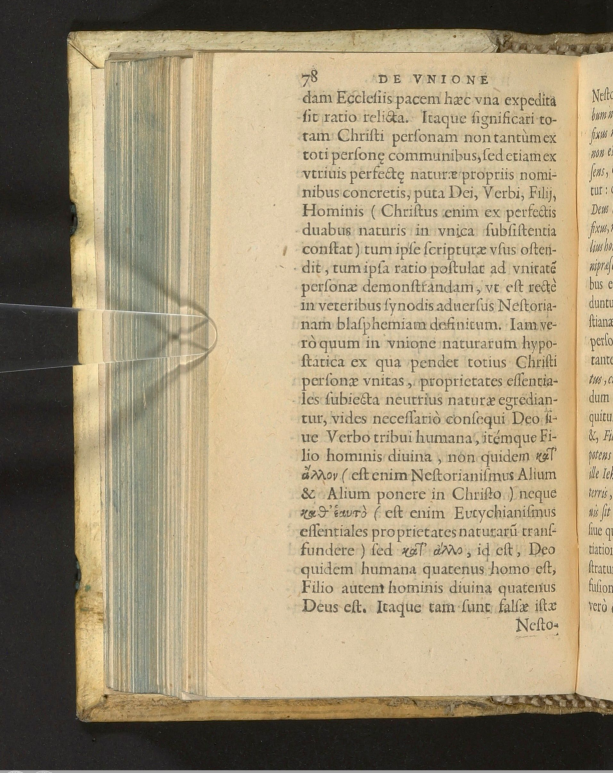


E-HYPOSTATICA. etis assumen quo ipsa Deitas vbiq. sit? Etenim si huanitatem al manitas est omnipræsens per Deitatis am ergohu omnipresentia: est certe omnipræses ea arum in let ipsa omnipresetia, qua Deitas est omnium? Deind præsens, quanuis hocilli per vnionem aliter esse ho personalem aecidat non ex natura sed ex gratia. Imò quinam rursus à seipsis æteris sandi non dissenserint Brentius & Iacobus nico excepto Christi ve Andreas, vt qui disertis verbis testentur se per Deitatem Christi nullam estis propriet sentialem Deitatem, sed dona in carné item donai ates illis ta ipsam effusa intelligere? Prius ergo quomodo ista inter se consentanea sint taqueque demonstres oportet, quam responsum ntentiam h tuum admitti possit. Res autem ipsa sic tamen elle fele habet. De toto quopiam δλως ın destrum considerato rectè & verè dicitur, quod dem prom tamen non nisi parti Totius propriè , age, demi conuenit: at de vna parte dici vere no c vis : sitqu potest, neque quod est alterius partis, ionem omn neque quod est Totius. Sic exempli nanitas Chri gratia rectè dixeris Pappum (quod notice assumpt men est totius όλως considerati) loqui nniprælentiz & scribere, & tamen solum os Pappi Andreanon loquitur, sola manus scribit. At partur secunda tem aliquam Pappi nominans, puta ocomminita culum vel pedem, oculum loqui aut atem Christ pedem scribere non dixeris, siue sigilon eo modo latim fiue in vnico Pappi organico cor-

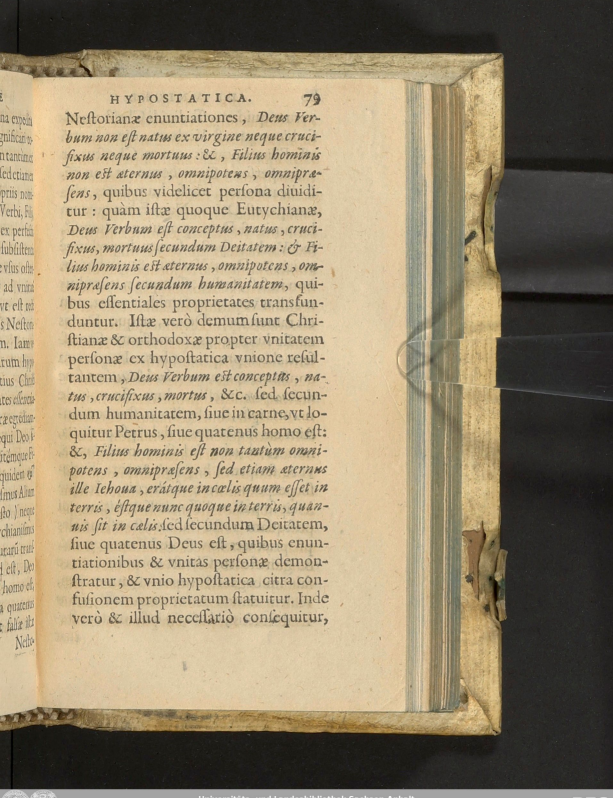


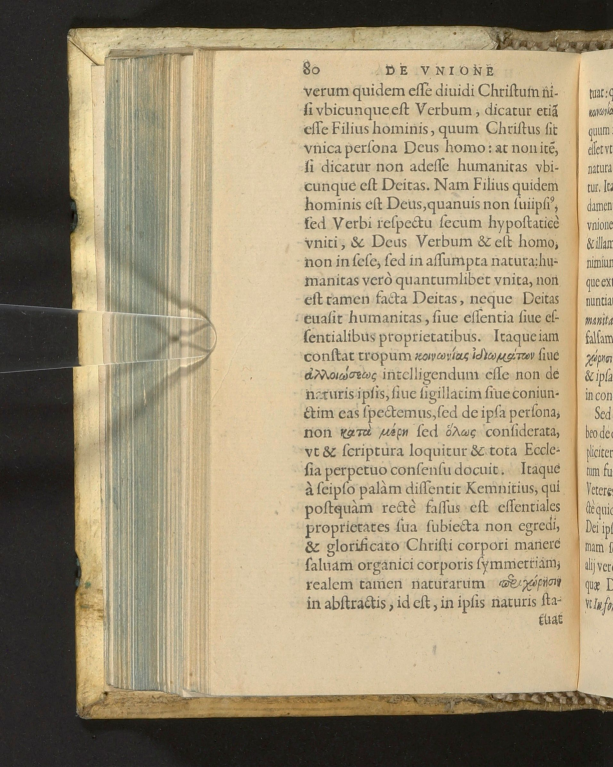






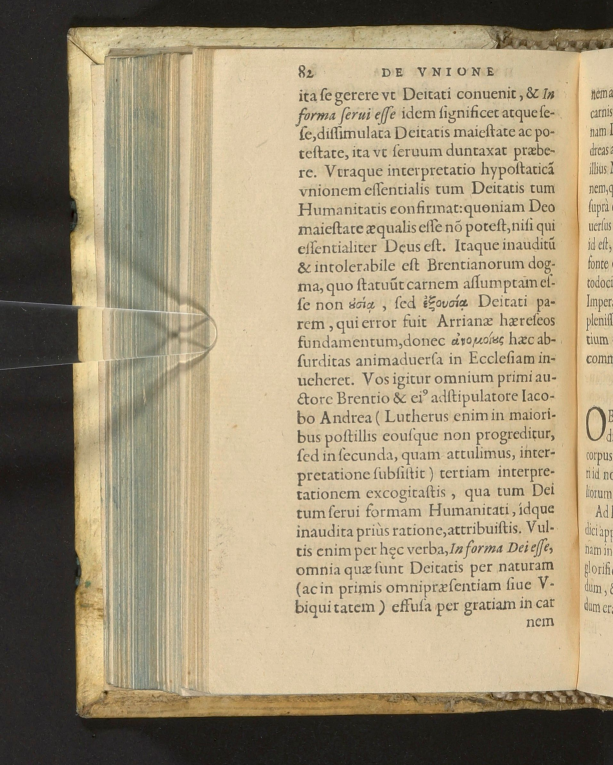




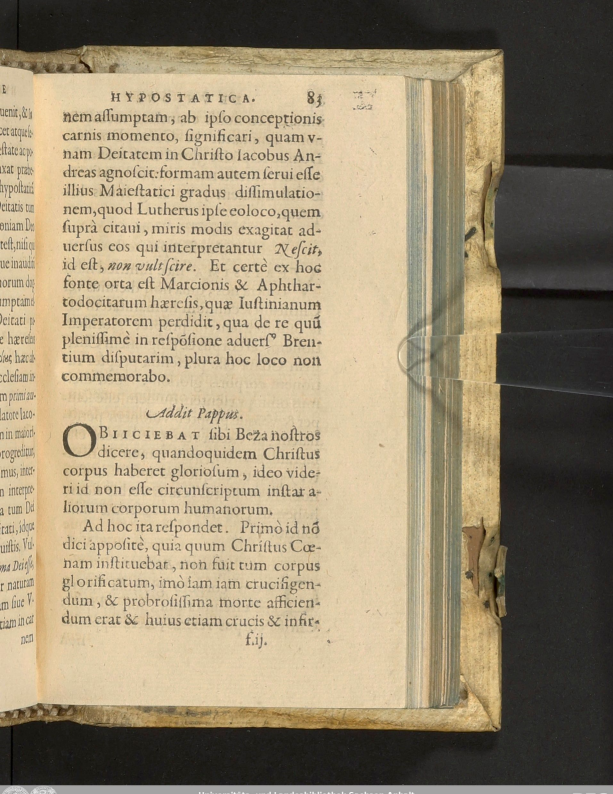


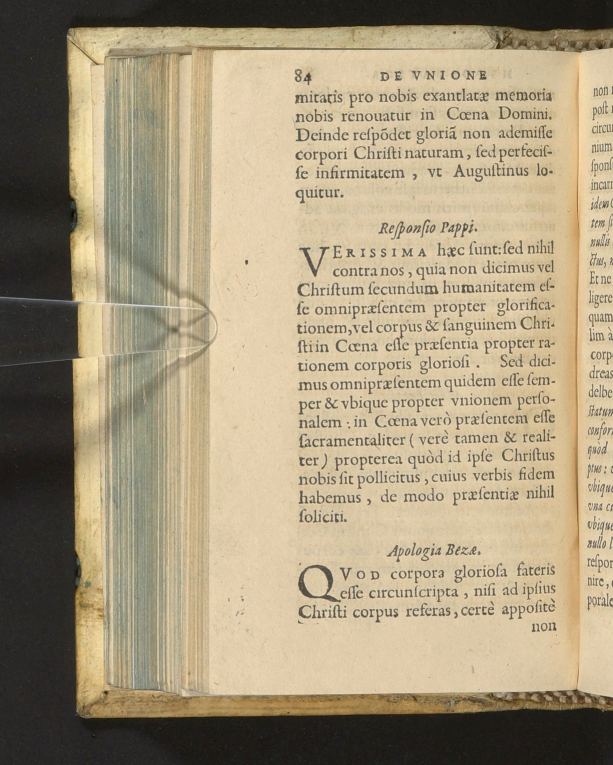












HYPOSTATICA. non respondes. Corpus autem Christi e memoria post receptam gloriam quum fateris a Domini circunfcriptum manere, primum omn ademise nium vide quid sis Andreæ Musculo reed perfecilsponsurus. Sic enim scribit in suis de ultinus lo incarnatione thesibus, Quia vnus & idem Christus est, sicut secundum a sumentem sic & secundum assumptam naturam nullis localitatis, physica legibus est subient: sed nih Etus, nec locorum terminis circunscriptus. dicimus ve Et ne respondeas Musculum hoc intelnitatem 6 ligere de Maiestatica omnipræsentia, glorific quam à glorificatione distinguis, venem Chi lim à te expendi quid de glorificatis propter 12 corporibus diserte sentiat Iacobus An-Sed dia dreas. Si Christum (inquit contra Heym esse semdelbergenses) consideramus secundum nem perso-Statum glorificati corporis, iuxta quem ei sentem elle conformes fiemus, hoc quidem impetrauit, en & realiquod nullo corporali loco sit circunscrile Christus ptus: verum ob hanc causam nondum est erbis fidem vbique prasens, quemadmodum & nos entiæ nihil vna cum beatis Angelis non simus futuri vbique prasentes, & tamen corporaliter nullo loco erimus circunscripti. Scio te responsurum prorsus inter vos conueosa fateris nire, quoniam Iacobus Andreas corsi ad ipsius poralem, tu verò naturalem locum exè appolite f.iij. 11011





HYPOSTATICA. n latisfari de humanitate intelligis, hactenus in eo e corpusele tibi non assentimur, quòd quicquid de Homine dicitur, putes de ipsa Humani-( fatebens bitror) vels tate dici, immemor videlicet de Homiram glorif. ne quoque propter vnitatem personæ cotra Nestorium dici etiam Deum no mul necel tamen Deitatem: eadem prorsus ratioirali & on ne, qua de Deo Verbo dicitur quoque lum aute Homo, non tamen Humanitas, quod quam loa Eutychetem fefellit, ficut in superioris ado, inqui argumenti Apologia demonstraui. Est olo vt vi enim Bezwinns reciproca, vt quanuis , Theodo assumens natura dominetur, tamen no Damalon magis vniatur Deitas Humanitati, isputation quam Humanitas Deitati. qua de re vtinam absque preiudicio legeris & expetuum dependeris disserentem Theodoretum, Aarcionitas, eò magis idoneum veritatis teste, quòd tas, Monoaliquando ista non intellexerit: Vigis, testatum lium ex professo istorum errorum oplere teprius pugnatorem & martyrio nobilem, que N VBI & olim Tubingæ Dormilium Iacobus ci non cor-Andreas magno cum suo dedecore bare pollis nuncupabat: Cyrillum, Damascenum ditione nodenique, cuius totus tertius pene liber nærere, ne. orthodoxæ fidei in istis refutandis conautemhac fumitur, quæ vos affirmatis. Denique o in terra quod hanc omnipræsentiam dicis non estincalis, f.iiii.



Mar dona

omni

tis Vo

in ip

hoc 1

ritdi

corpt

fele, li

ticev

ma fi

quep

rerun

quit .

tatis 8

turas

fi ng

meti

cabul

ex du

alia ra

nitatis

tum c

eoden

ia obl

vnitat

stasin

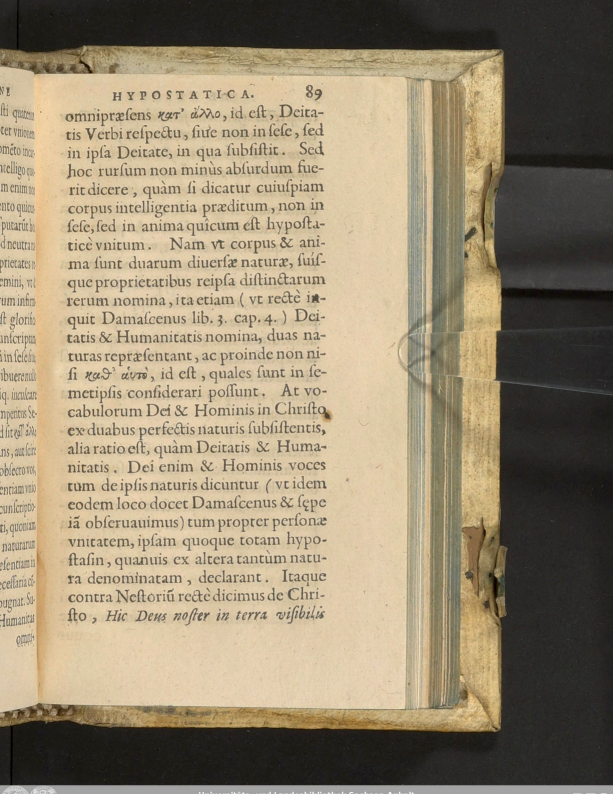
ra der

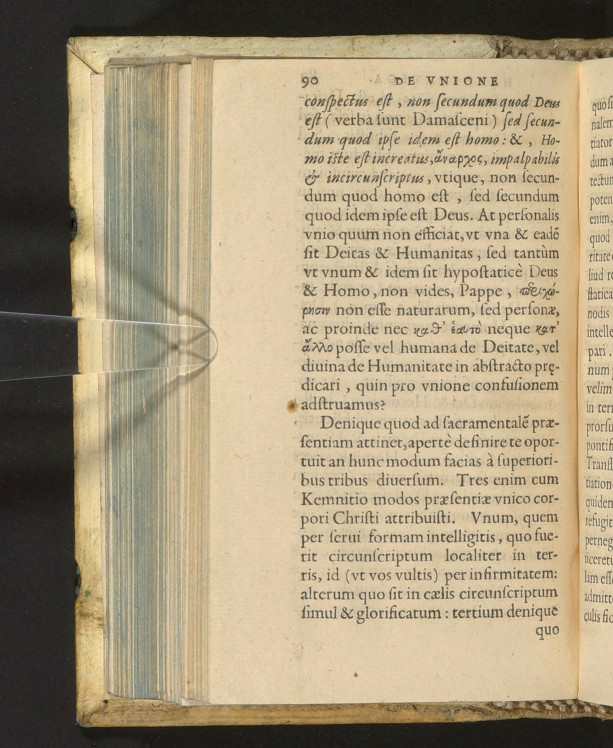
contr

sto,

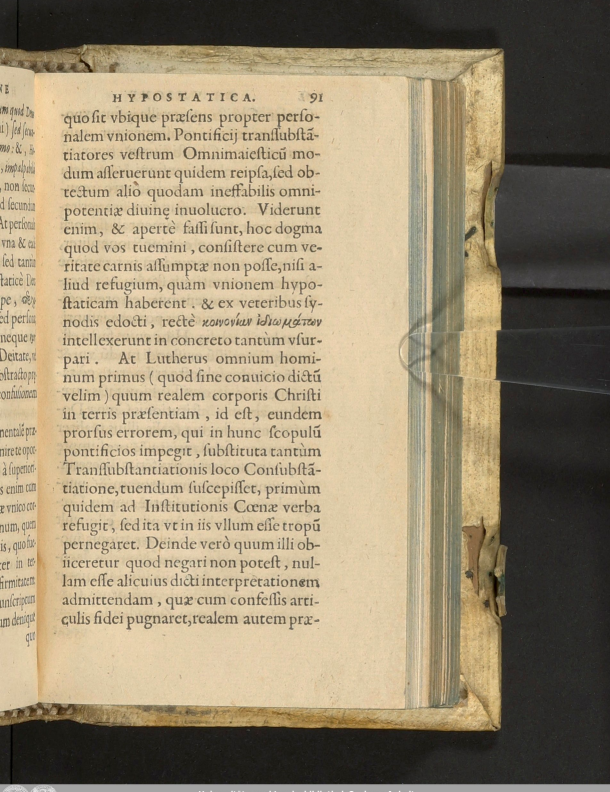
competere corpori Christi quatenus glorificatum est, sed propter vnionem personale, quæ ab ipso mometo incarnationis cœperit, no fatis intelligo quomodo verè dicatur. Primum enim non ignoras in hoc ipfo argumento quicunque aduersus Eutycheté disputarut hoc sumere pro confesso, quod neutra natura possit repugnates proprietates recipere. Itaque rectè fatemini, vt & Kemnitius, Humanitatem tum infirmitatis tempore fuisse, tum post glorificationem manere in sese circunscriptame vt istam omnipræsentiam ei in sele siue, vt loquutur, habitualiter tribuere nullo modo possitis, q, tamen vbiq. inculcare valde sanè rerum istarum imperitus Selueccerus non veretur, quid sit ral' allo & na J' auto prorsus ignorans, aut scire se dissimulans. Quid igitur, obsecto vos, ad stabiliendam omnipræsentiam vnio personalis iuuat? Nam si circunscriptionem non adimit Humanitati, quoniam saluas relinquit essentiales naturarum proprietates, certe omnipræsentiam in cam non effundir, quæ ex necessaria cosecutione circuscriptioni repugnat. Superest igitur, vt dicatur Humanitas omnia

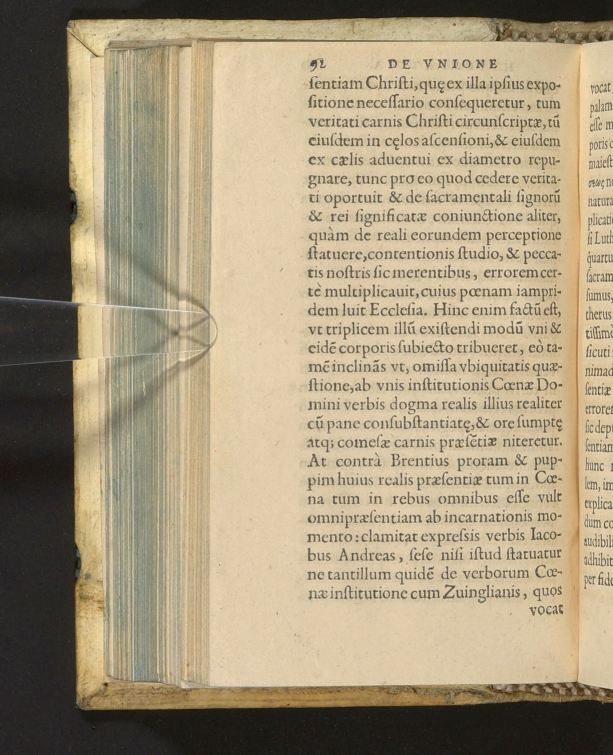




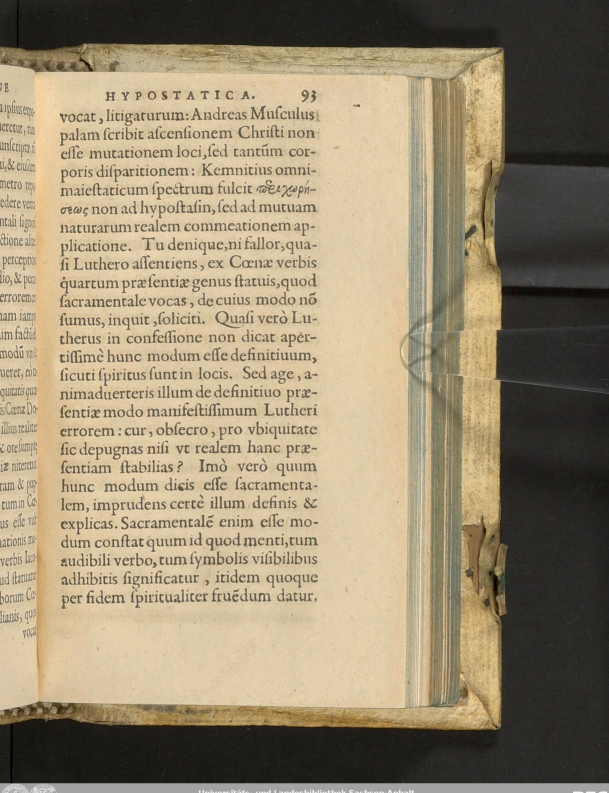


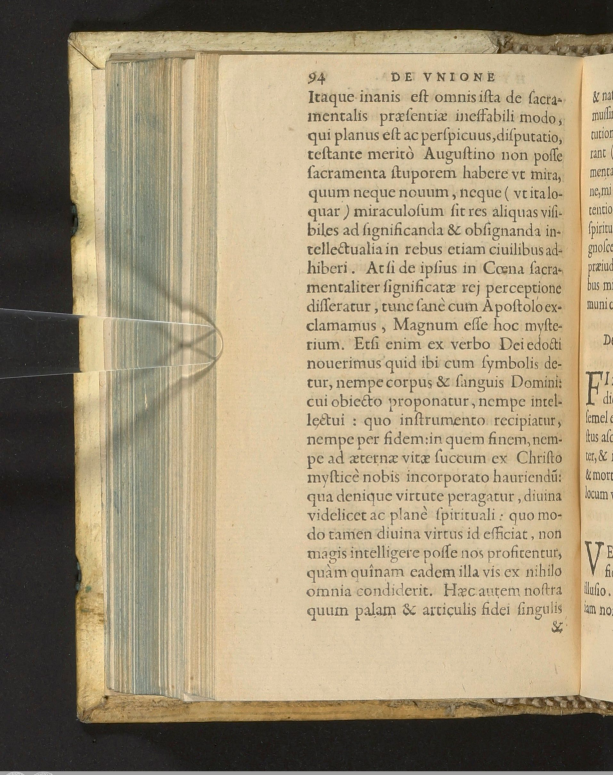




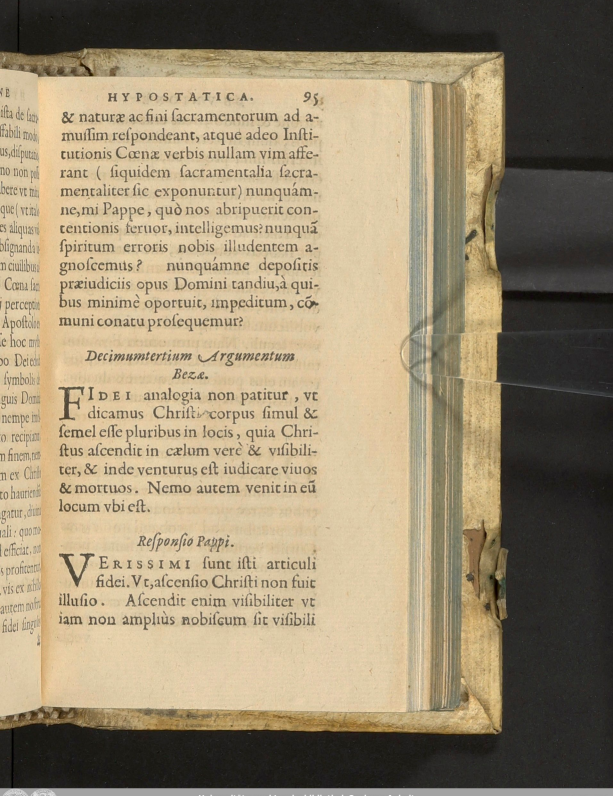








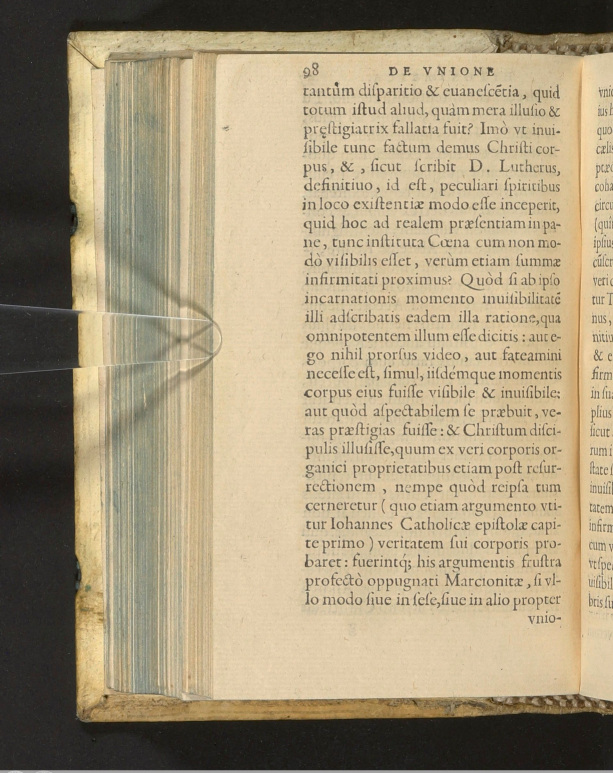




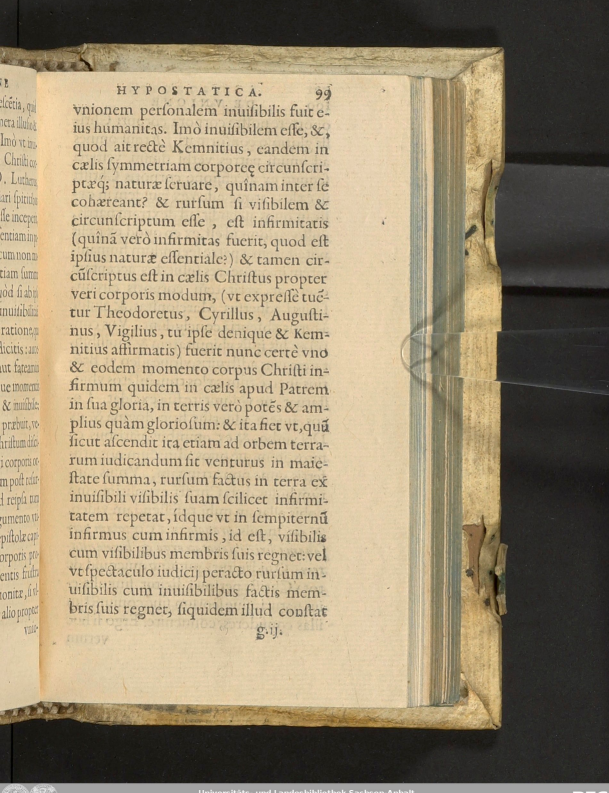
Mar May W DEVNIONE 96 vob ratione & modo, ficut erat cum discipulis, dum in terris ambularet. Sed tant relp interim nihil prohibet, quin Christus etiam secundum humanitatem persomod naliter sit vbique, quemadmodum supra demonstrauimus. Et huc pertinet quod dicit ad discipulos: Pauperes se-Inui per habetis vobiscum, me autem non trae semper. Manifestum enim est id de visibili & naturali præsentia intelligenplius dum esse, alias falsum esset, Ecce ego vobifcum fum víque ad confummationem seculi. Nam pronomen Ego, non iplah tantum Deitatem Christi denotat, sed **fcrip** toram eius personam, quæ ex duabus ipla naturis, diuina scilicet & humana con-Chri vtin Stat. Apologia Beza. eius VPLEX fuit argumenti non Inostra primum ætate propositi, manit fed ab omnibus eruditæ vetustatis padono tribus & receptæ orthodoxæ sententiæ rum: interpretibus ad probandam carnis illusion Christi veritatem vsurpati fundamenabiit, o tum, eius videlicet ascensio non præstiascend giofa, sed vera, realis, ac visibilis in supra nu peras regiones supra omnes cælos: & tur, fi eiusdem ex iisdem locis visibilis futura, Muleu vobis

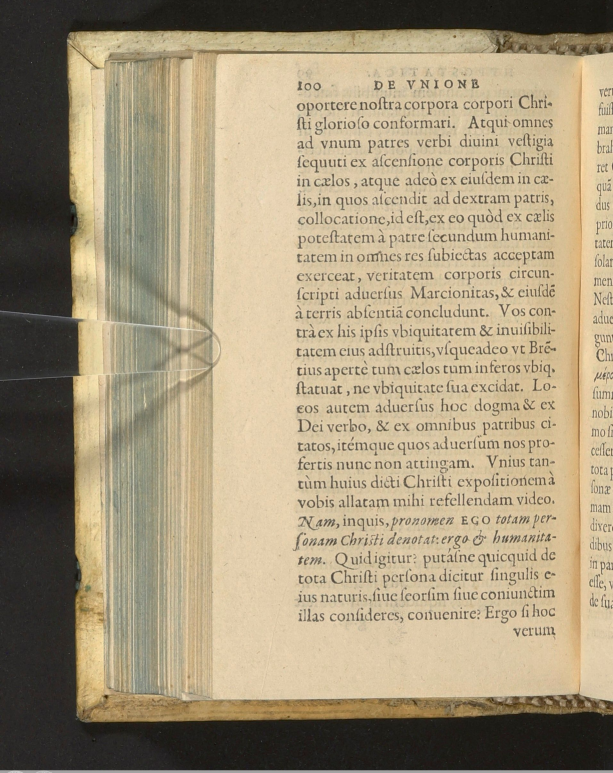




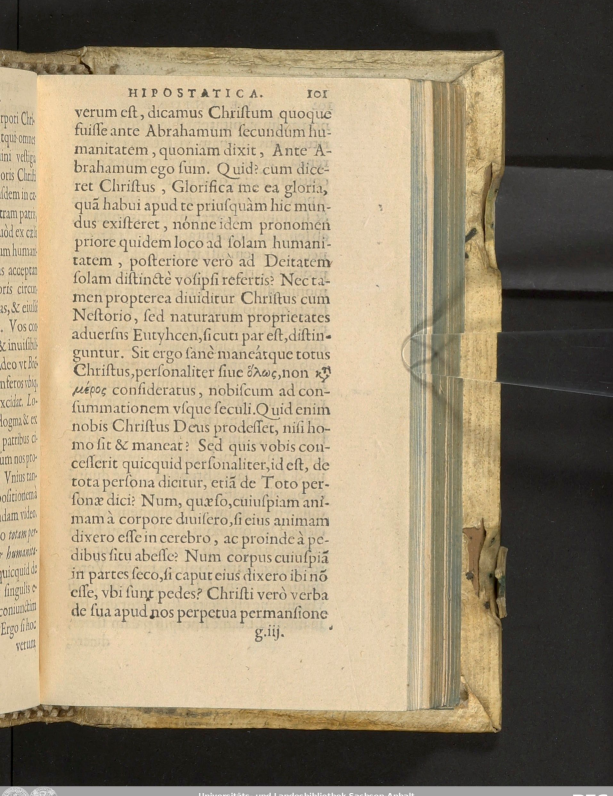


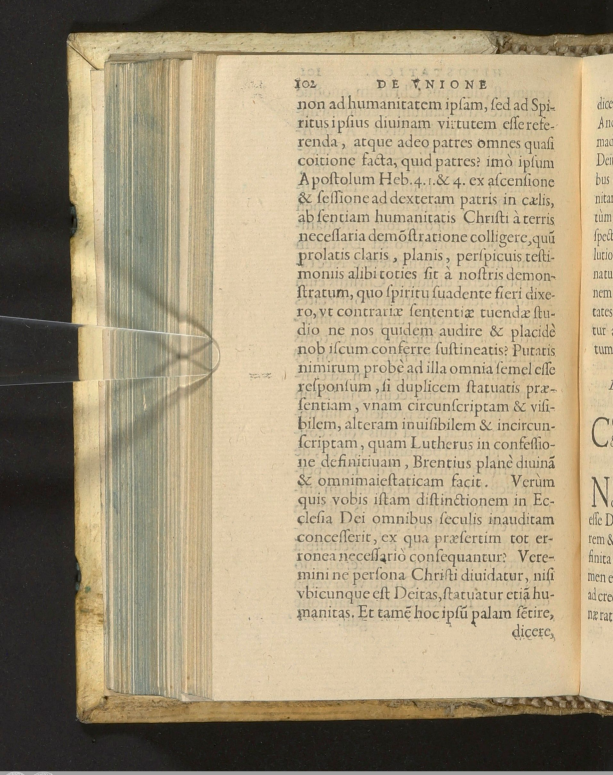




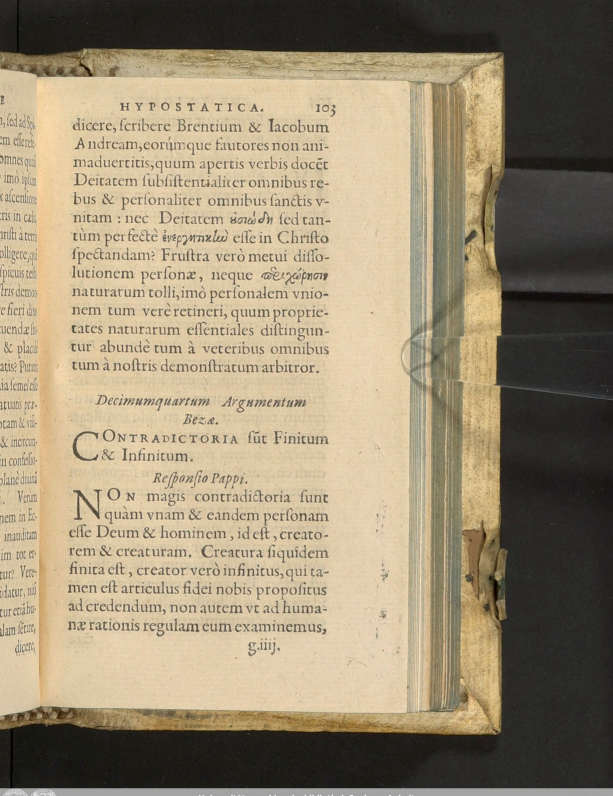


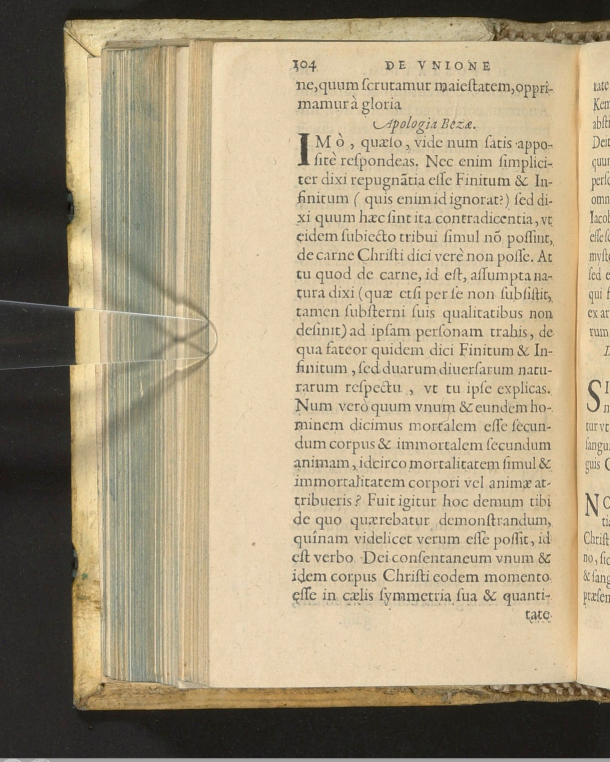




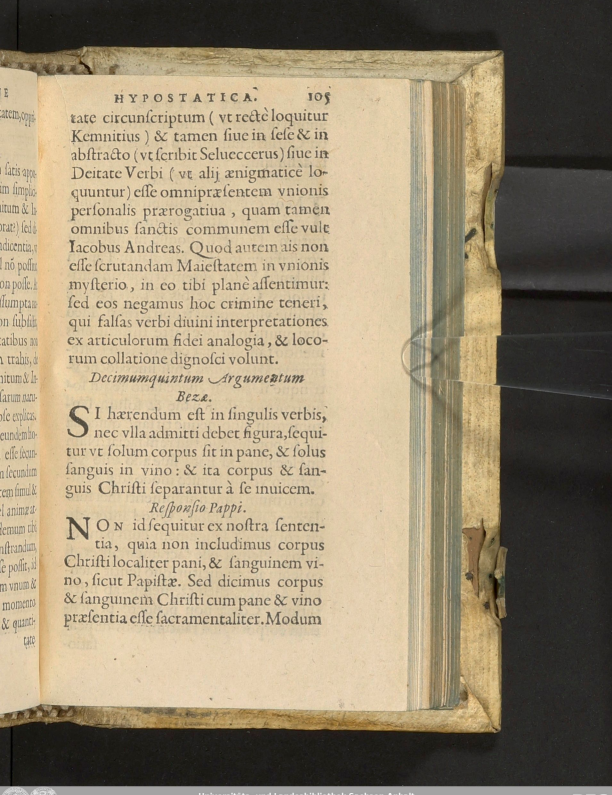


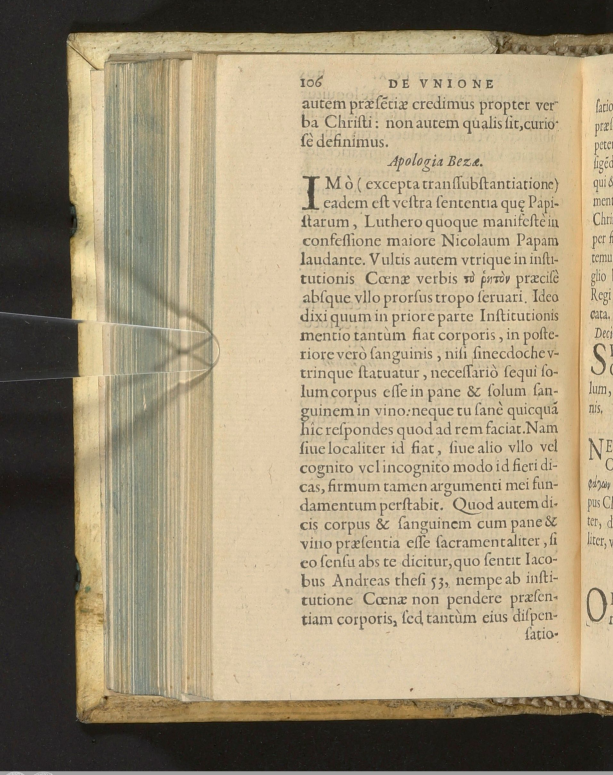




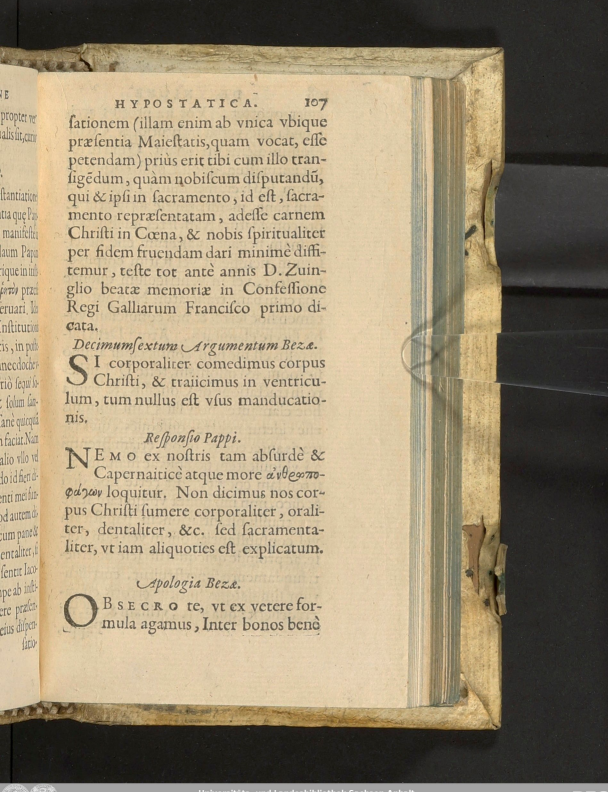


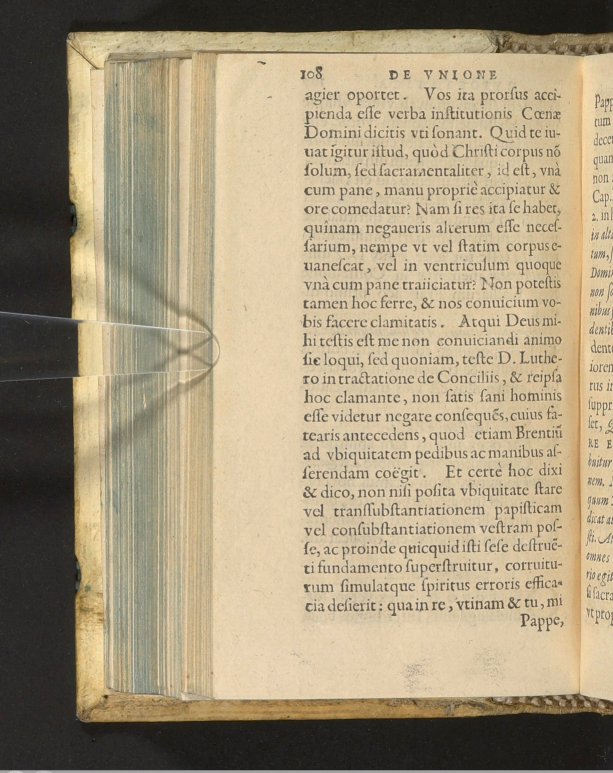




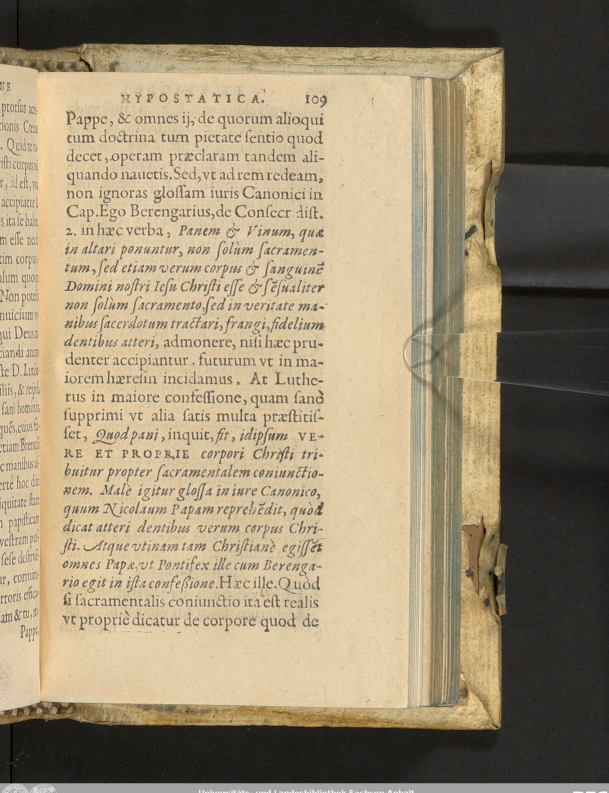




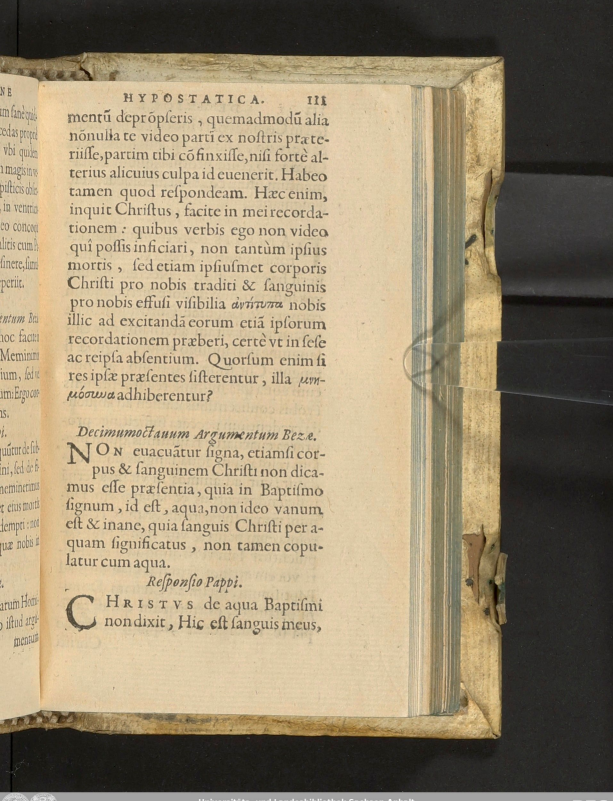


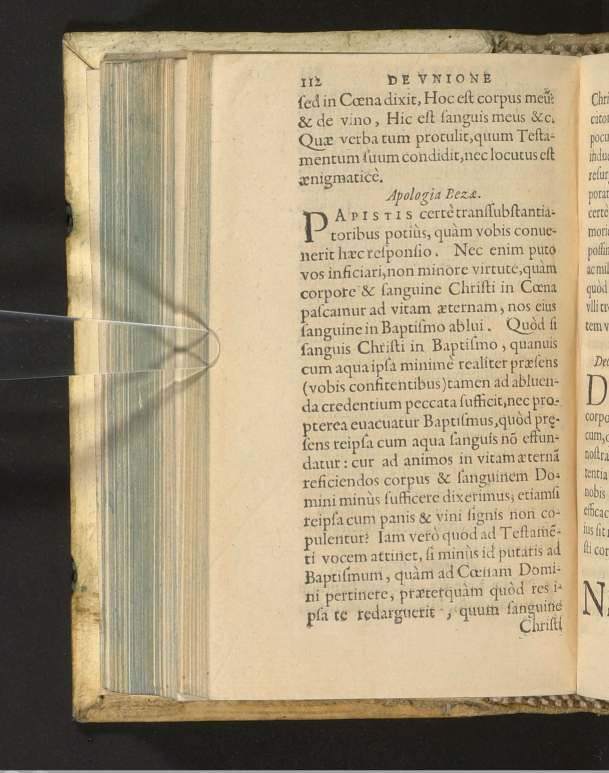




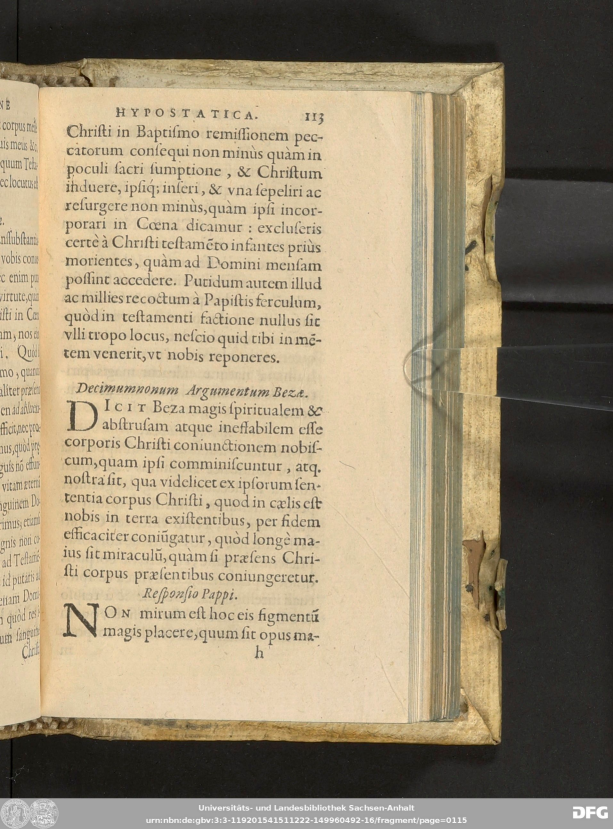


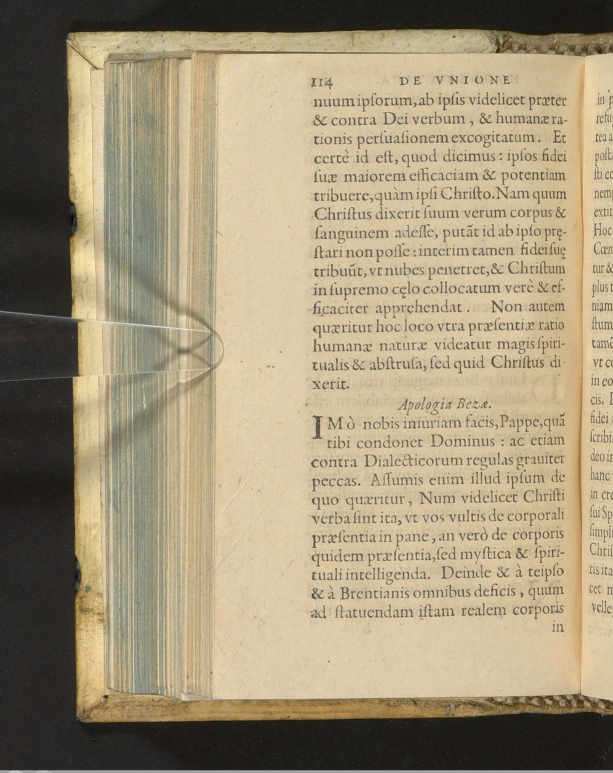




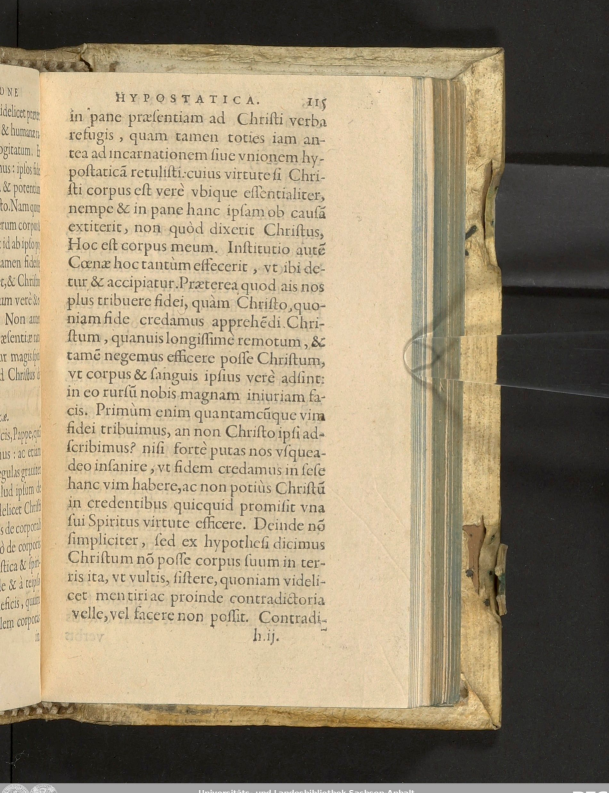


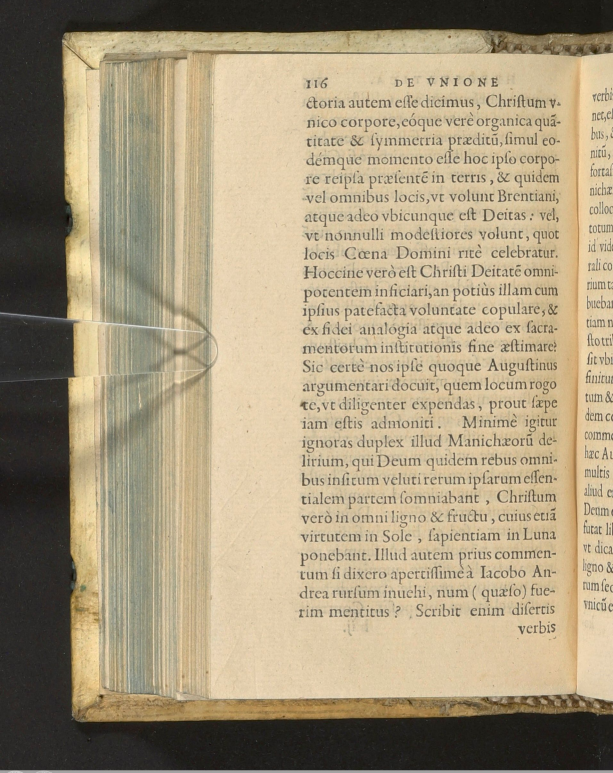




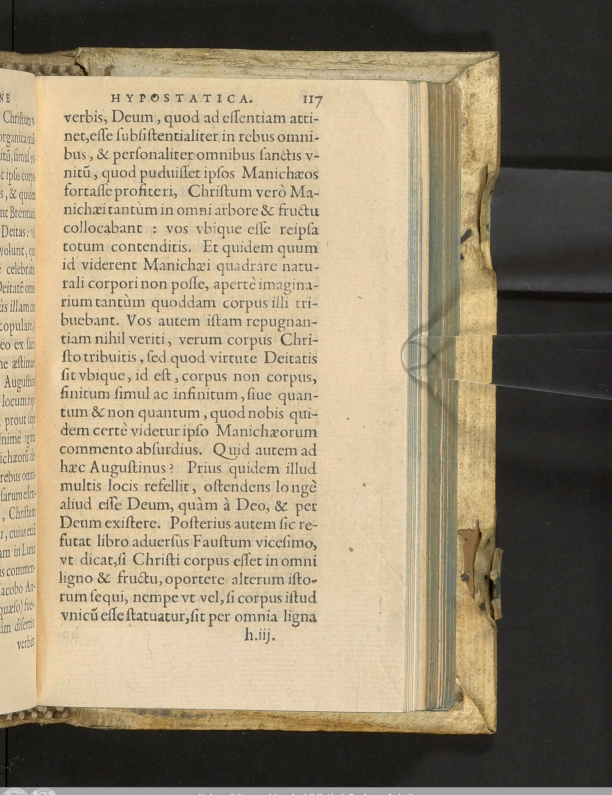


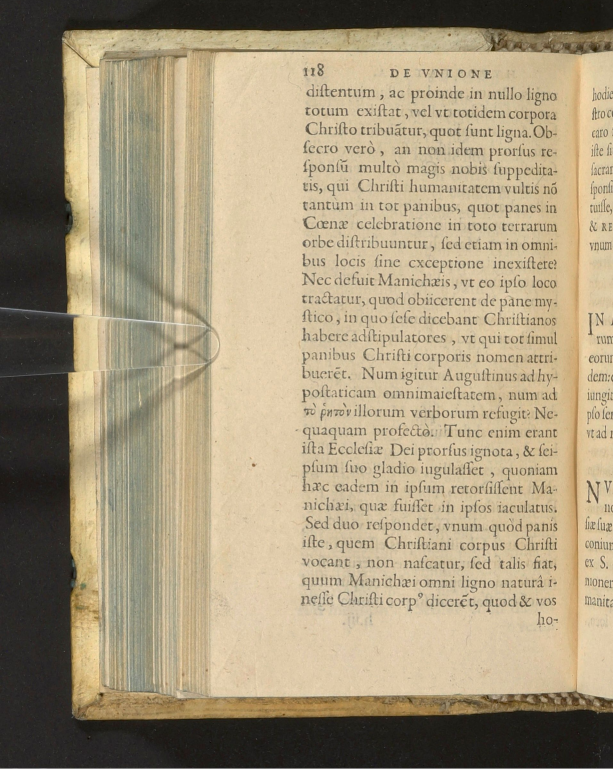




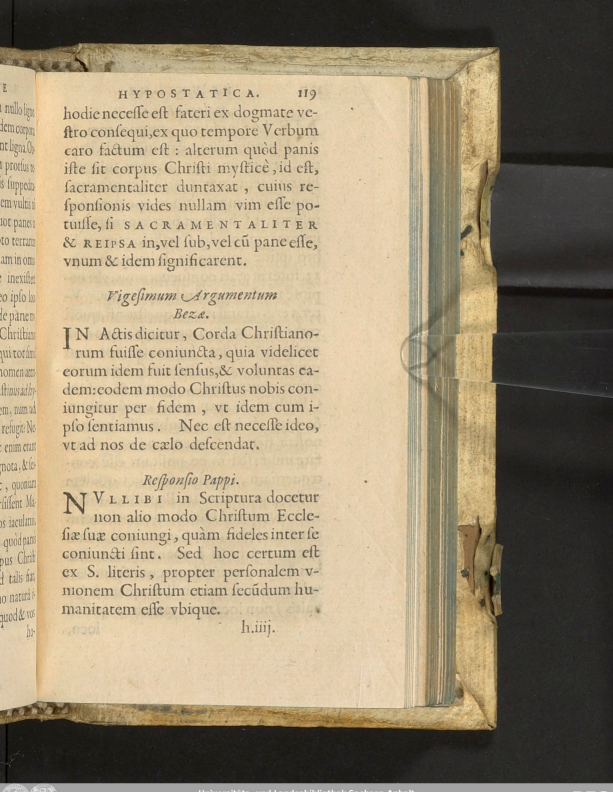


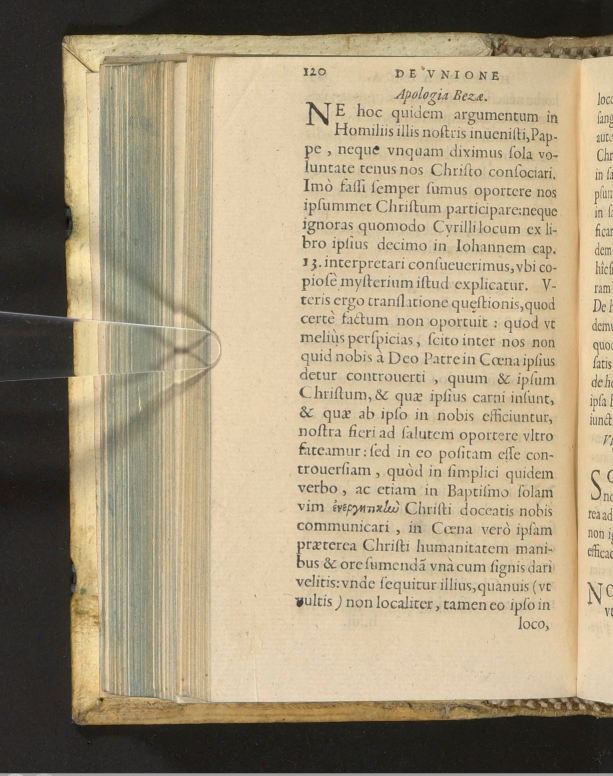




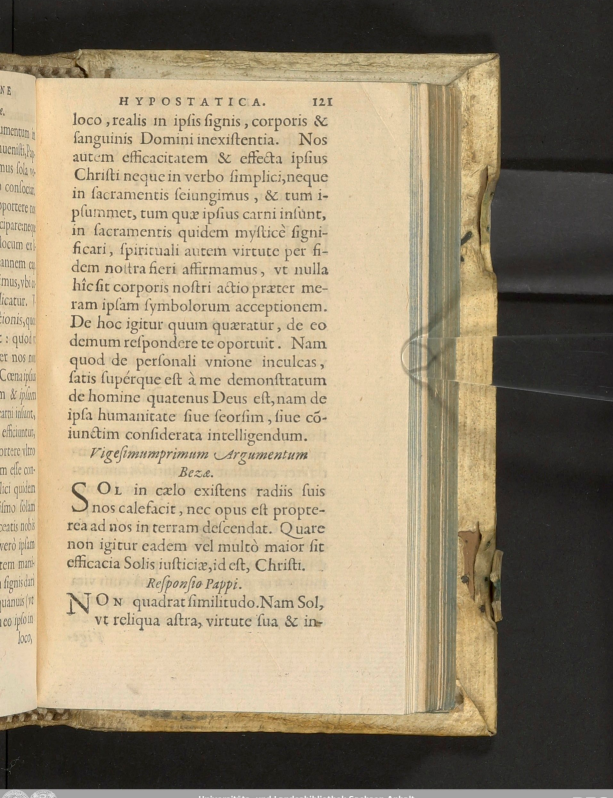


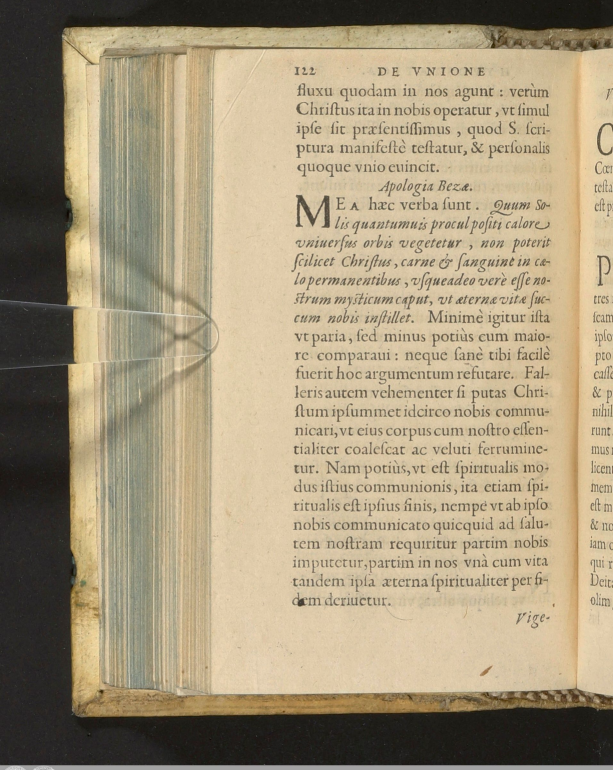




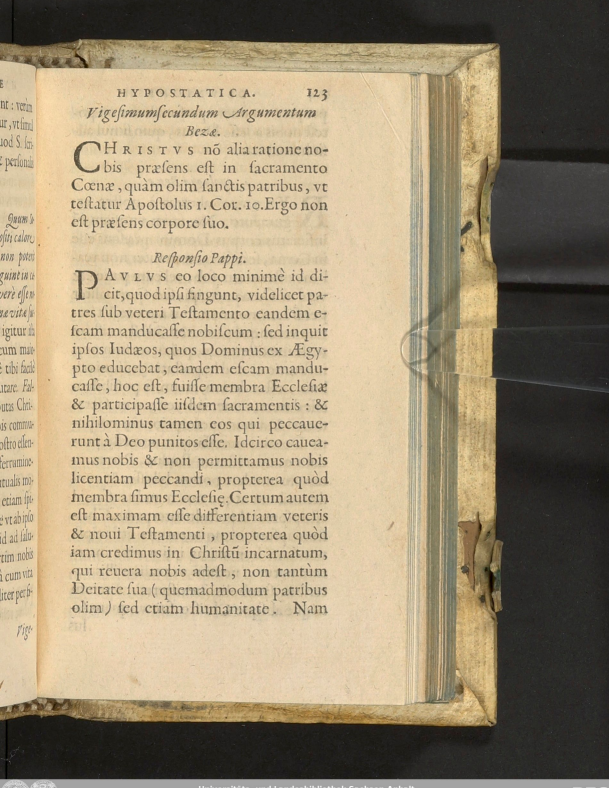


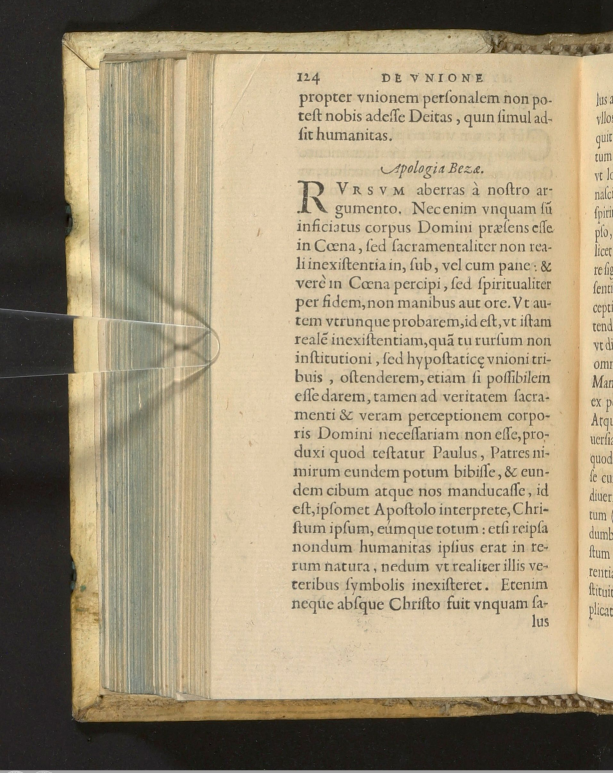




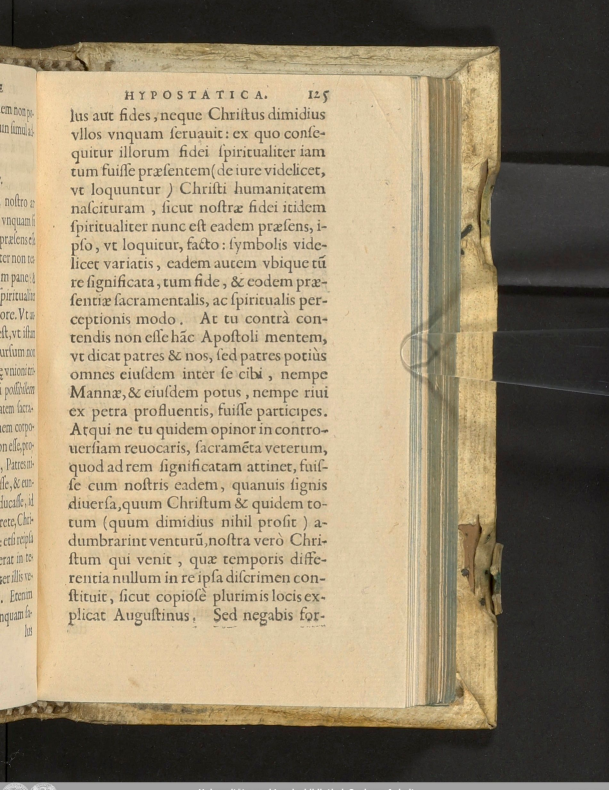


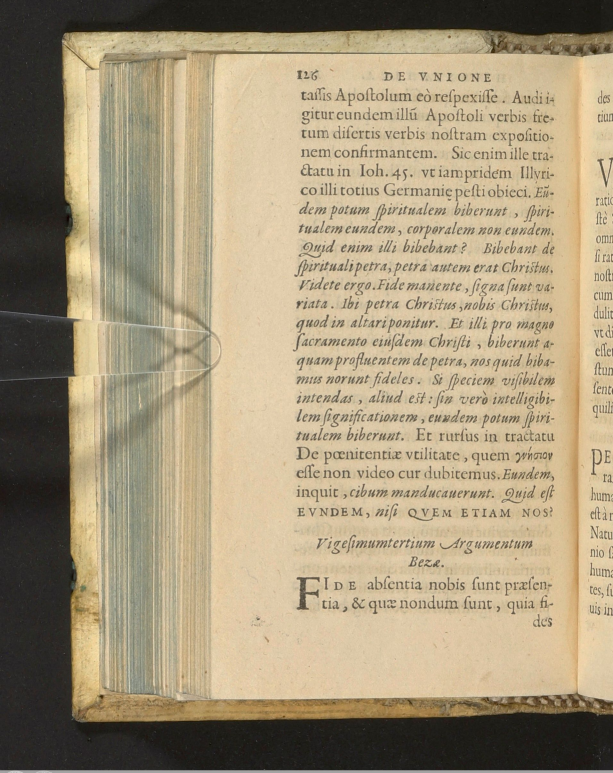




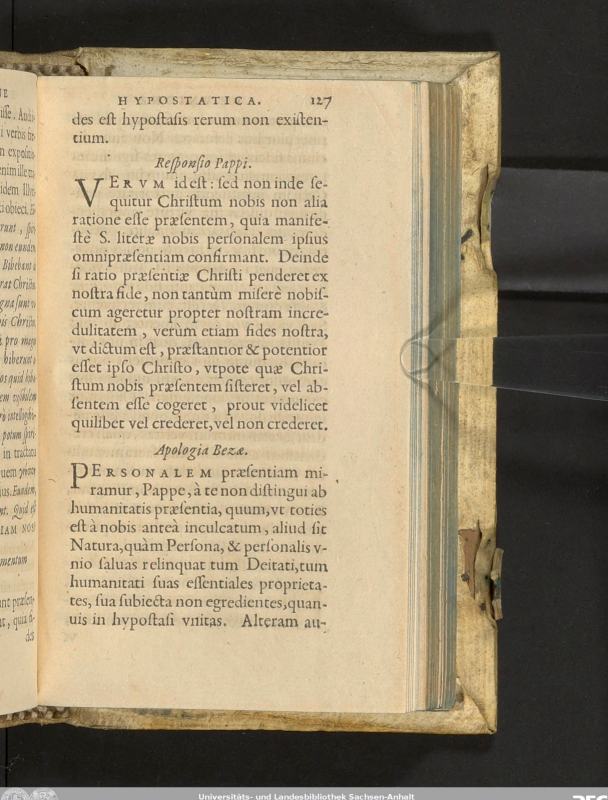


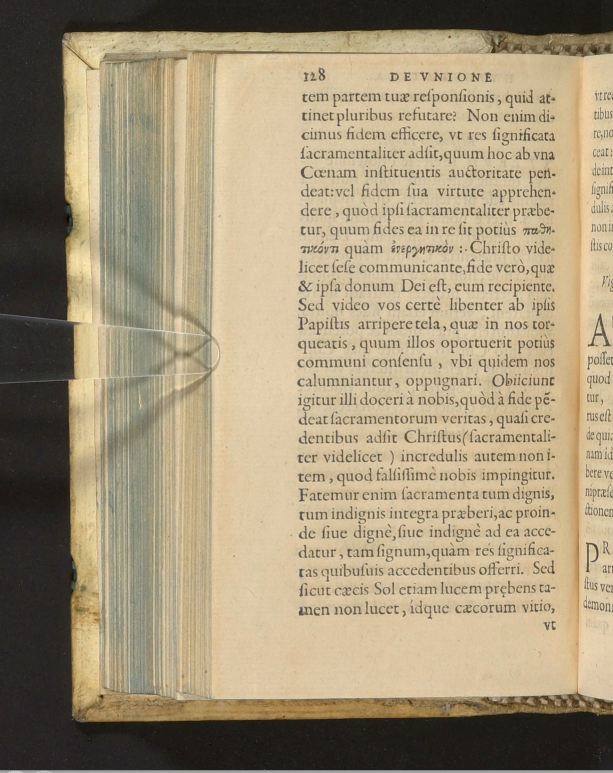




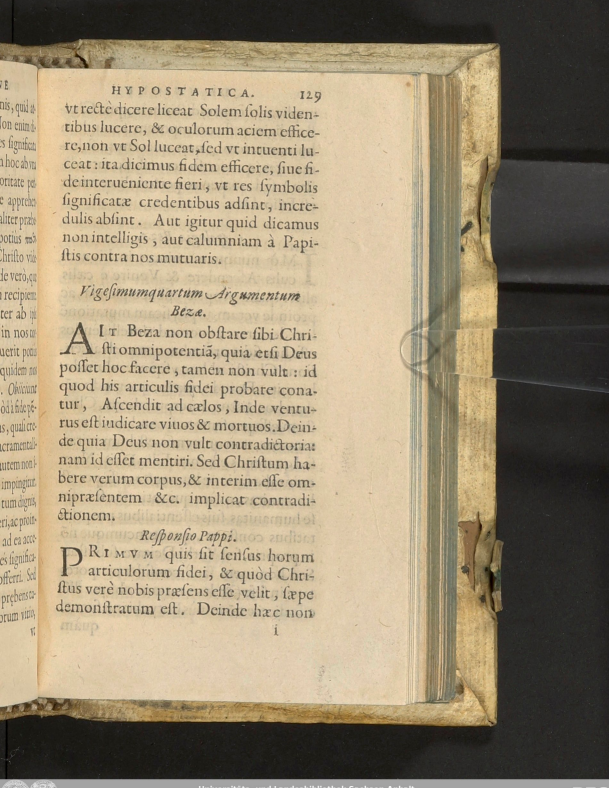


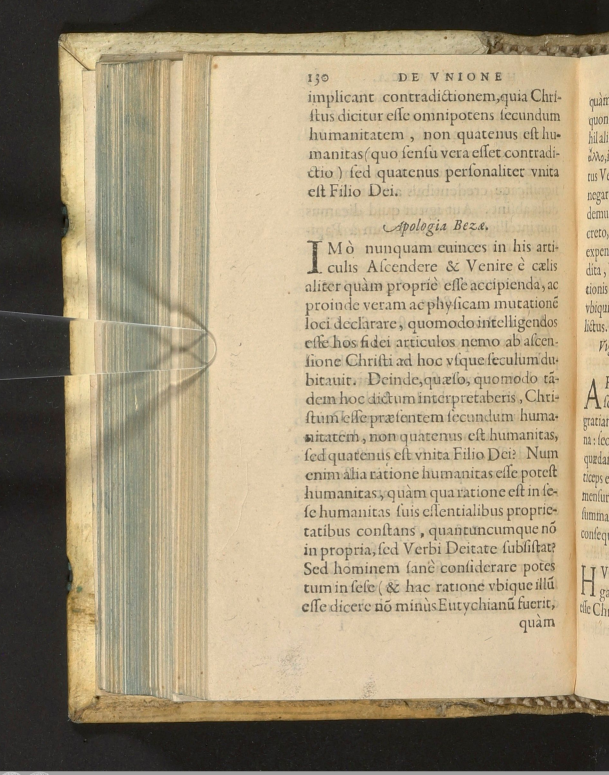


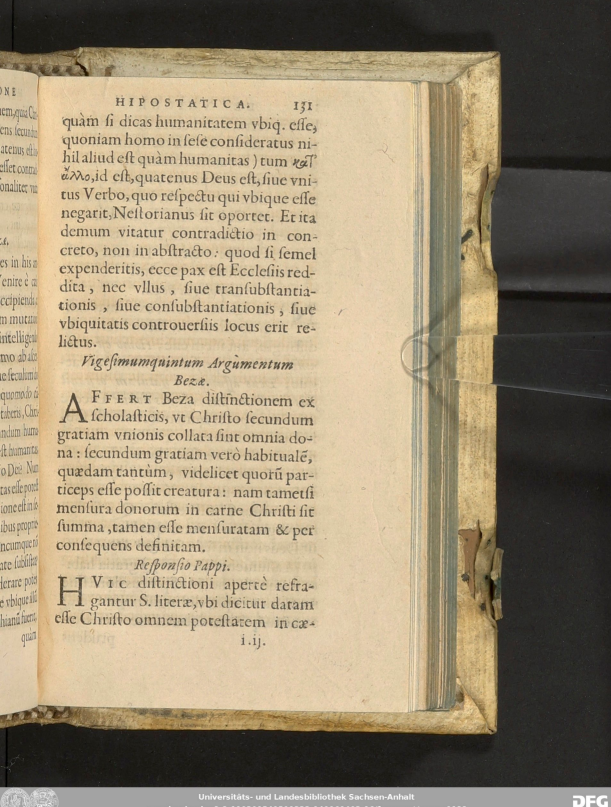


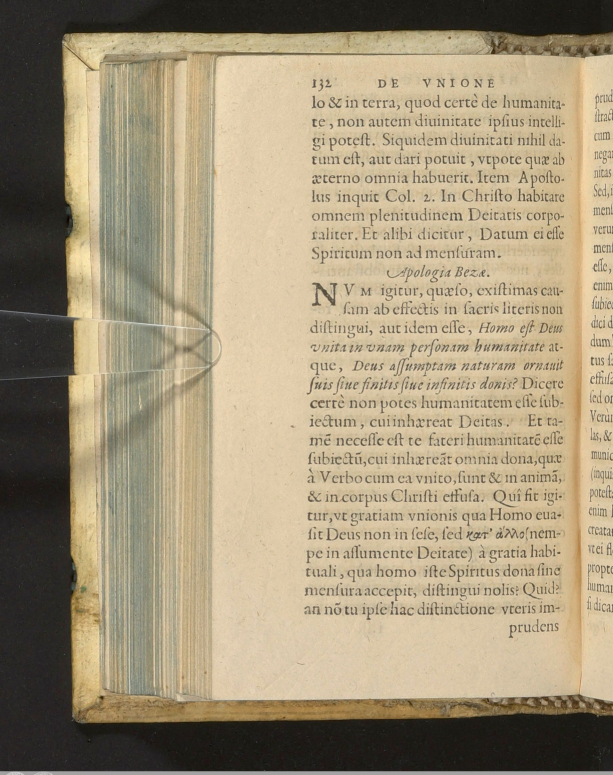


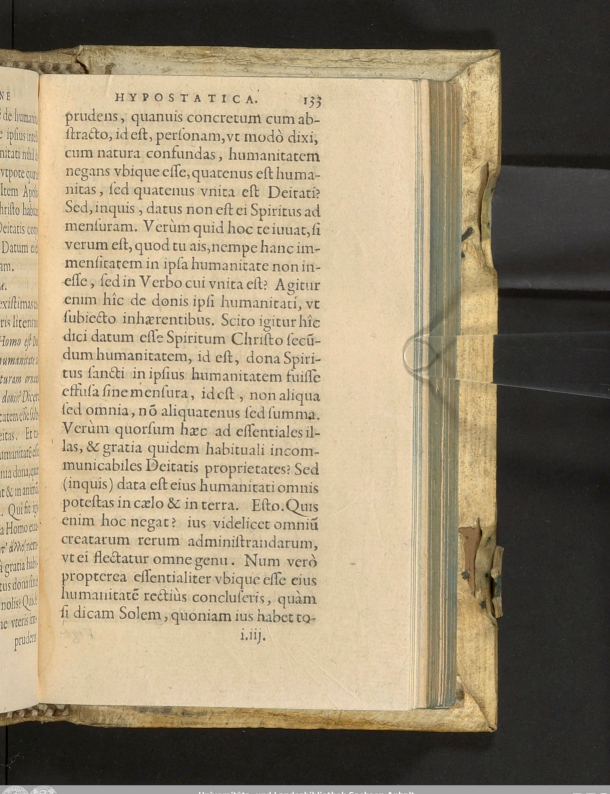


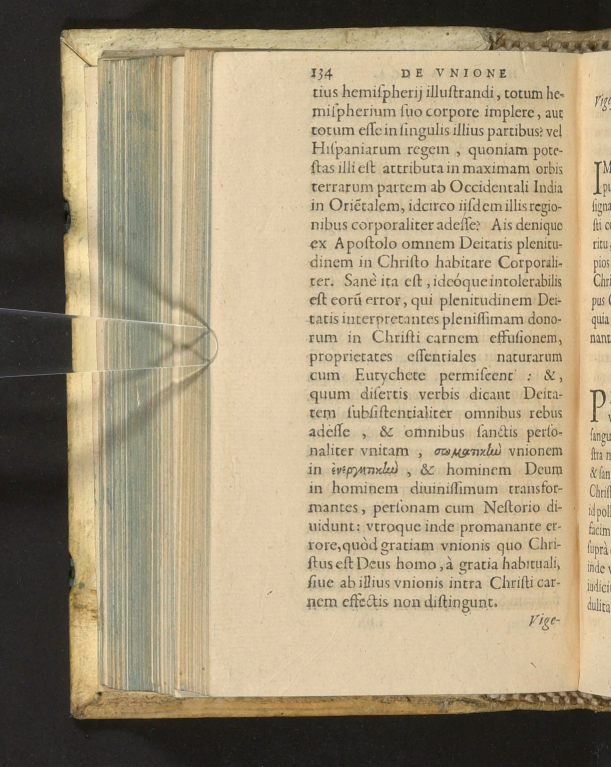




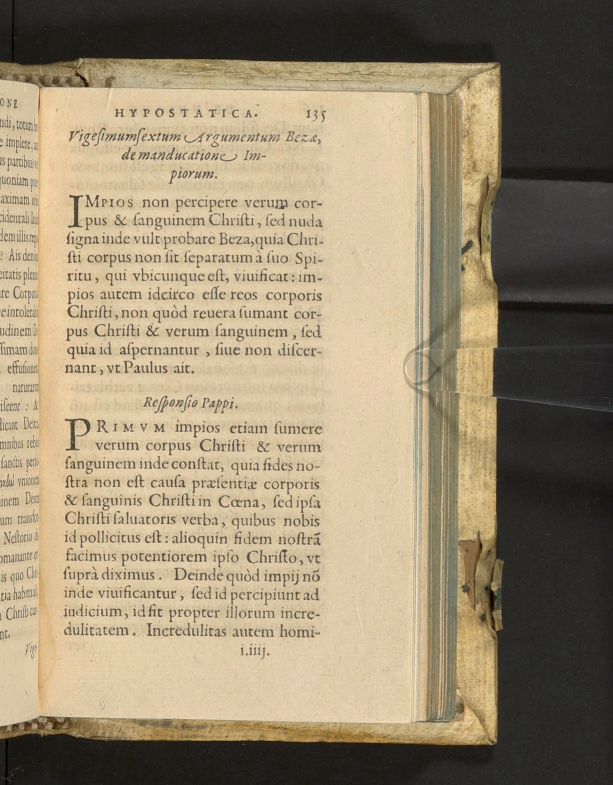


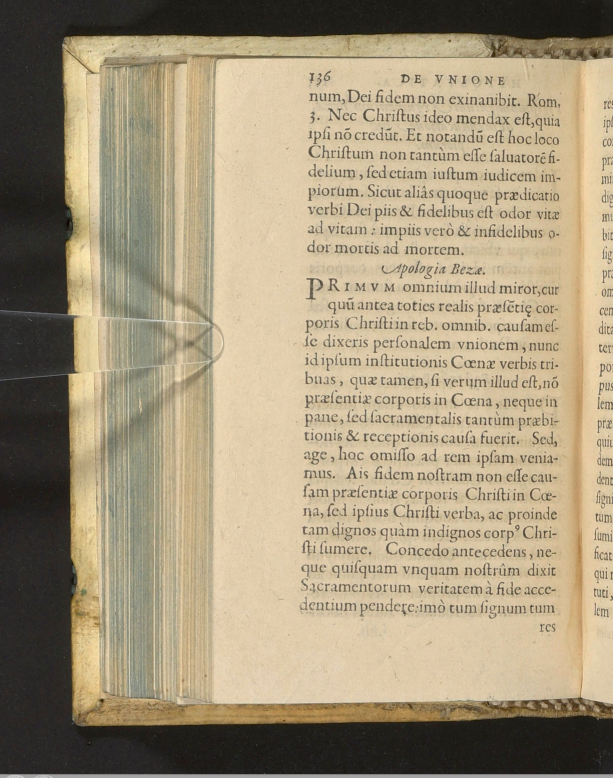


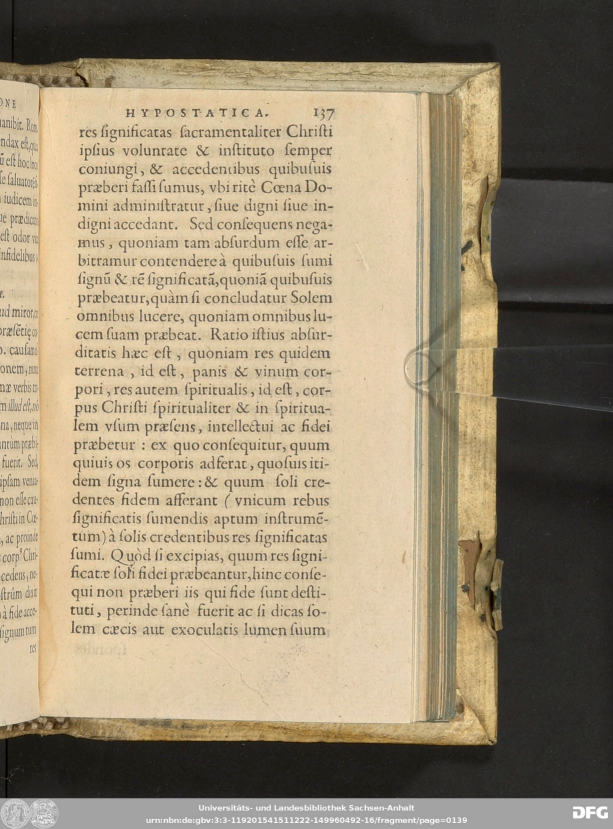


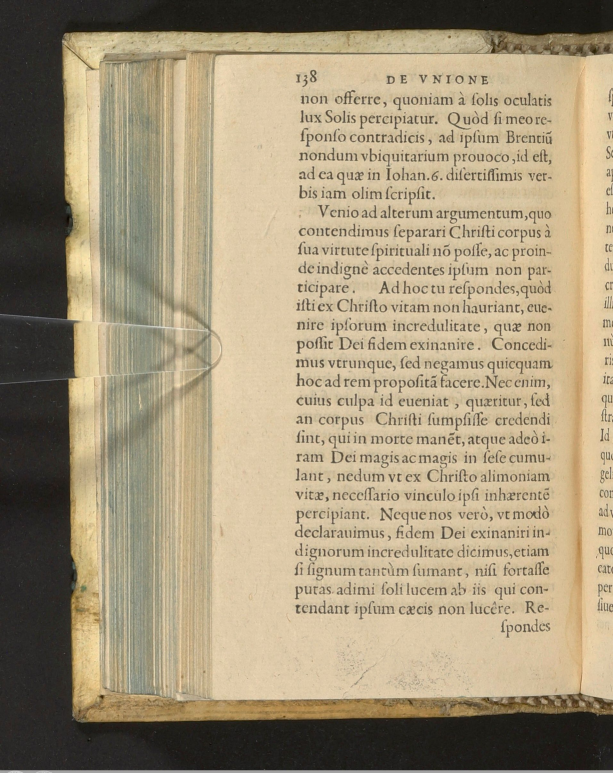




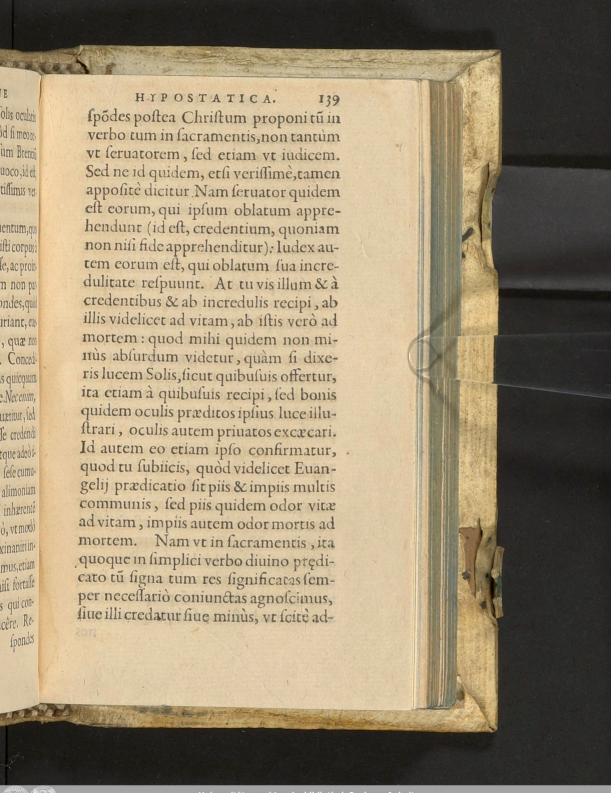


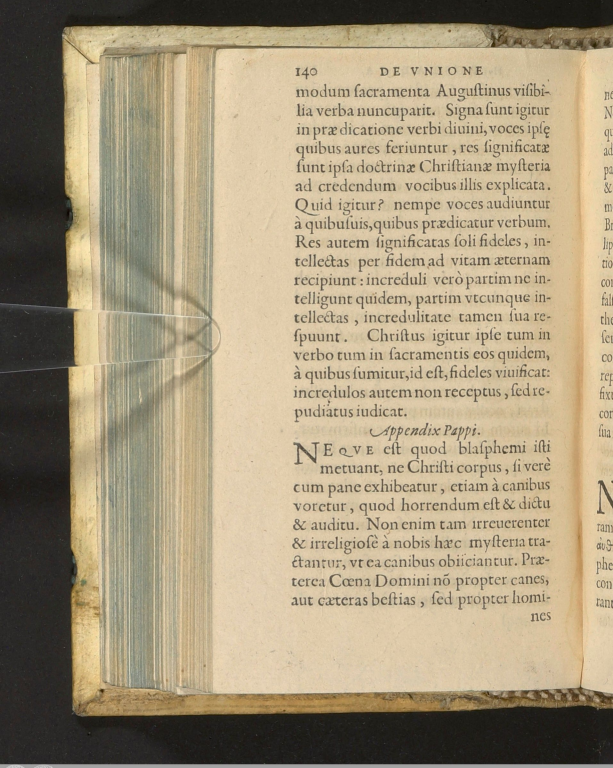






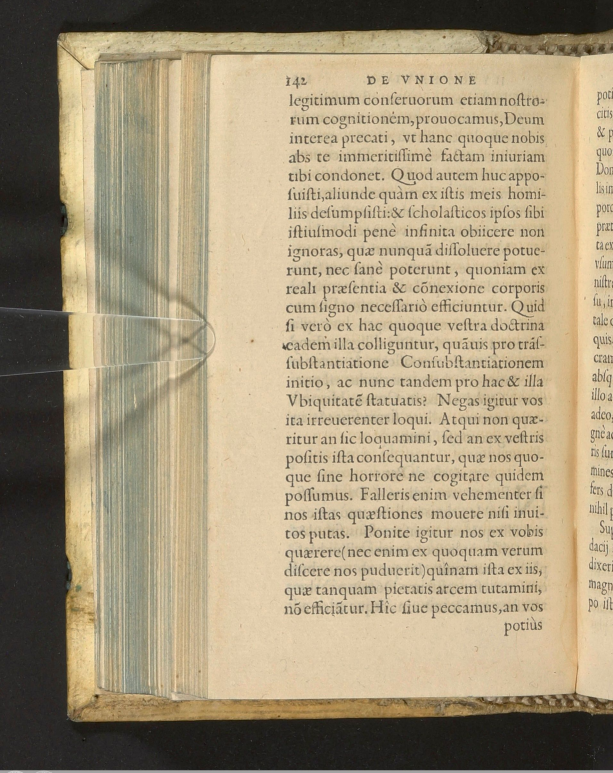




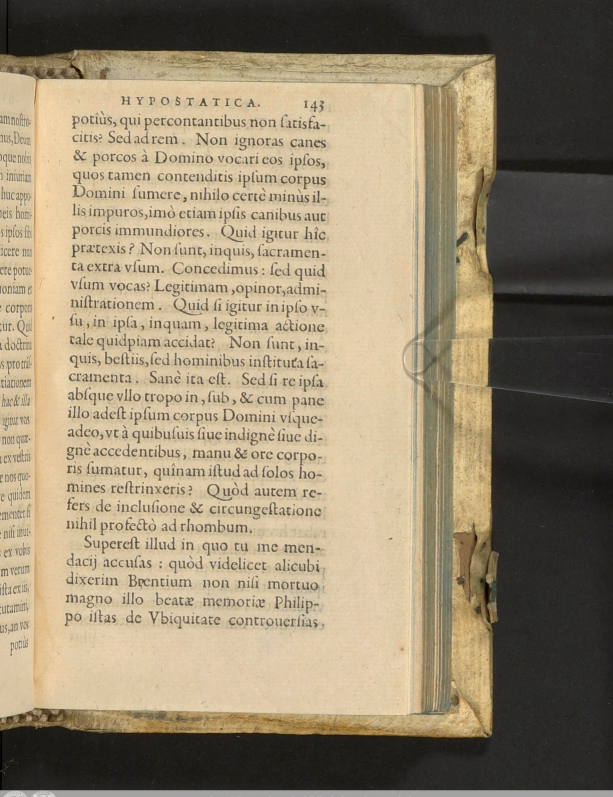




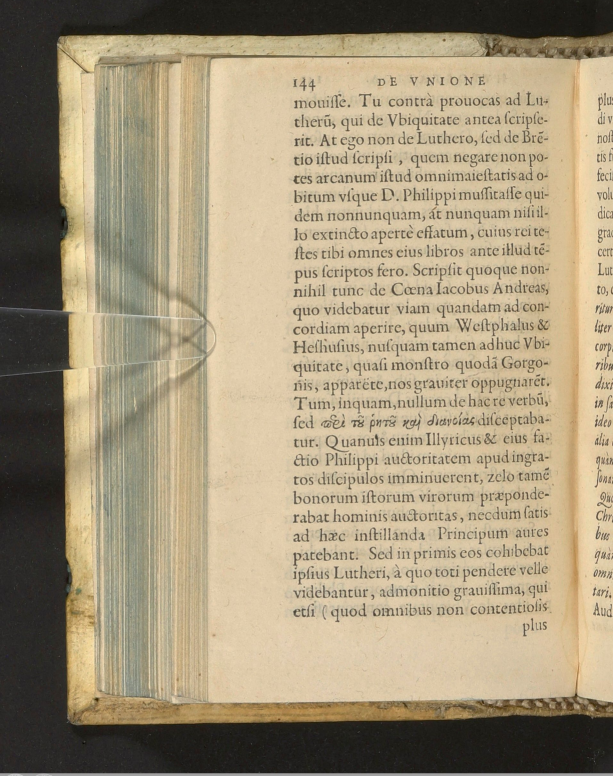
. na cont HYPOSTATICA. 141 ftinus vilibines Christianos tantum est instituta. a funt igitur Neque sacramentum est vnquam id ii, voces iple quod esse dicitur extra vsum, quems lignificata admodum nostri ex verbo Dei contra næ mysteri papisticam corporis Christiinclusione s explicata. & circungestationem sæpenumero des audiuntu monstrarunt. Denique ait Beza D. ur verbum Brentium nunquam viuente D. Phifideles, in lippo Melanethone aufum fuisse menm æternan tionem facere vbiquitatis, quam ipsi ita rtim ne in contumeliose appellant. Id manifeste cunque falsum est, quum etiam in ipsius D. Lunen suare theri felicis memoriæ scriptis hæc ipsa ple tumin sententia ex verbo Dei diligentissimè eos quidem, contra Zuinglianos asserta & defensa les viuificat: reperiatur, in libro, cui titulus est præptus, sedrefixus, Quòd verbain Cœna, Hoc est corpus meum, adhuc firma fint: & in sua magna confessione. sphemi isti pus, si verè Apologia Beza. m à canibus Емо nos adhuc (Dei benefieft & dictu cio) legitimo iudicio, imò ne coreuerenter ram illis quidem accufatoribus, fimul & au Deuré Gis indicibus citatos, vllius blaf-. vfteria traintur. Praphemiæ coarguit. Itaque ab omnibus pter canes, conseruos suos absente Domino verbepter homirantibus ad Dominum, atque adeo ad 1165



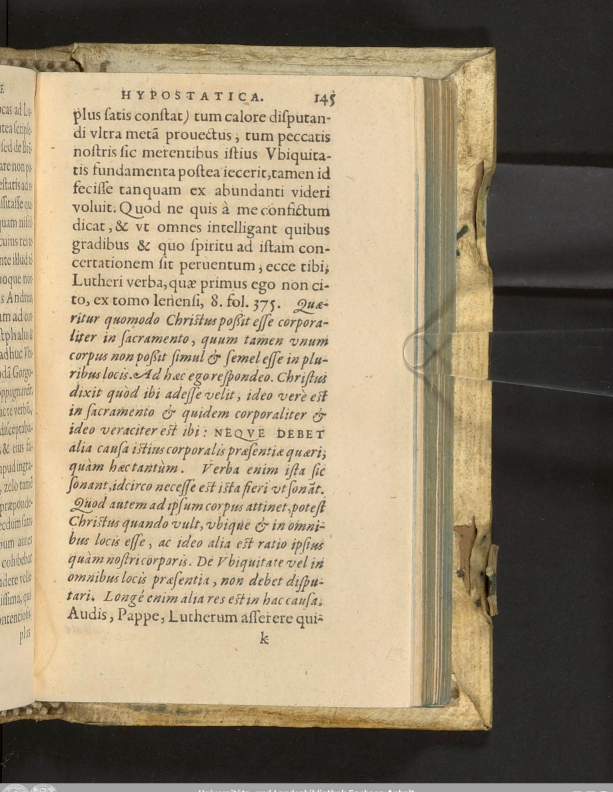


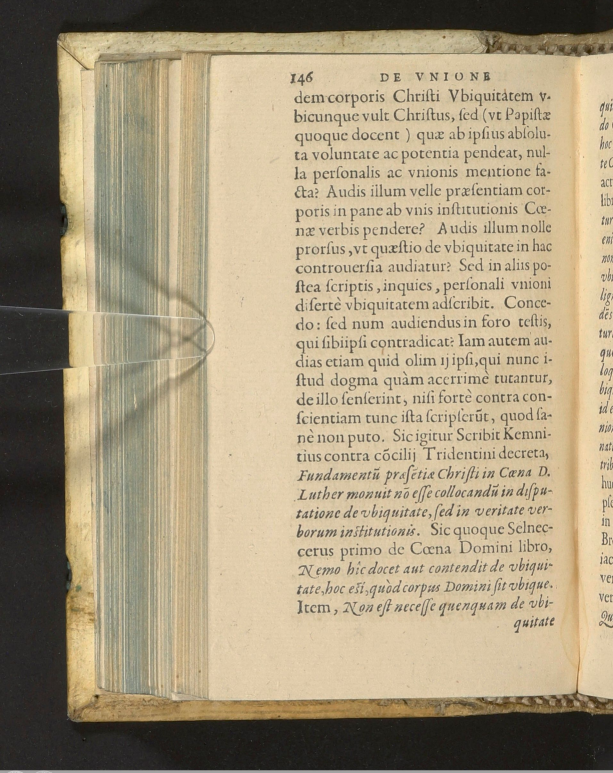




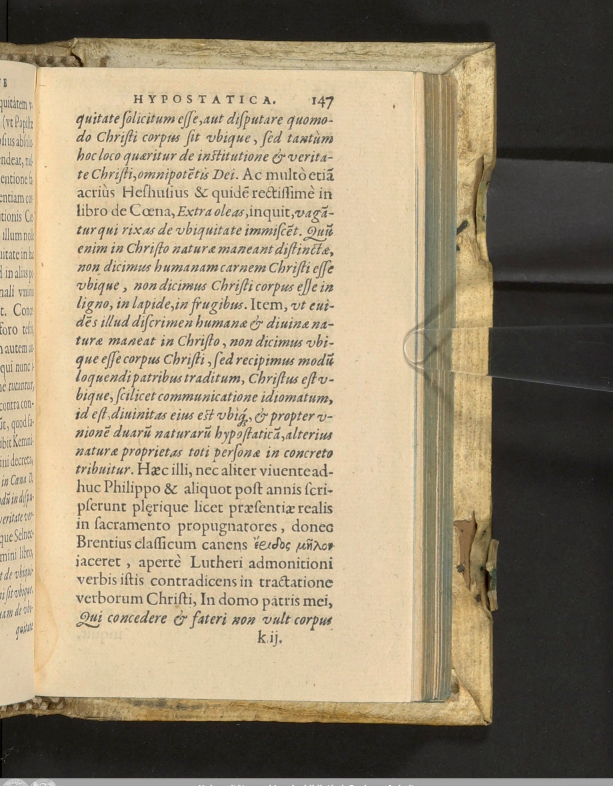


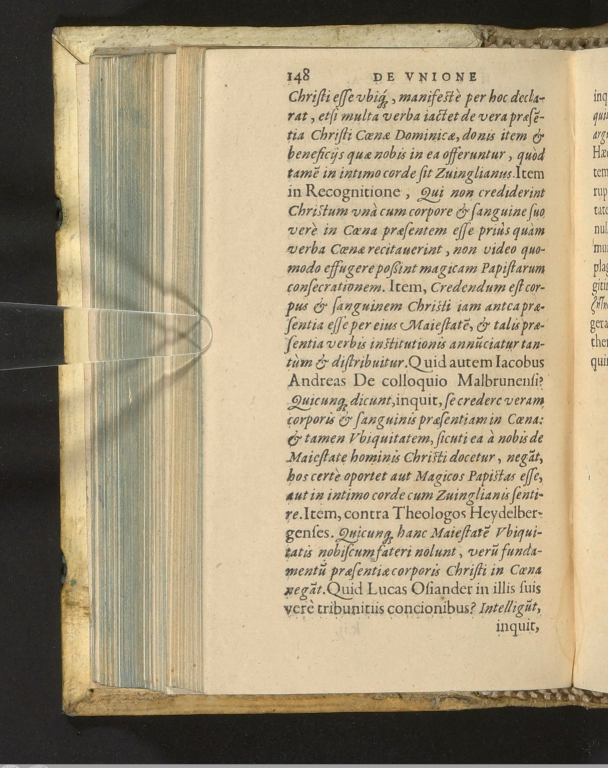




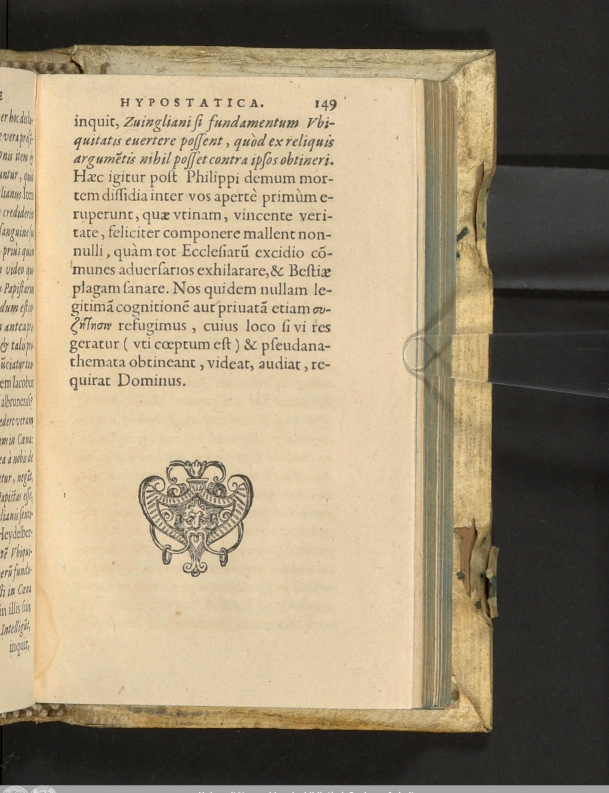


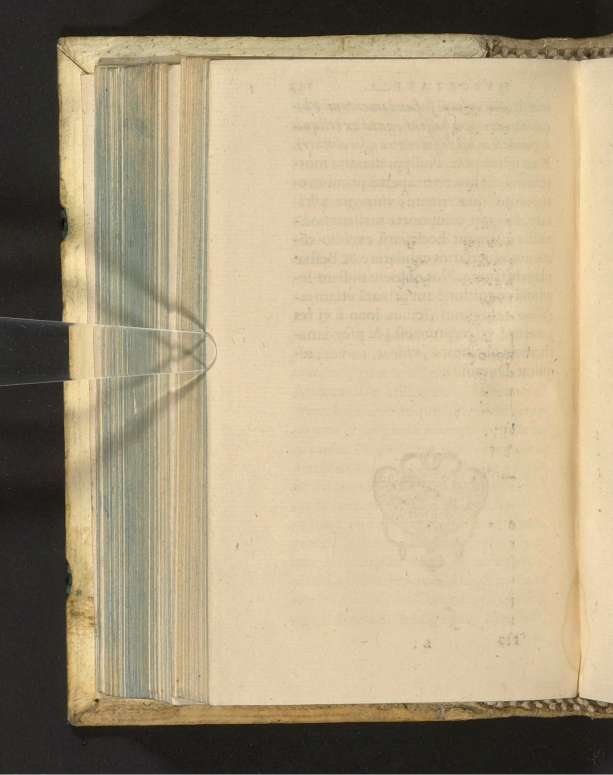




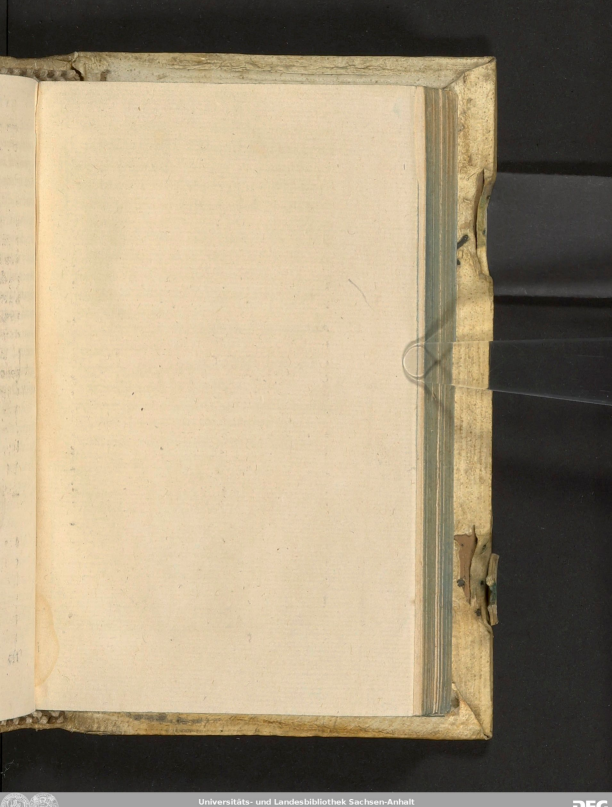




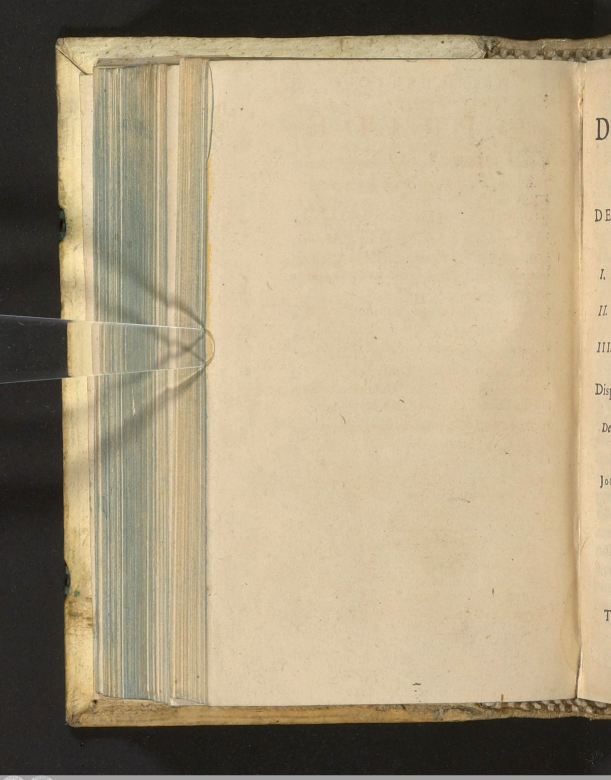




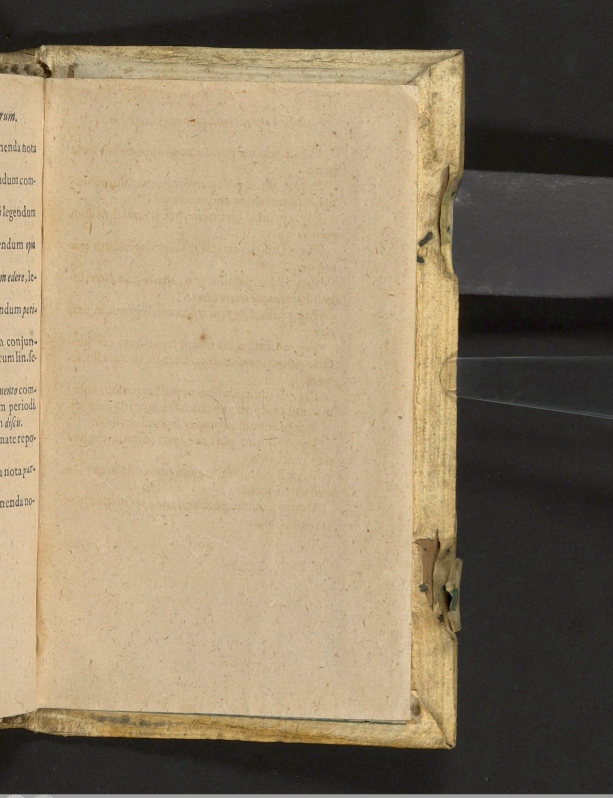




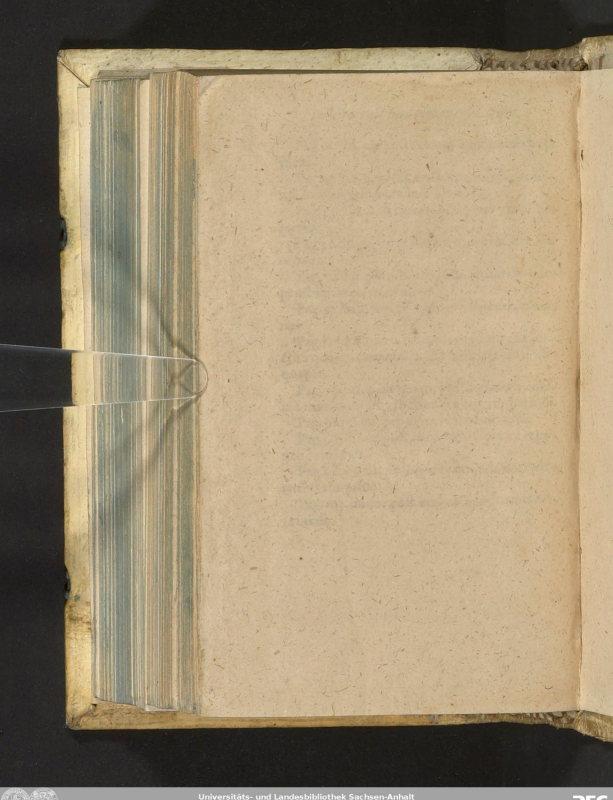




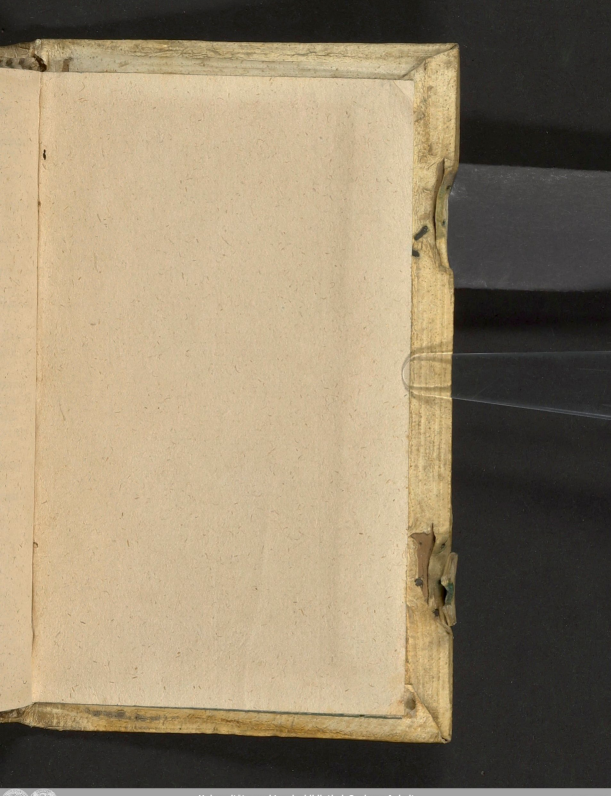


























tro cumes Source







