iFad

datet

Wity

whie)




T~

e S



o

T

R.

=

2]

=]

2
<
S B
N AP
»n -
- 2 o<
= S M

=
N &
2 > o
FLB

=)
mm

o=

<

Ay

|

=

a




ABHANDLUNGEN
FUR DIE KUNDE DES MORGENLANDES

IM AUFTRAGE DER DEUTSCHEN MORGENLANDISCHEN GESELLSCHAFT
HERAUSGEGEBEN VON ANTON SPITALER

XL, 2




DIE PARALLELVERSION
DER MANUSMRTI
IM BHAVISYAPURANA
VON

FRANZ LASZLO

01

DEUTSCHE MORGENLANDISCHE GESELLSCHAFT

KOMMISSIONSVERLAG FRANZ STEINER GMBH
WIESBADEN 1971




B e o e T P — T AR A I . et

Alle Rechte vorbehalten
Ohne ausdriickliche Genehmigung des Verlages ist es auch nicht gestattet,
das Werk oder einzelne Teile daraus nachzudrucken oder auf photomecha-
nischem Wege (Photokopie, Mikrokopie usw.) zu vervielfiltigen. © 1971 by
Franz Steiner Verlag GmbH, Wiesbaden. Gedruckt mit Unterstiitzung der Deut-
schen Forschungsgemeinschaft. Gesamtherstellung: Rheingold-Druckerei Mainz
Printed in Germany




DEM ANDENKEN VON
WILLIBALD KIRFEL




B Ty O et T A ST e




INHALT

IR b s S T e o a i P o b Sh s s R IX
Literaturverzeichnis und Abkiirzungen ........................ XI
Einleitung
oo beiden Vemmonoh. o5 by 1m0 Sl anmniaiinne & hihai 3
Il the Rahmenerz8hlvm@en .. 5. i iavnsin s b s assine b 13
Jis Dor-Hovipttealttish (V) 3 onr v eanien 0 Eoein i 16
BeBapol e e T e R e 16
Celapitel s e e R P R 19
Sviapitel too Lo e e P P a s e RS L 30
deirsapitol 5 o e S A U R B e 36
Eapel s b g e S T L e 43
e e BIrIdRarion s -5 o5 iciae wooubne si i s BBl S A it 44
domberlung des SRIAUAIIE o au il Bk i s b s S e 44
R) StrlakeanOVAPDBNAI i L il L e 44
eRapiEle il s e D R R S B A 44
B StreadVIaVaRrnaADaIl  — - . . e T 55
i s S e e S S s e R e S e b T e 55
RRPIOE R S S e 57
RS e e R B e L e 61
Wlapatel i S N s e e A 66
g odsapitel e Tl T e e e e 67
L s S0 T e e B e e e R e e e s R 69
LIRS SR R e S o S R e s e Gl o 71
LRI G R e e IR S e e 73
B BRDIEl oo R e e e 77
L NS S teee e S e e S e 80
YoDor-Huapttraltab () 5o D vt e 83
BNl L e e R S 83
VL. Vergleichende Inhaltsiibersicht ...............cc0vvn.... 85
VIL Das textgeschichtliche Verhéltnis der beiden Versionen .. .. 87

DRSSO e e S B e s g e o 104




R S T P S PSS e eyt s

VIII

Text

Inhalt

CHRL TN TR | S e S e e e S e

O™

St W

ST RGeS R e L e e e
R = i sina R
el e R R RS i e
T M i S R e S R e S B e e i
T R O SRR R e e SR R e S e e B e B

SRS TL T e e G e S s e B et e S

A) St

ERAICRDAVATDARAIY . s i i bl b i v s v

TG S B S R e s e S e DO e

B) St

=]

(o]

EIRSAVIATRENBRRE. v it i s i e

R RE S o e e
ERapibel L tul v s i s s RIS e
LT S e G PP N e S MU S el S A e

Lot o N R S S e e e e
0. Beapitel - L i iarnodnaaan S RIANRENYEES T
PR o] TR e S R e R e
LR SRR SR e IS e S e e e
T e N N S e e R B e T
R R e e R e e SR e
I RS S U S S e S B R T

XL Hauptteaktab () 15t sviviaisaaanines v Basniane i o
0Dl s v s e O TR e

109
109
113
129
137
159

160

160
160
166
166
169
177
181
182
183
184
187
190
192

194
194

195

196

. ik PEE CARe Sk b

W I .00 « bed 5. N

-l o

.00 & 77 b o P bt el e



109
109
113
129
137
159

160

160
160
166
166
169
177
181
182
183
184
187
190
192

194
|94

195

96

VORWORT

Die Einleitung der vorliegenden Arbeit, in einer weit kiirzeren Gestalt,
wurde im Jahre 1952 von der Philosophischen Fakultdt der Universitit
Bonn preisgekront. Eine kurze inhaltliche Zusammenfassung davon habe
ich in demselben Jahre am Deutschen Orientalistentage in Bonn vor-
getragen. Durch verschiedene ungiinstige Umstéinde ist die vollstindige
Umarbeitung und Ergénzung der Preisschrift sehr lange verzogert wor-
den. Da es keine kritische Ausgabe vom Bhavisyapurana gibt, haften der
Arbeit mehrfache Méngel an. Aber aus diesem Grunde die hier behan-
delten Probleme zuriickzustellen, das wire nach den Worten Professor
Kirfel’s ,,ein Verfahren, das mit den Prinzipien von Forschung und
Wissenschaft nicht mehr recht vereinbar ist”. (Das Purina vom Welt-
gebdude, p. XII.) AuBlerdem diirfte eine derartige Untersuchung durch
den Vergleich von Paralleltexten auch fiir eine zukiinftige kritische Aus-
gabe des Purana bei der Wahl der richtigen Lesarten und bei der Fest-
stellung der Textverderbnisse nicht ohne Nutzen sein.

Die Arbeit wurde von meinem verewigten Lehrer Professor Kirfel
angeregt, der mir auch mit manchen wertvollen Ratschligen und Hin-
weisen behilflich war. Auf seinen Rat habe ich die Untersuchung mit der
nach seiner Methode hergestellten Textbearbeitung ergénzt. Leider
konnte er das Erscheinen der Schrift nicht mehr erleben. Zum Ausdruck
meines tiefempfundenen Dankes sei die Arbeit seinem Andenken zugeeig-
net. Ferner bin ich den Herren Professoren Hacker und Thieme fiir
manche Berichtigungen und niitzliche Hinweise dankbar. Die Herren
Professoren Spitaler und Wehr haben mich durch die Aufnahme der
Schrift in die Abhandlungen fiir die Kunde des Morgenlandes zu Dank
verpflichtet. Mein besonderer Dank gilt aber der Deutschen Forschungs-
gemeinschaft, die durch die Gewdhrung einer groBziigigen Druckbeihilfe
die Veroffentlichung erméglicht hat.







LITERATURVERZEICHNIS UND
ABKURZUNGEN

I. Texte

Bhavigyapuranam. Mumbayyam, Qri-Vef]katcévam-mudranﬁ]ayu 1897.
(Bhy) :

Bhavigya mahapurana . . . Sri-Venkate$vara stim-pres, Bambai, samvat
2015, san 1959. (Bh,)

Méanava-dharma-sastra. Ed. by J. Jolly. London 1887. (M.)

Méanava-dharma $astra ... with the comm. of Medh4tithi etec. ed. by . . .
Vishvandth Nérdyan Mandlik . . . Bombay 1886. — Kommentare: Medhatithi
(Medh.); Narayana (Nar.); Kullika (Kull.); Raghavananda (Ragh.); Nan-
dana (Nand.); Ramacandra (Ram.); Govindaraja (Gov.)

The Laws of Manu. Transl. by G. Biihler. Oxford 1886 (SBE. XXV.)

The Institutes of Gautama. Ed. by A. F. Stenzler. London 1876. (Ga.)

Gautamapranitadharmasitrani Haradattakrtamitaksaravrttisahitani . . .
Poona 1910 (ASS. 61.)

Das Baudhdéyana-Dharmasitra®. Hrsg. v. E. Hultzsch. Leipzig 1922
(AKM. XVI, 2.) (Ba.)

Apastambiyadharmasitram?. I-II. Ed. by G. Biihler. Bombay 1892-1894
(BSS. 44, 50.) (Ap.)

Srivasisthadharmasastram. Ed. by A. A. Fiihrer. Bombay 1883 (BSS. 23.)
(Va.)

The Sacred Laws of the Aryas. I. Apastamba and Gautama. II. Vasistha
and Baudhayana. Transl. by G. Biihler. Oxford 1879-1882 (SBE. II, XIV.)

Visnusmrtih. Ed. by J. Jolly. Calcutta 1881 (BiblInd. [Work Nr 91.]) (Vi.)

The Institutes of Visnu. Transl. by J. Jolly. Oxford 1880 (SBE. VII.)

Yajilavalkya’s Gesetzbuch. Hrsg. v. A. F. Stenzler. Berlin 1849. (Y.)

Grhyasatrani. I. Aévalayana, 1-2. Hrsg. v. A. F. Stenzler. Leipzig 1864—
1865 (AKM. III, 4-5.) (ASGr.)

Das Sankhayanagrhyam. [Hrsg. u. iibers.] v. H. Oldenberg. Leipzig 1878
(IndStud. 15, pp. 1sqq.) (SaGr.)

Das Gobhilagrhyasiitra, 1-2. Hrsg. u. iibers. v. F. Knauer. Dorpat 1884—
1886. (GoGr.)

Das Grhyasamgrahaparicishta des Gobhilaputra. [Hrsg. u. iibers.] v. M.
Bloomfield (ZDMG. 35 [1881], pp. 533 sqq.) (Grsg.)

The Brhat Safihitd of Vardha-Mihira. Ed. by H. Kern. Calcutta 1865
(BiblInd. [Work Nr 48.]) (BrS,)

The Brihat Samhitd by Varahamihira . .. 1-2. Ed. by Sudhékara Dvivedi.




e R e i 1o A e ———

X1I Literaturverzeichnis und Abkiirzungen
(<)

Benares 1895-1897 (VSS. X, 1-2.) (BrS,)

The Brhat-Sanhita. Transl. by H. Kern (JRAS. 7 [1875], pp. 81 sqq.)

Sl‘i»\'fxl:<.\fx'\‘;1nu-m'u:‘m:\m Kéamasttram Yasodharaviracitaya Jayamanga.-
lakhyaya tikaya sametam . . . Durgaprasadasya krte. Mumbayyam, Nirnaya.
sagarayantralaye 1891. (KS,)

Sl‘i~\vz_lt‘.\‘l\'i—ll\’i111ﬂ-]l]i’lhéll‘.fi-[)l'iilﬂt:11]1 Kamasttram Sri-Yné()(l[mril\'il';l(-itayﬁ
Jayamangalakhyavydkhyaya sahitam ... Madhavacaryanirmitaya . . . vi.
bhigitam. 1-2. Kalyana-Bambali, Laksmi-Venkatedvara stim-pres, samvat
1991, $ake 1856 [1935]. (KS,)

Das Kamasatram des Vatsydyana?. Ubers. v. R. Schmidt. Berlin 1915,

IT. Sonstige Literatur

V. S. Apte, The Practical Sanskrit-English Dictionary. Rev. Ed. Vol. 1-3,
Poona 1957-1959. (Apte.)

Indische Spriiche. T. 1-3. Hrsg. v. O. Bohtlingk. Pbg. 1870-1873. (Spr.)

O. Bohtlingk, Sanskrit-Woérterbuch in kiirzerer Fassung. T. 1-7. Pbg.
1879-1889. (pw.)

A. Hillebrandt, Ritual-Litteratur. Vedische Opfer und Zauber. StrafBburg
1897 (GIAPK. III, 2.)

A. Hohenberger, Das Bhavisyapurana. Wiesbaden 1967 (Miinchener indo-
logische Studien, 5.)

W. Jahn, Uber die kosmogonischen Grundanschauungen in Méanava-
dharma-$astram. Leipzig 1904 (Wiirzburg, Phil. Diss.)

J. Jolly, Recht und Sitte. Straburg 1896 (GIAPh. II, 8.)

W. Kirfel, Das Purana Paficalaksana. Bonn 1927.

H. Losch, Die Yajiavalkyasmrti. Leipzig 1927.

R. Schmidt, Beitrige zur indischen Erotik. Berlin 1922. (Schmidt, Beitr.)

R. Schmidt, Nachtrige zum Sanskrit-Woérterbuch in kiirzerer Fassung v.
O. Bohtlingk. Leipzig 1928. (Schmidt, Nachtr.)

M. Winternitz, Geschichte der indischen Litteratur. Bd 1-3. Leipzig 1909-
1923.

ITI. Zeitschriften und Serienwerke

Abhandlungen fiir die Kunde des Morgenlandes. (AKM.)
Anandaérama Sanskrit Series. (ASS.)

Bibliotheca Indica. (BiblInd.)

Bombay Sanskrit Series. (BSS.)

Grundri8 der indo-arischen Philologie und Altertumskunde. (GIAPh.)
Indische Studien. (IndStud.)

Journal of the Royal Asiatic Society. (JRAS.)

Sacred Books of the East. (SBE.)

Vizianagram Sanskrit Series. (VSS.)

Wiener Zeitschrift fiir die Kunde des Morgenlandes. (WZKM.)
Zeitschrift der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft. (ZDMG.)




T. = Text
V. Jari

Vs. = Vers.

Literaturverzeichnis und Abkiirzungen

IV. Besondere Abkiirzungen

Variante unter dem Texte.

XIII







EINLEITUNG




oot ooatRRlh R I e L . s | stath o S 4 P, NP Y = R~ QWO ] ey i SN =N 1

ol d ek i T T e e S ek o o T TN — e -




I. Die beiden Versionen

Schon Wilson hat in der Vorrede zu seiner Ubersetzung des Visnu-
purana! bemerkt, dafl der erste Teil des Bhavisyapurana, der von der
Schopfung handelt, kaum etwas anders sei als die Umschreibung der
Worte des ersten Kapitels des Manavadharmagastra. In der Einleitung zu
der Ubersetzung des M. sagt Biihler, der Verfasser des Bh. habe reichlich
auf die ersten drei Kapitel des M. Bezug genommen und nur er kénne der
Entleiher sein, da das Bh. regelméaBig leichte Lesarten fiir schwierigere
einsetze und zahlreiche erklirende Verse hinzufiige?. In einer Note er-
wahnt er wieder, dafl das Bh. den Text des M. paraphrasiere?®.

Auf dieses Verhiltnis zwischen dem M. und dem Bh. haben auch Jolly?,
Winternitz® und Hohenberger® hingewiesen. Jahn hat die Parallelstellen
im Bh. zur kosmogonischen Episode des M. zusammengestellt und die
groBe Ahnlichkeit beider Fassungen hervorgehoben?.

Vorliegende Arbeit soll auf Grund einer eingehenden Untersuchung
beider Versionen das textgeschichtliche Verhiltnis derselben samt den
daraus sich ergebenden SchluBfolgerungen darstellen.

Um unserem Ziele ndher zu kommen, geben wir zuerst eine Verskonkor-
danz der Texte im Bh. und im M. Auch von den anderen Dharma-Werken
und der BrS. wurden einige Verse in die Konkordanz mit aufgenommen,
sofern sie in den ersten drei Kapiteln des M. keine wortlichen Parallelen
haben und den betreffenden Versen des Bh. nicht nur dem Inhalte,
sondern auch dem Wortlaute nach weitgehend entsprechen. Die Verse, die
genau oder mit nur geringfiigigen Abweichungen iibereinstimmen, sind in
der Konkordanz durch Kursivdruck kenntlich gemacht.

Bh, M. Sonst
L1 | P

1-43a = %
43b-45a - Y. 1,45
45b-71 - -

! 3d ed. (Calcutta, 1961), p. XXXIX.

?8BE. XXV, pp. CX sq. 30Op. 0.78;n. 186.
 Recht u. Sitte, 30. 5 GeschIndLit. I, 474.
¢ Das Bh. 5. 7 Kosmog. Grundanschauungen, 38 sqq.

2 Lészl6, Parallelen




4 Einleitung
Bh, M. \ Sonst
T
(I, 1.) ‘ (L) i
72a | 103a
72b | 103b
73-75 - =
76 { 104
77-78 -
79a 105a
79b-84 | 1050-10 =
85—-86a | — =
86b | 111a 2
87 e =
88a | 111b | -
88b | 112a | —
89a | - =
89b ; 112b
90a | — —
90b-92a | 113-14 X
92b-94a | - | —
94b-96a | 115-16 e
96b-97 - =
98 117 -
99 - =
100 118 %
101-03a ‘ = =
103b—04a { 119 =
104b—08 = =
1,:2.
1-5 - -
6 - Xl
7-8 Z
9-11 5-7 -
12 3 =
13 X
14-15a = 23
15b—16a 9 =
16b-18a = 3
18b6—-19a 10 5
19b-20a - e
200-21a 11 =
21b-23 12-14a -
244, 14b-15a -
24b-25a - -
25b 15b -




I. Die beiden Versionen

Bh, M. Sonst
{1, 2.) (L)
26-27 16 -
28 b -
29 18 -
30 19 -
314la - 4
416—42a 21 -
42b—43 22-23a, -
44-45a 23b-24 o
45b—47a 25-26 g
47b-48a 27 =
48b 28a, ek
49 28b—29a i
50 29b-30a 6
51 30b-31a -
52a 31b -
52b-58a, - -
58b-59 32-33a -
60a 34a -
60b 34b —-
61-62a 35 -
62b—63a 36 -
63b 37a -
64 37b -
65-66 38-39 -
67 40 -
682 41 -
68b—69a 42 -
69b-70a 43 -
70b-76a 44-49 -
76b-77a 50a -
77b 50b -
78 51 -
79 52 -
80a 53a -
80b-84 53b-567 =
85-86a, - =
86b-88a, 64 -
88b—89a, 35 =
89b-94a 65-69 -
94b-97a 70 5
97b-103 71-77a -
104a 77b e
104b-05a, 78a =




NI

128-30
131-32
133
134
135-66

167
168-71
L 3.

1

2

3—4a

4b

5

6-7a

7b

8

9a
9b-10a
10b-12a
12b-13a
13b-15a
15b-16a
16b

5
18-20
21

95-97
{ 98-99
{ 100
i 101

II.
26

27a
27b6-28
| 29

30a
30b
3la

{ 31b

32-33
34a
34b—-36a
36b
37a
37b
38-40
41la

R e e N e P TS e st sem e .
6 Einleitung
Bh, | M. | Sonst

(I, 2.) E(IJ

1056—-07a | 78b-80a
107b-08a | = i
108b—-09a | 61 =
109b = | —
110a | 63a | —
1106 | 63b | —
111 - | —
112-13a | 80b-81 =
113b-15a | 82 =
115b-16a | 83 | —
116b-17 | 84 foe
118-21 | 85-88 | —
122 | 89 e
123-24 | 90-91 =
125-27 { 92-94




I. Die beiden Versionen 7

Bh, |I M. i Sonst
1 3.) : (IL.) !
22 | 41b i
23-25 | 42-44 | -
26a ( - i
26b—27a | 4ba t =
27b-28a, 45b e
28b-30 46—48a &
3la { 48b | -
31b-33a 49-50 | -
33b - | -
34-37a | 81-54a I
37b-38a | 54b o
38b-39 a5-56a I =
40-48 = | -
49a 56b =
49b-50 - i
g1 a7 =
52-88a - =
88b-89a | 68 | =
89b-92a | 62-64 =
92b-96 ! = =
I 4. ?

1 65 4
2 66 =
3a 67a o
3b 67b =
4a 68a =
4b-5a 68b %
Sb—6a 69 5
6b-7 70 =
8-11 71-74 =
12a = k=
12b-13a 75 =
13b = 2
14-18 76-80 %
19a & =
196-22a 81-83 =
22b-23a 84a &
23b 84b =
24 85a -
25a 85b =
25b-27a 86-87 .
276-28a 101 =
28b-29a s =




B i Rl S b i U —— U

8 Einleitung
Bh, M. Sonst
(1, 4.) (IL.)
29b—-34a 102-06 -
34b 107a —
356—42a 107b-14 -
42b—43a — -
43b—-44 115-16a -
45a 117a -
45b 116b —
46a - -
46b-55 1176-26 -
56-57 - -
58-62 127-31 -
63—64a 132 -
64b—65a 133a -
65b—66a 133b -
66b - -
67 134 -
68 135 -
69 - -
70-73 136-39 -
74-75a 140 -
756-76 141-42a -
77a 142b ] -
770-83a 143-48 B
83b-92a - -
92b-97a 149-53 -
97b—-98a - -
98b6-99a 154 -
99b-101a 165 -
101b-04a 156-58 -
104b-05a - -
1056—-07a = Va. III, 34
107b-12a - -
112b-13a - Ya. it Y
> 5% Va. IIl, 6
113b-14a X1, 115 } 5 I 1 i
114b-17a = -
Va. II1, 6
117b-18a XII, 114 } i
118b-21a - Va. II1, 8-10
121b-25 - -
126-28 IL, 159-61 -
129-30 - -
131-35 162-66 -




I. Die beiden Versionen

9

Bh, M. E Sonst
(1 4.) (IL)

136 167a =
137-38a 167668 i
138b-39a _ &
1396464 169-75 =
146b—48a 176 i
148649 177-78a e
150a 178b 42
150b-51a 179a =
151b | 179 =
152a & &
15%—54a 180-81 3
154b % =
155 182 -
156a e =
156b-57a 183a =
157659 183b-85a =
159b | - &
160a | 185b &
160b te 5
161 | 186 B
162a 187a e
162 187b -
163a - Pos
163b—65a 188-89 o
165b—66a, 190 e
166b-80 191-205a ke
181-220a 207b—46 %
220b-21 247 =
292 248 P
2233 e -
223b 249a %
2244 249b %
224h-27 - :
L 5. TIL.

1-4 1-4 o
5-100 ¥ !
101-03 8-10 3
104-05 6-7 =
106-08 - BrS, 70, 24-26
109-12 2 %
I, 6.

1-45 a =




i

Btade ol et e U T R R i e T P Re————

10 Einleitung
Bh, M. Sonst
L7 (IIL)
1 ]
2.3 11-12 i
4-6 13 .
78 14-15 =
9-10 16 5
11-16a 17-22a =
161) 2.)41) x:
17-18 23-24 -
19a 25a
196-21 25627 £
22 28 =
23-30 29-36 -
31-32a 1 g
32b 38a -
33a, 38b =t
33b-39%a 39-44 =
39b-43a 51-54 :
43b—48a e =
II.
48b-50a 1-2 =
50b 3a =
51-52a 3b—4 i
52b-53a 6 -
53b-H4 8-9a e
55a 9b =
55b-59a 10-13 -
59b 16a =
60a 16b =
60b—68a 17-24 =
68b—69 25 -
I, 8. II1.
1 = 3
2a 67a -
2b-72 = =
1.9
1-17 - =
I, 10.
1-22 e 3
j P 1 BN

1-21

0O = O G K\ —

3
.



I. Die beiden Versionen 11

Bh, M. Sonst
I, 12. (IIL.)

I, 14.
1-32 = =

I, 15.
1-32 - 7

I, 16.
1-3 ~= -
4 67 -
5 68 -
6-9 69-72 -
10-32 - -
33a . -
33b-35a -
35b I, 13a -
36-37 -

Aus der Konkordanz ist ersichtlich, daB} die Fassung des Bh. mehrere
Sonderstiicke enthélt, die im M. keine Entsprechungen haben. Aber auch
diese Texte befassen sich mit verschiedenen Themata des Dharma und
enthalten viele Einzelheiten, die in den iibrigen Dharma-Werken nur kurz
beriihrt oder gar nicht behandelt werden ; auBerdem sind sie auch fiir die
Textgeschichte von Belang. Aus diesen Griinden sind auch sie in den
Kreis der Untersuchung mit einbezogen worden. Dementsprechend um-
faBt die Arbeit die ersten fiinfzehn Kapitel des Bh. und den ersten
Abschnitt des 16. Kapitels.

Bei den mit dem M. parallel laufenden Teilen des Bh. handelt es sich
um Texte, deren Inhalt aus dem M. schon bekannt ist. Es eriibrigt sich
daher, den zusammenhingenden Inhalt dieser Teile darzulegen. Hier
beschréinkt sich also die Arbeit darauf, nur die wesentlicheren Abwei-
chungen beider Versionen zu besprechen, in erster Linie diejenigen, durch
die auch ein inhaltlicher Unterschied zwischen diesen beiden Textfassun-
gen entsteht, auBerdem diejenigen, die aus irgendeinem Grunde als
charakteristisch betrachtet werden kénnen.

Hingegen wird bei den Textstiicken des Bh., fiir die im M. keine
Parallelen vorliegen, auch der inhaltliche Zusammenhang beriicksichtigt.




e

S

) N Y T o T IO e SR I e e

12 Einleitung

Von den verfiigharen beiden Ausgaben des Bh. ist die éltere, Bh,, keine
kritische Edition; wenn sie auch spérlich Varianten angibt, so hat sie
doch kaum mehr Wert als eine nicht korrekte Handschrift. Sie enthilt
viele Fehler, Verschreibungen und Verderbnisse.

Die neuere Ausgabe, Bh,, ist, abgesehen von der nicht immer richtig
durchgefiithrten Worttrennung und der teilweise verschiedenen Numerie.
rung der Sloka’s, im groBen und ganzen ein Nachdruck des Bh,. Manche
offenbare Schreibfehler des Bh; sind unverdndert hiniibergenommen:
auch die Varianten sind die gleichen, mit derselben Bezeichnung i® p?;
und die wenigen erkldrenden Fullnoten des Bh, stehen auch unter dem
Texte des Bh,. Als Kuriosum sei hier erwéhnt: Die Varianten werden im
Bh, auler der obenerwihnten Abkiirzung vereinzelt, wie durch Zufall,
auch mit einer vollen Form bezeichnet, so zu 6, 17b (im Bh, 17a) iti
pathantaram, zu 12, 25a iti pathah; und an den entsprechenden Stellen
des Bh, werden diese Varianten genau mit denselben vollen Formen
angedeutet. Das alles beweist zur Geniige, da3 bei der Ausgabe des Bh,
kein handschriftliches Material herangezogen wurde.

Anderseits aber ist im Bh, der Text des Bh; nicht ganz unveréndert
geblieben. Abgesehen von solchen Abweichungen, die im Bh, blofle
Schreib-, bezw. Druckfehler sind, wurden hier an zahlreichen Stellen
kleinere Korrekturen und sonstige Anderungen vorgenommen. Es wurden
auch einige neue erklirende FulBnoten hinzugefiigt. Besonders bezeich-
nend sind die Falle, wo auch die Varianten retouchiert worden sind, wie
z. B. zu 3, 72a (im Bh, 71a) und 4, 187a (im Bh, 182b).

Mag sein, daf3 diese Modifizierungen des Textes hie und da zuféllig das
Richtige treffen und manchmal eine verstindlichere Lesung bieten. Da sie
aber nicht auf Handschriften beruhen, sind sie nichts anders als willkiir-
liche Anderungen des Bh, von seiten des Herausgebers des Bh,.

Unter diesen Umstdnden mufBite der Arbeit das Bh; zur Grundlage
genommen werden, denn trotz aller Fehler bietet es noch immer einen
urspriinglicheren Text als das Bh,. Die vom Bh, abweichenden Lesungen
des Bh, werden nur als Emendationsversuche des Herausgebers des letz-
teren betrachtet, die aber von ihm nicht als solche angegeben worden
sind. Dementsprechend wird auch immer nach Bh, zitiert, wenn nicht
anders vermerkt.

Durch die oben geschilderten Verhéltnisse ist es sehr erschwert, den
Text philologisch genau zu erkliren, man ist auf Schritt und Tritt der
Gefahr des Irrens und Fehlgehens ausgesetzt. Manche der von uns vor-
geschlagenen Erklirungen koénnen deshalb nur als mehr oder weniger
unsichere Versuche gelten. Konjekturalkritik wurde nur in Einzelfdllen
angewandt, wo die Emendation geniigend gesichert scheint.



fine
sie
1l

1t.1{_r

che
en;

0.
P
em

all,
iti
len
1en
3h,

ert
e
len
len
ch-
wie

las
sie
iir-

126
1en
en
tz-
len
cht

len
der
or-
ger
len

II. Die Rahmenerzihlungen

Im Mangala heillt es bei der Verherrlichung des Vyasa, da3 er im Bh.
den Dharma verkiindet hat.

Das erste Kapitel des Bh. beginnt nach der Lobpreisung der Gottheiten
mit einer gewohnlichen epischen Rahmenerzédhlung: Mehrere Maharsi’s,
unter denen auch Vyisa, besuchen den Konig Satanika. Nach dem feier-
lichen Empfang der Géste dullert Satanika den Wunsch, ein Dharma-
gastra zu horen. Die Géste empfehlen ihm in einer langen Rede, seine
Bitte an Vyasa zu richten, der ja zur Lauterung der vier Kasten das grofle
Dharmasastra, das Mahabharata verkiindet hatte. Dementsprechend
wendet sich jetzt Satinika an Vydsa mit der Bitte, ihm das Dharmasgastra
zu verkiinden, durch das er geldutert werden kann. Vyasa antwortet, sein
Schiiler Sumantu wird dem Koénige verkiinden, was er zu héren wiinscht,
auch die Rsi’s billigen diese Antwort Vyéasa’s, der darauf an Sumantu die
entsprechende Aufforderung richtet. Satanika tritt zu Sumantu und wie-
derholt ihm die Bitte. Jetzt ergreift Sumantu das Wort und auf Sata-
nika’s Frage zahlt er ihm die Dharmasastra’s auf (1-46a).

Wenn man im Halbvers 44b die Lesart der Variante annimmt?!, ent-
sprechen die beiden Verse 43b/44a—44b/45a, von einigen unbedeutenden
Abweichungen abgesehen, fast wortlich Y. I, 4-5, aber in der Fassung der
Trivandrum-Ausgabe und des Garudapurana?. Losch’s Meinung, daB es
sich hier um eine alte Reihenfolge handele?, erhilt also neben der von ihm
zitierten Stelle Agnipurana 162, 1/2, durch diesen Doppelvers eine weitere
Bestétigung.

Jetzt aber tritt eine eigenartige Wendung in der Darstellung ein. Sata-
nika antwortet, er wiinsche nicht diese Dharmagastra’s zu horen, denn
diese seien nur fiir die drei oberen Kasten; er wiinsche diejenigen zu
héren, die fiir alle vier Kasten, besonders fiir die Stidra’s, bestimmt seien.
Den drei oberen Kasten gilten die Veda’s, die Sastra’s des Manu usw. und
die Anga’s, die armen Siidra’s aber seien ohne Gesetze in einer bejam-
mernswerten Lage; welche Gesetze seien denn ihnen zur Erlangung des
Trivarga verkiindet worden ? (46b—53a).

Der Bearbeiter des Textes war offenbar ein Gegner der scharfen Tren-
nung zwischen den oberen Kasten und der untersten Kaste und suchte

! Wie auch sonst in den Purana’s, stehen héufig auch im Bh. die richtigeren
Lesarten in den Varianten unter dem Texte; cf. Kirfel, PurPaiic. p. XX1I,n. 1.
? Losch, Y., pp. XLII, 1. 3.0p. ¢ pXLNIH; ne-l.




e D o O e T T e remer

14 Einleitung
diese Hérte zu mildern. Die Spuren einer §iidra-freundlichen Hand sind Ar
auch spéter noch in einigen Modifizierungen des M.-Textes zu finden ide
Diese Tendenz aber gilt eben nur fiir einige Stellen ; sonst wird auch in der
Version des Bh. der Vorrang der Brahmanenkaste 6fters mit dem gewohn. Br
lichen Nachdruck betont. Hze
Sumantu billigt Satanika’s Wunsch und will ihm die Dharmagastra’s de
verkiinden, die allen vier Kasten, besonders aber den Siidra’s gelten, an
Diese sind das Mahabharata, das Ramayana, die acht Vyakarana’s und Br
die achtzehn Purana’s (53b-66). VOl
Die beiden groflen Epen werden auch sonst durchweg zu den Quellen wi
des Dharma gerechnet, als Lehrgedichte?. B
Die Grammatik (vyakarana) hat bei den Indern eine besonders hohe lLiey
Bedeutung®. Die Grammatiker selbst (seit Katyayana vartt. 1) haben das du
Vyakaranasastra als eine Art Dharmasastra aufgefalt®. Es ist also ver- ]
standlich, daf3 die Grammatik auch hier zum ])hdl ma gerechnet wird. Die ral
,,acht \‘\(1]\(11‘1‘1.1‘1 s’ sind die zu Brahman, Indra, Yama, Rudra, Vayu, get
Varuna, Savitr und Visnu gehorenden. Welche grammatischen Werke ]
aber unter ihnen zu verstehen sind (ob die acht Biicher des Panini ?), ist der
nicht festzustellen. In}
Die achtzehn Purdna’s sind in der Reihenfolge aufgefiihrt, wie im “J
Visnu- und Bhagavatapurana?; an der vierten Stelle steht nicht das ou
Vayu-, sondern das Sivapuranas. der
Als Antwort auf die Frage des Sumantu, welches er von diesen lay
Dharmagastra’s zu héren wiinsche, bittet ihn Satanika, das Bh. zu ver- Dh
kiinden. Dieser Bitte entsprechend will nun Sumantu das neunte Purana, get
das von Brahman verkiindete hochste Dharmagastra vortragen (67-71). I
Darauf beginnt der mit M. parallel laufende Teil des Textes. W
Das Gesprich zwischen Satanika und Sumantu ist die eigentliche get
Hauptrahmenerzahlung, die die folgendcn Dharma-Texte umfaBt Aulfler I
der stereotypen Formel ,,Sumantur uvaca’ zu Beginn des 2., 4., 5. und 16. ?“f-,
kri

Kapitels wird diese Rahmenerzdhlung an einigen Stellen duroh ein kurzes
Gesprach zwischen Satanika und Sumantu anwodeutet wobei Sumantu
von Satanika um weitere Mitteilungen gebeten wird.

In dieser Hauptrahmenorzahluno gehen die Dharma-Texte zunéchst
bis Kap. 5, Vs. 4 weiter. Auf hatamka s Bitte, die Merkmale der Frauen
vorzutragen, antwortet hier Sumantu, er werde ihm erzihlen, was Brah-
man iber diesen Gegenstand oeqprochen habe (5-7ab [7])°. Hier wird in
die Hauptrahmenormh]ung eine Nebenrahmenerzihlung eingeschaltet:
das Gesprich zwischen Brahman und den Maharsi’s mer(\leltet wird
diese Nebenrahmenerzahlung mit der Bitte der 1\1&h&1‘$1 und Brahman’s

t of. Jolly, Recht u. Sitte, 30.

5 cf. Winternitz, GeschIndLit. I1I, 381.

* Freundliche Mitteilung von Prof. Thieme.

7 cf. Winternitz, op. c. I, 451. 8 cf. op. c. I, 463.

? In eckigen Klammern stehen die Verszahlen in der Textbearbeitung.




ind
en,
der
hn.

a’s
ind
len

ohe
das

Die
VU,

J

rke

ist

das

Sen

I1. Die Rahmenerzihlungen 156

Antwort darauf (7c/8a [8] — 10b/11a [11]; der Halbvers 9b [10a] ist mit 6b
identisch).

Die folgenden Dharma-Texte sind bis zum Ende des 15. Kapitels
Brahman in den Mund gelegt. Im 6. Kapitel aber wird auch der Faden der
Hauptrahmenerzihlung wieder aufgenommen: Satanika wendet sich mit
der Bitte an Sumantu, den guten Wandel der Frauen vorz utragen. Darauf
antwortet Sumantu, Brahman habe den Rsi’s auch den mitgeteilt.
Brahman kiindigt den Rsi’s an, daB er den guten Wandel der Frauen
vortragen werde (1-5a [4b]), und so wird die N(*bmn‘ahl’ncnorziihlung
wieder fortgesetzt. Die Kapitel 7-15 werden also mit der Formel
~Brahmdvaca” eingeleitet, auerdem wird an zwei einander ganz nahe
liegenden Stellen des 7. Kapitels auch die Nebenrahmenerzihlung selber
durch ein kurzes Gesprich zwischen Brahman und den Rsi’s angedeutet.

Dadurch, daB inmitten der Nebenrahmenerzihlung auf die Haupt-
rahmenerzéhlung zuriickgegriffen wird, wird die erstere in zwei Teile
getrennt.

Da die Nebenrahmenerzihlung vom Dharma der Frauen handelt, kann
der durch sie umfafte Textkomplex, einigermafen in Anlehnung an das
Inhaltsverzeichnis des Bh., ,,Stridharma’’ genannt werden.

Die Nebenrahmenerzihlung wird zu Beginn des 16. Kapitels durch
Sumantu’s Worte abgeschlossen: nachdem Brahman die Merkmale und
den guten Wandel der Frauen vorgetragen hatte, ging er in den Hima-
laya, auch die Rsi’s gingen nach Hause (1-2). Die darauffolgenden
Dharma-Texte werden also wieder unmittelbar von Sumantu vor-
getragen.

In Anbetracht der Zweiteilung der Dharma-Texte durch die Rahmen-
erzihlungen werden im folgenden der Haupttraktat und der Stridharma
getrennt besprochen werden.

Die Verszihlung des Bh. wird von da ab nach der Textbearbeitung
angegeben ; die Zihlung der Verse in den Ausgaben des Bh. ist aus dem
kritischen Apparat leicht festzustellen.




o S o i R S o b T T

I11. Der Haupttraktat (1) -
1. Kapitel

Die Ubereinstimmungen beider Versionen setzen mit Vs. 1 und M. ],
103 ein, die sich nur im letzten Pada wesentlich unterscheiden. Im M.
wird gesagt: Ein gelehrter Brahmane soll dieses (idam) sorgfaltig studie. Ve
ren und die Schiiler richtig unterrichten, und kein anderer. Nach Kull,

bezieht sich diese letzte Beschrinkung nur auf den Unterricht, wéhrend im
das Studium auch von den Ksatriya’s und VaiSya’s getrieben werden (:;
darf. Im Bh. wird die Beschrankung iiberhaupt nicht erwéhnt, indem es »Xk
heiBt, der Brahmane soll Schiiler unterrichten, die den vier Kasten an. %'w
gehoren. Das Wort ,,dieses” in der ersten Zeile bedeutet das in den "(l'a

vorhergehenden Versen erwihnte M., bzw. Bh.

Um die Siidra’s vom Unterricht nicht auszuschlieBen, wird in Vs. 2 ein
neues Begriffspaar eingefithrt. Wahrend in Vs. 1 ‘studieren’ (adhi-i) und
‘unterrichten’ (im M. pra-vac, im Bh. vac) nebeneinander stehen, werden
hier ‘studieren’ und ‘héren’ ($ru) einander gegeniibergestellt. Der Vers
sagt: (Dieses) soll von keinem andern als dem Brahmanen und dem Ksa-
triya studiert werden; vom Siidra aber soll es nur gehért, nicht studiert
werden. Merkwiirdigerweise wird hier der Vai§ya gar nicht erwéhnt, im
Gegensatz zu Kull. Aus dem ersten Verse gehort ,,idam’ auch zu diesem
Satze; Vs. 2 bezieht sich also nur auf das Bh., nicht aber, wie Sharma
meint!, auf die Purana’s (= alle Purana’s).

Von den weiteren Einzelheiten iiber den Unterricht seien hier erwéhnt:
Der Brahmane soll vor dem Unterricht Gotterverehrung darbringen. Die
Brahmanen und andere, die die Lehre mit Hingebung héren, werden von
allen Siinden befreit und gehen in den Himmel. Der Brahmane, der alle
Kasten unterrichtet, wird der Lehrer der Kasten genannt und ist jederzeit
von allen Kasten zu verehren (3-8).

In all diesen Versen ist die wiederholte Betonung aller Kasten wohl ?::]
wieder der Ausdruck der $idra-freundlichen Tendenz, die auch in der b
Rahmenerzihlung zutage tritt2. I

Und schon in dem bisher besprochenen Teile dieses Kapitels kam es 20w
haufig vor, daB zur Ausfiillung der Versliicken verschiedene Anreden als 2

Flickworter verwendet werden (in den Versen 6 und 7 z. B. sogar in jedem Me

1 Ram Sharan Sharma, Stdras in Ancient India (Delhi usw., 1958), 265.
2 8. pp. 13 sq. E




B
1 M.
1die-
ull,
rend
rden
m es
| an-

den

2 ein
und
rden
Vers
Ksa-
diert
t, im
osem
Arma

hnt:
. Die
von
- alle
rzeit

wohl

. der
m es
n als

dem

265.

I[TI. Der Haupttraktat (1) 17

Halb-Sloka). Dieses charakteristische Vorgehen ist im ganzen Haupt-
traktat auf Schritt und Tritt zu beobachten ; iiberall steht hier irgendeine
Anredeformel, wie tata, prabho, rajan, nrpottama, naradhipa, Bharata,
Kurunandana usw. Das ist in der epischen Literatur auch sonst allgemein
bekannt?®.

Die im Dharmagastra behandelten Stoffe werden in M. R [ A
aufgezihlt. Diese acht Verse bilden grammatisch einen einzigen Satz. Im
Bh. (15-26) wurde diese Partie um nicht weniger als 13 Halbverse erwei-
tert (15b, 15,a, 16b, 16,, 19-20, 23, 25), und dadurch wurde nicht nur die
straffe Konstruktion, sondern auch die grammatische Richtigkeit der
Fassung des M. zerstort. Den Kern des Satzes im M. bildet namlich das
am Schlusse stehende ,,uktavan Manuh’’; infolge der aktiven Verbalform
stehen also die Namen der einzelnen Dharma-Materien alle im Akkusativ.
Von den Einschiiben aber konnten nur 23 und 25b in diese Konstruktion
eingefiigt werden. Die iibrigen sind passive Sitze, mit den Priadikaten
kathyate (15b, 15,a, 16b, 19b), uktam (20b) und proktam (25a); dem-
entsprechend hétten in den umgebenden Versen der Originalfassung die
Akkusative in Nominative verwandelt werden miissen ; trotzdem sind sie
fast alle unverdndert im Akkusativ geblieben, bloB in zwei Zeilen (15,b,
2la) wurden sie durch Nominative ersetzt.

Im Bh, wurden zwar die im Bh, stehenden Kasusformen an mehreren
Stellen verdndert, um im Wirrwarr Ordn ung zu schaffen, aber, wie schon
gesagt, sind diese Verdnderungen willkiirlich; dadurch weicht Bh, hier
mehrfach sogar von den im Bh, erhalten gebliebenen Formen des M. ab.
Als bezeichnendes Beispiel sei hier erwiihnt: wihrend in 18b nach Bh,,
mit M. I, 114b genau iibereinstimmend, dharmam akhilam steht, wurde
das im Bh, durch dharmo hy akhilah ersetzt. Die vom M. abweichenden
Lesarten des Bh, diirfen also hier nicht einmal als Emendationsmoglich-
keiten angenommen werden. Denn die mit M. iibereinstimmenden For-
men des Bh, sind nicht als Textverderbnisse zu betrachten. Der Vergleich
mit M. zeigt, dal das grammatische Durcheinander hier durch die nach-
lissige, rein mechanische Interpolierungstitigkeit zustande gekommen
ist; diese erweiterte Textpartie des Bh. war also grammatisch eigentlich
nie richtig.

In Anbetracht dieser Tatsache wire es also eine vergebliche Miihe, zu
versuchen, die élteren und jiingeren Bestandteile dieser Partie zu gram-
matisch korrekten Sétzen zusammenzuleimen. Es geniigt, die Verinde-
rungen an den Versen des M. und den neu hinzugekommenen Stoff zu
besprechen.

Fir das erste Wort dieser Partie im M., jagatah, steht im Bh. der
gewdhltere Ausdruck trilokyah.

Der erste Pada von M. I, 111b, vratacaryopacdram ca, wird von der
Mehrzahl der Kommentare auf die Weise erklart, daB hier ein Dvandva
vorliegt, dessen erstes Glied (nach Nar. und Nand. vratacarya) sich auf

% cf. Jolly, Recht u. Sitte, 30; StrauB, Ind. Philosophie, 125.




S T el e TR — N—
& R S T T SN TP e e

18 Einleitung

die Regeln fiir den Brahmacarin bezieht, wihrend das zweite, upacara,

das Verhalten des Schiilers gegen die Guru’s bedeutet. In diesem Sinne V
wird dieser Piada auch von Biihler iibersetzt: ,,the ordinances of student- Ve
ship, and the respectful behaviour (towards Gur us)”’. Es ist aber auch eine V:
andere Erklirung moglich: Das Kompositum ist ein Tatpurusa, dessen ;
Vorderglied als vratacarya im Sinne von Brahmacarin aufgefallt werden da
kann?; (le zweite Glied, upacara, aber hat hier nur die Grundbedeutung er
‘Betragen, Benehmen, Verhalten’; der Sinn des ganzen Kompositums ist (3
also einfach ,,das Betragen des Brahmanenschiilers”. In Bh. 15,b steht

fiir diesen Pada vratacaryaséramacarah ,,die Sitten des Schiilerstandes”: vr
das sagt eigentlich dasselbe, was M. nach der soeben vorgeschlagenen '
Erklarung.

In derselben Zeile des M. wird snana ebenfalls von den meisten
Kommentaren auf das den Schiilerstand abschlieBende Bad bezogen. Im

Bh. steht fiir snanasya ca des M. snatakasya; das ist nur eine Text- lal
verderbnis, da snataka auch im mit M. I, 113a identischen Halbvers 17a m:
vorkommt?®. Vi
M. I, 118D fingt mit pasandaganadharman an, die entsprechende Zeile (T
Bh. 26b mit vaitanavratikinam (sc. dharman). Vaitanavratika bedeutet (la
etwa: ‘einer, der mit den drei heiligen Feuern ein religioses W erk voll- Ps
zieht’; es ist unklar, warum dieser Ausdruck an die Stelle der ‘Ketzer und we
Gesellschaften’ getreten ist. Oder sollte er eine Korruption fiir vaini. fas
§avratika® sein und ‘Ketzer’ bedeuten ? ab
Die iibrigen Abweichungen vom M.-Text sind entweder bloBe Schreib- ve
fehler, oder Textverder bnisse, die wohl durch die Ahnlichkeit des Schrift- gel
bildes, bezw. der Lautung entstanden sind. Derartige Korruptionen sind Gl
auch sonst haufig in unserem Texte. Ar
In den eingeschobenen Versen sind folgende weitere Dharma-Materien In
angegeben : acl
15b: Studium des Itihasa. we
15,a: das ,,hohe Wesen” (mahatmya) des Rezitators (vacaka). ‘
16b: Beschreibung (laksana) der Ménner und Frauen. eIt
16,: Beschreibung der Erde; Beschreibung der Gétterverehrung. Se
19-20: das hohe V\/csen des Savitr, der Tirtha’s, des Narayana, des me
Rudra, des Buches ( ? pustaka), der Gottin Durga und des Satya ; die hohe scl
Stellung (mahabhagya) der Brahmanen. als
23: Regeln iiber Samdhya; Pretasuddhi; Regeln iiber Snana’ und M.
Tarpana; Regeln iiber Vai$vadeva; Spelscrcgeln, Beschreibung der :
Zahnreinigung ; Caranavyiiha. de
25: Merkmale der Ehefrauen (daranam laksanam); Priifung der wiir- de
digen Personen (patra); Geburt des Kindes; Karmaphala. get

4 cf. Apte, s. v.: ,,a religious student; see brahmacarin.”

5 Uber snéna in 23 s. unten. 6 of. vainasika ‘Buddhist’.

7 Damit ist hier wohl nicht das den Schiilerstand abschliefende Bad (s Ki
oben), sondern die téigliche Badepflicht gemeint. hal




ira
nne
nt.
ine
sen
den
g
 ist
eht
TR
nen

sten

o xt-
17a

eile
1tet
oll-
und
Ind-
eib-
rift-

sind

rien

des
10he

und

der

wir-

III. Der Haupttraktat (1) 19

AnschlieBend wird, mit Brahman angefangen, die Reihenfolge der
Verkiinder angegeben, deren jeder vom Vorhergehenden das Purana
vernommen hat: Brahman, Samkara, Visnu, Narada, Sakra, Parasara,
Vyasa, Sumantu (26,-28).

"Alle Purana’s hatten urspriinglich 12000 Sloka’s, spiter aber wurden
das Skdnda- und das Bhavigyapurana durch verschiedene Erzahlungen
erweitert, und zwar das erstere auf 100000, das letztere auf 50000 Sloka’s
(30-32).

Nach dem SchluBverse sind Wohlstand, Gedeihen und Gliick (rddhi,
vrddhi, éri)® die Friichte des Purana-Studiums.

2. Kapitel

Die ersten sechs Verse dieses Kapitels handeln vom Purina Pafica-
laksana. Durch das Horen desselben wird man von der Siinde der Brah-
manentotung befreit. Seine ersten vier Abschnitte sind nach Brahman,
Visnu, Siva und Tvastr benannt; der fiinfte soll ,,Pratisarga’” heiflen
(Textverderbnis fiir den Namen irgendeines Gottes); iiber die Merkmale
(laksana) der Abschnitte wird der bekannte Sloka?® zitiert. Das Purana
Paficalaksana ist mit den vierzehn Wissenschaften geschmiickt, diese
werden in Vs. 5 aufgefiihrt, der inhaltlich Y. I, 3 genau entspricht. Eine
fast wortliche Parallele zu diesem Verse befindet sich im Padmapurana,
aber nur in einer Handschrift der in der Anandaérama Sanskrit Series
veroffentlichten Rezension (I, 54, 30), so daB dieser Vers vom Heraus-
geber in Klammern gesetzt wurde und wahrscheinlich als eine spitere
Glosse zu betrachten ist'®. Die vierzehn Wissenschaften sind : die (sechs)
Anga’s, die vier Veda’s, Mimamsa, Nyayavistara, Purana, Dharmagastra.
In dem zweifellos noch spiter eingeschobenen Vers 6 wird diese Zahl auf
achtzehn erhéht, indem noch vier weitere Wissenschaften hinzugefiigt
werden: Ayurveda, Dhanurveda, Gandharva, Arthadastra.

Vs. 7 leitet den Schopfungsbericht ein: wer diesen Bericht hért, der
erreicht, von der Siinde befreit, die hochste Ruhe. Die Beschreibung der
Schopfung ist der am schwersten verstdndliche Teil des M. (I, 5-101),
mehrere Stellen derselben werden von den Kommentaren auf ganz ver-
schiedene Weisen erklirt. Die lingere Version im Bh. (8-127) verdient
also eine besondere Beachtung; sie zeigt im allgemeinen die Tendenz, den
M.-Text zu vereinfachen und verstiandlicher zu machen.

Fir idam in M. I, 5 steht in Vs. 8 jagat, wodurch der Ausdruck
deutlicher wird. Aufféilligerweise wurde aber das zu tamobhiitam gehéren-
de aprajiidtam mit nichtssagenden Flickwértern (pura tata) aus-
getauscht.

Sef. p. 56. ¢ Kirfel, PurPafic.p. XLVI, n. 1.

10 cf. die demnéchst erscheinende Arbeit des Verf. : ,»Das Dharmagastra im
Kirmapurana nebst seinen Parallelen im Padma- und Garudapurana’’, In-
halt v. Karmap. II, 15.

3 Lészl6, Parallelen




B o e e i S e b i e i e U ———

20 Einleitung

Die Bezeichnung des Schopfers in M. I, 6 als Svayambhiir bhagavan

wurde in Vs. 9 durch sa bhagavan ifo ersetzt. Dieser Ausdruck deutet B
vielleicht auf eine spétere Periode der Religionsentwicklung!!. Die zweite Ja
Zeile beginnt im M. mit mahabhutadi, wobei Medh. als Variante auch in
mahabhiitdnu- angibt. Im Bh. steht mahabhtani; sofern dies kein bloBer Wi
Schreibfehler ist, gehort es appositionell zu idam, also etwa: ,,diese (Welt, taf
d. h.) die groBen Elemente”’, und das wiirde der von Biihler angenomme. di¢
nen Erklirung des M.-Verses am nichsten stehen. Als Synonyme fiir s
Ausdriicke des M. stehen hier im Bh. protthitah fiir pradur asit (s. auch au
unten) und tamanasanah fiir tamonudah. tio
Statt der von den meisten Kommentaren und auch von der kritischen Pa
Ausgabe angenommenen Lesart des M. I, 7a atindriyagrahyah hat Bh.
10a die Lesart von Ragh.: atindriyo ’grahyah. Fiir udbabhau ‘ist hervor- sel
geleuchtet’ in M. I, 7b, das von den Kommentaren ebenfalls verschieden. ni
artig erklart wird, steht in Bh. 10b utthitah (s. auch oben). sel
Vs. 11 beginnt, wie der vorhergehende, mit yo ’sau!? und bildet den un
Vordersatz zum folgenden Sloka. Das héchste Wesen wird hier folgender- Sir
maBen bezeichnet: der aus 26 Teilen besteht, der hochste Geist in der ya
Welt ist, Bhaskara und hochstes Brahman genannt wird. Dc
Vs. 13 ist eine in den Text aufgenommene Glosse zum Worte virya im die
vorhergehenden Verse. Laut dieser Zeilen hat ndmlich Svayambhi fir sei
das virya, aus dem alles, samt den Gottern, Asura’s und Menschen ent- pie
steht, folgende Namen genannt: bija, $ukra, retas, ugra, virya. Damit sin
kann noch verglichen werden, daB ein Teil der Handschriften des M. in], pie
8 statt viryam die Variante vijam (sic) bietet und Medh. viryam durch Se
Sukram erklért. Ah
Ebenfalls eine Glosse zum Begriff ,,Brahman” stellen Verse 15-16 dar. Kl
Dieses Wort wird hier mit folgenden Synonymen (,,paryayavacakaih We
§abdaih”) erklart: Surajyestha, Caturvaktra, Paramesthin, Pitamaha, Ma
Ksetrajiia, Purusa, Vedhas, Sambhu, Narayana, Virafici, Kamjaja. tri,
Vs. 18 hat im Vayupurana'® eine nidhere Entsprechung. il
18: b(?(
aram ity eva Sighraya niyatah kavibhih krtah | : J
apa ekarnava bhutva suighras tena ta nardh. | H}l
Vayup. 7, 57b-58a: Te
aram ity esa $ighram tu, nipatah kavibhih smrtah. | Erql
ekarnave bhavanty apo, na Sighras tena te'* narah. | :i((;
Im Vayup. steht dieser Vers in einer inhaltlich passenderen Umgebung; ser
im Bh. wurde er wohl wegen der Anfangsworte dpo narah des vorher- lic]
gehenden Sloka hier eingeschoben. %TC
il

11 Freundliche Mitteilung von Prof. Hacker.
12 of. Biihler: SBE. XXV, p. 4, n. 7.

13 Kirfel, PurPafic. p. 76, Sl. 58b (rechts) — 59a. !
14 Tm Brahmandap I, 5, 135: ta (Kirfel, op. c. p. 76, krit. App. 59). 1




Van
utet
veite
vuch
ofer
Velt,
\me-
- fiir
wuch

chen

Bh.
VOr-
den-

den
der-
der

a im
| fiir
ent-
it
in1,
urch

dar.
kaih
aha,

ang;
her-

[II. Der Haupttraktat (1) 21

Die Kommentare des M. sind dariiber nicht einig, ob das Jahr, das
Brahman im Ei verbrachte (I, 12), als ein menschliches oder brahmisches
Jahr zu verstehen sei's. In Vs. 20 wird diese Schwierigkeit vermieden,
indem die Angabe, daB3 Brahman ein Jahr im Ei wohnte, gar nicht er-
wahnt wird. Anderseits aber wird hier etwas ausfiihrlicher iiber die Medi-
tation des Brahman im Ei gesprochen: Nachdem das hochste Wesen im Ei
die Wahrheit beschaut und sich der Meditation ergeben hatte (dhyanam
asthaya), teilte es das Ei entzwei. In dieser Version wird es also nicht
ausdriicklich gesagt, wie im M., da8 Brahman das Ei durch die Medita-
tion (dhyanat) entzwei teilte. Im entsprechenden Verse des Purina
Paiicalaksana’® wird der Meditation {iberhaupt keine Erwihnung getan.

Der schwierige Doppelvers M. I, 14-15 sagt: (Brahman) zog aus sich
selbst (dtmanah) heraus das Manas, das in seinem Wesen seiend und
nichtseiend (sadasadatmaka) ist, aus dem Manas den Ahamkara, der
selbstbewuBt (abhimantr), ein Herr (i§vara) ist, und den Mahin Atm3
und alles Dreigunahafte (sarvani trigunani), und der Reihe nach die fiinf
Sinnesorgane (paficendriyani), die die Ergreifer der Sinnesobjekte (visa-
yanam grahittni) sind. Die Kommentare weichen in der Erklarung dieses
Doppel-Sloka vielfach voneinander ab!?. Thr Hauptanliegen ist dabei,
diese Verse mit der spiteren Samkhya-Lehre in Einklang zu bringen. Hier
sei von diesen Erklirungen nur soviel erwihnt: Da die drei ersten Prinzi-
pien (tattva) der Samkhya-Philosophie Mahat, Ahamkara und Manas
sind, meinen Medh., Gov., Kull. und Ragh., im M. stiinden diese Prinzi-
pien in umgekehrter Ordnung, der Text sei also so zu verstehen, daB der
Schopfer den Ahamkira vor dem Manas, den Mahat aber vor dem
Ahamkéra geschaffen habe. Nand. (und wohl auch Nar.) versucht die
Klippe auf eine andere Weise zu umschiffen, indem er meint, daB hier ein
Wechsel der Termini vorliege : Manas sei ein anderer Name fiir das Prinzip
Mahat, wihrend Mahan Atma hier Manas bedeuten soll. Unter sarvani
trigunani scheinen die meisten Kommentare ,,alle Produkte”’ iiberhaupt
zu verstehen, wihrend sie nach Nand. die Tanmatra’s des Samkhya
bedeuten.

Durch die Umarbeitung dieser Verse wurde in Bh. 22-23 der Text
inhaltlich vereinfacht, mehrere von den mehr oder weniger umstrittenen
Termini wurden weggelassen, z. T. durch nichtvielsagende Wendungen
ersetzt und der Terminus trigunani wurde durch eine Glosse erklirt. Die
Schilderung im Bh. ist: Bei der Entstehung der Welt ist von iiberall her
der Mahat hervorgegangen, aus dem Mahat der Ahamkara und aus die-
sem die Dreigunahaften. Die Dreigunahaften sind die der Buddhi zuging-
lichen subtilen Elemente (siiksmani bhiitani), die die Entstehung der
grolen Elemente (bhiitani mahanti) bewirken; deren (= der groBlen
Elemente) Empfinger'® sind nacheinander die fiinf Sinnesorgane. Diese

¥ Biihler: op. c. p. 6, n. 12. 16 Kirfel, PurPaiic. p. 3, SI. 13.
'" cf. Biihler: SBE. XXV, pp. 6 sqq. n. 14-15.
'8 grhiténi ist nur Textverderbnis fiir grahitini.

e




e A U ST A SOt S S e s e

29 Einleitung

Fassung kommt der Erklirung der M.-Kommentare insofern nahe, als sie
den Mahat als erstes entstehen laBt; es fallt aber auf, dal Manas hier

iiberhaupt fehlt!®. Unter den ,subtilen Elementen” sind hier selbst.
verstindlich die Tanmatra’s des Samkhya zu verstehen; das entsprichs -
der obenerwiihnten Auffassung des Nand. de:
Mit diesen Versen des Bh. kann Vs. 5 der Textgruppe I. im ersten :
Abschnitte des Purana Paficalaksana?® verglichen werden, der sonst einen -
spiteren Einschub darstellt®. Auch in diesem Sloka wird das Manas nicht B
erwahnt. -
Es liegt auf der Hand, daB all diese Schilderungen zwar Elemente des -
Samkhya enthalten, aber sowohl im Gebrauch der Termini als auch in de:
sonstigen Einzelheiten mit den systematischen Lehrbiichern des U‘
Samkhya nicht genau iibereinstimmen. Die Versuche der M.-Kommen. :

tare, die Schilderung des M. mit der klassischen Samkhya-Philosophie in
Einklang zu bringen, sind gekiinstelt und tun sogar dem Text Gewalt an.

Fast alle Kommentare geben fiir M. I, 18 verschiedene Erklidrungen®,
In Vs. 26 wurde auch dieser Sloka vereinfacht. Dem Wort tat im M.
entspricht im Bh. Vibhum; diese Auffassung vertreten wohl auch Gov.
und Kull., die tat durch ,,Brahman” erkliren. Ferner wird karmabhih des
M. im Bh. durch karmana ersetzt. Statt des zweiten Halbverses des M.
steht im Bh. der nicht klare Ausdruck : sagunas capi vai gunah. Da im M.
vom Manas die Rede ist, wiirde man sich versucht fithlen, diese Worte im
Bh. zu samanasa$ ca vai gunah zu emendieren. Das wiirde allerdings einen
annehmbaren Sinn ergeben, aber, abgesehen von der metrischen Unkor-
rektheit, ist auch zu bedenken, da3 oben im Vs. 22, im Gegensatz zu M.,
14, der Terminus Manas fehlt.

Bei der Erklirung der ,,sieben Purusa’s” in M. I, 19 (= Vs. 27) weichen il
die Kommentare voneinander ab?3, aber mehrere von ihnen sind der
Meinung, daB die ersten beiden Purusa’s der Mahat und der Ahamkara Va
sind. Eine Glosse zu diesem Sloka ist Vs. 28: Aus dem Mahat, von dem

diese Welt durchdrungen ist, (entstand) das Bhatadi** (= der Ahamkara) gllle‘
und aus diesem entstanden fiinf Purusa’s. Die ersten beiden Purusa’s ;h
scheinen also auch nach diesem Verse der Mahat und der Ahamkara zu Tn(x
sein, von den weiteren fiinf aber wird nichts mehr gesagt. &
Mit der einleitenden Bemerkung, daf3 einige Weise die hochste Schop- Sir
fung so annehmen (wie oben geschildert), wihrend andere sie anders I
verkiinden (wie folgt), wird in der Partie 29-35 eine neue Schopfungs sik
geschichte mitgeteilt. Dieser kurze, aus Samkhya-Elementen zusammen- 4
gebaute Schopfungsbericht ist viel klarer und einfacher als die iibrigen El
Die Weltei-Theorie kommt da nicht zur Sprache und die Termini weichen ki
von den gebriuchlichen z. T. ab. Leider kann der Bericht wegen Text:
verderbnis nicht liickenlos dargestellt werden.
2
19 Jahn, Kosmog. Grundanschauungen, 37. 20 Kirfel, op. c. 2. hol
21 op. c. pp. XXVIII sq. 22 Biihler: op. c. pp. 10 sq. n. 18. 2

8 op.erp-11.0:10 24 Unten in Vs. 32 mask. 2




S sie
hier
bst.
icht

sten
inen
icht

- des
h in

des
nen-
ie I
[ an,
en®,
L M.
30V.
1 des
s M.
n M.
e im
inen
kor-
VL I,

chen

der
kara
dem
ara)
1508
a 7l

hop-
ders
Ings-
men-
igen.
chen

1

Xt

ITI. Der Haupttraktat (1) 23

Die Anfangsworte des eigentlichen Berichtes in Vs. 30, iiber den
Atman, sind auch hier ,,yo ’sau” wie oben in den Versen 10 und 11; der
letzte Pada dieses Verses ist mit dem zweiten Pada des 12a, folglich auch
des M. I, 8a identisch?5,

Zunichst heift es: Der hochste Atman und Schopfer (prajana),
mannigfache Geschopfe zu schaffen wiinschend, schuf zu Beginn des
Kalpa die Tanu. Der von ihm geschaffene Pudgala drang in das Pradha-
na ein, das von diesem erschiitterte (ksobhita) Pradhana aber schuf die
vielen Vikara’s. Von ihm (= Pradhana) entstand der Mahat, von diesem
der Bhiitadi*® und vom Bhitadi das Visala (30-32).

Neben dem hochsten Schopfer, dem Atman, erscheint also hier die
Urmaterie, das Pradhana (gewohnlich auch Prakrti genannt), nicht als
sein Geschopf, sondern selbstédndig?’. Das erste Geschopf des Atman wird
mit den Synonymen Tanu und Pudgala genannt; beide Namen konnen,
ebenso wie Atman, auch die Bedeutung ,das Selbst” haben. In An-
betracht der Rolle, die in anderen Berichten dem Purusa zugeschrieben
wird?, ist die Annahme nicht abwegig, da die Termini Tanu und Pud-
gala hier als Synonyme des Purusa gebraucht werden, wobei aber Purusa
nicht mit dem Atman identisch, sondern als sein erstes Geschépf gemeint
ist. Vikara bedeutet hier ‘Produkt’. Hochst merkwiirdig ist der Terminus
Vidala. Auf Grund der Parallelitit im Samkhya liegt es am néchsten, daB
es hier Synonym des Manas sei. Allerdings ist es noch nicht bekannt, da3
Vidila auch diese okkasionelle Bedeutung hitte. Entsprechend seiner
Grundbedeutung konnte es vielmehr fiir Mahat stehen; ob von hier eine
Verbindungslinie zur obenerwihnten, nicht iiberzeugenden Theorie des
Nand. iiber den Wechsel der Termini bei Manas und Mahat?® zu ziehen
wire, soll dahingestellt bleiben.

Aus dem ersten Worte des Verses 33, Visalat, ergibt sich, daf in diesem
Verse die Funktion des Visila geschildert werden sollte. Aber der Text
dieses Verses ist heillos korrupt, man kann damit nichts anfangen. Nur
aus den folgenden Versen kann man schlieBen, daB hier die vom Viala
stammenden ,,Elemente’ (matra) aufgezihlt werden miiiten. Durch den
Impuls dieser Métra’s erscheint darauf der Vibodha (nach der Variante:
der Hrechaya) (34). Aus diesem (entstehen) auch die verschiedenen
Sinnesorgane (hrsikani) (35). In Vs. 34 ist die Variante (‘Verlangen’) der
Lesart des Textes (‘Erkennen’) vorzuziehen. Im nichsten Sloka ist hr-
sikani Synonym fiir die sonst iibliche Bezeichnung indriyani.

Der Doppelvers 36-37 handelt von der Menge der Elemente. Alle
Elemente, mit der Luft (ikasa) beginnend, haben in steigender Folge je
eine Qualitit mehr, also eine, zwei, drei, vier und fiinf. Diese Verse

® Dieser Pada wird in diesem Kapitel weiter unten noch zweimal wieder-
holt; s. p. 25. 26 Oben in Vs. 28 neutr.

¥ cf. DeuBen, AllgGeschPhil. I, 3, pp. 24 8qq.

Yebhide: e 2b




T —— T ———
; Oy T S T RN =

24 Einleitung

&

entsprechen zwar nicht textlich, wohl aber inhaltlich M. I, 20; akasa als

erstes Element kommt auch in den Kommentaren zu diesem M.-Vers vor, ko
M. I, 22 wurde von den Kommentaren mit groBen Abweichungen 8
erklart3®, Tm Vs. 39 wurden folgende Textteile dieses Verses aus. mi
getauscht: karmatmanam ca mit karmodbhavanam, pranindm mit dehi.
nam, Sadhyanam ca mit Tusitanam und siiksmam mit der Anrede rajan, in
Biihler hat im M.-Verse karmatman, als Attribut der Gotter, durch P3
,,whose nature is action” iibersetzt. Im Bh. hat karmodbhava den Sinn:
,,deren Ursprung (oder Entstehung) durch ‘Karman’ bestimmt ist’’. Ahn. de
liche Erklirungen fiir karmatman in den M.-Kommentaren sind: ye Ve
karmand devatvam dpnuvanti (Nar.), bezw. ayanti (Ragh.). Allerdings, je VO
nach den verschiedenen Bedeutungen von karman, kann auch dieser Sa
Ausdruck wieder mehrere Bedeutungen haben. Am wahrscheinlichsten mi
bedeutet hier karman — wie auch Biihler es fiir moglich halt — , sacrificial ac
rites”’3!. In diesem Falle wire der Sinn dieses Ausdruckes: ,,deren Ur- Sn
sprung (oder Entstehung) durch die Ausfiihrung von Opfern bestimmt
ist”. Pe
Die Termini pranin und dehin kénnen in der Bedeutung von ‘lebend’ Pr
als Synonyme betrachtet werden. M:
Nach den Kommentaren und auch in Biihler’s Ubersetzung werden im ha
M.-Verse die beiden Genitive devanam und Sadhyanam koordiniert; es ge
soll also hier von der Gruppe der Gétter und von der subtilen Gruppe der ste
Sadhya’s die Rede sein, und die beiden obenerwihnten Attribute sollen M
sich nur auf die Gotter beziehen. Durch eine andere Verteilung der drei
Konjunktionen ca. . . ca . . . caiva ist aber auch eine andere Erkldrung fol
moglich. Das erste ca bildet dann mit dem zweiten kein korrespondie- ke
rendes Konjunktionspaar, sondern ist selbsténdig und stellt nur eine lose sel
Verbindung mit dem vorhergehenden Verse her, genau so wie gleich im log
nichsten Verse, wo es von Biihler durch ,,But’” am Satzanfang tibersetzt ge
wird. Hingegen sind das zweite ca und caiva die beiden Glieder eines ik
korrespondierenden Konjunktionspaares und verbinden die beiden de
Akkusativobjekte ganam und yajfiam; das erste Glied konnte also auch scl
ohne Sinnstérung fehlen. Bei dieser Erklirung gehort Sadhyanam attri- g
€

butiv zu deviniam, es handelt sich hier also um ,,die subtile Gruppe der
Sadhya-Gotter”. In diesem Sinne scheint auch der Bearbeiter der Version
im Bh. die Satzkonstruktion hier aufgefaBt zu haben. Da némlich im Bh. vy

nur die letzte der drei Konjunktionen erhalten geblieben ist, kann auch ha
Tusitanam nicht anders erklirt werden, als indem es als Attribut zu 1m
devanam gezogen wird. Die Gruppe der Sadhya- und Tusita-Gotter waren ge
zwar urspriinglich nicht identisch; da aber die Sadhya-Gotter in diesem ra
Bericht gar nicht mehr vorkommen, konnte ihr Name hier ohne Schwierig- au
keit durch den Namen einer anderen Gottergruppe ersetzt werden, ent-
sprechend der in der Fassung des Bh. iiberall zu beobachtenden Tendenz
nach Synonymanwendung.

me

30 Bijhler: SBE. XXV, p. 12, n. 22. il e




als
/0T,
gen
us-
shi-
an,
rch
nn:
hn-

ye
, jé
oser
sten
cial
Ur-

1mt
nd’

| im
5 es
der
Ilen
drei
ung
die-
lose
| im
etzt
ines
den
uch
ttri-

der
sion

uch
b Zu
arell
sel
orig-
ent-
Jenz

ITI. Der Haupttraktat (1) 26

Die verinderte Fassung des M. I, 23a in Bh. 40a ist nicht deutlich. Es
kommt dabei nicht zum Ausdruck, woraus Brahman die drei Veda’s
_gemolken’” hat. Auch der Austausch der Zahlangabe trayam vor brahma
mit guhyam ist merkwiirdig.

Fiir den letzten Pada des M. I, 25b, srastum icchann imah prajah, steht
in Bh. 42b der vorher zweimal und nachher noch einmal vorkommende
Pada sisrksur vividhah prajah32.

Als Erginzung zur Entstehung der vier Kasten wird iiber den Ursprung
der heiligen Biicher berichtet: Aus den vier Richtungen sind die vier
Veda’s mit je einem grofen Rsi hervorgekommen, und zwar der Rgveda
vom Osten mit Vasistha, der Yajurveda vom Stiden mit Yajfiavalkya, der
Samaveda vom Westen mit Gautama und der Atharvaveda vom Norden
mit Saunaka. Aus der als fiinfte bekannten Richtung sind dann die
achtzehn Purana’s samt den Itihasa’s hervorgekommen und die iibrigen
Smrti’s, mit Yama beginnend3? (49-53).

Das Schopfungswerk des Manu, iiber das er im M. I, 33-35 in erster
Person berichtet, wird im Bh. (55a, 56-57) als das Werk des ,,ersten
Prajapati” dargestellt. Der Purusa Virdj hat nach dem M.-Text den
Manu, nach dem Bh. aber diesen Prajapati geschaffen. Die zehn Ma-
harsi’s, die Manu, bezw. der erste Prajapati schuf, sind in beiden Fassun-
gen die gleichen, mit der Ausnahme, daB fiir Vasistha des M. im Bh. Ka
steht. Der zweite Pada von 56a kommt hier in diesem Kapitel das vierte
Mal vor34.

Wihrend nach M. I, 36 die zehn Maharsi’s die in diesem und den
folgenden vier Versen aufgezahlten Geschopfe schufen, wird diese Tétig-
keit in Vs. 58 dem ersten Prajapati zugeschrieben. Auch bei den Ge-
schopfen finden sich im Bh. manche Abweichungen vom M. Es war eine
logische Umgestaltung, daB im Bh. die ,,sieben anderen Manu’s” weg-
gelassen worden sind, denn dadurch wird ein Widerspruch mit den Versen
iiber die Manu’s (M. I, 61 sqq., Bh. 101 sqq.) vermieden35. Fiir das von
den M.-Kommentaren verschiedenartig gedeutete Wort devanikiyan3®
schreibt Bh. daityan (Didmonen).

In den Versen 59-60 kommen von den in M. I, 37-38 aufgefiihrten
Geschopfen die Suparna’s und die Wolken nicht vor.

Von den in M. I, 39 erwiahnten Tieren fehlt im Vs. 61 vanara und bei
vyalan fehlt das Attribut ubhayatodatah ; anderseits aber kommen vara-
ha, gaja und aéva nur im Bh. vor. Die Bedeutung von ubhayatodant ist
im pw.: ‘unten und oben Schneidezihne habend’. Die gleiche Erklirung
geben auch die Kommentare des M. (Medh.: dve dantapamkti utta-
radhare yesam bhavatas te ubhayatodatah), dementsprechend steht es
auch in der Ubersetzung von Biihler: ,,with two rows of teeth”. Etymo-

M app. 23,25 33 ¢f. Jolly, Recht u. Sitte, 23. 8 s. pp. 23, 25.

% cf. Hacker, Two Accounts of Cosmogony (in: Jiianamuktavali. Com-
memor. Vol. in Honour of J. Nobel. New Delhi, 1959), 89.

% Biihler: SBE. XXV, p. 14, n. 36.




N i B T A SO o P P4 ey

26 Einleitung

logisch aber lieBe sich auch der Sinn rechtfertigen: ‘auf beiden Seiten (je) B
einen Fangzahn habend’®”. Es ist also die Méglichkeit nicht von der Hand de
zu weisen, daB der Bearbeiter der Fassung des Bh. das Wort in diesem Z
letzteren Sinne als substantiviertes Adjektiv mit der Bedeutung ‘Elefant’ ni
erklirt und daher mit dem Worte gaja ersetzt hat. Genau derselbe Unter. ks
schied befindet sich auch in Vs. 65, der Entsprechung von M. I, 43. N

Fiir den etwas umstéindlichen Vers M. I, 41, wo Manu wieder in erster m
Person von sich spricht, steht im Bh. eine einzige kurz und klar abgefaBte di
Zeile : So schuf dieser glinzende Gott (= der erste Prajapati) die Dreiwelt. A
Anders als sonstwo ist also hier die Fassung des Bh. kiirzer als der M. A
Text38.

M. I, 50 erscheint in Vs. 72 in einer vereinfachten Gestalt: So viele Sp
Zustinde (wie oben geschildert) sind nun von jenem lichtvollen, glinzen. in
den, méichtigen Gott in diesem immer furchtbaren, stets verédnderlichen at
Samsara hervorgegangen. Wi

Das zweite Wort in Vs. 75, svapiti, fiir svapati des M. I, 53 ist nur eine
Verschreibung, verursacht wohl durch das in der vorigen Zeile an der- B!
selben Stelle stehende gleiche Wort. Fiir karmatmanah §aririnah steht im V
Bh. jantavah karmabandhanah. Beide M.-Worte konnen verschiedentlich
erklirt werden3®. Der Ausdruck im Bh., von der Grundbedeutung des Ei
ersten Wortes (,,durch das Karman gefesselt’) ausgehend, hat etwa den B
Sinn: ‘die Geschopfe, die unter dem Gesetz des Karman stehen’. fr

M. I, 55-56, wofiir die Kommentare drei verschiedene Erkldrungen pl
geben®, wurden in den Versen 77-78 eindeutiger gestaltet. Fiir "yam tu v
im M. steht im Bh. yada, was sonst auch in den Varianten des M. ge
vorkommt; dadurch fillt im Bh. das von den Kommentaren des M. ke
hinsichtlich seiner hier anzunehmenden Bedeutung umstrittene Wort
ayam aus. Ferner wird im Bh. mit gréBerem Nachdruck hervorgehoben, i
daB es sich um eine weitere neue Funktion und um die individuelle Sc
Seele handelt. le

M. I, 58-60 gehoren zur ,,Rahmenerzihlung” des M., selbstversténdlich h¢
fehlen sie also im Bh. Die drei nichsten M.-Verse handeln von den N
anderen Manu’s und nehmen Bezug auf ,,diesen” (also den anwesenden)

Manu Svayambhuva. Diese kurze Partie hat im Bh. weiter unten eine M
Entsprechung?!. di

Mit Vs. 80 wird im Bh. die vorhergehende Partie des Schopfungs- B
berichtes abgeschlossen: Brahman schafft zu Beginn eines Kalpa und Si
vernichtet am Ende desselben ; ein Tag von ihm schlieBt mit einem Kalpa Py
hienieden (also: ein Tag Brahman’s ist so lang wie ein Kalpa auf der de

Erde). Dementsprechend wird als Thema der nichsten Partie die Zeit-
berechnung des Kalpa angegeben.
Die konzise Darstellung der kleineren Zeiteinheiten in M. I, 64 hat in

37 of. Whitney, SanskrGramm.® § 396. isf
B4 p. 99. 39 Biihler: op. c. p. 17, n. 53.
40 op. c. pp. 17 sq., nn. 55-56. Q.g.p.-240.




(ie)
ind
em
nt’
er-

ster
Bte
elt.
M.

iele

hen

ine

18-
and

\Ipa
der
eit-

t in

[TI. Der Haupttraktat (1) 27

Bh. 81-82 eine deutlichere Fassung; anderseits aber, durch Einschaltung
des Begriffes ,ksana’ tritt hier auch eine inhaltliche Verschiedenheit
zutage. Im Bh. verhalten sich diese Zeiteinheiten zueinander wie folgt: 18
nimesa’s sind eine kastha, 30 kastha’s sind eine kala, 30 kald’s sind ein
ksana, 12 ksana’s sind ein muharta, 30 muhirta’s sind ein Tag und eine
Nacht. Es sei noch auf die wortspielartige Nebeneinanderstellung von
muhiirta und mauh@irta in 82a hingewiesen. AnschlieBend werden auch
die groferen Zeiteinheiten erklért : 30 Tage und Néchte sind ein Monat, je
zwei Monate sind eine Jahreszeit, drei Jahreszeiten sind ein Halbjahr,
zwei Halbjahre sind ein Jahr (83).

In M. I, 70 wird kurz angedeutet, wie sich die Zeitdauer der drei
spateren Weltalter zum ersten, dem Krtayuga, verhilt. Was hier nur
implicite enthalten ist, wird in Bh. 89-91 ausfiihrlich dargelegt, indem
auch die Namen der einzelnen Yuga’s (Treta, Dvapara, Tisya) angegeben
werden, und die Zeitdauer derselben genau ausgedriickt wird.

Nach M. I, 78a hat das Wasser als Qualitit den Geschmack (rasa). In
Bh. 99b hat dieses Wort das Attribut sarvalokasya bhavanah, nach der
Variante pavanah; beide Lesarten ergeben einen annehmbaren Sinn.

M. I, 80a ist mit Bh. 101a identisch, 80b aber hat erst in Bh. 105¢ seine
Entsprechung. Die eingeschalteten zehn Zeilen im Bh. enthalten den
Bericht iiber die Manu’s, der im M., wie wir oben sahen??, an einer
friiheren Stelle steht (I, 61-63). Diese Textumstellung zeugt von einer
planméBigen Gruppierung. Die Textpartie M. I, 61-86 hingt mit der
vorhergehenden sowieso nicht eng zusammen?®. Und in M. I, 80a wird
gesagt, dal die Manvantara’s unzéhlig sind ; der Bericht iiber die Manu’s
kann also sinngeméf auch nach dieser Zeile seinen Platz haben%.

Im M. werden nur die ersten sieben Manu’s erwihnt, von den spiteren
sieben aber ist gar keine Rede. Hingegen wird im Bh. 101bc (dessen durch
Schreibfehler verdorbener erster Pada als tathipyaye sada Brahme zu
lesen ist*®) gesagt, daB die Anzahl der Manu’s vierzehn ist. Es ist aber
héchst auffillig, daB M. I, 62 im Bh. fehlt; dieser Vers gibt namlich die
Namen der im vorhergehenden Sloka erwihnten sechs Manu’s an%.

M. I, 63a bezieht sich auf die sieben Manu’s aus dem Geschlecht des
Manu Sviayambhuva, der entsprechende Halbvers 104b im Bh. aber auf
die sieben zukiinftigen (bhavisya) Manu’s. Diese sind : die fiinf Savarni’s,
Bhautya und Raucya (104a%”). Den Zeilen 104ab stehen die Halbverse
S‘ivapurana Dharmasamhita 58, 4b—5a im Manvantara-Abschnitt des
Purina Paficalaksana%® inhaltlich am néchsten. In beiden Fassungen ist
der zweite Pada der ersten Zeile identisch : Bhautyo Raucyas tathaparah.

Fir M. I, 82 sind in den Kommentaren verschiedene Erkldrungen zu

S50, 26 43 of, Hacker, 1. c. 4 of. p. 88,
% Jahn, Kosmog. Grundanschauungen, 43. — Der erste Fehler, tathapyahe,
18t auch im Bh, beibehalten worden. 46 3. p. 99.

# Savarneyah hier ist zu -nayah zu verbessern.
8 Kirfel: PurPafic. p. 254, S1. 5b/6a, Text u. krit. App.




T e e ) SN e e B DR -3 TS TS e e

28 Einleitung

lesen®. Der Hauptunterschied liegt in der Auffassung der Bedeutung von
agama. Einige erkliren dieses im Abl. Sing. stehende Wort, entsprechend
dem vorhergehenden Verse, als ‘(ungerechter) Erwerb’ (Kull. : adharmena
dhanavidyader arjanat; Nar.: arthagamarthat; Ragh.: caurikadeh), so
auch Biihler in seiner Ubersetzung: ‘(unjust) gains’; andere als ‘sacred
lore’ (Medh.: vedakhyat; Nand. und Gov.: §astrat); Ram. als ‘Ungeseta-
lichkeit, Unrecht’ (adharmasya agamat: adharmat). Im Bh. (107-108)
steht agamah, mit dharmah koordiniert, also ungefihr in der Bedeutung
‘sacred lore’. Ferner wollte der Bearbeiter dem im vorigen Verse erwihn.
ten Mythos iiber die vier Fiile des Dharma hier offenbar aus dem Wege
gehen und hat den Text dementsprechend geéndert. Der Sinn des Verses
im Bh. ist: Wie die heiligen Lehren und der Dharma (= das Gesetz) in der
Treta und den anderen Weltaltern nachlassen, so wird der Dharma (= das
moralische Verdienst) infolge von Diebstahl, Unwahrheit und Betrug um
(je) ein Viertel vermindert.

In M. I, 91 und in Vs. 117 heiBt es, der Siidra soll den oberen Kasten
dienen, und zwar nach dem M. ,,ohne Murren”’, nach dem Bh. aber ,,der
Ordnung nach”.

Die Fassung von M. I, 92-93 im Bh. (118-119) unterscheidet sich z. T.
wesentlich vom M.-Text: Der beste Teil des Menschen ist oberhalb des
Nabels, deshalb ist auch der Mund des Svayambhi reiner (oder elativisch:
am allerreinsten), aus diesem Munde ist der Zwiegeborene entstanden, das
ist der vedische Ausspruch. M. I, 94, 98 und 101 erscheinen in Bh. 120, 124
und 127 in vereinfachter Gestalt.

AuBer den schon erwihnten Synonymanwendungen im Abschnitt iiber
die Schopfung seien noch genannt: ksanaruc (60) fiir vidyut (M. I, 38);
sarvam jagat (79) fiir sarvam caracaram (M. I, 57); saumanasa (100) fiir
daivika (M. I, 79).

Im Bh. werden dem Schopfungsbericht noch vier Verse (128-13l)
hinzugefiigt, in denen der Vorrang der Brahmanen vor den anderen
Kasten hervorgehoben wird ; am SchluB hei3t es, der Brahmane geht vom
Maharloka in den Janoloka und Brahmaloka und erlangt die Brahman-
schaft.

An das zuletzt Gesagte kniipft sich der letzte Abschnitt dieses Kapitels
(132-165). Auf die Frage, welche die Tugenden zur Erlangung der Brabh-
manschaft sind, wird geantwortet : die Brahmanschaft wird durch die in
den Lehrbiichern verkiindeten Samskara’s, Garbhadhana usw., 48 an Zahl,
erlangt, jetzt werden also die Samskara’s verkiindet (132-138). Vs. 134 ist
mit 138ab identisch.

Das Vaikhanasagrhyasiitra und das Ga. unterscheiden 40 Samskara’s®.
Unser Text, wie oben erwihnt, spricht von 48; aber richtiger gesagt
handelt es sich hier um 40 Samskara’s und 8 Atmaguna’s.

Die Aufzihlung der 40 Samskara’s (139-147a) hingt inhaltlich ganz
eng mit dem entsprechenden Teil des Ga. (VIII, 14-21) zusammen.

49 ¢f, Biihler: SBE. XXV, pp. 22 sq., n. 82. 50 Hillebrandt, RitLit. 41.

u
li



von
end
ena
, 80
red
tz-

ung
hn.
ege
rses
der
das
um

ten
der

des
sch:
das
124

iber
38);
fiir

131)
eren
yom
1an-

itels
rah-
e in
ahl,
4 ist

J’SSO.

yanz

. 41.

[II. Der Haupttraktat (1) 29

Die ersten Samskara’s sind nach Vs. 139: Garbhddhana, Pumsavana,
Simantonnayana, Jatakarman, Annasana, Cida, Upanayana (Varianten
fir die beiden letzten: Cudakarana, Mekhald). Dieser Vers hat in den
Zeilen 2ab des 3. Kapitels eine nihere Entsprechung®. Es ist hochst
merkwiirdig, dafl das Namakarana (das in Ga. VIII, 14 nach dem Jata-
karman steht) im Bh. fehlt, obgleich im folgenden Kapitel auch diese
Zeremonie behandelt wird und die Vierzigzahl der Samskara’s nur mit
dieser Zeremonie zusammen auskommt.

Die niichsten Samskara’s sind: die vier Brahmavrata’s, das Bad (sna-
na), Sadharmacariniyoga (140). Darauf folgt die Vollziehung der Opfer
(yajhianam karma). Folgende Opfer werden genannt: Die fiinf Opfer, die
zum eigenen Heile dienen: fiir Gotter, Ahnen, Menschen, Kob()lde und
Brahman; die sieben Pakayajha’s: Astakakarman, Parvana, Sraddha,
Sravani, Agrahayani, Caitri, A§vayuji; die sieben Haviryajiia’s: Agnya-
dheya (V.; T.: Agnyadhana), Agnihotra, Dar§a bei der Abnahme des
Mondes (vidhusamksaye), Paurnamasa’?, die Caturmasya’s, Niriidhapa-
§ubandha (V.; T.: nirdpanam pasuvadham), Sautramani; die sieben
Soma-Opfer: Agnistoma, Atyagnistoma, Ukthya, Sodasin, Vajapeya,
Atiratra, Aptoryiman (140b-146). Das sind die vierzig Samskara’s
(147a).

Laut 147b sollen anschlieBend die acht Seelentugenden (atmagunah)
aufgefithrt werden. Diese sind : anasiiya, daya, ksanti, anayasa’¥, manga-
la, akdrpanya, §auca, asprha (148). Dieselben Termini sind in einer ande-
ren Reihenfolge auch in Ga. VIII, 23 verzeichnet. Wie in Vs. 149 an-
gedeutet, stehen in den néchsten acht Versen die Definitionen (laksana)
der einzelnen Atmaguna’s. Fiir ksanti wird hier das gleichbedeutende
Wort ksama gebraucht, und abweichend von der obigen Reihenfolge steht
die Definition des §auca schon nach jener der ksama. Die Beschreibungen
sind wie folgt :

1. Anasiiyd: Wenn man die Tugenden dessen, der dieselben besitzt,
nicht verletzt, seine eigenen Tugenden nicht preist und sich iiber die
Fehler anderer nicht freut (150).

2. Daya: Das Benehmen gegen einen Fremden oder Verwandte, gegen
einen Freund oder einen Feind wie gegen sich selbst (151).

3. Ksama: Wenn man wegen eines Wortes und wegen eines im Geist
und im Kérper hervorgerufenen Leides nicht ziirnt und nicht unfreund-
lich ist (152).

4. Sauca: Die Vermeidung von Speisen, die nicht zu essen sind, der
Umgang mit unbescholtenen Menschen und das Verharren im guten
Wandel (153).

U8, p. 30!

%2 In Ga. VIII, 19 werden die beiden letztgenannten zu Dardapaurnamasau
zusammengefaBBt und gelten hinsichtlich der Siebenzahl als ein Opfer, darauf
aber folgt Agrayana, das im Bh. fehlt. 5 Sonst mask., hier neutr.




3 it s i Ik a  ————

30 Einleitung

5. Anayasa: Wenn man ein Werk, durch das der Kérper gequélt wird,

gar nicht tut, sollte es auch ein gutes Werk sein (154). i1
6. Mangala: Das stete Tun dessen, was gepriesen ist und die Vermei. S
dung dessen, was nicht gepriesen ist (155). W
7. Akarpanya: Wenn man unbetriibt selbst von einem Wenigen Tag fi
fiir Tag etwas schenkt (156.
8. Asprha: Wenn man selbst mit einem ganz geringen Dinge, so wie es V
ist, zufrieden ist, ohne die Verletzung fremden Kigentums (157). T
Diese Definitionen haben sonst keine Parallele in der Dharma-Litera- W
tur, nur Haradatta’s Kommentar zu Ga. VIII, 235 enthéilt ebenfalls im 7
Sloka-Metrum die Beschreibungen der acht Seelentugenden. Aber nur bei ;t

einer Definition (6) stimmen Bh. und Haradatta fast wortlich iiberein. Die
tibrigen sind in beiden Texten nicht nur im Wortlaut, sondern mehr oder 1
weniger auch inhaltlich verschieden. 2

Die letzte, etwas konfuse Partie dieses Abschnittes enthélt allgemeinere

spruchartige Regeln im Anschluf} an die Samskara’s. Vs. 159 ist mit M. II, b
26 identisch, mit dem Sloka, der im M. den Abschnitt iiber den Varna- %
dharma beginnt. Die Zeilen 161b—163 sind in beiden Ausgaben des Bh. in ;1
Klammern gesetzt, mit der Bemerkung, daB sie nur in einer Handschrift h
vorkommen und dem Gegenstande fernstehen. Von den iibrigen Versen a
sei noch erwahnt: Wer durch diese Samskara’s geweiht wird, erlangt die V
Brahmanschaft und geht in Brahman’s Welt (158). Wer die Samskara’s
des Brahmanen in diesem Purana hort, kennt und liest, erlangt Wohl- P
stand, Gedeihen, Ruhm, hochstes Gliick, Vermogen, Reichtum, Lob, (;(
Sohne, Freunde, Schonheit und dann die Sonnen- und Brahmanenwelt i
(164-165). 3
3. Kapitel d
D
Nach dem Anfangsverse sollen jetzt die Samskara’s der Kasten, an- Ti
gefangen mit dem Jatakarman, und der Dharma der A§rama’s verkiindet
werden.

Wie schon erwéhnt, entsprechen die Zeilen 2ab Vs. 139 des vorher-
gehenden Kapitels®; der erste Halbvers ist in beiden identisch. Hier
ersetzen diese Zeilen M. II, 27a, wihrend 2¢ mit der zweiten Halfte des
M.-Verses wortlich iibereinstimmt. Der so erweiterte Vers 2 aber ist wegen
der Verquickung urspriinglich unabhiingiger Satzstiicke grammatisch
unkorrekt.

Als weitere Alternativen fiir den Tag des Namadheya werden neben
dem auch in M. IT, 30a erwihnten zehnten und zwolften Tage in Bh. 5

5a noch der Vollmondstag und der achtzehnte Tag angegeben. Die zwei m

Konjunktionen va in M. II, 30b wurden in Halbvers 5b in ca verwandelt, A

wodurch diese Zeile keine weitere Alternative einfiihrt, eine Auffassung, v

die der Erklirung des Kull. entspricht?. U
54 Tn der Ausgabe der ASS. 24. 5.5 P29

56 cf. Biihler: SBE. XXV, p. 35, n. 30.




an-

det

[ier
des
en
sch

hen
5,—‘
wel
elt,

ng,

[TI. Der Haupttraktat (1) 31

Bei den Regeln iiber die Namengebung der vier Kasten (M. I, 31) wird
in Bh. 6-7 je ein Name als Beispiel aufgefiihrt: fiir einen Brahmanen
Sivadarman; fir einen Ksatriya Idamvarman (im Bh, Induvarman),
wohl zu Indravarman zu emendieren; fiir einen Vai§ya Dhanavardhana;
fiir einen Stdra Sarvadasa.

Nach M. IT, 34 soll das Nigskramana im vierten Monate stattfinden. In
Vs. 10 steht als Alternative der zwolfte Tag; hier liegt offenbar eine
Textverderbnis vor.

Mit M. II, 36 und dem entsprechenden Vs. 12 beginnt das Thema der
Weihe (upanayana). Fiir rajiiah am Schlusse des ersten Pada der zweiten
Zeile im M. wurde an derselben Stelle des Halbverses 12b auf eine gekiin-
stelt anmutende Weise die Anrede rajan geschrieben.

Durch die Anderungen am Texte des M. II, 37 kommt in Vs. 13
deutlich zum Ausdruck, was die Kommentare zu dieser Stelle des M.
sagen: die Person mit einem besonderen Wunsche ist nicht der Junge,
sondern der Vater5.

Die Vorschrift iiber die beiden Kleidungen der Schiiler ist in Bh. 17,—17
genauer und klarer als in M. IT, 41. In M. II, 45 sind fiir die Stibe der drei
oberen Kasten nur je zwei Holzarten vorgeschrieben, in Bh. 21,-21 aber
heiflt es, die Stébe der Schiiler sind von je drei Arten : bei dem Brahmanen
aus Bilva, Palasa oder Plaksa; bei dem Ksatriya aus Vata, Khadira oder
Vetasa; bei dem Vai§ya aus Pilu, Udumbara oder Aévattha.

M. II, 50 und Vs. 26 stimmen fast wortlich iiberein. Die ersten drei
Pada’s sagen, der Schiiler solle zuerst von seiner Mutter oder Schwester
oder miitterlichen Tante betteln; der letzte Pada, ya cainam nédvama-
nayet, lautet in Biihler’s me‘sctzung: »,or of (some other) female who
will not disgrace him (by a refusal)”. Der Stil ist hier siitra-artig konzis,
da das dem Relativpronomen ya entsprechende Demonstrativum fehlt.
Durch Hinzufiigung der Zeile 26, im Bh. wurde die Konstruktion deut-
licher, da dieser Halbvers das Demonstrativum sa enthilt. Die letzten
anderthalb Zeilen im Bh. kénnen nun auf zweierlei Art erklirt werden.
Wenn ca hier mit va gleichwertig ist, dann heiBt es: ,,oder jene (Frau), die
ihn nicht abweist, soll seinem GefiB Gold, Silber und Speise zukommen
lassen”. Sollte aber ca hier ,,und’’ bedeuten, dann wire der Sinn: ,,und
jene (von den obenerwihnten drei Frauen), die ihn nicht abweist”” usw. Es
fallt sehr auf, daB eben bei dem Betteln als Almosen nicht nur Speise,
sondern auch Gold und Silber gespendet werden sollen, was in den Paral-
lelstellen gar nicht gesagt wird. Hier, in diesem spiteren Einschub,
kommt also die Habsucht der Brahmanen deutlich zum Vorschein.

Die mit Bh. 32a identische erste Hilfte von M. II, 56 sagt u. a., daB
man ,,in der Zwischenzeit” (antara) nicht essen darf. Das nicht eindeutige
Adverb antara wird von den Kommentaren verschiedenartig erklirt. Die
von der Mehrzahl angenommene Deutung, die auch Biihler in seiner
Ubersetzung anwendet, ist: ,,between (the two meal-times)”’. Diese Er-

% Biihler: op. c., p. 36, n. 37.




R e e o 0 T o P T A Tt ST A RS S e 3eamer

32 Einleitung
klarung geben Medh. (als erste Erkldrung), Nar., Kull., Ragh. und Goy. in
Eine ahnliche Regel enthalten auch andere Dharma-Werke: Ba. II, 13, fo

11; Ap. IT, 1, 2; Vi. LVIII, 48. Daneben hat Medh. noch zwei weitere
Erklarungen, von denen hier zu erwéihnen ist: man darf nicht essen,
nachdem man seine Mahlzeit unterbrochen hat. Nand. und Ram. haben
wieder andere Deutungen.

Im Bh. wird zur Erklirung dieser Regel eine kurze Legende ein.
geschaltet (32b—41a): Wenn ein Mensch in der Zwischenzeit aus Gier ifi,

geht er in dieser und jener Welt zugrunde, wie einst der Vai$ya mit Ui
Namen Dhanavardhana. Dieser reiche Vai§ya lebte im Krtayuga. Einmal kl.
zur Sommerzeit a} er nach Vollendung des Vai§vadeva-Opfers mit seinen Ei
Angehérigen. Wihrend der Mahlzeit wurde ein lauter, kliglicher Ton od
gehort. Er lieB das Essen stehen, eilte hin und ging aus dem Hause hinaus. st
Als der Ton aufgehort hatte, kehrte er ins Haus zurtick und a3 den Rest

seiner Speise. Aber im selben Augenblicke, da er gegessen hatte, zerfiel er D;
in hundert Teile. Deshalb darf man in der Zwischenzeit nicht essen.

Daraus ist ersichtlich, daB der Diaskeuast das Adverb ,,antara’ nicht eil
in der allgemein angenommenen Bedeutung auffafite, sondern in dem de
Sinne, der mit der obenerwihnten zweiten Erklirung des Medh. genau te
tibereinstimmt. s

Die erste der in M. II, 56b (= Bh. 41b) gegebenen Vorschriften,
namlich das Verbot des tiberméafigen Essens, \\11(1 in Vs. 42 medizinisch ra
begriindet: Durch das iiberméfige Essen entsteht Chylus (rasa); durch kv
den Chylus kommt Krankheit zustande; Bad, Gabe, gemurmeltes Gebet, de
Opfer, Ahnen- und Gotterverehrung haben die Menschen nicht, wenn
Chylus entstanden ist. 16

Von den Synonymanwendungen in diesem Abschnitt seien noch er-
wihnt: vratin (17,) fiir brahmacarin (M. II, 41); anna (30) fir aana (M. ge
11, 54). di

An die zweite Vorschrift in Halbvers 41b, dal der Zwiegeborene nir- ci
gendswohin unrein gehen soll, schlieft sich der letzte Teil dieses Kapitels. da
Das Thema desselben wird so eingeleitet: Durch die Unreinheit wird der ve
Brahmane den unheilvollen Wesen (yaksa, bhiita, pi$aca, raksas) zugéng- W
lich, deshalb muf} er der Reinheit teilhaftig w erden, duuh die Reinheit
hat er Freude im Jenseits und Diesseits. Ein bmhmane wird rein, wenn er U
den Mund ausgespiilt hat. Es werden jetzt also die Regeln der Mund- Sc
ausspiilung (upaspar§a, auch upasparsana) verkiindet (44—49). (ng

Wihrend im Bh. der Abschnitt iiber das l'pasparéima mit, dieser Ein- :
leitung zusammen beinahe 40 Sloka’s umfaBt, sind im M. diesem Thema L2
bloB fiinf Verse gewidmet (II, 58-62). Der erste und letzte derselben '
stehen im Bh. unmittelbar hintereinander (76-77)%. Die drei mittleren 1“1‘

Sir

Verse sind ins Bh. nicht wortlich aufgenommen worden. Was némlich in
denselben nur kurz angedeutet ist, wird im léngsten Verskomplex dieses
Teiles (50-74) mit gloBeI Ausfiihrlichkeit dal gelegt. Hinsichtlich der

58 g. pp. 35 8q.




oV,

ere
sen,

ben

ein-
iBt,
mit
mal
nen
T'on
VUS.
vest
1 er

cht
lem
nau

ten,
isch
rch
bet,
enn

er-
(M.

nir-
tels.
der
ing-
heit
n er
ind-

Hin-
L)
[ben
sren
h in
eses

der

ITI. Der Haupttraktat (1) 33

inhaltlichen Entsprechung verteilen sich die drei M.-Verse im Bh. wie
folgt:

M. II, 59: Verse 55-61.
M. II, 60: Verse 62-74.
M. I1, 61: Verse 50-54.

Die entsprechenden Versgruppen im Bh. stellen nicht etwa erweiterte
Umarbeitungen der M.-Verse dar, sondern haben nur inhaltliche An-
klinge an dieselben. Dabei enthalten sie selbstverstidndlich sehr viele
Einzelheiten, die zwar im M. fehlen, aber sonst groBtenteils in dem einen
oder dem anderen der Dharma- und Grhya-Werke vorhanden sind. Nach-
stehend werden bei den Vorschriften auch die Parallelstellen aufgefiihrt.

Die Haltung bei dem Upaspar§ana ist in den Versen 50-52 beschrieben.
Die einzelnen Regeln sind :

Hinde und Fiile gewaschen; nach Osten oder Norden gewandt; an
einem reinen Orte sitzend; den rechten Arm zwischen den Knien; mit
der Opferschnur; die FiiBe gleichméBig haltend ; das Haar auf den Schei-
tel des Kopfes aufgebunden; nicht stehend ; nicht sprechend ; nicht hin-
schauend (s. unten); nicht eilend.

Am Schlusse des Verses 52 steht noch : kudhito véapi tyaktva. .. sudi-
ratah. Das Wort kudhitah ist unerklirbar; es kann wohl am besten zu
kudhiyah emendiert werden®. Die Regel bedeutet also etwa: ,,sich vor
den schlechten® Gedanken auf das entschiedenste hiitend’’.

Parallelstellen: M. 11, 61; Ga. I, 35-36; Ba. I, 8, 11, 18; :&p. bAS. 1500
16,1, 8; Va. III, 26, 30; Vi. LXII, 5; Y. I, 18; GoGr. 1, 2, 5, 12, 14, 20, 27.

Zur Vorschrift ,,nicht hinschauend”’ sei noch bemerkt: Unter den Re-
geln fiir den Yogin in der Bhagavadgita lautet der letzte Pada von VI, 13:
disa$ cdnavalokayan®!, im Bh. aber der zweite Pada von Vs. 52: tatha
cinavalokayan. Dementsprechend ist hier im Bh. héchstwahrscheinlich
das Wort disah hinzuzudenken. Der genaue Sinn wére also: ,,nicht (nach
verschiedenen Richtungen) hinschauend”. Das entspricht ungefihr der
Wendung na, vilokayan in Ba. I, 8, 18 und GoGr. I, 2, 14.

In den Versen 53-54 wird die Beschaffenheit des Wassers bei dem
Upaspar$ana angegeben. Das Wasser soll sein: Klar; nicht hei; ohne
Schaum ; ohne Schmutz; nicht verdorben durch einen Stoff, der farbig ist,
(nach etwas) schmeckt oder riecht; ohne Blasen.

Parallelstellen: M. II, 61; Ba. I, B 17 f\p. I, 15, 6; Va. I1I, 31, 36; Vi.
LXII, 5; Y. I, 20; GoGr. I, 2, 22-23.

In Verbindung mit dem Upasparsana handeln die Verse 55-61 von den
Tirtha’s, d. h. den Teilen der Hand. Zuerst heif3t es, an der rechten Hand
sind fiinf Tirtha’s: Devatirtha, Pitrtirtha, Brahmatirtha, Prajapatya,

% Das im Bh, dafiir stehende Wort kupitah wiirde hier keinen Sinn haben.
% cf. Whitney, SanskrGramm.5 § 506.
% In der Ubersetzung von Garbe: ,,und schaue nach keiner Richtung hin”.




o e T e e Y B AN PN IO I re———
A e - 1 —— e ey e - LT - TR Y I T e e

34 Einleitung

Saumya (55). Dann folgt die Topographie der einzelnen Tirtha’s (56-57),
und zwar: di

Brahma-tirtha: oberhalb der Daumenwurzel; Kaya-tirtha (= Praja.
patya): an der Wurzel des kleinen Fingers; Daivata-tirtha: an den
Fingerspitzen; Pitrya-tirtha: zwischen dem Zeigefinger und dem Dau.
men; Saumya-tirtha: in der Mitte der Hand. q

Die Parallelstellen sind M. II, 59 und die in der Synopsis der Uber. ;i

setzung Biihler’s dazu aufgefithrten Parallelen®?, wo noch zu Va. III, 2§ 5
auch 64-68 hinzuzufiigen sind. Hinsichtlich der Anzahl, Benennung und
Topographie der Tirtha’s weichen diese Stellen voneinander und vom Bh, =
in mehreren Einzelheiten ab dI:
Die Handlungen, die durch die einzelnen Tirtha’s auszufithren sind, P
werden in den Versen 58-61 beschrieben. Dieser Abschnitt hat keine
Parallelstellen (hochstens mit der letzten Zeile ist der mit M. II, 58 Z¥
identische Vers 76% zu vergleichen) und manches darin ist unklar. Wir er;
fithren also nur die Angaben auf, deren Erkldrung sicher scheint. Mit dem P
Devatirtha sind die Gotterverehrung und die Darbringung von Huldi ge
gungsgaben auszufithren ; mit dem Prajapatyatirtha die Darbringung von
Speisen und das Opfer mit gerosteten Kornern; mit dem Saumyatirtha in
das Essen von Sauermilch; mit dem Pitrtirtha das Sattigen der Ahnen; Ge
mit dem Brahmatirtha das hochste Upasparsana. R
Danach wird das eigentliche Thema des Upasparsana wieder auf- ge
genommen. Im folgenden Abschnitte (62-74) werden die in M. II, 60 iiber Gr
den Vollzug des Upasparsana kurz angegebenen drei Vorschriften (drei-
mal Wasser schliirfen, d. h. den Mund ausspiilen; zweimal den Mund da
abwischen; gewisse Teile des Korpers mit Wasser berithren) ausfiihrlich un
mit vielen Einzelheiten dargelegt. Die Parallelstellen zum gesamten Ab- erd
schnitt sind ebenfalls in Biihler’s Synopsis® bei M. II, 60 enthalten; hier
ist Ba. I, 8, 19-21 noch mit 26 zu erginzen, das die dritte Upasparsana- P
Regel enthilt. Bei den einzelnen Angaben unterscheiden sich auch hier
vielfach die Parallelstellen und das Bh. Dieser Abschnitt setzt sich aus Ve
vier Partien zusammen. ¢ >
Die erste Partie besteht bloB aus drei Zeilen (62). In den beiden ersten Ael
werden zur Vorschrift iiber das dreimalige Wasserschliirfen noch einige klu
Verhaltungsregeln angegeben, deren dhnliche schon in den Versen 50-52 DF
enthalten sind®. Die hier vorgeschriebene Haltung ist: :
Mit dichten (V.: getrennten) Fingern an der Hand (s. unten); aufmerk- -
sam ; wohlgemut; ohne einen Laut aus dem Munde.
Die speziellen Parallelstellen zu dieser Partie sind: Ga. I, 36; Ba. LS8, an
18; Va. III, 26; Vi. LXIL, 5; GoGr. I, 2, 18. Ag
Bei der ersten Regel sagt die Variante genau das Gegenteil des Textes. M
Welche Lesart zu bevorzugen sei, ist in Ermangelung von Parallelstellen :
zu dieser Einzelvorschrift nicht zu entscheiden. We
Go
s2 SBE. XXV, 537. 6 g, pp. 35 8q. In]
ilae 85:g Pd9s ge




51),

raja-
den
Dau.

Tber-
[, 26
und
Bh.

sind,
eine
, 58
Wir
dem
uldi-
yon
rtha
nen;

auf-
tiber
drei-
[und
rlich
Ab.
hier
ana-
hier

| aus
rsten
inige
0-52
rerk-

Ls,

xtes.
ellen

III. Der Haupttraktat (1) 35

In der letzten Zeile wird als das Thema der nichsten Partie angekiin-
digt, welche Gotter man durch dieses Mundspiilen erfreut.

In der zweiten, lingeren Partie (63-70) werden nicht nur die erste,
sondern auch die beiden weiteren UpasparSana-Regeln auf die Weise
behandelt, daB iiberall bei den einzelnen Handlungen die heiligen Texte,
Gottheiten usw. aufgefiihrt werden, die man durch diese Handlungen
erfreut.

Hinsichtlich der ersten Regel sagt Vs. 63, mit dem ersten Wasser-
trinken erfreut man den Rg-, mit dem zweiten den Yajur- und mit dem
dritten den Samaveda. (In den beiden letzten Zeilen sind die zweiten
Pada’s identisch.)

Vs. 64 befalt sich mit der zweiten Regel, nach welcher man den Mund
zweimal abwischen soll. Wenn man den Mund das erste Mal abwischt,
erfreut man den Atharvaveda, das zweite Mal die Itihdsa’s und die
Purdna’s. Die Handlung selbst wird mit der rechten Daumenwurzel aus.-
gefiihrt.

Die dritte Regel, die Beriihrung gewisser Korperteile mit Wasser, wird
in den Versen 65-68 behandelt. Die betreffenden Korperteile und die
Gottheiten usw., die man bei der Beriihrung derselben erfreut, sind : Kopf:
Rudra; Haarbusch: die Rsi’s; Augen: Ravi; Nase: Vayu; Ohr: die Welt-
gegenden; Arm: Yama, Kubera, Varuna, Vasava, Agni; Nabel: die
Gruppe (? granthi) der Lebensgeister; Fiile: Visnu.

SchlieBlich sprechen die Verse 69-70 vom vergossenen Wasser. Wenn
das Wasser die Erde bedeckt, erfreut man den Schlangenfiirsten Vasuki
und die anderen Schlangen; wenn die Tropfen in die Erde hineinfallen,
erfreut man die vier Scharen von Kobolden.

Die Textinderungen des Bh, in dieser Partie sind nicht nur willkiirlich,
sondern auch stoérend.

Die dritte Partie (71-73) erginzt inhaltlich die dritte Upaspar§ana-
Vorschrift, indem sie mitteilt, mit welchen Fingern die einzelnen Korper-
teile beriihrt werden sollen. Mit dem Daumen und Zeigefinger soll man die
Augen beriihren ; mit dem Mittelfinger und Daumen den Mund; mit dem
kleinen Finger und Daumen das Ohr; mit den Fingern (also auBer dem
Daumen mit den iibrigen Fingern) den Arm; mit dem Daumen den
runden Nabel; mit allen den Kopf.

Die, wie die erste, bloB aus drei Zeilen bestehende vierte Partie (74) gibt
an, welche Gottheiten die einzelnen Finger darstellen: der Daumen ist
Agni, der Zeigefinger Vayu, der Ringfinger Siirya, der kleine Finger
Maghavan und der Mittelfinger Prajapati.

Eine Sentenz allgemeineren Inhaltes iiber das Upasparsana ist Vs. 75:
Wenn der Brahmane den Mund so gespiilt hat, erfreut er die Welt, alle
Gottheiten und die Menschen, deshalb soll man den Brahmanen, den
Inbegriff aller Géotter, stets verehren. Derartige Sentenzen bilden sonst
gewohnlich den AbschluB eines Themas. In den beiden folgenden Versen

4 Lész16, Parallelen




R S et A SRR, . o -—
R S T e A 0 TR g T R PP T e

36 Einleitung

aber ist noch vom UpasparSana die Rede; diese stimmen, wie schon

erwahnt®, mit M. II, 58 und 62 iiberein. B
Damit sollte also die Beschreibung des UpasparSana eigentlich ab. m
geschlossen sein, und in der Tat wird in den beiden néchsten Versen, die K
die Entsprechungen mit dem M. unmittelbar fortsetzen, wieder das Upa- at
nayana behandelt. Vs. 78 entspricht M. II, 63 ; die zweite Zeile beginnt im V
M. mit savye pracinam aviti (V.: pricina aviti), im Bh. mit savyena A
pracinaviti. Dadurch haben wir hier den Terminus pracinavitin, den auch W
Biihler in seiner Ubersetzung des M. anwendet, die Konstruktion des
Satzes aber wird locker. i
Merkwiirdigerweise wird nun mit Vs. 80 das Thema des Upasparsana V.
wieder aufgenommen. Hier heit es namlich, der Brahmane soll bei dem de

Mundspiilen ,,upavitin” und ,,antarjanu’ sein. Inhaltlich bildet dieser
Sloka also eine Parallele zu den Versen 50-51 und ist hier zweifellos nur

wegen der in den vorhergehenden zwei Versen vorkommenden Worte D
upaviti und upavitam eingeschoben worden. T,
Verse 81-82 sollten ihrem Inhalte nach unmittelbar nach Vs. 74 stehen, is
da sie weitere Angaben iiber die Hand mitteilen: die Handlinien in der d
Mitte der Hand sind die Ganga und andere Fliisse, die Fingerglieder sind isf

die Berge und die rechte Hand des Brahmanen ist der Inbegriff aller
Gotter. W
Vs. 83 ist eine endgiiltige AbschluBformel zu den Regeln iiber das 11

Upasparéana, mit der Verheifung, daB man dadurch in den Himmel
kommt87. W
be
4. Kapitel “\

Der Anfangsvers iiber die Zeremonie des Haarschneidens bei den drei
oberen Kasten weicht von M. IT, 65 nur insofern ab, als hier die Zeit- A
angabe von zwei Jahren auf drei erhoht wurde. In M. 11, 66 heiBt es, die de
ganze Serie (von Zeremonien) soll fiir die Frauen ohne Rezitation vol- ge
zogen werden; nach Vs. 2 aber bezieht sich diese Regel nur auf die al
Zeremonie des Haarschneidens. T:

Durch Textverderbnisse ist Vs. 3, die Entsprechung des M. II, 67, in bl
der zweiten Zeile unklar. Die Anderung an M. II, 69 in Vs. 5 erscheint

wegen der duBeren Ahnlichkeit der letzten Worte geradezu gekiinstelt: se
fiir §iksayet . . . aditah steht das sonst gleichbedeutende prathamam . ... 11
adiset. vi
Zu den in M. II, 70 aufgefiihrten Eigenschaften der zu unterrichtenden
Schiiler sind in Vs. 6 noch hinzugetreten : aufmerksam, wohlgemut, sicher ar

stehend. Dadurch, daB fiir das letzte Wort des M. I1, 73, caramet, in Vs.9 il
varayet geschrieben wurde, ist die Satzkonstruktion deutlicher geworden.

85 8 P32
67 Die textgeschichtliche Entwicklung des Upasparsana-Abschnittes s. pP:
90 sqq. Z.




hon

ab-
 die
Jpa.
t im
ena,
vuch
des

Sana
dem
leser
nur
orte

hen,
| der
sind
aller

das
nmel

drei
Zeit-
, die
voll-
f die

7, In
heint
stelt:

nden
icher
Vs. 9
rden.

s. pp-

ITI. Der Haupttraktat (1) 37

Der Kreis der in M. II, 84 erwiahnten verschiedenen vedischen Opfer-
handlungen ist in Vs. 20 bedeutend erweitert, indem hier Opfer, Askese
und Gabe gesagt wird. Fiir das neutrale Brahma, das von den meisten
Kommentaren des M. und auch in der kritischen Ausgabe desselben
angenommen wurde, steht im Bh., wie bei Nar. und Nand. (und auch in
Vi. LV, 18) der maskulinische Brahma®®. Bei den iibrigen merkwiirdigen
Abweichungen vom Texte des M. in diesem Verse ist der Text des Bh.
wohl nicht in Ordnung.

In M. II, 85 wird das Mal}, wie die verschiedenen Gebetsarten das
rituelle Opfer iibertreffen, in je zehnfach steigenden Stufen angegeben;in
Vs. 21 sind diese MaBangaben auf eine umsténdliche und nicht ganz
deutliche Weise ausgedriickt.

M. II, 88-100 fehlen im Bh. vollstandig®®.

In Vs. 25 sollen die im vorigen Sloka (= M. II, 101) erwihnten beiden
Dammerungen erklirt werden: Die Frithdimmerung ist zu Beginn des
Tages, die Spdtddmmerung ist zu Beginn der Nacht; die Friihdimmerung
ist (die Zeit am Frithmorgen, wo) die Sterne (noch da sind), die Spét-
démmerung ist (die Zeit zu Beginn der Nacht, wo) die Sonne (noch da
ist).

In Vs. 31 ist medhyam wohl nur eine Korruption fiir medhah, welches
Wort in M. II, 107 als Variante fiir dadhi steht. Fiir mam ma dah in M. IT,
114 schreibt Vs. 38 ma pradah, dadurch aber ist das Metrum unkorrekt?.

Vs. 39 ist eine Glosse, um ,,etymologisch’ zu erkliren, warum sich die
Wissenschaft (vidya) im vorigen Verse ,,$evadhi” (Schatz) nennt: Man
behauptet, ,,8eva’ sei ,,sukha”, andere nehmen an, es sei ,,jfiana’’; da die
Wissenschaft diese beiden enthilt (dharayati), heiBt sie deshalb
,Sevadhi”.

Den drei Zeilen des Verses 41 entsprechen M. 11, 116a, 117a, 116b. Die
Anderung der Reihenfolge im Bh. ist wohl eine bewuBte Umstellung,
denn diese drei Zeilen bilden hier einen Satz. Die im M. zum jfiana
gehorenden drei Attribute beziehen sich im Bh. auf brahman, das hier
also die Bedeutung von jfiana haben soll. Statt der Bezeichnung des
Titers werden im Bh. drei Eigenschaften der Holle (ghora, raurava,
bhimadaréana) genannt.

Der Halbvers 42a hat hier gar keinen Sinn und kann nur durch Ver-
sehen in den Text geraten sein. Fiir die adverbielle Form varam in M. II,
118, die pradikativ gebraucht werden kann™, steht in Vs. 43 die adjekti-
vische Form varah.

M. II, 122a ist in Bh. 47a ein selbsténdiger Satz geworden mit einem
anderen Sinn : Ein Brahmane, ganz auf die Begriilung bedacht, soll einen
ilteren begriiBen.

% cf. Bithler: SBE. XXV, p. 45, n. 84.

% 5. p. 98. 70 Bh, schreibt ma pradah.

™ cf. Kielhorn: Paificatantra-Edition, I¢ (BSS. 4), Notes, p. 1 (zu Text, p. 1,
Z. 15).




e e G o e S A ot ST SR RS ST > e st

38 Einleitung
Verse 52-53 wollen die Wichtigkeit der BegriiBung begriinden: Wenn M
einer, nachdem er begriit wurde, keine Begriifung oder keine Segens. Ve
wiinsche spricht, so kommt er bestimmt in die Holle. Und etymologi. al
sierend heiBt es weiter: ,,abhi” ist der erhabene Visnu, ,,vadayami” ist di
Samkara (also Siva); diese beiden werden also von dem verehrt, der eine be
Begriiung (abhivadana) spricht. Ve
Der dritte Pada von M. II, 128, bhobhavatpirvakam tv enam, wurde m
im Vs. 55 durch die dem Schriftbilde nach sehr #hnliche Wendung bho. bl
bhavatpiirvakatvena ersetzt. Wahrend es in M. II, 130 heif3t, man soll die
hier aufgefiihrten Personen begriilen, selbst wenn sie jiinger sind, sagt Vs, (8
57 ohne diesen Zusatz nur soviel, daB der Jiingste diese Personen be- de
griilen soll. at
M. II, 132 sagt, daB die Frau des Bruders zu verehren ist. Nach Medh. hi
ist hier die Frau des iltesten (jyesthasya) Bruders zu verstehen; genau de
dasselbe Wort steht auch in Vs. 59, wo es noch hei3t, der Brahmane geht V(
durch diese Verehrung zu Visnu’s Stétte. K
Laut der Zeile 61, soll man Séhne, Freunde und Schwesterséhne als sich
selbst betrachten. Dadurch erscheint der dem M. II, 134 entsprechende K
Vers 62 gleichsam als eine Erklirung des hier erwiéhnten Begriffes
‘Freund’. Bei den Jahresbestimmungen wird hier im Bh., an Stelle von ur
drei Jahren im M., nur ein Jahr gesagt. er
Nach M. II, 135 gilt selbst ein zehnjahriger Brahmane als der Vater th
eines hundertjihrigen Ksatriya. Die Abweichung davon in Vs. 63, da8 Vi
niamlich auch der Ksatriya zehnjihrig ist, ist nur eine Textverderbnis, di
entstanden zweifellos durch die versehentliche Wiederholung des im M. di
gleich vor §atavarsam stehenden Wortes dasavarsam™. Dieser Spruch de
wird dem Sinne nach in Vs. 64 fortgesetzt : als Vater des Ksatriya ist der
Brahmane der GroBvater des Vai§ya und der UrgroBvater des Sidra. II
In Vs. 68 sind wieder zwei gekiinstelt ausschauende Anderungen an M. D:
II, 139 mit einem gewissen duBerlichen Gleichklang zu beobachten: fir st
tesim tu samavetdnam steht esam samagame, tata; fiir rajasnatakayor
eva snatakah aber Abhyam samagame, rajan, snatakah. me
Ebenfalls eine gewisse duBere Ahnlichkeit, aber mit einer wesentlichen
Abweichung der Bedeutung befindet sich in M. II, 142 und dessen veréan- we
derter Fassung (Vs. 71): sambhavayati cAnnena ist durch adhyapayati
canyena ersetzt. M
Da durch die kleine Abweichung von M. II, 148 in Vs. 77 (tasya tam fir In
tv asya yam) der Text die Deutlichkeit verliert, ist auch hier eine Text- en
verderbnis anzunehmen, die wohl durch die Parallelitit der in der vorher- Si¢

gehenden Zeile auf derselben Stelle stehenden Worte tasya tam hervor-
gerufen wurde.

Nach diesem Verse ist im Bh. ein Abschnitt iiber den , Mahaguru”
interpoliert (78-85). Der Mahaguru steht hoher als alle anderen ver-
ehrungswiirdigen Personen, entspricht hunderttausend Lehrern, ist der

72 Im Bh, steht die richtige Lesung. Te




enn

>dh,
nau
yeht

sich
nde
iffes

von

ater
daf
s,
) M.
uch

der

WM,
- fiir
Ly or

shen
ran-
yati

) fiir
'ext-
her-

VOI-

o’
ver-

 der

ITI. Der Haupttraktat (1) 39

Mahaguru der vier Kasten. Mahaguru wird der Brahmane genannt, der
vom ,,Jaya”’ lebt. Unter der Benennung Jaya sind zu verstehen: die
achtzehn Purana’s, Rama’s Wandel (= Ramayana), Visnudharma und
die anderen Dharma’s, die Sivadharma’s, das (sic) fiinfte, sich auf Krsna
beziehende (Karsna) Veda, das Mahabharata hei3t? und die von Narada
verkiindeten Srauta- (V.: Saura-) Dharma’s. Der vorziiglichste der Brah-
manen ist der, der das so behéilt. Wer all diese Purana’s und das Maha-
bharata besitzt, ist allwissend und deshalb von allen Kasten zu verehren.

Die fiinf Zeilen in diesem Abschnitte, die den Terminus Jaya erkliren
(81b-83), werden in der Literatur auch sonst mehrfach aufgefithrt?. Bei
der Sandhi-Form jayéti am Anfang der letzten Zeile konnte man zwar
auch an jaya (fem.)? denken, aber es ist doch viel wahrscheinlicher, daB
hier eine Kontraktion metri causa von jaya iti (aus jayah iti)’ vorliegt, da
das Wort jaya (mask.) in diesem Kapitel weiter unten noch mehrmals
vorkommt; und auch iiber das Mahabharata wird in seinem letzten
Kapitel gesagt: dieser Itihasa ist Jaya zu nennen?.

In Vs. 89 kann anyayyam fiir nydyyam vah des M. II, 152 nur eine
Korruption sein?.

Laut des mit Vs. 90 identischen M. IT, 153 ist ein Unwissender ein Kind
und der ,,Mantra-Geber” ist sein Vater. ,,Mantrada’ wird von Biihler,
entsprechend der Erkliarung von Medh. und Kull. als ,,who teaches . . .
the Veda™, bzw. ,,teacher of the Veda” iibersetzt. Zur Fortsetzung sagt
Vs. 91: Der ,,Jaya-Geber” ist sein GroBvater; der Jaya, die Mantra’s und
die Veda’s sind ein dreifacher Kérper. Hier werden also die Mantra’s und
die Veda’s unterschieden, im Gegensatz zur obenerwihnten Erklirung
der Kommentare.

Die Feststellungen iiber die Senioritéiit bei den einzelnen Kasten in M.
IT, 155 und Bh. 93-94 werden im Bh. durch eine Sentenz abgeschlossen :
Die (wirklich) Hochstehenden sind die, die durch den Charakter hoch-
stehend sind.

Die zweite Hélfte des mit M. II, 157 und Va. ITI, 11 iibereinstim-
menden Verses 96 ist mit der Zeile 118b fast ganz identisch?®.

Das erste Glied des in M. II, 158 enthaltenen Vergleiches heiBt ab-
weichend in Bh. 97: ,,Wie ein Méadchen bei Frauen unfruchtbar ist . . .”

Nach diesem Sloka werden die fortlaufenden Ubereinstimmungen mit
M. II. durch einen lingeren Abschnitt (98-119) unterbrochen. Diese
Interpolation, die verschiedene Verhaltungsregeln fiir die Brahmanen
enthilt, hat mehrere, groBtenteils genaue Ubereinstimmungen in Va. III.
Sie erscheinen aber im Bh. in einer verschiedenen Reihenfolge und sind

™ cf. Mahabharata, crit. ed. 1, 1, 205.

™ 5. Hazra, Studies in the Upapuréanas, I (Calcutta, 1958), 112, 347.

™ ,,Bez. der Saura dharmah.” (pw.)

™ cf. Whitney, SanskrGramm.5 § 176b.  Crit. ed. 18, 5, 39.

” Durch Zufall wurde hier im Bh, eine Korrektur angewandt, die dem M.-
Text ganz nahe steht: nyayyam vai. 1.3, pttl.




FEe— e e O T S AN T TP s

40 Einleitung
mehrfach durch andere Verse voneinander getrennt. AuBlerdem sind diese ni
Verse nach Biihler im Va. Zitate8?; und zwei von ihnen haben auch im Ba, ut
und M. XII. genaue Entsprechungen. Es bleibt also dahingestellt, ob
diese Verse im Bh. unmittelbar dem Va. entlehnt worden sind oder aus iil
einer anderen Quelle stammen. Te
Alle Brahmanen, selbst wenn sie des Veda teilhaftig sind, sind ohne das m
Vai¢vadeva-Opfer und ohne Gastfreundschaft nur Sadra’s (98). Die Ve
beiden folgenden Verse sind mit Va. ITI, 3—4 identisch; die Abweichung re
im Bh. ist nur Schreibfehler.
Ein Brahmane hat Nutzen, wenn er zufrieden das Feuer unterhilt 7l
(101). Zur Begriindung wird eine kurze Erzihlung eingefiigt: Die Veda’s Vi
traten vor Brahman und sagten: ,,Die Brahmanen, ohne das Feuer zu sc

unterhalten, beben und studieren auf Erden; warum plagen sie sich
torichterweise durch das Verlangen nach Frucht? Indem sie auf Erden
ohne das Anusthana®! uns studieren, haben sie bei dem Studium von uns
nur Plage®? und keine Frucht. Das Anusthana steht immer héher als
selbst ein griindliches Studium von uns.” Deshalb wird das Anusthana fiir
héherstehend gehalten als das Veda-Studium (102-105). Allerdings wider-

spricht diese Unterschitzung des Veda-Studiums der Regel, die in der Y
ganzen Dharma-Literatur mit besonderem Nachdruck hervorgehoben ni

wird, daB die Brahmanen den Veda studieren sollen. Z. B. eben in M. I,
165 sqq. und deren Entsprechung in diesem Kapitel (Verse 122 sqq.) wird

diese Pflicht den Brahmanen mehrfach eingeschérft. Auch hier haben wir el
also ein Beispiel dafiir, daB selbstéindige Textstiicke ohne Riicksicht auf W
die Widerspriiche eingeschoben werden. b
Mit geringfiigigen Abweichungen stimmt Vs. 106 mit Va. III, 7, Vs. 107 A
aber mit Va. III, 6, auBerdem mit Ba. I, 1, 11 und M. XTI, 115 iiberein. 3
Eine spezielle Speiseregel erscheint in eigenartige Personifikationen
gekleidet. Eine Speise, die einem unreinen, von der heiligen Pflicht abge- II
fallenen, des Veda unkundigen Brahmanen gegeben wird, beklagt sich: sa
., Welche Missetat habe ich begangen ?”” Wenn sie aber bemerkt, daB sie W
einem Brahmanen, der vom Jaya?®?® lebt, gegeben worden ist, dann tanzt Si
sie mit erhobener Hand. Wenn ein mit Wissen und Askese ausgestatteter
Brahmane ins Haus kommt, dann scherzen alle Krauter und sagen: ,,Wir br
werden das hochste Gliick erreichen.” (108-110). Der zweite Pada der M
Zeile 108a ist mit jenem des Va. III, 10a identisch. w
In Vs. 111 heiBt es, man soll kein Geschenk den Brahmanen geben, die de
die religiosen Obliegenheiten nicht erfiillen, die Mantra’s und den Jaya H
u
80 SBE. XIV, p. 16, n. 3. L
81 Practice of religious rites or ceremonies, any religious rite or ceremony” ds
A

(Apte). 82 kleéa hier neutr.; sonst, auch im Bh,, mask.

83 Hier und weiter unten in den Versen 111, 114 und 132 wurde jaya in
Bh, zu japa geéindert. Mit Riicksicht auf das sonstige Vorkommen von jays
in diesem Kapitel ist diese eigenméchtige Anderung durchaus unberechtigt.




lese
Ba.
ob

aus

das
Die

ung

halt
da’s
A
sich
den
uns

als
,fiir
der-
der
ben
o3k
vird

wir

auf

107
ein.
nen
hge-
ich:
) sie
anzt
eter
Wir
der

, die
Jaya

Z)Ily“

a im
jaye
1tigt.

1I1. Der Haupttraktat (1) 41

nicht kennen. Der erste Pada lautet mit jenem des Va. I1I, 5, Ba. I, 1, 16
und M. XTI, 114 gleich.

Verse 112-114 stimmen mit Va. III, 8-10 im grolen und ganzen
iiberein. In der von Va. III, 8b etwas abweichenden Zeile 112b ist der
Text korrupt®. Der zweite Pada des Va. III, 10a ist, wie soeben erwahnt,
mit jenem der Zeile 108a identisch. In Vs. 114 aber hat dieser Pada eine
verinderte Fassung, wodurch der Text unverstindlich wird; die Kor-
rektur im Bh, ist hier annehmbar.

Vs. 115 will wahrscheinlich ausdriicken, daf3 ein Brahmane ohne Vor-
ziige nicht als die hochste Gottheit gelten kann®. In den beiden néchsten
Versen wird die Verehrung eines im Hause weilenden Brahmanen vorge-
schrieben.

Vs. 118 ist eigentlich eine Variation des Verses 96 iiber die drei Dinge,
die blo den Namen tragen. Es wurde schon bemerkt, dafl die zweite
Halfte der beiden Verse fast ganz identisch ist®. Laut Vs. 118 sind neben
dem ungelernten Brahmanen die zwei weiteren Dinge, die blo den
Namen tragen: ein Dorf ohne Getreide und ein Brunnen ohne Wasser.

Der im Upajati-Metrum abgefalte Vers 119 spricht von irgendeinem
Vergehen, das der Brahmanentotung gleichkommt; der genaue Sinn ist
nicht festzustellen.

Mit Vs. 120 setzen die Entsprechungen zu M. II. wieder ein.

Die Vorschrift iiber die verbotene Rede in M. I1, 161 und Vs. 122 erhilt
eine positive Erginzung in Vs. 123: Die Rede, die von den Weisen gesagt
wird, soll immer gehort und auch nachgesprochen werden, da sie Glick
bringt. Dieser Sloka wird wieder durch Vs. 124 ergénzt. Letzterer, im
Arya-Metrum, ist ein Spruch iiber die siiBen Worte und stimmt mit Spr.
3260 fast genau iiberein.

Fiir sragvi in M. II, 167 steht in Vs. 130 suptah. Damit kann es in Ba.
IT, 11, 8, der Parallelstelle des M.-Verses, verglichen werden: sukhe
Sayane Sayanah. Vs. 132 ist gleichsam eine Variation des vorhergehenden:
Wer keinen Veda, keinen Jaya und keine Wissenschaften hat, ist fiir einen
Stdra zu halten.

Nach M. II, 176 ist das Tarpana den Gottern, Rsi’s und Ahnen darzu-
bringen, nach Bh. 140-141 auch noch den ,,Nara’s”’. Ferner wurde das im
M. angeordnete Devatabhyarcana im Bh. weggelassen und statt dessen
werden aufler dem Anlegen von Holz (an das heilige Feuer) noch verschie-
dene Utensilien vorgeschrieben: Blume, Wasser, Frucht, verschiedene
Holzscheite, Lehm, Ku$a-Griser. Einige von diesen kommen auch weiter
unten im mit M. IT, 182a identischen Halbvers 148a vor.

Zu den Verboten fiir den Brahmacarin in M. II, 177-179 tritt in Bh.
142-145 noch der Verkehr mit Dirnen hinzu. AuBerdem steht fiir rasan
des M. im Bh. rathian. Wegen der Ahnlichkeit beider Worter kénnte man
zwar auch hier an eine falsche Schreibung im Bh. denken, aber das ist

% Nach der Anmerkung des Bh, sollte hier noch tarpayati fehlen.
% of. auch Kap. 3, Vs. 75 (s. p. 35). 868. p2 39.




e A T T S SOt P S 35t e e ~

42 Einleitung
nicht unbedingt sicher, denn zu rathan kann auch GoGr. III, 1, % Wi
hinzugezogen werden; goyuktarohanam. Br
Bei der Regel in M. II, 181 iiber das dreifache Murmeln des Re-Verses ha
wurde in Vs. 147 die Zahlangabe weggelassen. Und die Vorschrift in M. II, :
183 wurde in Vs. 149 z. T. geéindert und erweitert: Der Brahma-Schiiler An
soll téglich Almosen aus den Héusern derer herbeiholen, die ihren eigenen Er
Beschiftigungen, den Veda’s und den Opfern obliegen und sich dem drt
Glauben ergeben haben. gul
Die im mit M. II, 185a iibereinstimmenden Halbvers 151a angegebene Erl
Méglichkeit, in Ermangelung (asambhave) der vorher erwihnten Leute erv
im ganzen Dorfe betteln zu diirfen, wird in der Zeile 151b durch antya- ]
varjam erganzt: mit Ausnahme der Leute aus der niedrigsten Kaste. Die der
zweitnidchste Zeile 152b ist eigentlich eine Paraphrase von 15la: fiir des
asambhave steht hier alabhe, fiir das ganze Dorf aber die vier Kasten Be
(caturvarnyam). Die beiden eingeschobenen Halbverse 151b und 152b Spr
stehen also im Widerspruch miteinander. ]
Das letzte Wort des M. II, 186a, das von den Kommentaren verschie- liib
denartig erklirte vihayasi®”, wurde in Halbvers 153a mit grhopari aus- héc
getauscht, das der Erklirung des Medh. (grhasy6pari) genau entspricht. Br:
Durch die Umwandlungen hat die Zeile 164b einen von M. IT, 197b \
abweichenden Sinn bekommen. M. schreibt nimlich vor, der Schiiler soll gen
sich zum Lehrer beugen, wenn letzterer liegt und auf einer tieferen Stelle (12
(oder: in der Nihe)®® steht. Bh. sagt hingegen : wenn der Lehrer liegt, soll I
der Schiiler, nachdem er ihn ehrfurchtsvoll begrii3t hat, immer auf einer Bra
tieferen Stelle (oder: in der Nihe) stehen. Grl
Die Angabe der Windrichtungen in M. II, 203, »gegen den Wind und die
vor dem Winde”’, wurde in Vs. 170 durch einen anderen Ausdruck ersetzt, rec]
der etwa ,,in umgekehrter Richtung und in der gleichen Richtung” be- der:
deutet. des

Die vier Zeilen M. 1T, 205b—207a fehlen im Bh., die Entsprechungen zu Kse
M. II, 205a und 207b bilden hier also einen Vers (172)%.

M. 11, 208, wofiir die Kommentare verschiedene Erklarungen geben®,
erhélt in Vs. 173 folgenden Sinn: ,,Der Sohn des Lehrers, ob jiinger oder

gleichaltrig, (wenn er) in der Opferhandlung vorziiglich (ist)”” usw. T
In Vs. 177 sind die wenigen Abweichungen von M. II, 212 nur Text- von
verderbnisse; die willkiirliche Korrektur des Bh, hilft nicht weiter. gur

Fiir das letzte Wort des Textes von M. II, 220a, kamacaratah, bringt erse
nicht nur eine Variante, sondern auch die Parallelstelle Vi. XX VIII, 53 kén

die Lesart der Zeile 185b, kamakaratah. vorl

Der letzte Pada des M. II, 233, Brahmalokam samagnute, wurde in Vs. Sch
198 durch gacchec Chakrasalokatim ersetzt. Parallele Wendungen tenc
kommen noch dreimal in diesem Kapitel und einmal in Kap. 79! vor, teils, soll,

87 cf. Biihler: SBE. XXV, p. 64, n. 186.
88 cf. Biihler: op. c. p. 66, n. 197. 89.8. p.:98. "
90 cf. Biihler: op. ¢. p. 68, n. 208. 1 5. p. 60. =




7h
soll
lle
oll
161

100,

ler

xt-

1gt
53

Vs.
en

1s,

ITI. Der Haupttraktat (1) 43

wie im Bh. hier, mit einem Beinamen von Indra, teils, wie im M. hier, mit
Brahman. In den Stellen, wo Indra mit einem Beinamen genannt wird,
handelt es sich vielleicht um den Reflex einer Indra-Religion®?.

Auf Grund der Erklirungen von Kull. und Ragh. iibersetzt Biihler den
Anfang von M. II, 240, striyo ratnani mit ,,excellent wives”. Diese
Erklirung wird auch durch den zwei Verse vorher vorkommenden Aus-
druck striratnam nahegelegt. In Vs. 205 aber steht fiir ratnani der Sin-
gular ratnam, hier kann das also nur ‘Juwel’ bedeuten, dhnlich der
Erklirung der M.-Stelle von Medh. und Gov.”® Zu den Dingen, die zu
erwerben sind, ist im Bh. auch die ‘Lebensklugheit’ (naya) hinzugetreten.

In Vs. 213, liegt ein Wortspiel vor: Wer dem Vira dient, wird in
derselben Welt wohnen wie Vira. Da im vorhergehenden Verse die Pflege
des Feuers vorgeschrieben ist, hat vira an der ersten Stelle wohl die
Bedeutung ,,Feuer, Opferfeuer”. An der zweiten Stelle ist Vira, ent-
sprechend dem oben Gesagten, als ein Beiname von Indra zu verstehen.

Der Brahmane, der den Schiilerstand so durchwandert, ohne sein Ge-
libde zu brechen, erreicht nach dem SchluBvers 249 von M. IL. die
hochste Stelle und wird nicht wiedergeboren; nach Vs. 214 geht er zu
Brahman’s Behausung und freut sich zusammen mit Brahman.

Von den recht zahlreichen Synonymanwendungen in diesem Kapitel
geniigt es folgende aufzufiihren: kaya (2) fiir darira (M. II, 66); vidhina
(127) fir kramayogena (M. II, 164); aditi (191) fiir prthivi (M. II, 226).

In den letzten vier Versen dieses Kapitels wird zunichst das Thema
Brahmacaridharma formell abgeschlossen und das nichste Thema
Grhasthadharma angekiindigt. Dann heiBt es: Nachdem der Brahmane
die Einfihrung in die Observanz dem Jahresabschnitte gemiB zur
rechten Zeit bekommen hat, wird er, wenn er die Observanz hilt, in
derselben Welt wohnen wie Brahman. Die ,,dreifache’ Zeit zur Aufnahme
des Schiilers in die Lehre ist bei dem Brahmanen im Friihling, bei dem
Ksatriya im Sommer, bei dem VaiSya im Herbst.

5. Kapitel: 14

Die ersten vier Verse dieses Kapitels stimmen mit denselben Versen
von M. ITT. fast vollstindig iiberein. Der erste Pada des Verses 4 vom M.,
guundnumatah snatva, wurde im Bh. durch gurund samanujiiatah
ersetzt. Obwohl hier das letzte Wort als Synonym fiir anumatah gelten
konnte, ist es doch viel wahrscheinlicher, da im Bh. eine Textverderbnis
vorliegt, da es sehr auffillig wire, daB eben das SchluBbad am Ende der
Schiilerzeit unerwahnt bliebe. An die Vorschrift in 4b, daB die zu heira-
tende Frau mit giinstigen Merkmalen ausgestattet (laksan@nvitd) sein
soll, kniipft sich der Stridharma.

* Freundliche Mitteilung von Prof. Hacker.
% of. Bithler: SBE. XXV, P 73, n. 240.




EPS— e e R I o T T A T o T A S P et e

die

da

ko

Vi

(b

IV. Der Stridharma er’

Fe

Einteilung des Stridharma sol

Wie schon angedeutet!, wird der Stridharma mit Hilfe der Haupt. lic
rahmenerzdhlung in zwei groe Teile geteilt: a) Strilaksanavarnanam H
(Die Merkmale der Frauen). b) Strisadvrttavarnanam (Der gute Wandel un
der Frauen). Der erste Teil besteht nur aus einem Kapitel, umfaB3t aller- Er
dings tiber hundert Verse, die ungefihr ein Fiinftel des gesamten Stri- hie
dharma ausmachen. Im zweiten Teile aber sind zehn Kapitel mit hetero- Sp!
genem Inhalt zusammengefaf3t, die mit dem Wandel der Frauen z. T. nur wi
wenig oder nichts zu tun haben. 1
Fiinf Verse des 5. Kapitels haben im M. Entsprechungen. Ferner bildet in
das 7. Kapitel den Paralleltext zu zwei nicht zusammenhéngenden Ab- ge:
schnitten des M. lic
Entsprechend der Nebenrahmenerzihlung werden im Stridharma ku
andere Anreden fiir Flickworter angewendet als im Haupttraktat; die bii
meistgebrauchte ist dvijah, daneben kommen noch mehrere sinnver- in
wandte Formen vor, wie dvijottamah, dvijasattamah, viprendrah usw. Ve
Die Anredeformeln sind verhéltnismaBig noch im 5. und 7. Kapitel am Al
haufigsten, ungefahr in gleicher Zahl, aber im Vergleich zum Haupt- de
traktat sind auch hier deren nur wenige. In den tbrigen Kapiteln findet im
man nur ganz selten hie und da eine Anrede. we
Sp

A ) Strilaksanavarnanam in

we

5. Kapitel: 5-111 an

Mit den ,,Merkmalen” (laksana) der zu heiratenden Frauen beschif- %}:
tigen sich sowohl die Dharma- als auch die Grhya-Werke2. Dabei ist der ta
Begriff des Laksana nicht iiberall eindeutig und scharf umgrenzt. In &

einigen Grhya-Werken (A&Gr. I, 5, 4sq.; GoGr. II, 1, 3sqq.; Grsg Hi
21 sqq.) ist zur Feststellung der Laksana’s ein Orakel mit KloBen vor-

: 2 : B : : eir
geschrieben, wenn bei der Frau keine giinstigen, von einem Kundigen
empfohlenen Laksana’s zu Tage treten (GoGr. II, 1, 2sq.), bezw. da

ls. p. 15.
2 5. die zusammenfassende Darstellung von Winternitz, Die Frau in d. Ni

ind. Religionen, I (Leipzig, 1920), 115 sq.




1pt-
1am
1del
ller-
o

St
ero-
nur

Idet
Ab-

'ma,

die
ver-
ISW.

upt-
1det

haf-

der
- In
TSg.
vOr-
igen
da

n d.

[V. Der Stridharma 45

dieselben schwer erkennbar sind (ASGr. I, 5, 4)3. Es liegt auf der Hand,
daB in diesem Falle Lakgana eher als seelische Eigenschaft denn als
korperliches Merkmal zu verstehen ist.

Das sieht man auch aus den Kommentaren des Apararkat, ferner
Viramitrodaya und Mitaksara® zu Y. I, 52. Diese unterscheiden dullere
(bahya) und innere (abhyantara) Laksana’s; erstere seien die in M. ITI, 10
erwahnten und ihre Gegensédtze in M. III, 8 (und 9), wéhrend fiir die
Feststellung der letzteren das im A4Gr. (usw.) beschriebene Orakel dienen
soll.

Medh. zu M. III, 4 schrinkt den Begriff der Laksana’s auf die korper-
lichen Merkmale ein: die Laksana’s seien (Gesichts)farbe, (Korper)linien,
(Haut)mal und andere Zeichen, die Nicht-Witwenstand, Nachkommen
und Reichtum andeuten und aus den Lehrbiichern fiir Astrologie in
Erfahrung gebracht werden konnen. Auch die unerwiinschten Zeichen
hieBen zwar ,,Jaksana”, aber in dieser Stelle, ebenso wie in der Alltags-
sprache, bedeute dieser Terminus nur die guten, gliickverheiBBenden,
wiinschenswerten Zeichen.

Giinstige und ungiinstige Laksana’s werden in M. I1I, 8-10, aulerdem
in einigen Grhya- und Dharma-Werken und bei den Erotikern auf-
gezihlt®. Es findet sich aber unter diesen Aufzéhlungen kein ausfiihr-
liches, systematisches Register der Laksana’s. Oben wurde die Bemer-
kung des Medh. erwahnt, dafl die Laksana’s aus den astrologischen Lehr-
biichern in Erfahrung gebracht werden kénnen. Und in der Tat finden wir
in der BrS; Kap. 707 unter dem Titel ,,Kanyalaksanam™ ein lingeres
Verzeichnis, dessen erster Abschnitt (Verse 1-14) von den giinstigen, der
zweite (Verse 15-23) von den ungiinstigen Merkmalen der Frauen han-
delt. Die Reihenfolge der weiblichen Korperteile von unten nach oben ist
im ersten Abschnitt eingehalten; im groflen und ganzen auch im zweiten,
wenn auch hie und da gestort, was zweifellos der Zusammenfiigung ur-
spriinglich selbstédndiger Verse zuzuchreiben ist.

Ein noch ausfiihrlicheres systematisch geordnetes Register findet sich
in den Versen 12-99 des vorliegenden Kapitels. In diesem Verzeichnis
werden die weiblichen Korperteile im engeren Sinne, ebenfalls von unten
angefangen in steigender Reihenfolge, von den Fiilen bis zum Kopthaar,
aufgezahlt, anschlieBend auch einige weitere &ulere Momente bei den
Frauen (Stimme, Gang usw.). Uberall werden auch die Merkmale angege-
ben, meistens sowohl die giinstigen als auch die ungiinstigen, und dabei
auch die durch diese Merkmale zu erreichenden Vor- bezw. Nachteile.
Hier werden also die giinstigen und ungiinstigen Laksana’s nicht in je
einem besonderen Abschnitte behandelt wie in der BrS. Selbstverstind-

3 of. Hillebrandt, RitLit. 64; Bloomfield: ZDMG. 35 (1881), p- 573, n. 3.

1Y. (ASS. 46), I (Poona, 1903), p. 78.

5Y., ed. by Narayana Sastri (Chowkhambha Sanskrit Series. [Work
Nr 62.] Benares, 1930), p. 108.

§ Zusammengestellt von Schmidt, Beitr. 453 sqq. 7 BrS, Kap. 69.




BN e i o i N G NP —

46 Einleitung

lich kommen sowohl in der BrS. als auch in unserem Texte z. T. dis
gleichen Termini vor, und ein Pada im Bh. (die Benennung eines Vor.
teiles) hat eine genaue Entsprechung in der BrS.8 Sonst aber weichen
beide Fassungen stark ab.

In der nachstehenden Ubersicht sind die Laksana’s in der Reihenfolge
des Textes zusammengestellt. Unter a) stehen die giinstigen, unter b) die
ungiinstigen Merkmale, samt den dazu gehorenden Vor- bezw. Nach.
teilen. Bei den einzelnen Punkten sind die Parallelstellen in der B,
verzeichnet. Nach der iiblichen Weise sind im Texte manchmal iiber dag
gleiche Thema selbsténdige Regelgruppen mechanisch aneinandergefiigt:
der besseren Ubersicht halber werden sie bei den betreffenden Punkten
getrennt behandelt. Einige Verse, die nicht in den Kontext passen oder
sonst den Zusammenhang stéren, werden am Schlusse gesondert bespro- °
chen.

SC.

1. FiiBe (carana. 12-13).

a) Mit festen Sohlen, den roten Ambhoja’s dhnlich: gliickbringend, Be
lustvermehrend.

b) Hervorstehend, zu sehr fleischlos, diirr, einem Halbkopfe #dhnlich:
Armut, Ungliick.

(BrS, LXX| 1, 2.)

ur
sie

2. Zehen (anguli. 14-17).
A) 14-16.

a) Aneinanderliegend, rund, glatt, mit feinen Négeln : die Frau hat eine di
ununterbrochene Herrschaft und die Zuneigung eines Konigs.

b) Kurz: kurzes Leben®. — Auseinanderstehend: Vermogensverlust. - Di
An den Wurzeln eingefallen: Armut. — Breit: Zustand einer Dienerin. - 80)
Mit aneinandergewachsenen, diinnen runden Gliedern : nachdem die Frau
viele Manner zu Grunde gerichtet hat, wird sie Sklavin.

B) 17,

a) Mit hervorstehenden Gliedern an der groBen Zehe, mit gewélbten
Spitzen, weich ( ? komalanvita): Erlangung von Edelsteinen und Gold. W

b) Umgekehrt: Verderben.

(BrS, LXX, 1, 16.)

3. Zehennigel (nakha. 18-19).
a) Glatt: Wohlsein. — Roétlich: Reichtum. — Hervorstehend : Séhne. -
Sehr fein: Konigtum.
b) Weil, rissig, rauh, blau, grau, hart: Armut der Frauen. — Gelb: Di
Essen davon, was nicht gegessen werden darf. er]
(BrS, LXX, 1.) du
eir
8s. p. 48, n. 14.
® Pada 14b! wird am besten zu hrasvisu jivitam hrasvam emendiert. eir




eine

it -

‘rau

yten
1d.

elb:

IV. Der Stridharma 47

4. FuBknochel (gulpha. 20).

a) Glatt, rund, mit zugewachsenen Kopfen: die Frauen setzen Fuf-
schmucke an, sie erlangen dieselben mit ihren Verwandten usw.10 (?)

b) -

(BrS; LXX, 1.)

5. Unterbeine (jangha. 21-22).

a) Ohne (hervortretende) Adern, Rohrhalm-éhnlich, schon rund, mit
wenig Haar: Gliick, Wagen mit Elefanten und Pferden.

b) Behaart: die Frau leidet. — Angeschwollene Waden: sie taumelt. —
Krihenbeine: sie richtet ihren Mann zu Grunde. — Spinnenbeine: sie ist
geschwitzig!!.

(BrS, LXX, 2, 17.)

6. Knie (janu. 23-24).

a) Den Knien von Katzen und Lowen dhnlich: Schonheit, besondere
Begiinstigung vom Gliick, S6hne.

b) Krug-dhnlich: die Frauen wandern herum. — Fleischlos: sie sind
untreu. — Mit starken Adern versehen: sie sind gewalttitig. — Getrennt:
sie haben kein Vermogen.

(BrS; LXX, 2.)

7. Schenkel (tiru. 27-28),

a) Elefantenriissel-dhnlich, rund, Stab-dhnlich. Mittelhand-dhnlich:
die Frauen erlangen stets die durch die Liebe entstandene Lust.

b) Mit festem Fleisch: Ungliick. — Haarig: Gedeihen ( ? vardhana)!2. —
Diinn: Untergang. — Mit Lochern in der Mitte: der Zustand eines Men-

schen, der nicht Herr ist.
(BrS, LXX, 3, 17.)

8. Hinterteil (jaghana. 29).

a) Dammerungsfarbig, glatt, schon, mit feinen Haaren versehen, breit:
Wollustgenu8.

b) -

(BrS; LXX, 3, 4, 20.)

% Der Sinn des letzten Pada ist unklar.

1 Fir Pada 22b1I wird die Konjektur vacata kapilajangha vorgeschlagen.
Die dadurch entstandene metrische Unkorrektheit kénnte vielleicht auch so
erklirt werden, daB dieser Pada urspriinglich der erste einer Zeile war und nur
durch die Klitterung von eigentlich nicht zusammengehérenden Versteilen zu
einem Sloka hier der zweite Pada eines Halbverses wurde.

' Da ,,haarig” hier kein giinstiges Merkmal bedeuten kann, ist vardhana
eine Textverderbnis. (Bh, schreibt bandhana.)




o e e T T R e e NP SR

48 Einleitung

9. Vulva (bhaga'3. 30-34).

A) 30-33.

a) Unbehaart, glatt, sehr fest aneinandergeschlossen stehend : die Fray,
wenn sie auch einer niedrigen Familie entstammt, wird Konigsfrau, -
Feigenblatt-dhnlich!4, wie Schildkrotenriicken gewolbt, mondscheiben.
ahnlich, Topf-dhnlich: am meisten gepriesen, Wollust vermehrend.

- ]

o

b) Sesamblumen-ahnlich, vorne Huf-dhnlich: fremde Knechtschaft, in
Armut. — Morser-ahnlich ;: Kummer. — Mit nicht verdeckter Oﬁ'nung: Tod,
— Formlos, stinkend, fleischlos, mit elefantenidhnlichen ( ? gajasamnibha)
Haaren : Boshaftigkeit, Ungliick, Armut.

B) 34. de

a) Kapitthaphala-dhnlich, dick, ohne Falten, feist: gepriesen.

b) Anders: getadelt.

(BrS; LXX; 3, 17.)%

: I
10. Taille (madhya. 35-36). s

a) Ansehnlich durch die drei Falten oberhalb des Nabels, die infolge der T
Last der weiblichen Brust gebogen sind und zittern, mit der Haarlinie
oberhalb des Nabels geschmiickt: gliickbringend.

b) Mit Panava-éhnlichen, Mrdanga-ahnlichen, gerstendhnlichen Figu.
ren in der Taille: die Frauen bekommen schlechten Charakter durch
Furcht, Mangel an Kleidung ( ? oder an Wohnung, avasa) und Schmerz.

(BrS, LXX, 5.)

11. Riicken (prstha. 37-38).

a) Nicht krumm, mit dem richtigen MaB}, unbehaart, tadellos: Wollust fir
auf den verschiedenen Lagern und Teppichen.

b) Bucklig, nicht trogférmig, haarig: die Frau hat kein Wohlbehagen

im Schlafe und richtet den Mann zugrunde.

12) Bauch (kuksi. 39-40a).

: : : ’ = m
a) Umfangreich, zart: die Frauen haben sehr viele Kinder. — Frosch-
bauch: die Frau gebiert einen Konig.
b) Mit in die Hohe gehenden Falten: die Frauen sind unfruchtbar. -
Mit sehr runden Falten: sie sind untreu.
(BrS, LXX, 17, 20.)
- 5 el
13. Zitzen (42, 44-45).
A) 42 (stanayugma).
ve
13 Sonst mask.; in Vs. 30 neutr. (Bh, mask.). Sp
14 Pada 30b!: avatthapatrasadréah befindet sich auch in der BrS; LXX,
3, mit der Endung -am. di

15 Auch die Erotiker beschreiben mehrfach die Eigenschaften der Vulva;s.
Schmidt, Beitr. 257 sqq. ur




frau,
Wl =
iben.

haft,

Tod.
bha)

e der
linie

~e
f1gu-

urch
nerz.

1ust

agen

ysch-

IV. Der Stridharma 49

a) Ganz rund, emporstehend, dick, nicht zu weit emporstehend, breit:
gepriesen.

b) Anders: kein Wohlbehagen bringend.

B) 44 (ciicuka).

b; Lang: die Frau ist schlau, wollustliebend. — Ganz rund!®: sie haBt
immer den Mann.

C) 45 (stana).

a) —

b) Schlangenhauben-ahnlich, Hundezungen-ahnlich: die Frauen wer-
den arm, benehmen sich wie Manner und werden steifen Tépfen dhnlich.

(BrS,; LXX, 5, 21.)

14. Brust (vaksas. 46-47).

a) Ganz ebenméfig, fleischig, schon, ohne (hervortretende) Adern und
ohne Korperhaar!”: die Frau genieft die gewiinschten Geniisse.

b) Krumm: die Frau ist gewalttatig. — Haarig: Boshaftigkeit. —
Fleischlos: Witwenstand. — Umfangreich : die Frau ist streitsiichtig.

(BrS, LXX, 5.)

15. Die vier Handlinien (catasro rekhah kare 48-49).

A) 48.

a) Rot, tief, glatt: die Frau erlangt Wohlbehagen.

b) Unterbrochen: der Zustand eines Menschen, der nicht Herr ist.

B) 49.

a) Wenn eine Linie von der Wurzel des kleinen Fingers bis zum Zeige-
finger reicht: die Frau wird hundert Jahre leben.

b) 18

(BrS; LXX, 11-14.)

16. Finger (anguli. 50).
a) Mit gleichartigen Gliedern, scharfspitzig, mit weicher Haut, gleich-
méfig: die Frau ist genuBvermehrend.

b) -

17. Nagel (nakha. 51).

a) Rotlich wie Bandhujiva, gewdlbt: die Frau erlangt Herrschaft.

b) Hart, krumm, mit farblosem Aussehen, weiB, gelb: der Zustand
eines Menschen, der nicht Herr ist.

'® Der Widerspruch zwischen A)a) und B)b) ist entweder durch Text-
verderbnis oder durch die mechanische Zusammenfiigung einander wider-
sprechender Verse zu erkliren.

'” Da $iroromavivarjita ,,ohne Kopfhaar’ hier keinen Sinn hat, wird dafiir
die Konjektur $ird- versucht.

'8 47b11 ist unklar. In der BrS., LXX, 13 heit es: je kiirzer diese Linie ist,
um so kiirzer wird das Leben der Frau sein.




- g~

T e AT A T AT P 2 B r s emirne s

50 Einleitung

18. Hénde (pani. 52-53).

A) 52.

a) Rot, weich, mit unverletzten Fingern: Herrschaft.

b) Rissig, ungleich, rauh: die Frauen werden leiden.

B) 53.

a) Wenn die Yava’s (= die dem Gerstenkorn dhnlichen Figuren) auf
den Gliedern des Daumens und der Finger gleiche Linien haben: di
Frauen werden groBes Wohlbehagen, Vermégen, unvergénglichen Reich.
tum haben.

b) —

(BrS, LXX, 10, 11.)

19 Handgelenk (manibandha. 54).

a) Nicht unterbrochen, mit drei Linien geschmiickt: die Frauen werden
bald Lust und unvergéngliche Lebenskraft haben.

b) —

(BrS, LXX, 11.)

20. Handfliche (55-59).

A) Auf der Hand liegend (hastanyasta. 556-56).

a) Srivatsa, Standarte, Lotus, Wiirfel, Elefant, Pferd, Lagerstitte,
Rad, Hakenkreuz, Donnerkeil, Schwert, einem vollen Krug &hnliches
Gebilde, Haken, Palast, Sonnenschirm, Diadem, Perlenschnur, Armreit,
Ohrring, Muschel, Torbogen, Tiirmchen: die Frauen werden Konigs-
frauen.

b) —

B) Auf der Handfliche und dem Fuf} (panitala und carana. 57-59).

a) Rote Opferpfosten, Kriige und To6pfe'®: die Frau wird Yajfiapatni. -
MarktstraBe, Markt, Waage, MaB, Siegel usw.: die Frauen werden Gat:
tinen von Kaufleuten, die viel Edelsteine und Gold besitzen. — Sichel,
Strick, Joch, Riemen, Frucht, Morser, Pflug: sie werden an Vermogen
und Kornern reiche Frauen von Ackerbauern.

b) -

(BrS, LXX, 10.)

21. Arme (60-61).

A) 60 (bhujayor yugalam).

a) Ohne hervorstehende Aderverbindung, dick, unbehaart, Kub-
schweif-adhnlich : schon.

b) -

B) Ellbogen und Arme (karpara und bahu. 61).

a) Ellbogen: mit verdecktem Knoten, unbehaart; Arme: anmutig,
rund, weich: gepriesen.

b) -

19 Nach der Lesart des Bh, (yGpakumbhéas ca fir -asva-).

1

W

ki

8C

er



) auf
: die
eich-

rden

itte,
ches
reif,
nigs-

ni. -
Gat-
chel,
ogen

Cub-

1tig,

IV. Der Stridharma 51

22. Schultern (skandha. 62-63).

a) Hervorstehend und gebogen, nicht sehr dick, unbehaart: immer
gliickverleihend, wohlstands- und gesundheitsvermehrend?°.

b) Dick: die Frau wird Last tragen. — Behaart: sie wird krank. —
Krumm: sie wird unfruchtbar. — Hervorstehend und nicht gebogen: sie
wird untreu.

23. Hals (griva. 64-65).

a) Mit drei deutlichen, vier Daumen langen Linien : die Frau trigt einen
mit Juwelen, Gold und Perlen reichlich versehenen Schmuck.

b) Schméchtig : die Frau ist unbemittelt. — Lang: sie ist ein liederliches
Weib. — Kurz: ihre Kinder sterben. — Dick: sie ist ungliicklich.

(BrS; LXX, 5, 18.)

24. Halsgelenk (krkatika. 66-67).

a) Nicht hervorstehend, fleischig, gleichartig: die Frau hat ein sehr
langes Leben und ihr Ehemann lebt auch lange.

b) Fleischlos, allzu fleischig, mit starken Adern versehen, haarig,
krumm, weit, breit: nicht gepriesen.

25. Kinnbacke (hanu. 68).

a) Nicht dick, nicht iiberaus mager, nicht krumm, nicht haarig: am
schonsten.

b) Anders: nicht gepriesen.

26. Gesicht (69-70, 77).

A) 69-70 (mukha, asya, vaktra).

a) —

b) Viereckig: die Frau ist schlau. — Rund: sie ist unheilvoll?. — Pferde-
gesicht : sie ist kinderlos. — GroB: sie ist ungliicklich. — Hunds-, Schweine-,
Wolfs-, Eulen- und Affengesicht: die Frauen sind grausam, tun Boses,
werden von Kindern und Verwandten gemieden.

B) 77 (vadana)22.

a) Einem sehr blanken Spiegel, einem Lotus, dem Vollmond #dhnlich:
erwiinschte Friichte gebend.

b) -

%0 In Vs. 62 ist kein Korperteil genannt; da aber alle hier aufgefiihrten
ginstigen Merkmale genau das Gegenteil der im néichsten Vers angegebenen
ungiinstigen Merkmale der Schultern darstellen, bezieht sich dieser Vers
offenbar auf die Schultern und nicht auf die Arme.

*1 Unter Beriicksichtigung der Lesart des Bh, wird mandalasyadava zu -
asyasiva emendiert.

* Nach dem Inhalt des Verses bedeutet vadana hier ‘Gesicht’. Dieser Vers
steht wohl wegen mangelhafter Textiiberlieferung an einer unrichtigen Stelle.

5 Lész16, Parallelen




g e S ST e S ST 1 et A P AP T e 3B v

52 Einleitung

27. Mund (vadana. 71).
a) Wohlriechend wie Malati, Bakula, Ambhoja, Nilotpala: solch ein
Mund hat keinen Mangel an Getrink, Betel und Essen.

b) —

28. Lippen (adhara. 72-73).

a) Kupfer-ahnlich, etwas herabhingend, nicht zu dick und nicht m
mager, gewolbt: immer genuBgewihrend.

b) Dick: die Frau ist streitsiichtig. — Farblos: sie ist sehr ungliicklich. -
Spitze Oberlippen: sie ist sehr zornig.

(BrS, LXX, 6, 20, 23.)

29. Zunge (jihva. 74).
a) Sehr diinn, nicht krumm, dunkelrot, lang: gepriesen.
b) Dick, kurz, farblos, krumm, gespalten: getadelt.

30. Zahne (danta. 75-76).

a) Blendend weill wie Muschel, Jasmin und Mond, glatt, gewdlbt, ohne
Fugen, nicht hervorstehend: die Frau erlangt leckeres Kssen und
Getrank.

b) Klein, zu schmichtig, kurz, briichig, undicht, rauh : die Frau ist stets
ungliicklich. — Hervorstehend : sie ist zornig.

(BrS, LXX, 6, 21).

31. Nase (nasika. 78).

a) Nicht dick, nicht schméchtig, nicht krumm, nicht zu lang, nicht in
die Hohe gerichtet: die Frau ist reich, tut Gutes.

b) —

(BrS, LXX, 7.)

32. Brauen (bhri. 79-80).

a) Gewdlbt, zart, eine fehlerfreie Linie, nicht vereinigt, mundéihnlich,
fein: gliickbringend. — Pfeildhnlich: Gliick.

b) Mit langen Haaren: die Frau ist unfruchtbar. — Rotlichbraun, ver-
einigt, kurz: Armut.

(BrS, LXX, 8.)

33. Augen (nayana, aksi, netra, locana. 81-87).

a) Nilotpalablatt-dhnlich, rétlich, mit schonen Wimpern: die Frau er-
langt GenuB und Gliick. — Hin- und hergehend, Gazellen- und Eber-
Augen: die schone Frau, wo sie auch geboren wurde, erlangt Genuf. -
Nicht tief, sich nicht unmittelbar beriihrend, mit vielen Linien
geschmiickt, honiggelb: die Frauen werden Konigsfrauen. — Krihen-
dhnlich, mit langen duBeren Augenwinkeln, klar, schon: Wohlergehen.

b) Tief, rotlichbraun: die Frauen sind ungliicklich, wenn auch lang-
lebig. — Hervorstehend: die Frau verlalt das Leben in der Mitte der

di

er

er



L ein

t zu

ch. -

ohne
und

stets

ht in

lich,

ver-

u er-
Iber-
1B, -
nien
hen-
on.

ang-
 der

IV. Der Stridharma 53

Jugend. — Rot, ungleich, triibe, Totenaugen, Hundsaugen: die Frau ist
immer von fern zu meiden. — Umbherirrend, beweglich ( ? kara), bunt: die
Frauen mogen stets Branntwein und Fleisch, sind vollstindig leicht-
sinnig.

(BrS; LXX, 7, 19.)

34. Ohren (karna, $ravana. 88-89).

a) Weit offen gestaltet, mit dem Schall des Luftraumes, eng an-
liegend?®: die Ohren tragen Gold- und Edelsteinschmuck von strahlendem
(Glanz.

b) Esels-, Kamel-, Ichneumon-, Eulen- und Affen-Ohren: die Frauen
erlangen meistens groBes Ungliick und gehen vom Hause fort.

(BrS, LXX, 9, 21.)

35. Wangen (ganda. 90).

a) Etwas bleich, schon rund am Gelenk: gepriesen.

b) Anders, durch Haare und Gruben verunstaltet: getadelt.
(BrS, LXX, 19.)

36. Stirn (lalata. 91).

a) Mit einer halbmondahnlichen?* Kriimmung, unbehaart: solch eine
Stirn verschafft am besten Genufl und Gesundheit.

b) -

(BrS, LXX, 8, 20.)

37. Kopf (Siras, mastaka. 92).

a) Dem Umfange nach als eine doppelte Stirn gestaltet: gepriesen.
b) Elefantenkopf: die Frau wird arm.

(BrS; LXX, 9.)

38. Kopthaar ($iroruha. 93).

a) Fein, schwarz, weich, glatt, mit krausen Spitzen : Gliick.
b) Sonst: Schmerz und Kummer.

(BrS, LXX, 9, 23.)

39. Stimme (svara. 94-95).

a) Mit der Stimme von Schwan, Kuckuck, Laute, Biene, Pfau, Flote:
die Frauen erlangen viele Geniisse und befehlen Dienern.

b) Mit der Stimme von gesprungenem Messing, Esel, Krihe: die Frau
erlangt Gebrechen, Krankheit, Furcht, Kummer und Armut.

(BrS, LXX, 7.)

40. Gang (-gamin, gati, Wurzel vraj. 96-97).
a) Wie Schwan, Kuh, Stier, Ente, briinstiger Elefant: die Frau
erleuchtet ihre Familie und wird die Frau eines Konigs.

* Erklédrung von 88a ist unsicher.
* Nach der Lesart des Bh, (-pratima- fiir -prathama-).




e e S ——
54 Einleitung

b) Wie Hund, Schakal, Kréhe: die Frau ist tadelnswert. — Wie Gazelle:
sie wird Sklavin. — Schnell gehend : sie ist ein liederliches Weib.

41. Farbe (varna. 98).
a) Phalini, Rocand, Heman, Safran und jungem Diirva-Gras éhnlich:
gliickbringend.

b) -

42. Glieder (gatra. 99).
a) Zart, mit zarten Haaren, nicht iibermaBig schwitzend, schon.
duftend : die Frauen werden geehrt.

b) -

Von den oben nicht besprochenen Versen gehéren zwar 25-26 zum
Thema der Laksana’s, sie handeln ndmlich von den ungiinstigen Merk-
malen der Korperhaare (roma) und Kopfhaare (kesa); da sie aber zwi-
schen der Beschreibung der Merkmale der Knie und der Schenkel stehen,
fallen sie aus dem Zusammenhange heraus. In diesen Versen heillt es:
Eine iibermiBig rétlichbraune Frau, mit Korperhaaren, die tiberméfig
krumm und rauh sind, rissige Spitzen haben, kugeldhnlich sind, nicht je
aus einer Pore wachsen (anekaja), und mit ebensolchen Kopfhaaren, ist
giftdhnlich, bose und richtet den Mann in sieben Tagen zugrunde.

Bei den ungiinstigen Merkmalen des Bauches (Nr. 12) wird in Halbvers
40a als letzter Nachteil angegeben, daf die Frauen untreu sind. In der
Zeile 40b heiBlt es: sie findet Lust an der Beschéftigung mit den Buhlen
und geht vom Hause fort. Damit wird also die untreue Frau charakte-
risiert; die Singularform aber, im Gegensatz zum Plural in der vorher-
gehenden Zeile, weist darauf hin, daB dieser Halbvers eine spiter ein-
geschobene Glosse ist?5.

Der nicht ganz klare Vers 41 gehort nicht zur Beschreibung der
Laksana’s, steht also zu Unrecht hier.

Vers 43 ist eine Ergéinzung zu den Merkmalen der Zitzen in Vs. 42 (Nr.
13): Bei der ersten Leibesfrucht erhebt sich eine der beiden Zitzen mehr;
bei der Erhebung der linken Zitze wird eine Tochter geboren, bei der
Erhebung der rechten ein Sohn.

Durch die charakteristischen Eigenschaften der Korperteile und der
Merkmale ist zwischen gewissen Merkmalen und den mit denselben ver-
bundenen Vor- bzw. Nachteilen ein primitiv-logischer Zusammenhang
festzustellen. Am bezeichnendsten sind Verse 55-59 iiber die Handfliche

25 Tm Bh, wurde diese Zeile in Pluralform umgestaltet.

Gaaalh Tl it i ot -

”»



Lle:

on-

der
ver-
1ang
iche

IV. Der Stridharma 55

(Nr. 20). Diese Verse stellen eine Art Chiromantie dar. Die Figuren, die
auf der Handfliche der Frauen festgestellt werden konnen, hingen mit
dem Beruf des zukiinftigen Ehemannes eng zusammen. Hierher gehoren
ferner: in Vs. 31 die Vulva (Nr. 9) und der Wollustgenuf3; in Versen 39—
40a der Bauch (Nr. 12) und die Kinder, bzw. die Unfruchtbarkeit; in Vs.
64 der Hals (Nr. 23) und der Schmuck; in Vs. 72 der Mund (Nr. 27) und
das Getrink, Betel und Essen; in Vs. 75 die Zahne (Nr. 30) und das Essen
und Getrink; in Vs. 88 die Ohren (Nr. 34) und der Schmuck.

Verse 100-104 entsprechen fast wortlich M. III, 6-10, aber in einer
anderen Reihenfolge, ndmlich: 8, 9, 10, 6, 726.

Das Metrum des Verses 105 ist Upajati, das der Verse 106-107 aber
Vaitaliya. Diese drei Verse enthalten die allgemeine Zusammenfassung
der menschlichen Korperteile in zehn Gruppen; sie sind, von einigen
geringfiigigen Unterschieden und Textverderbnissen abgesehen, mit BrS,
LXX, 24-26 identisch.

Vers 108 ist in einem Mischmetrum abgefaft: der erste Pada in Upa-
jati, der zweite in Vam§astha, der dritte und vierte in Indravamsa. Dieser
Vers und der niichste schlieBen die eigentliche Beschreibung der Laksa-
na’s ab und gehoren zur Rahmenerzihlung. Der sentenzartige Vers 110
weist auf den zweiten Teil des Stridharma hin, indem er sagt, der gute
Wandel ist lobenswerter als die Merkmale, durch den guten Wandel
werden die Frauen gepriesen. Im Schluvers 111 heilt es, wenn einer ein
mit solchen Merkmalen versehenes Middchen heiratet, wird er stets Wohl-
stand, Gedeihen und Ruhm (rddhi, vrddhi, kirti)?” haben.

B) Strisadvrttavarnanam

6. Kapitel

Nach den Grhya-Biichern sind bei der Heirat auch die Eigenschaften
des Briutigams zu priifen: gute Familie, Charakter, gute Merkmale,
Gelehrsamkeit, Gesundheit?®. Im ersten Abschnitt dieses Kapitels (5-31)
wird vom Hausherrn noch etwas Weiteres verlangt, was bei den ,,Ver-
nunftehen” zu jeder Zeit und allerorts eine hervorragende Rolle spielte,
némlich, er muB Vermogen haben.

Einleitend steht eine allgemeine Heiratsvorschrift: Nachdem man vor-

24, b BT, atelp. 19 28 Hillebrandt, RitLit. 64.




<

it e i o it T i U ———
56 Einleitung

her Wissen und andere Reichtiimer erworben hat, soll man eine passende
Frau heiraten mit dem durch die Sastra’s festgesetzten Ritus. Dann heift
es, der Hausvaterstand der Besitzlosen ist ein groBer Hohn, deshalb muf
derjenige, der Hausvater zu werden wiinscht, zuerst Vermogen erwerben
(6). Als Parallelstelle dazu kann Spr. 3389 hinzugezogen werden, nach
welchem ein Hausherr ohne Vermogen zu den traurigen Erscheinungen
gehort.

Verse 7-12 variieren mit verschiedenen Worten denselben Gedanken:
Es gibt fiir einen Mann keine groere Qual, kein groBeres Ungliick als zy
sehen, daf3 seine Frau und seine Kinder hungern und entbehren.

In den meisten iibrigen Versen dieses Abschnittes wird die Abhéingig.
keit des Trivarga vom Vermogen und Reichtum behandelt. Dieses Ver-
héltnis kommt am deutlichsten in Vs. 19 zum Ausdruck: Man muB zuerst
eifrig Vermogen erwerben, denn das ist die Wurzel des Trivarga und dient
zum Schutze der Tugenden und der Wiirde. Eine Ergéinzung zu diesem
Sloka, mit einer grellen Hervorhebung der Gegensitze, ist der néchste
Vers, dessen Inhalt etwa folgendermaBen wiedergegeben werden kann:
Selbst wenn die Méanner alle Tugenden, nimlich Wissen, edles Geschlecht,
Charakter usw. (in Wirklichkeit) nicht besitzen, so haben sie diese doch
(in den Augen der Welt), falls sie Vermogen haben; ohne Vermogen aber
haben sie diese (in den Augen der Welt) nicht, selbst wenn sie sie (in
Wirklichkeit) besitzen. Ahnliche Gedanken, wenn auch in weniger schar-
fer Form, haben auch Spr. 2112, 6474, 6795.

Zwei Spriiche iiber den Reichtum sind Verse 17 und 18. Im ersten heilt
es: Selbst wegen eines eigenen Verwandten schiamen sich die Leute, wenn
er arm ist ; selbst ein Fremder wird durch den Reichtum zum Verwandten
der Menschen. Der erste Halbvers ist inhaltlich mit Spr. 5823 zu verglei-
chen; der zweite aber hat sogar textliche Ubereinstimmung mit Spr.
1143a:

17b:

paro ’pi ht manusyanam aisvaryat svajandyate.
Spr. 1143a:
iha loke ki dhaninam paro ’pi svajandayate.

Vs. 18 sagt: Die Menschen bemerken einen Armen nicht, selbst wenn er
sich nahe befindet, verehren aber einen Reichen riicksichtsvoll, selbst
wenn er sich fern befindet. Der im zweiten Halbvers ausgesprochene
Gedanke ist auch in Spr. 3427 und 6297 enthalten.

Vs. 28 wiirde eher ins Kapitel iiber die Laksana’s passen, indem er die
guten Kigenschaften des zu heiratenden Madchens angibt: Herkunft,
Vermogen, Benehmen usw.

Nach Vs. 29 ist ein Mann so lange ein halber Mann, bis er heiratet. Die
erste Zeile und Spr. 5495a sind wie Paraphrasen:

29a:

puman ardhapumams tavad yavad bharyam na vindats.
Spr. 5495a:
yavan na vindate kanyam tavad ardho bhavet puman.

S, b M~

as

PBS ded auml Pt



1de
16t
ufl
yen
wch
sen

en’;

Zu
ig-
TSt
ent
em
ste

ht,
ych
ber
(in
ar-

nn
en
ei-
pr.

st
ne

lie

Die

IV. Der Stridharma 87

In Vers 30 heiBt es, ein Mann ohne Frau ist wie ein Wagen mit einem
Rad und ein Vogel mit einem Fliigel, er ist untauglich zu allen Hand-
lungen.

Der zweite Abschnitt dieses Kapitels (32—44) handelt von den Arten der
echelichen Verbindung. Nach Vs. 32 ist diese Verbindung dreifach: mit
niedriger Stehenden, Gleichen und hoher Stehenden. Ahnlich wie in Versen
7-12, wird auch in Versen 32-38 mit verschiedenen Worten derselbe
Gedanke ausgesprochen, nédmlich: Nur die Verbindung mit Gleichen ist
gepriesen, die mit niedriger und hoher Stehenden ist verdchtlich und
getadelt. Hierbei sind auch Spr. 5317 und 5318 zu vergleichen.

Dieser Gedanke wird noch weiter begriindet: In einer richtigen Ver-
bindung sollen gegenseitige Liebe und Achtung immer zunehmen, bei
Ungliick wie Gliick soll Eintracht herrschen. Da diese Liebe meistens nur
bei den Gleichen zu finden ist, soll man nur mit Gleichen eine Ehe schliefen
(39-44).

7. Kapitel

Wie schon erwihnt, entspricht dieses Kapitel zwei nicht zusammen-
hiingenden Teilen des M. Und zwar bildet der erste Abschnitt (1-43) die
Parallele zu M. II1, 5, 11-54, der zweite aber zu M. 1I, 1-25.

Im ersten Abschnitte wird das Thema der Ehe fortgesetzt.

Der erste Vers ist mit M. III, 5 identisch, die beiden folgenden ent-
sprechen M. IIT, 11-12. Auch davon war schon die Rede, daf die da-
zwischen liegenden Verse des M. mit Bh. I, 5, 101-105 iibereinstimmen,
aber in einer anderen Reihenfolge??, wiahrend die ersten vier Verse des M.
III. denselben Versen des Bh. I, 5 entsprechen®. Die Reihenfolge der
ersten 11 Verse des M. IIL. ist also im Bh. die folgende:

1-4, 8-10, 6, 7, 5, 11.

Diese Abweichung in der Reihenfolge beruht aber nicht auf Text-
verderbnis. Wenn man die Verse 5-11 des M. III. in der Reihenfolge des
Bh. liest, so ist es leicht wahrzunehmen, dal die Umgruppierung dieser
Verse im Bh. durchaus nach logischen Gesichtspunkten vor sich gegangen
ist, um die dem Sinne nach zusammengehorenden Verse moglicherweise
noch niher aneinander zu riicken. Verse 8-9 z. B., iiber die ungiinstigen
Merkmale der Frau, schlieBen sich sinngeméf} an Vers 4, an dessen Schluf3
die Ehe mit einer Frau vorgeschrieben wird, die mit giinstigen Merkmalen
ausgestattet ist.

M. III, 12 behandelt die erlaubte Kastenzugehorigkeit der Ehefrauen
bei den Zwiegeborenen, M. III, 13 bei allen vier Kasten. Schon diese
Uberschneidung der Themata zeigt, daB die beiden Verse urspriinglich
unabhingig voneinander waren; insbesondere ist der zweite seinem
ganzen Stile nach eine selbstindige Regel, die keinen Hinweis auf den

298, p.:bb: 30 g, p. 43.




T e D T I T AT O A A s st e
58 Einleitung

vorhergehenden Vers enthidlt und auch ohne denselben einen voll.
kommenen Sinn hat. Das Wort imah in 12b weist nach den Kommentaren
auf den folgenden Vers hin (Medh., Kull., Ragh., Nand.: vakgyamanah,
also ,,die zu erwihnenden’’, dhnlich auch Ram.; nach Biihler’s Uber.
setzung: ,,the following females’). Aber diese Erklirung beruht auf der
falschen Voraussetzung, dafl beide Verse eine zusammenhéngende Ein.
heit bilden. Viel richtiger ist also die Erkldrung, daf3 das Wort imah hier
nur die in der vorhergehenden Zeile zum Worte savarna hinzuzudenkende
Erginzung ,,Frau” in Pluralform wieder aufnimmt, also nicht ,,die fol.
genden Frauen”, sondern einfach nur ,,die Frauen” bedeutet. Am
Schlusse dieses Verses wurde in der kritischen Ausgabe des M. die Lesart
rarah angenommen, ebenso auch in Biihler’s Ubersetzung: ,,most ap-
proved”’. Unter den Varianten kommt aber auch die Form avarah (d. h.
mit Sandhi ’varah) vor. Nach jenen Kommentaren des M., die sich nach
dieser Lesart richten, bedeutet dieses Wort die Angehorigen der niedri-
geren Kasten (Ragh.: nikrstah; Nand.: hinavarnah; Ram.: hinah). Bei
der soeben vorgeschlagenen Deutung von imah kann nur diese Variante
einen Sinn haben. Ferner wird agre in 12a von Biihler als Attribut zu
darakarmani gezogen: ,for the first marriage”. Es ist aber viel wahr-
scheinlicher, daf agre hier als Adverb etwa in der Bedeutung ,,in erster
Linie”’3! steht. Dementsprechend ist auch die von Biihler zur Uber-
setzung des dritten Pada in Klammern hinzugefiigte Erginzung ,to
marry again’’ hinfillig. Bei all diesen Erklirungen hat M. III, 12 einen
von Biihler’s Ubersetzung mehrfach abweichenden Sinn: Bei der Heirat
der Zwiegeborenen ist in erster Linie eine Angehorige der gleichen Kaste
empfohlen; die Frauen (,,imah’’) derjenigen aber, die (bei der Heirat) nach
der Begierde vorgehen, konnen der (Kasten)ordnung nach (Angehorige
der) niedrigeren (Kasten) sein. Das Wesentliche dieser Vorschrift ist mit
anderen Worten auch im néchsten Verse enthalten.

Im Bh. wurden diese beiden selbstindigen Verse des M. in erweitertem
Umfange (3-6) zu einer einheitlichen Regel umgestaltet. Vs. 3 stimmt mit
M. IIT, 12 weitgehend iiberein, nur das Wort agre fehlt hier, und statt der
Zwiegeborenen bezieht sich dieser Vers nur auf die Brahmanen. Die Regel
fiir die drei unteren Kasten heiBt im Bh.: Die erste Frau des Ksatriya soll
von gleicher Kaste sein; Angehérige der beiden niedrigeren Kasten sind
nach der Begierde, nicht nach dem Dharma. Die einzige beste Frau des
Vai§ya nach dem Dharma ist eine Frau von der gleichen Kaste; die zweite
Frau von der niedrigeren Kaste ist nach der Begierde, aber nicht nach
dem Dharma. Die Frau des Siidra nach dem Dharma ist eine Frau von der
Stdra-Kaste. In der letzten Zeile heiBt es wieder, der Brahmane ist der
Gatte aller vier Kasten.

M. III, 16 ist im Bh. zu zwei Sloka’s umgearbeitet (9-10). Von den
Kommentaren des M. zitiert Nar. diesen Doppelvers, aber mit einigen

31 of, Apte, s. v. 6: ,,First, in preference to others”, mit Zitierung des M.-
Verses.



gen

M.

I[V. Der Stridharma 59

Abweichungen von den Textausgaben des Bh. Da die abweichenden
Lesarten der letzteren keinen guten Sinn ergeben, sind die bei Nar.
denselben unbedingt vorzuziehen. Sonst ist M. III, 16 undeutlich und
wird deshalb von den Kommentaren verschiedenartig erklirt32. Durch die
Umgestaltung hat der Vers im Bh. einen ganz anderen Sinn. Hier wird
nimlich mitgeteilt, wie es einigen legendarischen Ménnern wegen der
Heirat mit einer Stidra-Frau ergangen ist: Atri verlor seine Kaste, nach-
dem er eine Siidra-Frau sein Bett besteigen liel ; Utathya erlitt nach der
Geburt seines Sohnes den Kastenverlust; nachdem Saunaka den Sohn
seines Sohnes bekommen hatte, wurde er ein Sidra; Bhrgu und andere
erleiden dabei wohl ebenso Kastenverlust.

M. III, 23-26 enthalten gewisse Widerspriiche, die die Kommentare
durch verschiedene Kniffe zu erkldren suchen33. In Versen 17-20 werden
diese Widerspriiche durch die wenigen And(zrung(\n des M.-Textes — ent-
gegen dem sonstigen Verfahren im Bh. — nicht beseitigt. Im Gegenteil,
durch die Verwandlung von paficanam tu des M. 111, 25 in ksatriyanam in
Vs. 19 tritt zu den sonstigen Widerspriichen noch ein weiterer hinzu.

Trotz der Anderungen an M. I1I, 28 im Vs. 22 kénnen beide Fassungen
in gleichem Sinne verstanden werden. Es ist aber auch moglich, da das
Bh. hier einen anderen Sinn hat als M. Es hieBe hier nimlich bloB, daB der
Daiva-Ritus bei der Opfertéitigkeit eines Priesters stattfindet, nicht aber
auch, wie im M., daf3 die Tochter eben diesem Priester zur Frau gegeben
wird.

Der recht schwerfillige M.-Vers ITI, 37 ist in der Fassung des Bh. (31)
klarer: Der betreffende Sohn erlost mit sich selbst zusammen zehn vorher-
gehende und zehn nachfolgende Geschlechter von der Siinde.

In Vs. 32 ist strindm nur eine durch den dhnlichen Klang entstandene
Textverderbnis fiir (sutas) trims trin in M. ITI, 38. AuBerdem fehlt hier
die Angabe iiber den Sohn, der aus einer nach dem Ka-Ritus geschlos-
senen Ehe stammt.

In M. III, 40 werden die giinstigen Eigenschaften aufgezihlt, die die
aus den ersten vier Ehen stammenden Sohne haben. Im entsprechenden
Bh. 34 wird noch als ein besonderer Vorteil hervorgehoben, daf die aus
einer gesetzlichen Ehe stammenden Soéhne selber auch Séhne haben
werden.

M. III, 45-50 und 55-66 fehlen im Bh.34

Von den Synonymanwendungen in diesem Abschnitte seien erwihnt:
sahaja (2) fiir bhratr (M. IT1, 11) und jalapiirvam (29) fiir adbhih (M. III,
35).

Nach dem SchluBverse 43 dieses Abschnittes soll der Brahmane nach
der Heirat an einem vortrefflichen Orte wohnen, wenn er sich eine grofie
Ehre wiinscht.

% of. Biihler: SBE. XXV, p- 78, n. 16.
% op. c. p. 79, n. 23. 3 s. pp. 98.




R e e R T O A O BT T e P A S T s 3 semn s

60 Einleitung

Im AnschluB daran wird in den einleitenden Versen des zweiten Ab. Wi
schnittes, die z. T. zur Rahmenerziahlung gehoren, gesagt: Der beste Ot Ver
ist der, wo der vierfiiBige?®, vollstindige Dharma nicht verlorengeht?®, yw, weg
der von den Gelehrten befolgte®” und von den Lehrbiichern verkiindete I
Dharma vorhanden ist (44-47). An diese Feststellung kniipft sich die in
Darstellung der Quellen des Dharma, der Paralleltext zu M. II, 1-25 [
Dieser Abschnitt hingt also mit dem vorhergehenden inhaltlich gar nicht run
zusammen und wurde zu demselben nur durch einen rein duBerlichen 1
Anlaf3 hinzugefigt®. nic

Es moge gleich hier erwidhnt werden, dafl M. II, 5, 7, 14-15 im Bh Ka
fehlen3®, und daB in diesem Abschnitte der M.-Text zwar an manchen na

Stellen verandert, aber nicht erweitert wurde. Auch hier finden sich einige
Synonymanwendungen, z. B. padaja (67) fir §tdra (M. I, 24).
Das von den Kommentaren verschiedenartig erklarte Wort4° vrataniin

M. II, 3 wird in Vs. 50 niher bezeichnet, indem hier ,,Opfer und andere 4_‘\
Geliibde” gesagt wird. Der Grundgedanke des M. II, 4 ist zwar auch in Vs, kir
51 erhalten geblieben, aber die Ausdrucksweise des Bh. ist konkreter. a})e
Wie auch sonst im Bh., scheint es geradezu gekiinstelt, daf fiir einige o
Worte des M. II, 8 in Vs. 53 duBerlich oder dem Klange nach einiger- o
maflen dhnliche Worte geschrieben wurden, wodurch zwar die Konstruk- lan,
tion umgestaltet, aber der Sinn des Satzes wesentlich nicht geéndert letz
wurde: samaveksyédam wurde durch avekseta ersetzt, nikhilam durch der
ni§citam, -pramanyatah durch -pradhanyatah und niviSeta durch ni- geg
vaseta. 111'1(1
An Stelle des letzten Pada des M. 11, 9 wurde in Vs. 54 die in Kap. 4 mit ic“
mehreren Variationen vorkommende Wendung yati Sakrasalokatam (V.: lmI
Brahma-) geschrieben®!. :
Fiir sarvarthesv amimamsye des M. II, 10 steht in Vs. 55 sarvarthesu gen
mimamsye, also genau das Gegenteil. Falls hier keine Textverderbnis i
vorliegen sollte, ist der Unterschied vielleicht so zu erkliren: Wahrend es paé
im M. heiBt, daB man in allen Sachen die Sruti und die Smrti ohne )‘ep
weiteres annehmen soll, ohne iiber sie noch kritisch nachzudenken, ohne ;ist

sie zu beanstanden, will das Bh. wohl sagen, dafl man sie zuerst genau zu Wo
untersuchen, zu erwigen hat, um dann eine Entscheidung zu treffen.
Das Wort vidhiyate in M. II, 13 wurde im Bh. durch bhavet ersett.
Das entspricht ungefihr der Erklirung des Medh., wonach vidhiyate hier 9
,,viSesena dhiyate. vyavasthitam bhavati”’ bedeutet, also nicht ‘es wird

vorgeschrieben’42, Der ganze Vers hat also im Bh. folgenden Sinn: Das 7
7
35 cf. Biihler: op. c. p. 22, n. 81.
36 na hiyate; nach der V.: gedeiht, hoch in Ehren steht (mahiyate).
37 vidvadbhih sevitah; diese 6 ersten Silben von 46a sind mit denselben S
Silben von 48a (= M. II, la) identisch. 38 5. auch p. 62. nac
98- pp-9ieg. 10 ¢f, Biihler: SBE. XXV, p. 29, n. 3.
4

g, p. 42. 42 of, Biihler: op. e. p. 31, n. 13.




Ab.
» Ort
8 wo
dete
L die
-25.
1icht
chen

Bh.
chen
inige

ni in
dere
1 Vs,
T

inige
iger-
ruk-
dert
urch
1 ni-

L mit

(V.

hesu
bnis
1d es
ohne
ohne
\u Zl
i

etzt.
 hier
wird

Das

sIben

IV. Der Stridharma 61

Wissen des Dharma sollen die Leute haben, die nicht am Nutzen und
Vergniigen héingen, sondern den vedischen (naigama) hochsten Dharma
wegen der Autoritiat desselben zu kennen wiinschen.

Diein M. IT, 16 angegebene ,,Berechtigung’ zu diesem Lehrbuche wird
in Vs. 59 auf die Veda’s und Jaya’s ausgedehnt.

In Vs. 60 sieht tad eva nirmitam ebenfalls als eine gekiinstelte Veridnde-
rung von tam devanirmitam des M. II, 17 aus.

Der letzte Pada des M. II, 25 kiindigt die Pflichten der Kasten als
nichstes Thema an. Diese Ankiindigung wurde im Schlullverse dieses
Kapitels, unter Verwendung des zweiten Pada des M.-Verses, zu samasan
na tu vistarat gedndert.

8. Kapitel

Nach dem Anfangsverse sollen jetzt die Pflichten des Hausherrn ver-
kiindet werden. Aus diesem sehr verzweigten Teile des Dharma werden
aber in diesem Kapitel nur zwei spezielle Themata behandelt. Zuerst, bis
einschl. Vs. 15, wird tiber die Wohnung des Hausherrn gesprochen, wobei
auch auf die Frauen Bezug genommen wird. Den Gegenstand des weitaus
lingeren zweiten Teiles, von Vs. 16 an, bildet, nach der Benennung im
letzten Verse, das Strivrtta, das hier aber nicht etwa den guten Wandel
der Frauen bedeutet, sondern die richtige Handlungsweise des Mannes
gegeniiber den Frauen, wie das im ersten Verse des nichsten Kapitels
auch ausdriicklich gesagt wird. Hier sei gleich auch erwahnt, dal von
diesem Kapitel an zum Stridharma mehrere inhaltliche Entsprechungen
im KS. zu finden sind.

Die erste Zeile des Anfangsverses stimmt, die letzte Silbe aus-
genommen, mit Halbvers 3b des 16. Kapitels iiberein ; die Zeile 2a aber ist
mit M. IIT, 67a und mit Zeile 4a des 16. Kapitels identisch®3. Halbvers 2b
paBt nicht gut zu 2a; diese Zeilen wurden also nur deshalb zu einem Verse
verquickt, um inhaltlich den Anschlufl zum Thema der Wohnung her-
zustellen. Zeile 2b hat in der Ausdrucksweise einen gewissen Gleichklang
mit Halbvers 67a des vorhergehenden Kapitels, und, zwar nicht dem
Wortlaute, wohl aber dem Inhalte nach steht sie der Zeile 43a desselben
noch niher:

2b:
$ubhadesasrayas caiva patni vaivahiki grhe.
7, 67a:
etdn nityam $ubhan desan samsrayita, dvijottamah.
7,43a:
ittham daran samasadya dedam agryam samavaset.
Seinem Inhalte nach kénnte also dieser Abschnitt schon unmittelbar
nach dem ersten Abschnitte des vorhergehenden Kapitels stehen, dessen

88 p. 83.




O e O N T T O 5 A TP 1 o T Y NS T e 2 e

62 Einleitung

zweiter Abschnitt, wie schon gesagt, bloB durch einen duBerlichen Anlap

mit dem ersten verkniipft ist44. :1?'
Die Regel iiber den Wohnsitz wird damit begriindet, daB ohne eingy {hn
eigenen Wohnsitz das Hiiten des Vermogens und der Frau nicht moglich ihn
ist. Die Grundlagen des Trivarga werden nimlich durch das Nichthiitey 3]
zum Gegenteil. Die Frauen sind u. a. auch vor dem Umgang mit schlech. 13;1
ten Menschen zu hiiten (3-5). (
Der Mann, der die Stiitze der Wohnung hat, gehort zu einem edle hal
Geschlecht, ist lebensklug und versténdig, hélt sein Zusagen und sein bel
Geliibde, ist gesittet, gerecht und freigebig (6-7). ha
Die Wohnung soll sich in einer von gerechten Leuten bewohnten Oxt. ]
schaft befinden, in einer Stadt oder in einer der verschiedenen Dorfarten Fr
(kharvata, kheta, grama??), entsprechend dem Lebensunterhalt und dem Ar
Vermogen (8, 11). Sie soll mit der Erlaubnis eines ansehnlichen Gemeinde. Ge
vorstehers oder eines fithrenden Mannes ohne Schidigung des Nachbar. j
hauses errichtet werden, in einer nordéstlich abfallenden Gegend liegen, Me
mit Bedacht auf die verschiedenen Titigkeiten der Bewohner gebaut, 5
jeder Jahreszeit angemessen sein und tadellose Nachbarn haben (9, 12- Be
13} Ve
Was die Umgebung der Wohnung betrifft, soll sie fern sein von den
Stadttoren, von viereckigen Plitzen, von Gerichtshallen®, von den ne
Wohnungen aller Handwerker, von denjenigen, die an Spiel, Tétung und de
Branntwein hédngen, von Schauspielern und Fiirstendienern, von den W
StraBlen der Sektengottheiten und von den HauptstraBen (10-11). Die Av
hier erwdhnten ,,verbotenen” Menschen kommen fast alle auch in den ha
Listen der Menschen vor, die nach den Dharma-Werken zum Sraddha
nicht eingeladen werden diirfen??. di
Von den iibrigen Vorschriften iiber die Wohnung seien noch erwahnt: wi
Sie soll sauber, gut bewacht und schén sein (9, 11, 13). Der Ausgang soll
ein SchloB haben; auch die riickwirts liegende Seite der Wohnung ist lel
tiberall sauberzuhalten. Zur Ausstattung der Wohnung gehdren Réume un
fiir Gotterbilder, Bad und Gesellschaften, Kiiche, Wohnstétten fiir die or
Dienerschaft, Kuh- und Pferdestélle usw.; ferner soll die Wohnung ge- 10
trennte Schlafstellen haben, mit allen Geriiten ausgestattet sein und von
zuverlissigen alten Leuten verwaltet werden (12, 14-15). eit
Vs. 16, mit dem der lange Abschnitt iiber das Strivrtta beginnt, nimmt sit
das in Versen 3-5 behandelte Thema iiber die Behiitung der Frauen 5l
wieder auf: Durch die Nichtbehiitung der Frauen entstehen erfahrungs ot
gemil} viele Schiaden, wie Nachkommenschaft aus Kastenvermischung Al

usw., deshalb sind die Frauen immer zu behiiten?s.
Von der Behandlung der Frauen handeln zunichst Verse 17-19, it
denen eine stark frauenfeindliche Tendenz zum Ausdruck kommt. Al
ge
4 5. p. 60. 45 of. Apte, s. v. kharvata.
16 $ala; oder von $ala ‘Einfriedung, Wall’.
47 5. M. III, 150 sqq. und die Parallelstellen. 18 of, M. IX, 5sqq.




Anlaf

einen
Oglich

1 Ort.
farten
1 dem
inde-
hbar.
legen,
hatt,
), 12

n den
1 den
g und
1 den
). Die
n den
iddha

ahnt:
g soll
ng ist
aume
ir die
1g ge-
d von

immt
rauen
ungs-
shung

19, in
t. Als

19

IV. Der Stridharma 63

standige Handlungsweise ihnen gegeniiber wird vorgeschrieben: Man soll
den Frauen keine Freude und keine Unabhéngigkeit geben?; man darf
ihnen nicht vertrauen, man soll sie schelten, wie sie es verdienen ; man soll
ihnen, dhnlich wie den ungebildeten Menschen, nie eine Berechtigung
geben auBer zu einer Tétigkeit wie Kochen usw., denn sie sind so wie die
Bauern, nur zum Genuf} geniigend wohlgezogen, unwissend und haltlos.

(Ganz eng an diese Versgruppe schlieBt sich inhaltlich Vs. 26 an: Des-
halb sind diese obenerwihnten Frauen mit Befehlen und Schligen zu
pehiiten, und man soll sie zur richtigen Zeit gehorig mit Schligen be-
handeln.

In der dazwischenliegenden Partie ist zunéchst von den Fehlern der
Frauen die Rede. Von diesen Fehlern werden zuerst folgende genannt:
Armut, zu groBe Schonheit, Hang zu Unwahrheit, Unabhéngigkeit, das
Gernhaben von Trinken, Essen und Gesellschaft, Faulheit (20).

Zu den Fehlern der Frauen gehort auch der Verkehr mit gewissen
Menschen. Diese sind: Gauklerinnen, Wahrsagerinnen, Witwen, Bettle-
rinnen, Wochnerinnen, andere schlechte Menschen (asat®?), Heuchler,
Bettler, Handwerker (21). Auch im KS. wird der einzigen Gattin der
Verkehr mit gewissen Frauen verboten®l.

Der Hang zu verschiedenen Handlungen wird auch als Fehler angerech-
net: der Hang zu Géngen nach den Parks zum Spazierenfahren und nach
den Lustgirten, zu den Unterhaltungen usw. in den Lustgérten, zu den
Wallfahrten und zu den offen an den Tag gelegten guten Werken (22).
Auch hierzu findet sich im KS. eine Parallele: die Gattin soll die Unter-
haltung in den Lusthainen vermeiden®2.

Weitere Fehler der Frauen sind noch: die stete Trennung vom Gatten,
die Armut ihrer Verwandten, Unfreundlichkeit, Habsucht, die Tadelns-
wiirdigkeit von seiten der Menschen (23).

AuBer den obenerwihnten Entsprechungen im KS8. sind weitere Paral-
lelstellen zu den Frauenfehlern M. IX, 13 sqq.; von den Spr. besonders 328
und 7336, auBerdem sind auch 4079, 4430, 6704, 7212 und 7213 zu
erwihnen. Mit diesem Thema beriihrt sich auch der letzte Abschnitt des
10.58 und der Doppelvers 58-59 des 13. Kapitels®.

Auch in Vs. 24 werden Fehler aufgezihlt; da aber der letzte derselben
ein Mannerfehler ist, paBt dieser Sloka nicht recht hierher. Die Fehler
sind: iiberm#Bige Gemiitshirte und tbermafBige Nachsicht; die allzu
schnelle Inangriffnahme und das ebensolche Fallenlassen von etwas (also
etwa ,,Strohfeuer”’); wenn man den Frauen iiberméaBig unterworfen ist.
Als Ergéinzung zu dem letzten Fehler sagt Vs. 25: Wenn der Ehemann den

9 of. M. V, 147 sq., IX, 2 sq. und die Parallelstellen; Schmidt, Beitr. 549.

50 Unter Beriicksichtigung der V. wird fiir 21b! die Konjektur vorgeschla-
gen: prasango 'nyais tathésadbhih.

SUKS, p. 234; KS, p. 698; Schmidt, Ubs. 295.

2 KS, p. 236; KS, p. 703; Schmidt, Ubs. 297.

5. p. 68. Beabn. 70




e T R A S Y MR+ 1 et g AP A PN T e s vt

64 Einleitung
Frauen untergeben ist, wird er getadelt; die Dummbheit des Gatten i sek
dasselbe, was die Untauglichkeit der Diener. nic
Wenn ein Mann viele Frauen geheiratet hat, soll er nach Vs. 27 mj ael
seinem Benehmen ihnen gegeniiber gleich sein, je nachdem mit dey Du
passenden Handlungen, Geschenken, Ehrenerweisungen und Kleidungen lur
Mit dem Inhalte dieses Sloka hingt erst Vs. 38 enger zusammen. sol
Die unmittelbar folgenden Verse sprechen von der Achtung der Frauen Be
Als Veranlassung zu dieser Achtung gelten u. a.: die beste Herkunft erk
Dharma, Angemessenheit, wenn die Frauen gute Sohne haben, passende us?
Familie, Vermdgen (28, 32). Ohne Veranlassung soll man keine Achtung Zu
oder Verachtung anwenden (29-31). : Kv
Nur allgemeinere Aussagen iiber die Behandlung der Frauen enthalten wa
Verse 35-37. Es ist erwiahnenswert, daB in Vs. 37 die Gattin die Halte vel
der Person der Ménner genannt wird; dieser Vergleich kommt auch im ]
Anfangsverse des 11. Kapitels vor®s. des
Im AnschluB an Vs. 27 heift es in Vs. 38: Beim Opfer, Fest usw. sol gel
man keine von den Frauen ohne Veranlassung bevorzugen; beim Geben hes
von Kleidern, Betel, Geschenken usw. soll man zu ihnen gleich sein. Die we
heimliche Unterscheidung, ob eine Frau lieb oder unlieb ist, stammt nur Ve
aus der Begierde; die gleiche Verhaltungsweise im Wort und Benehmen mi
den Frauen gegeniiber wird also gepriesen (39). gef
Diese Forderung gilt auch bei dem ehelichen Verkehr mit den verschie- de:
denen Frauen. Der Mann soll in der passenden Periode® die Beiwohnung IW
mit allen Frauen so ausiiben, als seien sie gleichmaBig lieb, ohne Riick. sol
sicht auf die sonstigen Unterschiede zwischen ihnen; er soll sich nicht WU
stets bei seinen Nebenfrauen aufhalten (40-43). sin
Verse 44-45 sagen: Wenn einem iiber irgendeine heimliche Beziehung Tu
der Frauen berichtet wird, so soll man dariiber nicht verzagen und die
Frauen nicht eifersiichtig ausschelten, sondern ihre Tugenden und Fehler Ve
genau erkennen. Dieses Thema wird vom Vs. 48 ab ausfiihrlich erortert. m¢

Verse 4647 behandeln eine spezielle Frage, die Handlungsweise des
Vaters gegeniiber den Kindern, mit einer gewissen Analogie zum Beneh-
men des Mannes gegen die Frauen: Der Vater soll die Kinder bei Klei-
dung, Schmuck, Speise usw. gleichmaBig beriicksichtigen, ohne die Fehler
der Mutter in Betracht zu ziehen, denn es ist unklug, einen wegen der
Fehler anderer fiir schuldig zu erkliren ; das Kind aber gehort beiden (also
nicht nur der Mutter, sondern auch dem Vater).

An Vs. 45 kniipfen sich die Sloka’s 48-55, die davon sprechen, wie die

Frauen zu erkennen sind. Liebe und HaB, Absicht, Reinheit und Un- VO
reinheit, Weggang und Ankunft der Frauen draulen und drinnen soll man di

immer durch Sklaven und geheime Spéher in Erfahrung bringen. Al
Spiher sind gedacht: ererbte alte Sklavinnen, Ammen, Wirterinnen, den
Eltern gehérende und andere Eunuche und Greise (48, 50). Diese Vor-

5 sipy 69.

% cf. M. III, 45 sqq. und die Parallelstellen; Schmidt, Beitr. 295 sqq. "




en ist

7 mit
t den
ngen,

auen,
zunft,
sende
htung

alten
Talfte
ch im

7. soll
rehen
. Die
t nur
hmen

schie-
nung
diiek-
nicht

hung
d die
‘ehler
rtert.
e des
neh-
Klei-
ehler
1 der
(also

e die

Un-
man
. Als
, den
Vor-

IV. Der Stridharma 65

schrift wird so begriindet: Wenn ein Mann erkennt, dal auch er selber
nicht Herr seiner Gemiitsstimmung ist, wie konnte er dann den Frauen,
aen Wohnstitten alles unanstiandigen Benehmens, vertrauen? (49).
Durch verschiedene, zur rechten Zeit angewandte Gespréche und Erziah-
lungen, in denen Ehrenhaftigkeit und Mitleid gleichméaBig enthalten sind,
soll\‘man die innere Absicht der Frauen aus ihrem Gesicht, Aussehen,
Benehmen (also aus ihrer Reaktion auf die Gespriache und Erzahlungen)
erkennen ; solche Erzdhlungen sind die iiber Sitd, Arundhati®?, Sakuntala
usw.; darum soll in der Ausfithrung der Erzédhlungen die Liebe der Bosen
su den Guten aund umgekehrt enthalten sein. Nachdem man so durch
Kunde, Wahrnehmen?® und SchluBfolgerung die Absicht der Frauen
wahrheitsgemif erkannt hat, soll man sich ihnen gegeniiber entsprechend
verhalten (51-55).

Das in diesem Kapitel schon zweimal berithrte Thema der Behiitung
der Frauen wird in der zusammenhingenden Partie 56-61 wieder auf-
genommen. Man soll die Frauen sorgfaltig behiiten, da auch Konige durch
herumschweifende Frauen das Leben eingebiifit haben. Als Beispiele
werden Konige genannt, die getotet wurden: Konig Subhadhvaja durch
Veni mit einer geheimen Mordwaffe; Konig Sauvira durch die Konigin
mit einem Giirtelkleinod; Bhadrasena durch den von der Koénigin an-
getriebenen Bruder; der Karasa-Konig durch den Sohn (der also wohl von
der Kénigin angetrieben worden war) mit einem spiegelblanken Schwert;
zwei Kagi-Konige durch eine Frau aus Anandapura® mit Gift. Wenn
solche hervorragende Konige und Brahmanen durch Frauen umgebracht
wurden, was konnte man dann bei anderen Leuten erzihlen? Deshalb
sind die Frauen stets aufmerksam zu behiiten und, entsprechend ihren
Tugenden und Fehlern, richtig zu behandeln.

Uber die Nachteile der unrichtigen Behandlung der Frauen sprechen
Verse 62-65. Die Abneigung und der Zorn der Frauen gegen den Ehe-
mann entstehen aus folgenden Griinden: wenn der Mann ungerechte
Handlungsweise gegen sie an den Tag legt; dadurch, daB3 er seine Gesin-
nung ohne Veranlassung dndert; besonders dadurch, dafl er unerwartet
Nebenfrauen heiratet; wenn er den Frauen keinen Liebesgenufl gewihrt;
durch unanwendbare strenge Verweise und korperliche Ziichtigungen.
Dadurch werden die Frauen schlieflich feindlich gegen den Ehemann;
deshalb soll man diese Fehler vermeiden. Zur Verstdirkung dieser Vor-
schrift wird noch gesagt: Die Frauen beriicksichtigen ja den guten
Wandel in ihrer eigenen Familie, das Unrecht und die Tugenden schon
von Haus aus nicht, geschweige denn, wenn sie gequilt werden. Trotz
dieser verachtungsvollen AuBerung iiber die Frauen wird also ihnen

% Im Texte -i durch Kiirzung metri causa.

% .dusta- ist wohl zu -drsta- zu emendieren.

% Nach Biihler Varnagar (Schmidt, Nachtr. s. v.). Anandapura im Texte
ist nur eine Verschreibung.




I S Y N T 0 TS At e P A A AP T s T e =

66 Einleitung

gegeniiber hier doch eine andere Behandlungsweise empfohlen als oben i
Versen 17-19 und 26.

In Versen 66-67 kommt wieder die Behiitung der Frauen zur Sprache,
Die Weibertreue hat drei Griinde: Unlust an fremden Ménnern, Liehe
zum Gatten und gute Behiitung. Deshalb ist es immer so einzurichten,
daB die Frauen mit passenden Verfahren wohlbehiitet und wohlbehalten
sind und stets Arbeit haben.

Man soll die hoher, in der Mitte und niedrig stehende Frau mit je zwel
entsprechenden Geschenken fiir sich vollstindig zu gewinnen suchen; das
gilt auch im Falle, wenn man vorher die Frauen wegen eines Kindes oder

aus einem anderen Anlafl verletzt und bestraft hat (68-69). Mit den hier a
erwihnten drei Arten von Frauen sind die Gruppierungen im 6. und 1,
Kapitel zu vergleichen®®. ve
Es folgen noch Spriiche tiber die schlechten und guten Frauen: Die Di
Kalakutagift-dhnlichen Frauen ohne guten Wandel, die das Unheil des fre
Ehemannes verursachen, sind von den Guten zu vermeiden. Man soll die lic
lieben, einer guten Familie entstammten, guten, gesitteten, gegen den Sa
Ehemann zirtlichen Frauen jederzeit mit Geschenken fiir sich zu ge.
winnen suchen (70-71). Zum AbschluB steht im Vs. 72, wer so auf die 16
angegebene Weise das Strivrtta vollzieht, der erlangt den vollstindigen, kn
in der Welt geschétzten Trivarga. Dieser Sloka steht, mit einigen Ande. G
rungen, auch am Schlusse des 15. Kapitels!. di

9. Kapitel

Laut des Einleitungsverses sollte jetzt, nachdem das Benehmen der
Minner gegen die Frauen vollstindig verkiindet worden ist, das Beneh-

men der Frauen gegen die Ménner dargelegt werden. Aber nur noch im =
folgenden Verse wird iiber die Vorteile der richtigen Handlungsweise der e
Frauen gesprochen: Dadurch, daB sie die Manner richtig fiir sich gewin- -
nen, haben die Frauen Lust, bekommen S6hne, werden den Himmel i
sehen; deshalb ist die darauf beziigliche Vorschrift (vidhi) erwiinscht. o
Sonst wird in diesem Kapitel, dem kiirzesten des untersuchten Textes, X
das angedeutete Thema, mit Ausnahme des letzten Verses, nicht erwihnt. gg
In rein duBerlichem AnschluB daran, daB in Vs. 2 der Terminus vidhi Di
vorkommt, enthalten die folgenden Verse Erorterungen iiber Vorschrift g{lc
und Lehrbiicher. XO]
Zuniéchst wird die Bedeutung der Vorschrift hervorgehoben. Man soll o

: i # S S o ; s tel

alles tun, was immer auf die Vorschrift Riicksicht nimmt; sonst wird das, Gr
was man unternommen hat, offenbar nutzlos. Alle Obliegenheiten, die auf l£
die Vorschrift Riicksicht nehmen, selbst wenn sie auch nur wenig Frucht Be
haben, gelten als besonders groBe Unternehmungen, die den Trivargs e
verursachen. Die Vorschrift ist allein durch die iiberlieferte Lehre (agama) (erlez
o

zu erkennen; man soll sich nach Vorschrift und Verbot richten (3-5).
80 5. pp. 57, 67. tha. pugR

6 L




ben in

rache,
Liebe
hten,
\alten

> ZWel
1; dag
s oder
n hier
d 10,

: Die
il des
11 die
1 den
u ge
if die
ligen,

\nde-

n der
eneh-
h im
e der
SWin-
nmel
scht.
xtes,
ihnt.
vidhi

hrift

1 soll
| das,
e auf
ucht
rarga
ama)

).

IV. Der Stridharma 67

Der nichste Abschnitt hat als Hauptthema die Berechtigung zum
Studium der Sastra’s. Die Frauen haben nicht diese Berechtigung; nach
der iiberlieferten Lehre ist ihr einziges Recht die Treue zum toten Ehe-
manne. Der Herr (also wohl der Hausherr), da er aus der iiberlieferten
Lehre richtig weil, was zu tun und zu lassen ist, befiehlt den Frauen in
betreff der Tugenden und Fehler, wie der Kénig den Untertanen (6-8). Es
gibt zwar einige Frauen, die die iiberlieferte Lehre besonders studiert
haben, trotzdem haben sie gar keine Berechtigung zum Studium der
Sastra’s. Anderseits treiben zwar einige vedakundige Brahmanen haupt-
sichlich nur Gewerbe, trotzdem sind sie eben durch ihre Geburt zu den
Sastra’s berechtigt (9-10).

Die vier Kasten und Aérama’s, die sonst in Haupt- und Nebensachen
verschieden sind, sind doch alle insgesamt zu den Sastra’s berechtigt (14).
Die Hervorhebung aller vier Kasten zeigt hier wieder dieselbe Siidra-
freundliche Tendenz wie in der Hauptrahmenerzihlung®2. Es ist unméog-
lich, zu entscheiden, ob die Welt oder das Sastra die Prioritéit haben, das
Sastra ist gleichsam fiir das verkorperte Karman zu halten (15).

Vs. 12 ist ein stérender, nicht hierher gehérender Eindringling. In Vs.
16 wird man zur Befolgung der Lehre aufgefordert. Erst der SchluBvers
kniipft sich an das in Vs. 2 enthaltene Thema: Da die Wurzel der
Grhastha-Dharma’s die dem Gatten gehorsamen Frauen sind, wird jetzt
die Vorschrift verkiindet, wie sie den Ehemann fiir sich gewinnen sollen.

10. Kapitel

Im Anschluf an den letzten Sloka des vorhergehenden Kapitels hei3t es
in Vs. 1, die Vorschrift dariiber, wie man alle, die za gewinnen sind, fir
sich gewinnen soll, ist diese: sich nach ihrem Denken und Wissen richten
und stets auf ihr Wohl bedacht sein. Der dritte Pada stimmt mit jenem
vom Vs. 21 des 14. Kapitels iiberein®3.

Dann wird dieses Thema wieder unterbrochen, und zuerst werden die
Frauen nach verschiedenen Gesichtspunkten in je drei Gruppen ein-
geteilt. Es werden unterschieden : Médchen, wiederverheiratete Witwe,
Dirne; lieb, gleichgiiltig, unlieb; entsprechend, mittelmaBig, gewohnlich;
gleich, hoher stehend, niedriger stehend (2-3a). Dieser letzte Komplex
von drei Gruppen entspricht genau den im 6. Kapitel angegebenen drei
Arten der ehelichen Verbindung; dhnlicherweise werden auch im 8. Kapi-
tel drei Arten von Frauen erwihnt®®. Das Benehmen der zwei letzten
Gruppen soll wie das der ersten sein (3b).

Nach Vs. 5 werden jetzt die verschiedenen Einzelheiten iiber das
Benehmen der éltesten und anderen Frauen verkiindet. Dazu kann in
erster Linie § 32 des KS. iiber das Benehmen der einzigen Gattin heran-
gezogen werden. In den Dharma-Werken finden sich nur einige, meistens

5. pp. 13 sq. 93.8:p279. % 5. pp. 57, 66.

6 Lészl6, Parallelen




e e B T S e P A A S e gt

68 Einleitung

allgemein gehaltene Vorschriften dariiber®. Die erwahnenswerten Paral.

lelen werden unten bei den betreffenden Stellen verzeichnet. B
Zunichst wird das Benehmen selber mit immer weitergehenden Ver. G
zweigungen klassifiziert. Das Benehmen der Frauen ist zwiefach : duferes de
und inneres. Das duBere Benehmen bezieht sich auf andere Menschen als gé
ihr Ehemann, das innere auf die eigene Person. Das dulere Benehmen ist Bl
wieder zwiefach: gegen Verwandte und Fremde. Und jedes einzelne von L
diesen ist dreifach: gegen ehrenwerte, gleiche und niedrigstehende. Auch b
das Benehmen, das sich auf die eigene Person bezieht, ist dreifach:
heimlich, beim Pflegen der Liebe und o6ffentlich. Die Frau soll sich, im Si
Rinverstindnis mit der Absicht des Ehemannes, geziemend benehmen (6- lie
8). Mit dieser letzten Regel konnen Y. I, 83 und Vi. XXV, 2 verglichen rir
werden. au

Die von den Frauen am meisten zu ehrenden Menschen sind: die
Mutter, der Vater, die Schwester; der Bruder, der Vatersbruder, der

Lehrer. der Mutterbruder nebst ihren Gattinnen; der Gatte der se
Schwester; die Schwester des Gatten, der Mutter und des Vaters; die ta
Amme, alte Frauen und andere Leute, die gleichstehend sind; die erste ve

Gattin und die Nebenfrau (9-10). Als gleichgestellt gelten Nachkommen-
schaft, Schwestern und Briider dieser Menschen, und die jiingsten Gat-
tinnen des Ehemannes (11). Es fillt besonders auf, dafl unter diesen
Menschen die Schwiegereltern fehlen; wahrscheinlich ist die Textiiber-

lieferung schuld daran. In den hierher gehérenden Parallelstellen, und te
zwar in zwei Stellen des KS.%6, ferner in Y. I, 83 und Vi. XXV, 3 wird m
namlich fiir die Frau das ehrerbietige Benehmen gegen die Schwieger- gle
eltern ausdriicklich vorgeschrieben. Es sei noch erwahnt, daf auch die fir Gl
Minner geltenden Regeln iiber das Benehmen (M. II, 130 sqq., 142 sqq; de
IV, 162, 179 sq. und deren Parallelstellen) wohl nicht ohne Einfluf auf
diese Vorschriften fiir Frauen waren. Zum SchluB wird gesagt, wenn das di
Benehmen der Frauen auch den Guru’s und dem Gatten stets zusag, Al
dann wird es gepriesen (13). G
Vs. 12 fillt aus dem Zusammenhange heraus, gehort also nicht hierher hi
Der letzte Abschnitt dieses Kapitels, von Vs. 14 an, enthilt die Vor-
schriften dariiber, was die Frau vermeiden soll. Er hat manche Beriib- ge
rungspunkte mit den Versen 20-24 des 8. und 58-59 des 13. Kapitels . ru
Die Frau soll vermeiden, mit den Briidern und Freunden ihres Mannes, be
die gern Spott treiben, an einsamen Orten zu verweilen und viel z
tandeln (14). Auch nach dem KS. ist das lange Verweilen an einsamen ge
Orten von der Frau zu vermeiden®®. Der Charakter der tugendhaften all
Frauen wird durch geheime Verbindung mit bosen Menschen, durch Er

Unabhiingigkeit und durch viele Téndelei verdorben, sie sollen also nicht
mit bosen Menschen verkehren, noch mit Jiinglingen tandeln (15-17).

65 Zusammengestellt von Schmidt, Beitr. 549.
s KS, pp. 234, 239; KS, pp. 696, 711; Schmidt, Ubs. 294, 301.
7 5. pp. 63, 77. 68 KS, p. 236; KS, p. 703; Schmidt, Ubs. 297.




aral-

Ver-
Jeres
n als
N ist
- von
Auch
fach:
1, im
n (6-

chen

s die
, der

der
; die
erste
men-
Gat-
iesen
iiber-
und
wird
eger-
e fiir
$qQ.;
3 auf
n das
1sagt,

orher
- Vor-
ertih-
els .
nnes,
el zu
amen
aften
durch
nicht
17).

IV. Der Stridharma 69

Ferner soll die Frau vermeiden: das Gesprich, das Lachen und den
Blick eines Mannes; das Befestigen, Festhalten und Ubergeben von
(egenstinden mit der linken ]Iand d( n Aufenthalt an der Tiir gegend ;
das Betrachten der HauptstraBe; die Angewohnung an Pracht, an Lust—
girten usw.; das Bleiben, wenn viele hlnbt,lldll(‘n, (11(} Beweglichkeit des
Blickes, der Stimme und des Korpers; das héufige Spucken mit dem
Laute ,,s1t”’; das laute Lachen und Reden; den Verkehr mit Heuchlern,
bosen Frauen, Bettlerinnen, Wahrsagerinnen usw. (18-21a).

Der erste Pada von Vs. 19, dvaraprade§avasthanam, steht, ohne die
Silbe -pra-, auch im KS.%® Auch nach dem KS. ist der Verkehr mit
liederlichen Frauen verboten?. Lustgirten, Bettlerinnen und W ahrsage-
rinnen bei dem verbotenen Verkehr kommen sowohl im 8. Kapitel als
auch im KS. vor™.

Von der Zeile 21b gilt dasselbe, was von Vs. 12 oben

Nach dem SchluBverse soll die Frau das nur bosen Menschen passende
schlechte Benehmen vermeiden, wenn sie keinen Tadel vom ,,Kulatri-
taya” verdienen will. Es ist nicht klar, was unter dieser ,,Triade’ zu
verstehen sei.

11. Kapitel

Dieses Kapitel befaf3t sich mit den Haushaltspflichten der Frau. Einlei-
tend wird eine Mahnung an sie gerichtet: Wenn eine Frau den Ehemann
mit Geist, Wort, Korper und Tat wie eine Gottheit ansieht, soll sie,
gleichsam die Halfte seiner Person geworden?, jederzeit Rechtes tun.
Gleich der erste Satz des Textes von § 32 des KS. sagt auch, die Frau soll
den Gatten wie einen Gott behandeln’s.

Die Frau soll erkennen, was ihrem Manne lieb und férderlich ist und auf
die Diener aufpassen. Sie soll bei den Zeremonien fiir die Gottheiten und
Ahnen, bei dem Bad, Essen usw. ihres Gatten und bei der Bewirtung der
Giste nichts versiumen (3-4). Als Parallelstelle gehért Vi. XXV, 3
hierher.

Auf die tigliche Hausweihe™ bezieht sich Vs. 6 : Nachdem das Haus gut
gereinigt und die fiir die drei Tageszeiten vorgeschriebene Gottervereh-
rung ausgefiithrt worden ist, soll es von den Frauen, die sich richtig
benehmen, geziemend geweiht werden.

Das Haus soll morgens, mittags und nac hmittags drauflen wie drinnen
gereinigt werden, auch aus <lul Kuh-, Biiffel- un(l sonstigen Stéllen ist
aller \Ilbt sorgfiltig mit Besen zu ontfernen (7-8). Die qu soll das
Erndhren der auBen und innen tiatigen Sklaven und Diener, sowie das

Miliio: 0 K8, p. 234; KS, p. 698; Schmidt, Ubs. 295.
L8ip: 63

" Das gleiche Bild im Kap. 8, Vs. 37, s. p. 64; cf. auch p. 75.
" K8, p. 233; KS, p. 694; Schmidt, Ubs. 293.

ef Hlllebrandt RitLit. 81.




A e A T B T O L s OO ot g P S PR S e v

70 Einleitung

Verrichten ihrer Arbeiten kennen (9). Nach Vs. 10 sollen alle Samen vop

]
Gemiisen, Wurzeln, Frichten, Schlingpflanzen und [(I'iillt("l'l\ zur richti. E(
gen Zeit gesammelt werden. Dem Sinne nach wird dieser Sloka erst vop
Vs. 16 ab fortgesetzt. d
In Versen 11-15 wird die Anschaffung verschiedener Haushaltsgegen. W
stinde vorgeschrieben. Hier haben wir, wenn auch in einer viel einfache.
ren Form, eine dhnliche Erscheinung wie in den Versen 15-26 des I, ot
Kapitels, wo die grammatische Konstruktion durch mechanische Ein. 1)(
schiebungen zerstort ist?. Zum Pradikat prakurvita in 15b gehoren nim. S0
lich grammatisch nur der Akkusativ samgraham in Vs. 11 und die Namen
in Vs. 12, bei denen Nominativ und Akkusativ gleich sind. Hingegen V
stehen die Namen in 13-15a im Nominativ; diese Zeilen storen also das ri
Satzgefiige, sind daher spétere Interpolationen. W
Die anzuschaffenden Gegenstédnde in Versen 11-12 sind : ein Vorrat von %
verschiedenen Gerdtschaften aus Kupfer, Messing, Kisen, Holz, Bambus- 8
rohr und Ton; Topfe (kundaka, cf. unten) usw. nebst Eimer, Kriige, ti
Schopfgefille, kleine Wassergefdle (oder: Branntweingefille, aluka); te
mehrere Schiisseln fiir Gemiise, Ole und Milch. — In 13-15a: Mérser- si
kolben, Morser?®, Handmiihle, Mehlsieb, Melkkiibel, Strick zum Butter- i1
stoBel””, Butterstofel, Ketten, Zange, Topf (kundika, cf. oben), Spiefe, dq
Stecknadel fiir die Stirnbinde, Miihlstein, Tragkorb, Bratspie}, Loffel,
Rostpfanne, Waage, Prastha und andere Mafle, Besen, Korbe.
Das Wort mandanyah (13b, nach Butterstofel) bedeutet wohl irgend-
ein bei der Butterzubereitung gebrauchtes Gerdt?. Unklar sind in 14b
davika und sphutalakani. v
Auch im KS. wird vorgeschrieben, daf3 die Frau verschiedene Gerit- VA
schaften ankaufen soll?®. d
Im inhaltlichen Anschlufl an Vs. 10 werden in Versen 16-18 verschie-
dene zu sammelnde Sachen aufgefiihrt, besonders Pflanzenarten, Gewdirze te
usw.: Ferula asa foetida (hingu), Kimmel (ajaji), Korner von Piper M
longum (pippali), Pfefferkorner (marica), Sinapis ramosa (rajika), Korian-
der (dhanyaka), trockener Ingwer ($unthi), tricaturjatakani®, Sal al
(lavana), Atzkali-Arten (ksiravarnah), Zizyphus jujuba (sauviraka), S
Grewia asiatica (oder: Xylocarpus granatum, partsaka), Bauhinia di
tomentosa (dvidald; oder: dvidala®!), Myrobalanenbaum (amalaka), ge
Tamarinde (cifica), alle Olsorten (snehajatayah), trockene Holzstiicke G
($uskakasthani), getrocknetes Fleisch (valliira) bei unzerbrochenen und li
n
O RrpalT 6 kandaniya; in den Worterbiichern nur kandani. !
7” netraka wohl in der Bedeutung von netra. d
78 of. manda m. ‘die obenauf schwimmenden fettesten Teile der Milch und
Butter, Rahm’ (pw.). 7 KS, p. 237; KS, p. 706; Schmidt, Ubs. 2%. d:
80 Wahrscheinlich als Kompositum von trijataka ‘Zimt, Kardamomen und la

MuskatnuB’ (pw.) und caturjataka ‘a sort of spice’ (Schmidt, Nachtr.) 2t
betrachten. 81 Schmidt, Nachtr.: ,,wohl eine best. Hiilsenfrucht”.




1 von
ichti.
b von

egen.
ache.
es 1,

Ein.
nam-
amen
Jegen
0 das

t von
1bus-
riige,
nka);
rser-
1bter-
iefe,
Offel,

yend-

) 14b
erit-

schie-
viirze
Piper
rian-

Salz
aka),
hinia
aka),
icke
 und

dani.

1 und
. 298.
n und
r.) ZU
b

[V. Der Stridharma 71

ungemahlenen Bohnen (masa, Phaseolus radiatus), Milchprodukte (vi-
I{&;ﬁh payasah), verschiedene Knollenarten (kandajatayah).

Sofern es sich nicht um Koérner handelt, werden bei den Pflanzen wohl
die Friichte derselben gemeint, bei der Ferula asa foetida das aus deren
Wurzeln gewonnene Harz (Teufelsdreck).

Als Parallelstellen zu Versen 10, 16-18 gehoren zwei aufeinanderfol-
gende Sitze im KS., in denen es heif3t, daB} die Frau verschiedene Sachen
1)011&011, bzw. den Samen von verschiedenen Kriutern sammeln und sien
solls2,

Zu den Vorschriften iiber das Sammeln werden in den letzten drei
Versen noch einige Ergidnzungen hinzugefiigt. Alles das und anderes ist
richtig dem Vermogen entsprechend zu sammeln, da es fiir regelméfig
wiederkehrende Gelegenheitshandlungen gebraucht wird. Wenn etwas zur
Zeit, wo es benotigt werden wird, voraussichtlich nicht kann herbeige-
schafft werden, so soll man es schon im voraus je nach Bediirfnis sorgfil-
tig sammeln. Ab- und Zunahme der geriebenen, gemahlenen, zerstampf-
ten, zerstofenen, trockenen, feuchten und fertiggemachten Getreidearten
sind genau festzustellen. Unter Ab- und Zunahme ist wohl die Gewichts-
inderung der verschiedenen Getreidearten je nach dem Verfahren mit
denselben zu verstehen.

12. Kapitel

Der erste Abschnitt dieses Kapitels (1-13) setzt den SchluBlvers des
vorhergehenden unmittelbar fort, er behandelt nimlich die Ab- und
Zunahme der verschiedenen Getreidearten. Wegen des Zustandes des
Textes kann auf nédhere Einzelheiten nicht eingegangen werden.

Die nachfolgenden wirtschaftlichen Fragen werden mit Vs. 14 eingelei-
tet: Die Frau soll von Feld, Zeit, Arbeit usw., von Verlust und sonstigem
Mangel durch Augenschein und Folgerung Kenntnis haben.

Zunichst wird die Milchwirtschaft behandelt (15-17). Die Menge der
aus der Milch der Kiihe, Biiffelkiihe, Ziegen und Schafe zu gewinnenden
Schmelzbutter wird angegeben (in den Einzelheiten nicht ganz klar) und
die Wichtigkeit der richtigen Behandlung der Milchtiere wird hervor-
gehoben: Milch und Schmelzbutter werden durch guten Boden, gutes
Gras und richtige Zeit vermehrt, die Frau soll also dieselben halbmonat-
lich sorgfiltig in Augenschein nehmen und dann Bestimmungen treffen, je
nachdem wie die Milch der Kiithe und anderer Tiere geworden ist.

Dieses Thema wird erst mit Vs. 34 fortgesetzt. Im dazwischenliegenden
Textteile haben Verse 18-29 eine weitere wirtschaftliche Angelegenheit,
das Spinnen, zum Hauptinhalt.

Man soll die zu spinnenden Textilien, Baumwolle, Seide, Leinen usw.
durch lahmarmige, lahmfiiBige, blinde Madchen und Witwen spinnen
lassen und diese durch Mitleid geneigt machen. Auch die verschiedenen

2 K8, pp. 237 sq.; KS, pp. 706 sq.; Schmidt, Ubs. 298 sq.




e e A B I A T O 5 A es - e YA AT S e 3Bt emmre

12 Einleitung

Arten der Féaden, ihre Grobheit und Feinheit, Ab- und Zunahme usw. so]|
man kennen, ebenso die Arbeitslohne; tiber das alles werden mehrere
Einzelheiten, z. T. technischer Art angegeben.

Der Text ist auch hier mehrfach unklar und verdorben. Als bezeichnen.
des Beispiel dafiir sei erwihnt, dafl in Versen 21-22, wo von den Féden die
Rede ist, §idranam fir stitranam geschrieben steht.

Die teilweise kaum verstdandlichen Verse 30-33 iiber Géaste und Ver.
wandte passen nicht richtig in dieses Kapitel, sind also nur durch fehler.
hafte Textiiberlieferung hineingeraten.

In Versen 34-47 wird das in Vs. 17 unterbrochene Thema iiber die
Milchwirtschaft wieder aufgenommen und im Zusammenhang damit auch
die Viehhaltung behandelt.

Zum Kuhfutter soll man u. a. Olkuchen, ferner vertrocknete und ver.
dorbene Speisen verwenden (34). Fiir das Essen der die Kuhherden beauf-
sichtigenden Hirten wird die Verwendung von Kilata (eine Art gekéster
Milch) und anderer Milchprodukte vorgeschrieben (35); bald aber heift
es, dafl deren Lebensunterhalt mit Getreide und Geld zu regeln ist (38a).
Die Schmelzbutter ist aus Sauermilch zu gewinnen, die Kiihe soll man in
der Regenzeit, im Herbst und im Friithling zu zwei Tageszeiten, sonst nur
einmal im Tage melken, ohne ihre Briiste zu pressen (36). Das Takra
(Buttermilch zur Halfte mit Wasser gemischt) soll man entweder zum
Fiittern von Hunden, Schweinen usw. oder zum Feuchthalten von 0l
kuchen verwenden, oder zum Verkauf geeignet machen (37). Der Melker
der Kiihe soll die Zeit des Melkens nicht versdumen, die Kuhhirten die des
Hinausgehens und Trinkens der Kiihe, die Butterer die der Quirlung (39).

Die Kilbchen sind im ersten Monate nur mit Milch, dann zur rechten
Zeit mit SesammehlkloBen, Gras, Salz und Wasser zu erndhren (40-41).
Fir die folgenden fiinf Kiihe, die nach Altersstufe aufgefiihrt werden: alte
Kuh, trichtige Kuh, milchende Kuh, Kélbin, Kélbchen ist in der Herde
das Futter mit dem passenden Anteil zu bestimmen (42).

Zum Tiihren auf den Weideplatz, zum Erschrecken der Raubtiere und
zur Wahrung des schmucken Aussehens soll man den Rindern Glocken an
die Ohren befestigen. Die Rinderherde ist immer auf einen Platz z
bringen, der fiir das Vieh geeignet und frei von Raubtieren ist, oder in
einen Wald, wo keine schidlichen Tiere sind. Man soll die Ziegen und
Schafe stets gut bewachen, eine Waldstitte fiir sie schaffen und die Wolle
von ihnen zweimal im Jahre abnehmen, in den Monaten Caitra und
Aévayuja. In einer Kuh- bezw. Pferde-, Kamel- und Biiffelherde sollen
zehn, vier oder fiinf Stiere, bezw. entsprechende ménnliche Tiere sein (44
47).

Die niichsten Verse beziehen sich auf die Téatigkeit der Arbeiter. Man
soll die Tatigkeit der Ackerbauer usw. in den Ackerbauarbeiten kennen
und ebenso den Erhalt ihrer Nahrung und ihrer Lohne, entsprechend der
Arbeit und der Zeit (48). Man soll die Werktétigkeit der in den Feldern,
Kedara’s (zur Berieselung mit erhéhten Beeten angelegte Felder), einge:
hegten Plitzen und Scheuern arbeitenden Diener stets kennen (49). Wenn

D T - iy ot e AN



. soll
hrere

men.
n die

Ver.
hler.

r die
auch

| ver-
eauf-
aster
heifit
38a).
an in
t nur
‘akra
Zum
n Ol
elker
e des
(39).
shten
—41).
: alte
Terde

> und
en an
bz 21
ler in
, und
Wolle
,und
sollen
(44~

Man
nnen
d der
dern,
inge-

Wenn

[V. Der Stridharma 73

man erfihrt, daB jemand zu den Werktitigkeiten iiberaus geeignet ist,
soll man ihn durch Nahrung, Kleidung und Kopfsalbe auszeichnen lassen
(50). Besonders die zwei ersten Verse weisen inhaltlich auf Vs. 9 des
vorigen Kapitels hin®3; die dort kurz angegebene Vorschrift wird in diesen
beiden Sloka’s ausfithrlicher dargelegt. Zum Vs. 10 desselben Kapitels
passen Verse 51-52, deren Inhalt im wesentlichen der gleiche ist: Das
Sammeln der Kérner von Pflanzen und das Sden aller Samen soll zur
rechten Zeit stattfinden.

In den drei sentenzartigen Versen 53-55 wird den Frauen die Sparsam-
keit empfohlen. Im Anschluf3 daran heif3t es in Vs. 56, daB auch der Mann
nicht freigebig sein soll.

Auch im KS. werden die Hausfrauenpflichten aufgezihlt®, hier finden
sich einige Parallelen zu diesem Kapitel. Es sei noch erwihnt, dal auch
M.V, 150 und Vi. XXV, 5 der Frau die Verschwendung verbieten.

Die beiden letzten Verse dieses Kapitels sagen: Es gibt Ménner tau-
sendweise in der Welt, denen die Frauen tiber alles gehen; da das von den
Frauen angestiftet wird, soll das bei den Ménnern nicht als Schuld ange-
nommen werden. Nachdem so die Frau mit Geeignetsein, Gliick und
Bemiihung den Gatten fiir sich gewonnen hat, soll sie ihn in ihre Gewalt
bringen. Diese Verse gehoren zum Thema, das zu Anfang und Ende des 9.
und zu Anfang des 10. Kapitels zur Sprache kommt: die Handlungsweise
der Frauen, um die Ménner fiir sich zu gewinnen®. Der dritte Pada des
letzten Sloka stimmt, von einer unwesentlichen Abweichung abgesehen,
mit dem ersten Pada der Verse 22 und 31 des 14. Kapitels iiberein®®.

13. Kapitel

Der erste Abschnitt dieses Kapitels (1-20) behandelt den Tagesablauf
der Frauen. Die nachstehend zuerst besprochenen Verse ergeben ein im
grofien und ganzen zusammenhéngendes Bild dariiber.

Die Frau soll am friithesten erwachen und sich an ihre eigene Arbeit
machen, und sogar erst nach der Dienerschaft essen und schlafen gehen
(1). Nachdem sie am frithesten aufgestanden ist, soll sie ohne die Erlaub-
nis ihres Mannes nicht hinausgehen (3a). Sie soll die Diener des Schlaf-
zimmers nach und nach herbeirufen und sie alle einzeln zu ihren Beschéf-
tigungen anweisen (4). Dann, nachdem sie das fiir den erwachten Gatten
Notwendige erledigt hat, soll sie alle Hausgeschifte sorgsam verrichten
(5). Nachdem sie mit genauer Aufmerksamkeit Ol und Milch gekocht hat,
soll sie unter ihrer eigenen Leitung des Kiichenpersonals fiir ihren Mann
kochen (12). Beim Kochen soll sie sorgfiltig in Erfahrung bringen, was
angenehm und was der Verdauung férderlich ist innerhalb der sechs
Geschmacksarten, was zutriglich und was unzutréaglich ist, wie ihr Mann

% 5. pp. 69 sq. 84 K§S, p. 238; KS . 708 sq.; Schmidt, Ubs. 299 sq.
q 1P 2 PP q
% 5. pp. 66 sq. 8 5. pp- 79 sq.




74 Einleitung

sich wohl befinden wird (13). Nachdem sie das Kochen der Speisen®
beendet, den Schweil abgewischt und mit MaBigkeit etwas Parfiim,
Betel, Kranz usw. angewandt hat, soll sie ihrem Manne in entsprechende
Weise sogleich, anstindig und riicksichtsvoll, sich besonders nach der
betreffenden Zeit richtend, das Essen darreichen (17-18).

Diese Vorschriften werden in den tibrigen Versen dieses Abschnittes
teils ergénzt, teils wiederholt. Verse 2 und 3b passen nicht in den Zusam.
menhang, stehen also zu Unrecht hier.

Erwahnenswert sind noch die Vorschriften iiber die Kiiche: Die Kiiche
soll gut gereinigt sein, mit Kochofen und allen Geriten ausgestattet,
gerdumig, klar, nicht zu sehr verborgen, offen, mit geteilten Arbeits.
statten, mit den zuverldssigen Leuten des Gatten erfiillt, wohlverwahrt,
ohne Versteck (7-8). Die Frau soll die Koch- und sonstigen Topfe mit
Mehl aus Muscheln, Bast usw. vom Schmutz reinigen lassen. Die Tépfe fir
Sauermilch sind so zu halten, dafl diese schén klar wird (9-11). Die Leute,
die die Frau nicht anstellen soll, sind: ein Feind, ein Verwandter, ein
Zorniger, ein Furchtsamer, ein MiBachteter, einer, der nicht anzureden
ist, ein Gefangener und andere derartige (15).

Im KS8. sind mehrere Parallelen zu diesem Abschnitte zu findenss. Aus
der Dharma-Literatur kann hier die in M. V, 150, Y. I, 83 und Vi. XXV,
4, 6 gemeinsam vorkommende Regel erwiahnt werden, daB die Frau die
Hausgerite gut imstande halten soll.

Das Hauptthema des nachsten Abschnittes (21-33) ist das Benehmen
der éltesten Frau gegeniiber den Nebenfrauen (sapatni) ihres Mannes.

Die alteste Frau soll keinen Unterschied machen zwischen den von den
Nebenfrauen stammenden Kindern und ihren eigenen Kindern; sie soll
die Nebenfrauen als Schwestern, deren Verwandte als ihre eigenen Ver-
wandte betrachten (21). Wenn sie Nahrung, Kleidung, Kopfsalbe, Bad,
Schmuck usw. fiir die Nebenfrauen nicht besorgte, soll sie dieselben auch
fiir sich selbst nicht besorgen lassen. Zur Heilung der Kranken soll sie
sorgfiltig Arznei usw. fiir sich, fiir die Nebenfrauen und fiir alle Diener
verschaffen. Bei deren Kummer soll sie Schmerz empfinden, bei deren
Freude soll sie frohlich erscheinen, sie soll das gleiche Unbehagen und
Wohlbehagen haben wie die Diener, Verwandten und Nebenfrauen (22-
24).

In Vs. 25 heilt es u. a.: Wenn der Mann an unrichtigen Stellen Aus-
gaben macht, ermahne ihn die Frau unter vier Augen. Das hat eine
Entsprechung im KS.%; die beiden letzten Worte, rahasi bodhayet, sind
sogar in beiden Texten identisch. Diese Vorschrift gehért also nicht eng
zum Gegenstande, aber die sinngeméifle Fortsetzung derselben fiihrt
wieder zum Hauptthema iiber: Wenn die Nebenfrauen etwas Tadelns-
wertes haben, das soll die dlteste Frau selbst ihrem Manne zwar nicht

87 Fiir matranam wird die Konjektur bhaktdnam vorgeschlagen.
8 K8, pp. 235sq., 240; KS, pp. 699 sqq., 712; Schmidt, Ubs. 295 sq.
301. 8 K8, p. 235; KS, p. 700; Schmidt, Ubs. 296.

Pt B beed = D WD M D DN BB hess Mo BEE S iaiis | G

i P e 0



isen®?
rfiim,
ender
h der

nittes
18am-

Ciiche
attet,
beits.
rahrt,
e mit
fe fiir
eute,
r, ein
reden

. Aus
XXV,

u die

hmen
€8,

n den
e soll
Ver-
Bad,
auch
11 sie
)iener
deren
\ und
 (22-

Aus-
. eine
, sind
t eng
fiihrt
lelns-
nicht

5 8q.

IV. Der Stridharma 75

mitteilen, aber wenn sie eine gefihrliche Boshaftigkeit usw. haben, das
soll sie ihm doch heimlich melden (26). Sie soll die nichtgefallende (dur-
bhagd)®® oder kinderlose und vom Gatten zu sehr verachtete, aber un-
schuldige Nebenfrau richtig trosten, ihr also dadurch freundlich sein.
Ebenso soll sie einen Menschen, der durch ihren Gatten mit strengen
Verweisen und kérperlichen Ziichtigungen geplagt worden ist, durch
Trosten fiigsam machen, sonst wird das zum Nachteil (27-28).

Wenn die dlteste Frau meint, daf3 sie kinderlos bleibe und auch schon
zu viel Zeit vergangen sei, dann soll sie selber wegen der Nachkommen-
schaft usw. eine Mitteilung machen (d. h. ihrem Manne die Heirat mit
einer anderen Frau vorschlagen). Sollte sie erfahren, daf ihr Mann auch
irgendeine andere Absicht hat (d. h. eine andere Frau heiraten will), so
soll sie sich unwissend stellen und ihm seine Absicht sogar als schon
erreicht zeigen (29-30). Nachdem sie die ganze Heiratszeremonie ihres
Mannes mit einer Nebenfrau riicksichtsvoll mitgemacht hat, soll sie die
Heimgefiihrte stets wie eine Schwester betrachten (31). Sie soll mit sehr
erfreutem Herzen der Verwandtschaft der neuen Frau Ehre erweisen, der
letzteren einen gliickbringenden Gegenstand und Schmucksachen®® ver-
schaffen (32). Wie eine Mutter soll sie die neue Frau uneigenniitzig in den
Hausarbeiten unterrichten, oder sie selbst soll die angewiesene Handlung
fir dieselbe ausfithren (33). Einiges aus Vs. 21 wiederholt sich also in
Versen 31-32, ebenso noch unten in Versen 44-45.

Das Thema dieses Abschnittes wird im § 34 des Ks. behandelt?2, der
mehrere Parallelen zu unserem Texte aufweist.

Die restliche Hilfte dieses Kapitels (von Vs. 34 ab) enthilt verschie-
dene Regeln iiber den richtigen Wandel der Frauen.

Vs. 34 setzt einigermafen Vs. 30 fort: So soll die Frau jede Absicht usw.
ihres Gatten ausfiihren lassen, selbst unter Hintansetzung ihres Wohlbe-
hagens und Nutzens, denn der Gatte ist die hochste Gottheit der Frauen.
Diese Feststellung wird im spruchartigen Verse 35 weiter ausgefiihrt: Der
Gatte ist die hochste Gottheit der Frau, die Gottheit der Kasten ist der
Brahmane, der Gott der Brahmanen ist Agni, die Gottheit der Unter-
tanen ist der Konig. Mit diesem Verse kann Spr. 6464 verglichen werden
(cf. auch Spr. 3892, 4540, 4541, 4543). Auch der Anfangsvers des 11.
Kapitels®® ist hier zu vergleichen, samt der dort angegebenen Parallel-
stelle im KS.; im Kommentar zur letzteren wird als Regel zitiert: der
Gatte ist die Gottheit der Frauen.

AnschlieBend wird hervorgehoben, daB die Geneigtheit des Gatten fiir
die Frauen besonders wichtig ist. Die Geneigtheit des Gatten und ein

% cf. pp. 80 sq.

" mandalani ist wohl zu mandanéni zu emendieren. Der Konjektur
mangalamandanéni fiir mangalam mandalani, die durch Kap. 14, Vs. 1
nahegelegt wird, steht die metrische Unkorrektheit im Wege.

Z: KS, I(),S 242 8qq.; KS, pp. 716 sqq.; Schmidt, Ubs. 304 sqq.
8. p. 69.




P e A 8 AT Y NSO A g AR e AT AT RSP e

76 Einleitung
unerschiitterlicher Charakter sind die beiden Mittel, durch die die Frauen Wi
den Trivarga erreichen. Jugend, Schonheit und Schmuck kommen der ju
Geneigtheit des Gatten nicht gleich. Viele nichtgefallende Frauen schauen W
durch Jugend, Schonheit usw. entziickend aus, und viele Lieblingsfrauen us
sind nur wenig schon und nicht mehr jung (36-38). Deshalb soll die Frau us
mit aller Bemiithung eine passende Haltung einnehmen und die Kenntnis D
der Gedanken anderer bei all ihren Handlungen zugrunde legen (40). lef
Eine kleine zusammenhéingende Partie bilden Verse 41-43 mit dem
speziellen Thema iiber die Pflichten der Frau bei der Ankunft des Gatten se
von drauflen. Wenn sie die Ankunftszeit des von drauflen ankommenden de
(Gatten) erfahren hat, soll sie den FuBlboden fegen, dann einen Sitzplatz 4
bereitmachen und ganz aufmerksam auf seinen Befehl warten. Sie soll A
selber seine Fiile waschen, indem sie die Dienerin wegschickt; sie soll mit (6
Fachern usw. den durch die Miihe entstandenen Schweill entfernen. Wenn G
sie bemerkt, daf3 er nach Essen, Bad, Trinken usw. verlangt, soll sie ihm N
die Verwirklichung seiner Absicht melden. ge
Auch zu dieser Partie sind aus dem KS. Parallelstellen heranzuziehen®, Tr
Halbvers 42a mutet sogar als eine Paraphrase der Entsprechung im KS.
an:
42a:
svayam praksalayet padav utthapyae paricarikam. :
KS.: II\;
paricarikam apanudyae svayam padau praksalayet. (
Nach Versen 44-45 soll die Frau, um ihren Mann geneigt zu machen, de
den Verwandten der Nebenfrau und des Gatten Ehre erweisen, ihren ge
eigenen Verwandten indessen nicht. Wie schon angedeutet, bertihren sich K
diese Verse inhaltlich mit 21 und 32. Die Verwandten sollen der Frau die ga
ihnen erwiesene Ehre stets erwidern (50). Su
Die Zeilen 47b—49, mit dem Inhalte, wie einer seine Tochter einem A
Manne zur Frau gibt, stehen zu Unrecht hier. se
Die Rama-Geschichte wird als Beispiel dafiir beigebracht, dafl die da
Frauen auf ihren Ruf achtgeben sollen: Obgleich Sita lieb war, einen Ei
guten Wandel und eine allgemein bekannte Herkunft hatte, erlitt sie m
jedoch durch den Tadel der Menschen ein iiberaus schreckliches Ubel (53). ng
Der Wandel der Frauen wird meistens dadurch schlecht, dafl sie von de
jedermann begehrt werden, die Tugenden und die Fehler nicht kennen ge
und sich an das ungebiihrliche Benehmen gewdhnen (54). Selbst bei reiner ge
Gesinnung werden die Frauen durch Schicksalsfiigung, Untauglichkeit se
und Unkenntnis des allgemeinen Brauches tadelnswiirdig (56). Zwischen di
diesen beiden Versen steht ein Spruch mit einer Schirfe gegen die Frauen:
Nur wenige Frauen sind fiir die Menschen erklirlich, da sie eine unfaf3bare ur
Gemiitsstimmung haben, meistens hinterlistig und extravagant sind. I

Niemand wiirde glauben, daB eine solche Frau wie die folgenden eine

% K8, p. 235; KS, pp. 699 sq.; Schmidt, Ubs. 295 sq.




1en
der
len
len
rau
nis

em
ten
len
atz
soll
mit
nn
hm

n%,
KS.

en,
ren
ich

die
em

die
nen

sie
53).
von
nen
ner
ceit
hen
en:
are

ine

[V. Der Stridharma 77

wirklich gute Frau sei: die an der Schaukel und anderem Spiel hingt; die
junge Frau, die des Nachts mit Galanen zusammen der Liebe pflegt; eine
Witwe; die nach freiem Willen verfahrt; die Gattin eines alten Mannes
usw., die an der Kleidung (oder: Schmuck, sajja), am Fahren, Gesang
usw. hingt (58-59). Es wurde schon darauf hingewiesen, dal} dieser
l)oppelvcr's eine gewisse Parallele zu den Versen 20-24 des 8. und zum
letzten Abschnitt des 10. Kapitels bildet?.

Auch in den weiteren Versen wird den Frauen der gute Wandel einge-
schirft. Es kommt dabei auch der gleiche Gedanke zum Ausdruck wie in
der letzten Zeile des 10. Kapitels®: die Tadelnswiirdigkeit von seiten des
,Trikula” ist zu vermeiden; von den tugendhaften Frauen sind hohes
Ansehen, Nachkommenschaft und der Trivarga des Gatten zu erreichen
(62). Fiir die Frauen von treuem Charakter, die die Geneigtheit ihres
(Gatten haben, sind Juwelen, Gold usw. nur eine Last, kein Schmuck (64).
Nach dem SchluBlverse erreicht die Frau, die sich die Welt und den Gatten
geneigt gemacht hat, sicher Verdienst, Vergniigen und Nutzen (also den
Trivarga).

14. Kapitel

Dieses Kapitel zerfillt in zwei scharf getrennte Abschnitte. Der erste,
kurze Abschnitt (1-8) behandelt den Wandel der Frauen wéihrend der
Reise des Ehemannes.

Wenn der Ehemann verreist ist, sollen die Frauen nur gliickverheilen-
den Schmuck tragen und die von ihm begonnene Arbeit sorgfaltig beendi-
gen (1). Ferner soll die Frau ihr Lager in der Nahe der Guru’s haben, die
Kérperpflege vermeiden, Dinge erwerben, die Ausgaben verringern, sich
ganz der Observanz und dem Fasten hingeben, nach Nachrichten von ihm
suchen, Astrologen und Wahrsager befragen, die Gotter bitten, stets seine
Ankunft wiinschen, fiir sein Wohlergehen die Gotter verehren, kein zu
sehr prichtiges AuBeres haben, nicht immer mit Ol gesalbt sein (2-4). Sie
darf nicht nach Belieben in das Haus der Angehérigen gehen, nur mit
Erlaubnis der Guru’s, zusammen mit den zuverldssigen Leuten des Ehe-
mannes. Auch dort soll sie nicht lange bleiben, noch Bad usw. verrichten;
nachdem sie je nach Bedarf einen Augenblick geblieben ist, soll sie von
dort rasch nach Hause gehen (5-6). Wenn der Gatte nach der Reise
gesund angekommen ist, gegessen und gebadet hat, soll die Frau in der
gewohnlichen Verfassung die zeitgemiBe Zeremonie vollbringen, sich
schmiicken und dann besonders erfreut den Gottern die Verehrung und
die schon frither zurechtgemachten Geschenke usw. darbringen (7-8).

Im KS. wird diesem Thema § 33 gewidmet®”. Die Entsprechungen zu
unserem Texte sind hier recht zahlreich. Eine textliche Ubereinstimmung
ist besonders hervorzuheben. Die zweite Textpartie in § 33 des KS.

% 3. pp. 63, 68. % npbY:
T K8, pp. 240 sqq.; KS, pp. 712 sqq.; Schmidt, Ubs. 302 sqq.




g e e I . O Y L AT g A A IS o 32 v =

78 Einleitung

beginnt mit dem Satze: §ayya ca gurujanamile (nach der (‘71)(‘1'8(!1Zl|11g
von Schmidt: ,,Thr Lager sei im Schofle der Eltern”). Als Variante dafiir
steht im KS;: §ayya gurusamipe, das mit den ersten sieben Silben vop
Vs. 2 genau iibereinstimmt. Es heifit also: Ihr Lager sei in der Nahe der
Guru’s.

Die einschligigen Vorschriften in den Dharma-Werken zu diesem
Thema®® sind viel knapper und einfacher, wenn sie auch manche Einzel.
heiten enthalten, die im Bh. und KS. nicht vorkommen. Hier sei noch
bemerkt, daf3 die Vorschrift ,,sie darf sich nicht schmiicken, nicht in
fremde Héuser gehen, noch Feste besuchen’ nicht im Texte von M. IX.
75, sondern nur in den Kommentaren vorkommt9%.

Das Hauptthema des zweiten Abschnittes (von Vs. 9 ab) ist das Beneh-
men der jingsten Ehefrau. Dieser Abschnitt hat mit dem ersten keinen
Sinnzusammenhang; inhaltlich konnte er sich am besten an den zweiten
Abschnitt des vorhergehenden Kapitels anschlieen.

Zuerst wird die richtige Haltung der jingsten Frau gegen die élteste
geschildert. Sie soll die édlteste Frau stets wie eine Mutter betrachten,
deren Kinder wie ihre eigenen Kinder, deren Umgebung aber wie ihre
eigene Umgebng. Sie darf vor ihr nicht sitzen bleiben und den Ehemann
nicht anreden, in allen Arbeiten soll sie nach ihrer Meinung verfahren. Mit
ihren Feinden soll sie sich nicht verbinden, mit ihren Freunden aber soll
sie Freundschaft schlieBen (9-11a).

Anschliefend wird das Benehmen der jiingsten Frau gegen den Ehe-
mann behandelt. Sie soll die zuverlissigsten Leute des Gatten immer
ehren (11b). Sie soll dem Gatten ihren aus dem Elternhause mitgebrach-
ten Besitz an Parfiim usw. von selbst melden und erst dann gebrauchen
(12). Auch er soll irgend etwas von geringem Wert von ihr annehmen, um
sie zu erfreuen (13a). Da die Nebenbuhlerschaft der Frauen die Hauptur-
sache des Neides ist, so ist diese mit edlem Benehmen zu vermeiden (15).

Eine besondere Partie handelt vom ehelichen Verkehr der jiingsten
Frau. Sie soll, mit dem fiir den Gatten zurechtgemachten Schmuck, am
Tage der regelmafligen Wiederkehr etwas schamhaft zum Ehemanne
gehen, wenn sie (von der dltesten Frau)'% entsandt wurde (16). Nachdem
sie zum Gatten gegangen ist, soll sie ihn heimlich, mit mannigfaltigem,
der Zeit angemessenem und seinem Wesen entsprechendem Eifer bedie-
nen. Dann, nach dem Erwachen, soll sie zur rechten Zeit sehr schamhaft
wieder in die Wohnung der altesten Frau gehen (17-18).

Es folgen dann praktische Ratschléige fiir die jiingste Frau, wie sie den
Ehemann fiir sich gewinnen kann. Fiir sie ist zwar sonst von Nutzen,
wenn sie sich der dltesten Frau nicht widersetzt, dann aber soll sie nach
und nach die dlteste Frau zuriickdringen und den Ehemann unter ihre
Gewalt bringen (19). Indem sie nach auBen hin durch das Kochen u. éhnl,,

98 Zusammengestellt von Schmidt, Beitr. 551.
9 s. Biihler: SBE. XXV, pp. 340 sq., n. 75. 200.5:9.80.

pp.



ng

ir

on
ler

IV. Der Stridharma 79

heimlich durch die vierundsechzig Kiinste'®! die ilteste Frau iibertrifft,
kann sie auf den Ehemann Einflul gewinnen (20). Die Frauen sind dann
am besten dem Ehemanne zu Diensten, wenn sie heimlich Keckheit,
ansonsten aber eine groBe Schamhaftigkeit haben und sich nach seinem
Denken und Wissen richten (21). Nachdem sie auf diese Weise den Gatten
sich geneigt gemacht und das Haus allméhlich in ihre Gewalt bekommen
hat, soll sie doch den Respekt und die Ehrenerweisung gegen die élteste
Frau und die anderen Frauen nicht vernachlissigen (22). Der dritte Pada
von Vs. 21 ist mit demselben Pada des Anfangsverses des 10. Kapitels
identisch, der erste Pada von Vs. 22 mit demselben Pada des vorletzten
Verses in diesem Kapitel und — eine geringfiigige Abweichung abgerech-
net — auch mit dem dritten Pada des letzten Verses des 12. Kapitels!02,

In engem Anschlufl an diesen Verskomplex wird danach hauptséichlich
davon gesprochen, wie sich die alteste Frau bei dem soeben geschilderten
Vorgehen der jiingsten verhalten soll. Bei den Verteilungen der hausli-
chen Arbeiten soll die jiingste Frau mit dem Ehemanne insgeheim verein-
baren, daB3 die dlteste Frau, ohne es zu wollen, sie zwangsweise an die
Spitze der Frauen stellen soll (23). Auch die élteste Frau, nachdem sie
erkannt hat, daf3 das Herz des Ehemannes durch die jiingste Frau ange-
zogen ist, soll diese um Ruhe bitten und, wie eine Tochter, an die Spitze
stellen. Wenn sie wahrgenommen hat, was dem Gatten lieb ist, dann soll,
unter Bewahrung ihrer eigenen Ehrwiirdigkeit, das dem Gatten Ange-
nehme getan werden und die von ihm erwiinschte Frau soll ihn erfreuen
(24-25). Als Beispiel fiir die Richtigkeit dieser Haltung wird der Spruch
aufgefithrt: Wenn das, was dem Herrn lieb ist, von den Dienern falsch
ausgefithrt wird, dann bemiihen sich diese térichten untergeordneten
Leute vergebens (26).

Die beiden Hélften des Verses 27 passen nicht recht zusammen. Der
erste Halbvers ist mit der Zeile 19a des néchsten Kapitels identischl93,
und dort bilden die zwei Zeilen des Verses 19 eine geschlossene Einheit;
hier aber liegt eine Klitterung von zwei urspriinglich nicht zusammen-
gehérenden Halb-Sloka’s vor. Der Sinn von Vs. 28 ist wohl: Nachdem die
dlteste Frau erkannt hat, daB die jiingste Frau die Neigung des Gatten
und die Herrschaft im Hause an sich gezogen hatte, soll sie doch ihren
fritheren Zustand nicht vergessen.

Mit dem Thema dieses Abschnittes befaBt sich § 35 im KS.1%4 Auch hier
befinden sich mehrere Parallelen zu unserem Texte. Es ist besonders zu
erwihnen, daB der erste Satz des Textes im § 35 des KS. wie eine kiirzere
Fassung des Verses 9 aussieht:

9:
kanistha@ matrvaj jyestham tadapatyani cAtmavat
pasyet tatparivargam tu nityam svaparivargavat.

' Die Beschreibung der vierundsechzig Kiinste s. KS; pp. 32 sqq.; KS,
Pp. 87 sqq.; Schmidt, Ubs. 44 sqq. 102 g, pp. 67, 73; 80. 108 5% poBl.
14 K8, pp. 245 5q.; KS, pp. 723 sqq.; Schmidt, Ubs. 308 sq.




I A Y S T YT O A AT o P TR A AP SO e 3

80 Einleitung

KS.: ]
kanistha tu matrvat sapatnim pasyet. ple
bh:
Im KS. sagt nur der Kommentar, daf hier die dlteste Frau gemeint ist. Vol
Die zu Vs. 16 hinzugefiigte Erginzung ,,von der éltesten Frau’’19 wirq licl
auch von der Parallelstelle im KS. unterstiitzt. nit
Der abschlieBende Doppelvers kann nicht nur fir die dlteste oder die we
jiingste, sondern iiberhaupt fir alle Ehefrauen gelten: Nachdem sie auf ren
diese Weise den Gatten sich geneigt gemacht hat, wenn sie nicht fahrlissig Du
ist in seinen Angelegenheiten, noch darin, dafl sie die zu Verehrenden dw
verehrt, die Diener ernihrt, stets Tugenden erwirbt und sich wohlgesittet vel
in acht nimmt, erlangt sie im Jenseits und Diesseits das hochste Gliick. un
Auf die Ubereinstimmungen des ersten Pada von Vs. 31 im 12. und in ter
diesem Kapitel wurde schon hingewiesen!?€. Ve
!
15. Kapitel Ut
Pa
In diesem letzten Kapitel des Stridharma lassen sich ebenfalls zwei ]
Abschnitte unterscheiden. Im ersten derselben (1-20) wird das Benehmen tet
der schon im 13. Kapitel erwihnten 197 nichtgefallenden Frau (durbhagi) kel
behandelt. dre
Von den Vorschriften fiir die nichtgefallende Frau seien hervor- bel
gehoben : Sie soll stets dem Fasten usw. obliegen und sich besonders den (
duBeren Angelegenheiten des Ehemannes hingeben (1). Die Nebenfrauen gef
und sich selbst darf sie weder loben noch tadeln, gegen den Ehemann aber Fini
keine MiBgunst, keine Eifersucht und kein Verlangen an den Tag legen aul
(2). Sie soll nicht schmucklos, aber auch nicht voll Schmuck sein; Parfiim, Vo
Kranz usw. soll sie kein anderes Mal anlegen als bei der Bedienung des de
Ehemannes, und auch da stets weniger als die Lieblingsfrau (4-5). Allen die
Nebenfrauen soll sie jederzeit willfahrig sein und sich besonders in die |
Verhiltnisse der Lieblingsfrau fiigen (8)!8. Sich als Wiirterin betétigend ab
soll sie mit gehoriger Aufmerksamkeit fiir die Kinder des Gatten das 2
Salben, Einreiben, Baden, Speisen und Schmiicken vollbringen, sogar mit vie
ihrem eigenen Gelde soll sie ihnen Schmuck usw. herbeischaffen (12-13). un
Wenn der Ehemann eine andere von den Nebenfrauen verlangt, so soll sie we
ihn mit jener vereinigen; sollte irgendeine Frau, die dem Gatten lieb ist, rus
zornig sein, so soll sie eifrig versuchen, sie fiir ihn zu besénftigen (20). ve
Die Vorschrift im Doppelvers 6-7, daB die Frau den Schwei, die '

Sekretionen der Zihne, der Nase usw. und den iiblen Geruch beseitigen
soll, bezieht sich nicht nur auf die nichtgefallende Frau, sondern auch auf :
andere Frauen; auch die Parallele im KS. steht unter den Regeln fiir die ]
einzige Gattin!?®, 5

B st pr I8 106 g ipp. 73, 79. 1078 9753
108 Der zweite Pada von Vs. 5 und der letzte von 8 sind identisch.
109 KS, p. 237; KS, p. 704; Schmidt, Ubs. 297.




die
ren
wuf
die

IV. Der Stridharma 81

In Ankniipfung an die Benennung ,,durbhaga” enthilt der Verskom-
plex 16-19 allgemeinere Betrachtungen. Zuerst werden die Namen ,,dur-
bhaga’’ und ,,subhaga’’11? gegeniibergestellt. Keine Frau hat diese Namen
VOIIKG(}[)UN aus; die Bezeichnung entsteht aus der Handlungsweise, dhn-
lich wie die Benennungen ,,Feind” und ,,Freund”. Die Frauen werden
nichtgefallend, wenn sie den Willen des Gatten nicht genau kennen, oder
wenn sie diesen (Willen, ohne ihn genau zu kennen, trotzdem) ausfiih-
ren!!’, und durch ein Benehmen, das bei den Menschen unerlaubt ist.
Durch eine angenehme Gemiitsstimmung wird selbst ein Fremder lieb,
durch eine unangenehme aber wird selbst ein lieber Angehériger rasch
verhaBt. Deshalb soll die Frau in allen Zustdnden mit Seele, Wort, Leib
und Tat stets Liebes vollbringen, sich nach dem Willen des Gatten rich-
tend. Auf die [7l)ol'einstimmung der ersten Zeile des Verses 19 hier und des
Verses 27 im vorigen Kapitel wurde schon hingewiesen!2,

Das KS. behandelt in § 37 das Benehmen der nichtgefallenden (in der
Ubersetzung von Schmidt ,,der zuriickgesetzten’) Fraull3, mit mehreren
Parallelen zu unserem Texte.

Der zweite Abschnitt (von Vs. 21 ab) wird mit der Vorschrift eingelei-
tet: Sie soll bei der FuBBpflege, dem Gliedermassieren und dem Kopfdriik-
ken (des Gatten) mit der hochsten Geschicklichkeit vorgehen. Von diesen
drei Pflichten wird aber in diesem Abschnitte eigentlich nur die zweite
behandelt.

Obwohl dieser Vers sich unmittelbar an den Abschnitt iiber die nicht-
gefallende Frau anschlieBt, ist es doch viel wahrscheinlicher, daBl die
nachfolgenden Vorschriften sich nicht nur auf diese Frau, sondern auch
auf andere Frauen beziehen. Die nichtgefallende Frau wird in diesen
Vorschriften gar nicht mehr genannt; auch im obenerwihnten Abschnitte
des KS. wird das Gliederreiben des Gatten nicht unter den Pflichten
dieser Frau aufgefiihrt.

Im KS. ist diesem Thema kein besonderer Abschnitt gewidmet, es wird
aber an mehreren Stellen gestreift, ohne nihere inhaltliche Beziehungen
zum Bh. In der Liste der ,,vierundsechzig Kiinste’’ steht als die dreiund-
vierzigste : ,, Erfahrung im Frottieren (utsidana), Massieren (samvahana)
und Frisieren des Haares (keSamardana)”!4, Im Kommentar dazu
werden diese Termini niher erkliart!s, Die Stellen des KS., die zur Erkli-
rung unseres Textes herangezogen werden konnen, werden noch unten
vermerkt.

Fir das Gliederreiben wird in diesem Abschnitte die Bezeichnung

110 eine geliebte Frau” (pw.).

"1 Der Text ist hier wahrscheinlich korrupt. Nach der verinderten Fassung
des Bh, wiirde es heiBen: ,, . .. oder nicht ausfithren.”

LR p. 79,

"8 K8, pp. 249 sqq.; KS, pp. 733 sqq.; Schmidt, Ubs. 313 sqq.

U1 K8, p. 33; KS, p. 88; Schmidt, Ubs. 44.

5 K8, pp. 38 sq.; KS, p. 114; Schmidt, Ubs. 51.




R T T et AT O R N NS R BT — R———

82 Einleitung

,,Reiben” (mardana, 23, 24, 26), einmal ,,Massieren” (samvahana, 29)
angewandt; ob diese Termini dasselbe oder verschiedenes bedeuten, ist
nicht festzustellen. AuBerdem kommt noch der Ausdruck ,,Driicken”
(pidana, 22, bezw. pratipidana, 31) vor.

Uber das Massieren wird im allgemeinen festgestellt: Das Massieren
eines Menschen, ob er steht oder sitzt, wach ist oder schlaft, wird geprie.
sen, da es iiber die MaBen Wohlbehagen bringt!® (29). Die erwihnens.
werten Vorschriften in der niheren Beschreibung des Reibens sind: Bei
den Armen, den Schenkeln, den Hiiften, dem Riicken, der Schulter, dem
Kopfe, den Fiilen verlangt man meistens ein starkes, sonst auch ein
mittelmiBiges Reiben, bei den mageren Korpergegenden, den Gegenden

unmittelbar unter dem Nabel, den Gelenken, den Herzseiten, den Wangen <
usw. ein schwaches. Das starke Reiben findet im Wachzustande statt, das -
mittelmiBige im Halbschlafe, das schwache im Schlafe (23-25). Es ist M
nicht erlaubt, bei allen behaarten, mit 0l gesalbten Gliedern durch das =
Reiben das Strauben der Hérchen hervorzubringen; das soll allméhlich =
durch Berithrung samt dem klingenden Nigelmal (nakhacchurita)® L
geschehen und vom Aufkratzen der gestriubten Héarchen begleitet :
werden ; das und das Kopfkratzen auf beiden Seiten sollen dazu dienen, di
Schlifrigkeit und das Entflammen der Leidenschaft hervorzurufen (26- flo
28). In Vs. 30 werden die Zeichen der Erregung beschrieben, in den B
Einzelheiten nicht klar. f‘,“
Vom Driicken ist im wesentlichen nur soviel gesagt: Das schwache und \.(
mittelméBige Driicken, je nach der verschiedenen Lage der Glieder, -
bringt Wohlbehagen; in der Gegend der Schenkelwurzel ist es stérker
durchzufithren (22, 31). g
Vs. 32 ist eine eigenartige Variation des SchluBverses vom 8. Kapitel": da
der Spruch, der dort fiir die Ménner gilt, wird hier auf die Frauen
bezogen ; dementsprechend bedeutet hier strivrtta den richtigen Wandel
der Frauen!!®. Dieser Vers sagt also: Die Frau, die so auf die angegebene
Weise das Strivrtta vollzieht, erlangt, nachdem sie ihren Mann fiir sich
gewonnen hat, den vollstindigen Trivarga. Mit diesem Spruche schlieft _
der Stridharma. au
Re
116 of, KS, p. 103; KS, p. 300; Schmidt, Ubs. 136. Ke
u7 of, KS,; p. 119; KS, pp. 347 sqq.; Schmidt, Ubs. 156 sq.; Schmids, Ks
Beitr. 360 sq. 118:3:p. 06. 119:3; pvBLi ein
Ra
Vi€
te:
me
pel
1
3




29)
st

ren

ns-
Bei
lem
ein
den
oen
das

ist
das
lich
)
itet
en,
26-
den

md
fer,
ker

18,
uen
1del
ene
sich
jef3t

idt,

V. Der Haupttraktat (2)

16. Kapitel

Einleitend wird gesagt: Nachdem der Hausherr auf diese Weise eine
mit giinstigen Merkmalen ausgestattete Frau zur Gattin bekommen hat,
soll er das vollbringen, was jetzt verkiindet wird (3). Vers 4-9 entsprechen
M. ITI, 67-72. Im Kapitel 8. sind la — abgesehen von der letzten Silbe —
mit 3b hier, 2a aber mit 4a hier und mit M. III, 67a identisch!. Auch hier
finden sich einige Synonymanwendungen, z. B. sada (4) fiir anvahikim
(M. I11, 67).

Durch die Anderungen am M. III, 68 in Vs. 5 wurde das Verstindnis
dieses Sloka erleichtert. Das Wort upaskara, das von den Kommentaren
des M. verschiedentlich erklirt wird?, wurde im Bh. durch pramarjani
‘Besen’ ersetzt, was der Erklirung des Nar. entspricht. Die iible Folge der
fiinf ,,Schlachthéuser” ist im nicht ganz deutlichen letzten Pada des M.-
Verses enthalten ; im Bh. steht dafiir als zweiter Pada die lose eingefiigte
einfache Wendung: tena svargam na gacchati.

Nach M. III, 70 gilt das Bali-Opfer fiir die ,,Bhiita’s”’, was zwiefach
verstanden werden kann®; nach Vs. 7 gilt es fiir die Erde, vorausgesetzt,
daB bhaumah nicht bloB eine Verschreibung fiir bhautah ist.

*

Mit Vs. 9 horen die fortlaufenden Entsprechungen des Bh. und des M.
auf. In den nachstehenden Versen wird ein neues Thema begonnen: die
Regeln fiir die lunaren Tage (tithi). Dieses Thema wird in den folgenden
Kapiteln noch weiter lang ausgesponnen. Da der restliche Teil dieses
Kapitels nicht mehr zur Parallelversion des M. gehért und nur den Beginn
eines langen Traktats bildet, wiirde eine Besprechung desselben die
Rahmen der vorliegenden Arbeit iiberschreiten. Nur soviel sei erwihnt:

In bezug auf die Tithi-Regeln wird hier die Schopfungsgeschichte in
vier Verse (Bh, 33-36; Bh, 40-43) zusammengedringt, in denen auch
textliche Entsprechungen mit dem Schopfungsbericht des M. vorkom-
men. Die erste Zeile ist aus Bestandteilen von M. I, 5 zusammengestop-
pelt:

YE.p. 61. 2 cf. Biihler: SBE. XXV, p. 87, n. 68.
S op. c. p. 87, n. 70.

7 Lészl6, Parallelen




e O N S ST o AT Y A RSTES  e3me vemrc

84 Einleitung

M L5
asid idam tamobhatam aprajhatam alaksanam
apratarkyam avijieyam prasuptam iva sarvatah.
33a:
tamobhatam idam tv asid alaksyam avitarkitam.

Halbvers 35b aber stimmt, eine geringfiigige Anderung im ersten Pada
abgerechnet, mit M. I, 13a iiberein.



VI. Vergleichende Inhaltsiibersicht

Nachstehender Uberblick soll den Inhalt der Version des Bh. iibersicht-
lich darstellen und gleichzeitig auch die in den beiden Versionen gemein-
samen Themata anschaulich hervorheben. Die letzteren sind durch Nor-
maldruck kenntlich gemacht. Die nur im Bh. vorhandenen Themata
erscheinen in Kleindruck. Ein Stern bei dem Kleindruck bedeutet, daf
das betreffende Thema im M. nur ganz kurz beriihrt, im Bh. aber ausfiihr-
lich behandelt wird. Wenn ein Verskomplex mit einem gemeinsamen
Inhalt in ein grof3eres Thema eingefiigt ist, so steht seine Bezeichnung in
Klammern nach jener des letzteren.

M. Bh. 1.
I. Haupttraktat (1).
I, 103-19 1, 1-33 Studium, Inhalt und Verkiinder des
Dharma
- 2, 1-6 Das Purana Paficalaksana und die
Wissenschaften
I, 5-101 2, 7-131 Schopfung
= (2, 29-35) (Zweiter Schopfungsbericht)
= (2, 49-53) (Ursprung der heiligen Biicher)
i (2, 128-31) (Hohe Stellung der Brahmanen)
II, 26 2, 132-65 Die 40 Samskara’s und die 8 Atma-
guna’s*
I1, 27-67 3,14,3 Beschreibung der Samskara’s
(IT, 58-62) e et (Upasparéana*
3 80-83) } pasparsana*)
(IL, 59) (3, 55-61) (Tirtha’s der Hand*)
11, 68-249 4, 4-218 Pflichten des Brahmanenschiilers
3 (4, 78-85) (Mahaguru)
£ (4, 98-119) (Verhaltungsregeln fiir die Brahma-
nen)
-1 5 14 Abschluf3 des Studiums
II. Stridharmah.
A) Strilaksanavarnanam.
I1I, 6-10 b, 5-111 Merkmale der Frauen*
= (b, 105-07) (Die 10 Gruppen der menschlichen

Korperteile)




R o e o LS LT st o TSRS P SO

86

Einleitung

Bh. 1.

II1, 5, 11-54
IO, 1-25

II1, 67-72

8, 1-27
6, 28-31
32-44

7,143
7, 4468
8, 1-15
16-72

9, 1-17

10, 1-13
10, 14-22

11, 1-12, 13
(11, 10, 16-20)
(11, 11-15)

(11, 21-12, 13)
12, 14-58
(12, 15-17

——

34-47)
(12, 18-29)
13, 1-20

13, 7-11)
13, 21-33

13, 34-66
(13, 41-43)
(13, 44-50)
14, 1-8
14, 9-32

15, 1-20
15, 21-32

16, 1-9

B) Strisadvrttavarnanam.

Vermogenszustand des Hausherrn

Allgemeines iiber die Ehe

Die drei Arten der ehelichen Ver-
bindung

Ehevorschriften

Quellen des Dharma

Wohnung des Hausherrn

Handlungsweise des Mannes gegen-
tiber den Frauen

Bedeutung der Vorschriften. Nicht-
berechtigung der Frauen zu den
Sastra’s

Klassifizierung der Frauen und ihres
3enehmens

Vorschriften dariiber, was die Frauen
vermeiden. sollen

Haushaltspflichten der Frauen

(Sammeln von Samen)

(Sammeln von Haushaltsgegenstén-
den)

(Ab- und Zunahme der Getreidearten)

Wirtschaftliche Fragen
(Milchwirtschaft und Viehhaltung)

(Spinnen)

Tagesablauf der Frauen

(Kiiche und Kochgeschirr)

Benehmen der édltesten Frau gegen-
iiber den Nebenfrauen

Allgemeine Verhaltungsregeln fiir die
Frauen

(Pflichten der Frau bei der Ankunft
des Gatten)

(Haltung der Frau gegeniiber den
Verwandten)

Wandel der Frauen wihrend der Reise
des Ehemannes

Benehmen der jiingsten Ehefrau

Benehmen der nichtgefallenden Frau

Das Gliederreiben

ITI. Haupttraktat (2).
Die fiinf groBen Opfer des Hausherrn



4

o

VI1I. Das textgeschichtliche Verhiltnis der beiden Versionen

Die Untersuchung hat gezeigt, dal die Version im Bh. eine stark
erweiterte Fassung des entsprechenden Textes im M. darstellt, an einigen
Stellen mit Umgruppierungen. Der Umfang dieser Version ist rund zwei-
einhalbmal groBer als die Version des M., die dort die beiden ersten
Kapitel und das erste Viertel des dritten einnimmt.

Wenn wir zuerst die Interpolationen — soweit das ohne die Beeintrich-
tigung der Versténdlichkeit irgend angeht — unberiicksichtigt lassen,
ergibt der restliche, mit dem M. parallel laufende Text den ungefihren
Grundkern der Version im Bh. Die Hauptthemata dieses Grundkernes
sind (in Klammern die Reihenfolge der Entsprechungen im M.):

1 (2). Allgemeines iiber den Dharma.
2 (1). Schopfung.
3 (4). Die Samskara’s.
4 (5). Pflichten des Brahmanenschiilers.
5 (6). Ehe.
6 (3). Quellen des Dharma.
7 (7). Opferpflichten des Hausherrn.
Die Vertauschung der beiden ersten Themata weist auf eine planmiBig

ordnende Tétigkeit des Diaskeuasten hin. Zwar ist auch die Reihenfolge
im M. sinnvoll, wobei die Schopfung an erster Stelle steht. Aber auch in
der veranderten Reihenfolge im Bh. steckt ein logisches Ordnungsprinzip:
zuerst werden die allgemeinen Fragen in bezug auf den Dharma bespro-
chen, insbesondere dessen Inhalt, und erst darauf folgt die Behandlung
der einzelnen Dharma-Materien, angefangen mit der Schopfung.

Durch diese Anderung der Reihenfolge ist aber auch eine Schwierigkeit
entstanden. Namlich, der Abschnitt iiber die Quellen des Dharma steht
im M. durchaus logisch in seiner Stelle, nach der Beschreibung des In-
haltes des Dharma. Im Bh. aber wiirde er auf diese Weise vor den
Schopfungsbericht kommen, und dort kénnte er nicht richtig stehen,
denn sein Inhalt setzt die Kenntnis des letzteren voraus. Der Diaskeuast
hat ihn also an Hand eines rein duBerlichen Anlasses bei den Ehevor-
schriften eingefiigt!. Das war nur eine Notlosung, um diesen Abschnitt
aus dem M. hiniiberzuretten. Er paBt hier nicht recht in den Zusammen-
hang und steht nur als eine Art ,,Exkurs” da.

s. p. 60.




R O e e I T 5 AT o G P S5 e ~

88 Einleitung

Bei den Stellen, wo im Bh. die Reihenfolge der M.-Verse verandert P
wurde (M. I, 61, 63 und III, 5-10), ist schon darauf hingewiesen worden, f

daB3 auch bei diesen Umordnungen ebenfalls logische Gesichtspunkte
malfgeblich waren?. S
% I
g
Die durchgehende Tendenz im Grundkern ist die Paraphrasierung und I
Erweiterung des M.-Textes. Im einzelnen kann er folgendermafien h
charakterisiert werden: 0
1. Im M. gibt es mehrere Verse, die schwer zu verstehen sind (beson- g

ders im Schopfungsbericht) und daher auch von den Kommentaren auf
verschiedene Weisen erklirt wurden ; auch sonst gibt es Stellen darin, die I
zwar nicht so schwer verstindlich sind, immerhin aber mehrfache Erkla- N
rungsmoglichkeiten zulassen. Viele dieser Verse sind in der Version des 8]

Bh. durch Erweiterungen und sonstige Modifikationen auf die Weise
umgearbeitet, daBl sie leichter zu verstehen sind und eine bestimmte
Bedeutung erhalten. Selbstverstindlich entspricht diese Bedeutung der h

Erkléarung eines oder mehrerer Kommentare des M. 1

2. Es kommt mehrmals vor, daBl etwas, was im M. nur andeutungs-
weise enthalten ist, im Bh. ausfiihrlich und in einer breiteren Form, mit e
der Erhohung der Zeilenzahl, dargelegt wird. Dabei werden oft mehrere I
im M. nicht vorhandene Angaben aufgenommen.

3. Manchmal wird der Text des M. so verandert, dafl er dadurch einen n
von dem urspriinglichen abweichenden Sinn bekommt. (]

4. In sehr vielen Fillen wurde der Text durch Wortumstellungen, A
Vertauschungen usw. zwar mehr oder weniger umstilisiert, manchmal
sogar auch hier mit der Erweiterung des Versumfanges, aber der Sinn ist
in beiden Versionen der gleiche geblieben, auch inhaltlich ist nichts Neues
hinzugekommen. Diese Félle wurden oben in der Untersuchung meistens
nicht besonders erwahnt.

5. In einigen Versen ist eine gekiinstelt erscheinende Anderungstiitig- d
keit zu beobachten: ein Textteil des M. wird im Bh. durch andere Worte d
ersetzt, die in ihrem Zusammenhange demselben zwar einigermafien dhn- L
lich klingen, aber ganz andere Bedeutung haben. Selbstversténdlich han- y
delt es sich hier manchmal um bloBe MiBverstindnisse der Abschreiber; I‘
aber es ist kaum zu bezweifeln, daBl wenigstens in einigen dieser Fille .
absichtliche Anderungen vorliegen (s. auch unten). )

6. Eine sehr haufige Erscheinung ist die Anwendung von Synonymen: k
ein Wort bezw. ein Ausdruck des M. wird im Bh. durch ein gleichbedeu- 5
tendes oder verwandtes Wort bezw. einen solchen Ausdruck ersetzt. Eine a_]
eindeutige Tendenz ist dabei nicht festzustellen. Manchmal sind beide i
Wendungen gleichwertig. Oft wird im Bh. ein selteneres, gewéhlt klingen- L
des Wort angewandt. Einige Male werden gewisse Ausdriicke des M., die
eine allgemeinere Bedeutung haben, im Bh. durch schérfer umrissene,

d

2 8. pp. 217, b7.




VII. Das textgeschichtliche Verhiltnis der beiden Versionen 89

prignantere Redewendungen ersetzt. Und wieder in anderen Fillen steht
fiir einen préazisen und gewahlten Ausdruck des M. ein farbloser im Bh.

Die Anwendung von Synonymen ist in der indischen Literatur auch
sonst nicht unbekannt. Ruben erwihnt, daB ,.es als eine Ubung fiir
Dichterlinge vorgeschrieben war, in einem gegebenen Vers die Worte
gegen Synonyme auszuwechseln’’3. Es ist also moglich, daB auch der
Diaskeuast dieses Verfahren als eine Art stilistische Ubung angewandt
hat. In diesem Sinne héngen mit den Synonymanwendungen auch die
oben im Punkt 5 erwihnten Textdnderungen eng zusammen, die also als
gekiinstelte Spielereien mit der Sprache zu betrachten sind.

7. Im Haupttraktat kommt es auf Schritt und Tritt vor, daB Vers-
liicken durch irgendeine Anredeformel ausgefiillt werden?. In dem zum
Stridharma gehorenden 7. Kapitel ist die Anwendung von Anreden viel
sparsamer>.

8. Und schlieBlich finden sich in der Version des Bh. sehr oft ganz
geringfiigige Abweichungen vom M.-Text, die keine groBere Bedeutung
haben, als die Varianten verschiedener Handschriften eines und desselben
Textes. Auch diese blieben oben gewdhnlich unerwihnt.

9. Die Abweichungen, die sich gegeniiber dem M. als Textverderbnisse
erweisen, gehoren eigentlich nicht hierher, sondern in die Linie der
mangelhaften Textiiberlieferung.

10. Es ist als ein Sonderfall zu betrachten, daB ein Vers des M. (I, 20)
nicht umgearbeitet, sondern durch einen Doppelvers dhnlichen Inhaltes
(Kap. 2, Vss. 36-37) ersetzt wurde®. Damit kann auch der Upaspar§ana-
Abschnitt verglichen werden (s. unten).

* *
%

Es ist nicht anzunehmen, daf der ungefdhre Grundkern zugleich auch
die Urfassung der Version im Bh. wire. Denn bei der allgemeinen Ten-
denz zur Erweiterung bedarf es keines weiteren Beweises, daB ein Teil der
Interpolationen vom erstem Diaskeuasten stammt. Aber mit Riicksicht
auf die zahlreichen dhnlichen Erscheinungen in der indischen Literatur
kann es ebenso keinem Zweifel unterliegen, daB in den Text der Urfassung
im Laufe der Zeit immer wieder Interpolationen eingefiigt wurden, die
Version in ihrer vor uns liegenden Gestalt also das Ergebnis eines langen
Entwicklungsprozesses darstellt.

Hinsichtlich der Anredeformeln verhilt es sich in den Interpolationen
dhnlich wie im Grundkern. Im Haupttraktat sind auch die Interpola-
tionen, oft auch die kiirzeren derselben, reichlich mit Anreden durchsetzt.
Im Stridharma aber, wie schon erwihnt?, sind auch in den interpolierten

8 Studien zur Textgeschichte des Ramayana (Bonner Orientalistische Stu-
dien, 19. Stuttgart, 1936), 57.
‘8. pp. 16 sq. 55, p. 4. ¢ s. pp. 23 sq. 78. p. 44.




QR e— Vi D e i o e e o i e i o e T it N U

90 Einleitung
Kapiteln nur wenige Anreden, im zweiten Teile sind sie sogar sehr selten, aucl
Dieser Unterschied ist wohl so zu erkldren, dafl die Interpolationen des sonc
Haupttraktates aus urspriinglich kiirzeren Texten entstanden sind, die Ver:
auf diese schwerfillige Weise, mit Hilfe von Anreden, erweitert und in dies
Sloka-Form gebracht wurden, wihrend in den Stridharma selbsténdige, docl
schon in Versform abgefaf3te Textstiicke ohne solche erweiternde Umar- gind
beitung eingeschoben worden sind. 13 u
) abet
folg
ger
Unter den kleinen Einschiebseln sind diejenigen erwahnenswert, die Tirt
einzelne Worte und Ausdriicke des M.-Textes erkliren und mit sinnver- A
wandten Wendungen umschreiben. Diese sind als in den Text aufgenom. fort]
mene Glossen zu betrachten. dem
Besonders hervorzuheben ist die Interpolierungstétigkeit in der Partie stén
iiber den Inhalt des Dharma8. Durch die rein mechanischen, das Satz- dari
gefiige des M.-Textes nicht beriicksichtigenden Einschiibe wurde hier die Die
grammatische Konstruktion zerstort®. erste
An dieser Stelle konnen auch die Fille erwdhnt werden, da urspriinglich insh
nicht zusammenhingende Zeilen kiinstlich zu einem Verse verquickt letzt
wurden, z. B. Kap. 3, Vs. 219; Kap. 8, Vs. 211; Kap. 14, Vs. 2712, dar
Gru;
* die
héing
Von den zahlreichen kurzen zusammenhédngenden Interpolationen im D
Haupttraktat sind die inhaltlich wesentlicheren in der Inhaltsiibersicht seing
im vorhergehenden Kapitel aufgefiithrt. Zu denen koénnte noch die kurze Dias
Legende iiber Dhanavardhana'® gerechnet werden. aufg
AuBer den kiirzeren befinden sich im Haupttraktat drei lingere Inter- nati
polationen: a) im 2. Kapitel die Aufzihlung der vierzig Samskara’s und ttes
der acht Atmaguna’s; b) im 3. Kapitel der Upaspar§ana-Abschnitt; ¢)im Best
4. Kapitel unter den Pflichten des Brahmanenschiilers die Verhaltungs- ' D
regeln fiir die Brahmanen. sieh
Unter diesen hat der Upaspar§ana-Abschnitt eine Sonderstellung Vers
wegen seiner komplizierten textgeschichtlichen Entwicklung. Hau
Dem Diaskeuasten lagen iiber dieses Thema fiinf Verse im M. vor (IL wgh
58-62). Von diesen hat er zunichst die drei mittleren herausgenommen. \Pdt
Dadurch wurde der Sinnzusammenhang des M.-Textes beeintrachtigt. Gru
Die beiden Verse M. II, 58 und 59 hingen namlich inhaltlich eng zusam- und
men: im ersteren wird geregelt, welche Tirtha’s der Hand bei dem Upa- Spar
spar§ana gebraucht werden, der letztere aber, als Erklirung dazu, be- Wor
schreibt die einzelnen Tirtha’s. Wie den Sloka M. I, 20, hat der Diaskeuast : ?
in d
S aup i 9 Ahnliches im Stridharma s. p. 95. 2h
1.8, p..o0. Waips 6L s ppe 19
1

8. p. 32.




28

n
e}

VII. Das textgeschichtliche Verhiltnis der beiden Versionen 91

auch diese drei herausgenommenen Verse des M. nicht umgearbeitet,
sondern ersetzt, aber in einem viel groleren Umfange, durch einen langen
Verskomplex. Dieser Komplex besteht aus 25 Versen (50-74). Wenngleich
dieselben keine genaue Ubereinstimmung mit dem M.-Text haben, so ist
doch ihre inhaltliche Anlehnung an das M. offenbar. Im Verskomplexe
sind deutlich drei Gruppen von verschiedener Linge zu unterscheiden (7,
13 und 5 Verse), die inhaltlich den drei fehlenden M.-Versen entsprechen,
aber in einer anderen Reihenfolge (3, 1, 2). Diese Anderung in der Reihen-
folge war logisch, denn die Beschreibung des Upaspar§ana war viel richti-
gort mit der dabei vorgeschriebenen Handlung zu beginnen als mit den
Tirtha’s der Hand.

Anderseits aber ist auch dieser Verskomplex nicht etwa eine glatt
fortlaufende Abhandlung aus einem GulB, sondern ein Konglomerat, in
dem die Spuren von mechanischer Zusammenstellung urspriinglich selb-
stindiger Textstiicke noch deutlich erkennbar sind. (Ob einige Verse
darin eventuell noch spitere Einschiebsel sind, ist nicht zu entscheiden.)
Die zweite Gruppe tiber die Tirtha’s der Hand ist ohne Ubergang an die
erste angefiigt, und die weitschweifigen Erorterungen iiber diese Tirtha’s,
insbesondere Verse 58-6la, lenken vom Hauptthema ab, erst mit der
letzten Zeile 61b wird zum Upaspar§ana zuriickgekehrt. Unmittelbar
darauf wiirde der erste Vers der dritten Gruppe (62) eher in die erste
Gruppe passen. Und trotz der inhaltlichen Zusammengehérigkeit bilden
die zweite und dritte Partie der dritten Gruppe keine eng zusammen-
hingende Einheit.

Der auf den gesamten Verskomplex folgende Vs. 75 kénnte freilich,
seinem Inhalte entsprechend, den Abschluf3 des Themas bilden, aber der
Diaskeuast hat nach demselben noch die beiden nicht ersetzten M.-Verse
aufgenommen. Zwar stehen diese beiden Sloka’s nicht mehr an ihrem
natiirlichen Platze, aber hier, ebenso wie bei der Einfiigung des Abschni-
ttes iiber die Quellen des Dharma'4, wirkte wohl die Tendenz mit, vom
Bestand des M. moglichst alles hiniiberzuretten.

DaB damit der Upaspar§ana-Abschnitt eigentlich abgeschlossen war,
sieht man auch daraus, daB in den beiden unmittelbar darauffolgenden
Versen (78-79), in Ubereinstimmung mit M., das frither begonnene
Hauptthema, das Upanayana, weiter behandelt wird. Es ist also am
wahrscheinlichsten, daB nicht der erste Diaskeuast, sondern erst ein
spiterer Interpolator nach diesen beiden Versen aus dem &uBeren
Grunde, daB in denselben die Wérter upaviti und upavitam vorkommen,
und auch mit Riicksicht auf den erst kurz davor abgeschlossenen Upa-
sparsana-Abschnitt, den Vs. 80 eingeschoben hat, der ebenfalls mit dem
Worte upaviti beginnt, aber eine Upasparsana-Regel enthélt.

Die beiden darauffolgenden Verse 81-82 sind durch irgendeinen Fehler
in der Textiiberlieferung von ihrer richtigen Stelle unmittelbar nach Vs.
72 hierher geraten, wahrscheinlich durch Vertauschung von Manuskript-

Ya.p. 8.




R e TR O T e AN o AT A PP T e > s e vem s

92 Einleitung
blittern, wofiir ja auch sonst Beispiele in den Purana’s zu finden sindt, The
Falls diese Verse nicht zu den noch spéteren Einschiiben gehoren, dany moy
besteht der gesamte, die drei M.-Verse ersetzende Verskomplex mit ihnep k()t;
zusammen eigentlich aus 27 Versen. b
Durch den soeben erwiahnten Einschub und durch diesen Fehler in der The
Textiiberlieferung sind aber die beiden Verse iiber das Upanayana von um
Upasparsana-Versen umgeben worden. Und nachdem dieser Zustand - )Ie;
wohl durch mehrere nacheinander folgende Handschriftenkopisten — he. Hin
festigt worden war, durfte der so festgelegte Text sehr leicht den Anschein kur:
erweckt haben, dafl der Upaspar§ana-Abschnitt bis Vs. 82 einschl. reicht, Twe
Und hochstwahrscheinlich aus diesem Grunde hat ebenfalls ein spéterer T
Interpolator, oder der Redaktor des Purana, noch den letzten Vers als deu
einen endgiltigen formelhaften Abschlufl des Upaspar§ana-Abschnittes wel
und zugleich des ganzen Kapitels hinzugefiigt. Auf diese Weise ist also die des
Grenzlinie zwischen diesem und dem néchsten Kapitel nicht an der richti- dies
gen Stelle gezogen worden!S. sche
% nah
nick
best
Zum Stridharma gehoren vom Grundkern nur fiinf Verse des 5. Kapi- nocl
tels und das 7. Kapitel, in dessen zweiter Hélfte sich keine Einschiibe 7
finden. Dieses verhiltnisméafBig kurze Textstiick wurde von Interpola- und
tionen derart iiberwuchert, dal man ohne den Paralleltext des M. diesen soll
Kern als solchen und den urspriinglichen Zusammenhang desselben mit Wiss
dem Haupttraktat kaum mehr feststellen konnte. Abgesehen von diesem Wer:
Kerne ist also der Stridharma in seiner Gesamtheit eigentlich ein Kom- heir
plex von Interpolationen. mog
Es stehen uns leider keine zusammenhédngenden Paralleltexte zur Ver- gem
fiigung, die textgeschichtlich zwischen den beiden Versionen ligen und = dun
dadurch iiber den Entwicklungsproze vom entsprechenden Teile der = Beh
Urfassung bis zur jetzigen Gestalt des Stridharma Aufschliisse geben = ind
konnten. Fiir die Schichtung der Interpolationen und fiir die Feststel  imn
lungen iiber die mutmaBlich fritheren Stadien des Textes kann also nur = heit
der Sinnzusammenhang desselben manche Hinweise bieten, besondersin = stan
den Fillen, wo eigentlich zusammengehorende Textteile getrennt er-  aber
scheinen. Eins
Der erste Teil des Stridharma steht im 5. Kapitel, mit Vers 5 ange- Hau

fangen. Wie wir gesehen haben, wurde im Grundkern die Reihenfolge vom = dies
M. III, 5-10 auf die Weise verindert, daB auf Vers 4 unmittelbar Vers 8 soll.
folgt'”. Im 5. Kapitel des Bh. entspricht dem ersteren der den ersten Teil  der
des Haupttraktates abschlieBende Vers 4, mit dem zweiten aber ist Vers  Um,
100 fast identisch. In beiden Versen ist von den Merkmalen der Frauen  vorl
die Rede. Zwischen ihnen ist also die lange Interpolation iiber dieses D

Kay

15 cf. Kirfel, PurPaiic. pp. XXXI sq. 108 p. 96,

17 g, pp. 55, 57. .




nds,
lann
men

\ der
von
nd -
- be-
hein
icht,
berer
s als
ittes
o die
chti-

api-
hiihe
pola-
jesen
| mit
sem
Lom-

Ver-
und
 der
eben
stel-
) ur
TS in
t er

nge-
vom
ers 8
 Teil
Vers
auen
jeses

VII. Das textgeschichtliche Verhéltnis der beiden Versionen 93

Thema (12-99)8 eingefiigt. Uber die Interpolierung sind zwei Annahmen
moglich. Entweder hat schon der erste Diaskeuast diesen langen Vers-
komplex aufgenommen und eben deshalb die Reihenfolge der M.-Verse
verandert, damit die Interpolation zwischen zwei Versen iiber das gleiche
Thema steht. Oder aber hat er die M.-Verse nur aus logischen Griinden
umgruppiert und erst ein spaterer Interpolator hat die Beschreibung der
Merkmale der Frauen hier als an der geeignetesten Stelle eingeschaltet.
Hingegen ist die sich hier anschlieBende, auch in der BrS. vorhandene
kurze Partie iiber die zehn Gruppen der menschlichen Kérperteile ohne
Zweifel nur ein spaterer Einschub.

Im zweiten Teile des Stridharma konnen wir zunichst, wie oben ange-
deutet, nur auf Grund des Sinnzusammenhanges versuchen, festzustellen,
welche Verse in den Kapiteln 6 und 8-15 ungefihr zur #ltesten Schicht
des Textes gehoren diirften. Allerdings miissen wir darauf hinweisen, daf3
dieser Versuch in Ermangelung von Paralleltexten nur einen hypotheti-
schen Charakter hat. Und es ist dabei besonders zu betonen, die An-
nahme, daf} die betreffenden Verse zur dltesten Textschicht gehoren, will
nicht besagen, dafl diese Schicht ausschlieflich nur aus diesen Versen
bestanden hat; es ist sehr gut moglich, sogar wahrscheinlich, daB auch
noch andere Verse des Textes dazu gehorten.

Zur dltesten Schicht des 6. Kapitels gehoren wahrscheinlich Verse 5
und 28. Der erste ist eine Ehevorschrift, worin es u. a. hei3t, der Hausherr
soll Reichtiimer haben und eine passende Frau heiraten. Mit einem ge-
wissen Anklang an die soeben abgeschlossene Beschreibung der Laksana’s
werden nun im zweiten Verse einige allgemeinere Eigenschaften des zu
heiratenden Madchens aufgezéihlt, zu denen auch gehért, daB sie Ver-
mogen haben soll, was im vorigen Kapitel nicht erwihnt wurde. Diese
gemeinsame Forderung des Vermogens ist das wesentlichste Verbin-
dungsglied zwischen den beiden Versen; sie kénnen als Ubergang von der
Behandlung der Merkmale zu den weiteren Ehevorschriften gelten. Ob sie
in der altesten Schicht unmittelbar nebeneinander standen, ist unsicher;
immerhin ist es durch die inhaltliche Zusammengehérigkeit mit GewiB-
heit anzunehmen, daB der zweite Vers nicht weit entfernt vom ersten
stand. Infolge der Erwihnung der Reichtiimer im ersten Verse wurden
aber nach demselben noch zahlreiche Verse eingefiigt, die verschiedene
Einzelheiten iiber das Vermogen des Hausherrn enthalten und vom
Hauptthema, den Vorschriften iiber die Ehe, ablenken ; erst am Schlusse
dieser Einschiibe, in Vers 27, wird wiederholt, daB der Hausherr heiraten
soll. Auf diese Weise wurde Vers 28 von seiner urspriinglichen Stelle, aus
der Nihe des Verses 5, derart weit verdrangt, daf} er in seiner neuen
Umgebung isoliert dasteht und den Eindruck erweckt, daB er eher im
vorhergehenden Kapitel zu stehen hétte.

Den lingsten zusammenhingenden Interpolationskomplex bilden die
Kapitel 8-15. Hier helfen uns zunichst die vorhandenen Interpolations-

" Verse 5-11 gehéren zur Rahmenerzihlung.




94 Einleitung
fugen weiter. Im Vams$anucarita-Abschnitt des Purana Pafcalaksan der
beweisen die Versdubletten, dafl gewisse Geschichten nachtréiglich einge. dies
fiigt worden sind!®. Analoge Fille finden sich auch in diesen Kapiteln, kati
Die erste und dritte (mit M. III, 67a identische) Zeile des 8. Kapitels Fug
werden bei der Wiederaufnahme des Haupttraktates wiederholt (Kap. 16 plol\
Zeilen 3b, 4a)20. Auf diese Weise wird die durch die Interpolierung unter. D
brochene Verbindung mit dem letzten Abschnitt der Version wiederher. wer
gestellt. Mir
Der Halbvers 2b des 8. Kapitels pat grammatisch nicht in den Kon. etz
text und wurde nur deshalb eingeschaltet, um dadurch den AnschluB 7 12.
der Vorschrift iiber die Wohnung zu erreichen. Nach Vers 3 ist de Dop
Wohnsitz wegen der Behiitung des Vermogens und der Frau nétig. Im wah
Vers 4 ist nun vom Hiiten des Vermogens, im Vers 5 aber vom Hiiten der gere
Frau die Rede. Der Wohnsitz selber wird in diesen beiden Versen nicht des
mehr erwihnt. Die Behiitung der Frauen wird danach in den Versen 16 rung
56-61, 66—67 behandelt. yon
Wie also im 7. Kapitel die Erwihnung des Wohnortes den &dufleren Ver:

AnlaB} zur Einschaltung des Abschnittes iiber die Quellen des Dharma = sie
bot, so diente auch hier die Vorschrift iiber die Wohnung nur dazu, die dem

Regeln iiber die Behiitung des Vermogens und der Frauen einzufiigen. mit

AuBer der Interpolationsfuge gehéren von den obenerwihnten Versen E
mit groBer Wahrscheinlichkeit 2b—5, 16, 66—67 zur éltesten Schicht des8. and
Kapitels. Weniger bestimmt konnte das von den Versen 56-61 gesagt  rend
werden; mit den Beispielen iiber die ermordeten Konige gehoren sie = mat
vielleicht zu den spéiteren Zutaten. besc

Die jetzigen, inhaltlich schon einigermaBen selbstéindigen zwei Ab- A

schnitte des 8. Kapitels sind als solche erst im Laufe der Interpolierungen = schi
entstanden. Insbesondere ist der GroBteil der Verse im ersten Abschnitt tren

mit den zahlreichen Einzelheiten iiber die Wohnung gewill zu den spite- = we
ren Einschiiben zu rechnen. Im zweiten Abschnitt ist auch deutlichz = Die
sehen, daB in einigen kleineren Gruppen die urspriinglich zusammen- = unte
gehorenden Verse durch noch spitere Einschiebsel getrennt wurden — und
Hierher gehoren: Verse 17-19 und 26 iiber die Behandlung der Frauen; = gen:

Verse 27 und 38-39 iiber das Benehmen des Ehemannes, der viele Frauen = das
geheiratet hat; Verse 44-45 und 48-55 iiber die Frage, wie die Frauen zu Kap
erkennen sind. durc

In einem Entwicklungsstadium des 8. Kapitels, zumindest als schon  broc
mehrere Verse iiber die richtige Handlungsweise des Mannes gegen die  Trai
Frauen eingeschaltet waren und der zweite Teil des Kapitels den Charak- A
ter eines inhaltlich besonderen Abschnittes hatte, durfte der letzte Ve zus
des Kapitels eingefiigt worden sein, mit der entsprechenden Bedeutuny  rung
des Terminus ,,Strivrtta’’. Damit hingt es wohl zusammen, daf hier, ai  Zwe
sinngemiBe Erginzung zu diesem Abschnitt, ein Textstiick interpoliert =~ wirt
wurde, das vom ,,Strivrtta’’ im anderen Sinne, also vom richtigen Wandel  Kap

21

19 Kirfel, PurPaific. p. XLII. 20 g, pp. 61, 83.




inge.
In,

f)it(‘]v
. 16
nter.
Ther.

Kon.
18 7
b der
. Im
n der
nicht
n 16,

Jeren
arma
1, die
ren.

ersen
des 8.
'esagt
n sie

L Ab-
ingen
hnitt
spéte-
ch zu
\men-
rden.
auen;
raeln
en Zu

schon
n die
arak-
 Vers
ntung
or, als
oliert
andel

VII. Das textgeschichtliche Verhiltnis der beiden Versionen 95

der Frauen handelt. Der letzte Vers des 8. Kapitels wurde am Schlusse
dieses Textstiickes mit den dem Inhalt desselben entsprechenden Modifi-
kationen wiederholt (Kap. 15, Vers 32)2L. Diese beiden Verse sind also die
Fugen dieser neuen Interpolation. Die élteste Schicht des Kapitelkom-
ph‘\xcs 9-15 ist dementsprechend wohl jiinger als jene des 8. Kapitels.

Der erste Vers des 9. Kapitels kiindigt das Thema an, im zweiten
werden die Vorteile aufgefiihrt, die die Frauen dadurch haben, daB sie die
Minner richtig fiir sich gewinnen. Von diesem Thema sprechen noch der
letzte Vers des 9., der erste Vers des 10. und die beiden letzten Verse des
12. Kapitels. Als allgemeiner AbschluB des Themas kann der letzte
Doppelvers des 14. Kapitels gelten. Diese Verse gehorten also hochst-
wahrscheinlich zur édltesten Schicht. Welche Verse auBerdem noch hierher
gerechnet werden diirften, wire schwer zu sagen. Im zweiten Abschnitt
des 13. Kapitels finden sich mehrere Verse, die gewissermafBen zur Erkli-
rung dieses Themas dienen: 36-40, 51-53, 56, 65-66. Vielleicht kénnten
von denen 36, 3940, 51-52, 56, 65—-66 zur iltesten Schicht gehoren. Die
Verse 37-38 haben einen etwas speziellen Inhalt, es ist daher moglich, daf3
sie spiter eingeschoben worden sind. Dasselbe gilt auch vom Vs. 53, in
dem Sita’s Geschichte als Beispiel vorgebracht wird; dieser Vers ist also
mit der obenerwithnten Versgruppe 5661 des 8. Kapitels zu vergleichen.

Es wiirde nur zu unsicheren Vermutungen fithren, wollte man auch
andere Verse aus diesen Kapiteln als eventuell zur iltesten Schicht geho-
rend angeben. Fiir alle Fille weist schon die Mannigfaltigkeit der The-
mata darauf hin, dafl beim Zustandekommen dieses Kapitelkomplexes
besonders starke Interpolierungstitigkeiten am Werke waren.

Auch in diesen Kapiteln sind als noch spitere Bestandteile die Ein-
schiibe zu betrachten, die die urspriinglich zusammengehérenden Verse
trennen. Hier sollen nur einige ganz offenkundige Fille aufgefiihrt
werden. Im 11. Kapitel findet sich eine doppelte Interpolation dieser Art.
Die Vorschriften iiber das Sammeln von Samen werden durch Verse 11-15
unterbrochen, die vom Sammeln von Haushaltsgegenstinden handeln;
und innerhalb dieses Verskomplexes bilden die fiinf Zeilen 13-15a (also
genau die Hélfte des ganzen) wieder einen Einschub, sie stéren nimlich
das Satzgefiige, sind also analog dem viel komplizierteren Fall im 1.
Kapitel?2, Der Abschnitt iiber die Milchwirtschaft im 12. Kapitel wird
durch die eingeschobene Versgruppe 18-29 iiber das Spinnen unter-
brochen. Im ersten Abschnitt des 13. Kapitels iiber den Tagesablauf der
Frauen ist die Beschreibung der Kiiche wohl auch hierher zu rechnen.

Anderseits ist bei einigen Textstiicken, die nicht an der richtigen Stelle
zu stehen scheinen, doch nicht anzunehmen, da8 sie durch die Interpolie-
ringstitigkeiten von ihrer urspriinglichen Stelle entfernt worden wiiren.
A aufeinanderfolgende kleine Abschnitte des 12. Kapitels iiber gewisse
wirtschaftliche Fragen (48-52) wiirden eher zu den Versen 9-10 des 11.
Kapitels passen. Allerdings haben sie aber auch in ihrer jetzigen Stelle

" 8. pp. 66, 82. 22 of. p. 90.




e N b g e o T P - o2 et

96 Einleitung
eine lose Verbindung mit dem Kontext, da auch im 12. Kapitel wir. mu
schaftliche Angelegenheiten behandelt werden. Wenn sie also urspriing. Th

lich doch im 11. Kapitel gestanden haben, dann durften sie hochstens | der
durch Blittervertauschung hierher geraten sein. Von den drei letzten wei
Versen des Abschnittes iiber das Benehmen der éltesten Frau gegeniibe
den Nebenfrauen im 13. Kapitel ist der mittlere wahrscheinlich ein spite.
res Einschiebsel, die beiden anderen aber konnten diesen Abschnitt

eigentlich eher beginnen als abschlieBen. Vielleicht ist auch hier ein ]
Blattervertauschung im Spiele. Sl
-2 die

Fra

Die Interpolationen haben es, zumindest zum Teil, mit sich gebracht, I
daB die Kapiteleinteilung in der Version des Bh. manchmal willkiirlich = 14
scheint: der SchluB eines Kapitels und der Anfang des folgenden héngen = III
zu eng zusammen, als daf sie hétten getrennt werden diirfen. Das dritte 7

Kapitel wird mit dem Upasparana-Abschnitt abgeschlossen, aber auch | lun
die drei ersten Verse des vierten Kapitels gehoren noch zum Hauptthema = auc
des dritten, der Beschreibung der Samskara’s?®. Auch der Schluf} des 9. spr
und der erste Vers des 10. Kapitels gehoren ganz eng zusammen, ebenso = ver
auch der letzte Abschnitt des 11. und der erste Abschnitt des 12. Kapitels. gen

die

* IWe

hal

Die Beziehungen der lingeren Interpolationen zur sonstigen Literatu )\
konnen wie folgt zusammengefaBt werden: Die Aufzihlung der Samski- = ple:
ra’s und Atmaguna’s (2, 132 sqq.) bildet eine Parallele zu der betreffenden (
Stelle des Ga., zu den darin enthaltenen Definitionen der acht Atma pen
guna’s konnen jene in Haradatta’s Kommentar zum Ga. zum Vergleich a

hinzugezogen werden ; eine Definition im Bh. ist mit dem entsprechenden
Sloka des Haradatta sogar identisch. Der Upaspar§ana-Abschnitt (3,
44 sqq.) hat Parallelstellen in den meisten Dharma-Werken und im GoGr.
Die Verhaltungsregeln fiir die Brahmanen (4, 98 sqq.) haben einig,
meistens genaue Ubereinstimmungen im Va. und Ba., auBerdem im XII
Kapitel des M. Die Beschreibung der Merkmale der Frauen (5, 5 sqq.) i
mit dem entsprechenden Kapitel der BrS. zu vergleichen. Der zweite Teil = Tun,
des Stridharma (in den Kapiteln 8-15) hat mehrfache inhaltliche, hieund = im :

da sogar textliche Entsprechungen im KS. I
folg

* ok teil

A

In der Version des Bh. wurde das M. zwar bloB bis III, 72 bearbeitet Aut
aber die letzten acht Verse des 1. Kapitels vom M., welche die im gesai- “—'L‘.h‘
ten M. tatsichlich behandelten Themata aufzihlen, sind auch im Bl wid
sogar in einer stark erweiterten Gestalt vorhanden. Dementsprechend €0
24

285, p. 92.




wirt.
)rung.
hstens
ctzten
niiber
Spéite-
chnitt
I eine

racht,
tirlich
angen
dritte
* auch
thema
des 9.
benso
pitels.

eratur
mské-
enden
Atma.
-gleich
enden
itt (3
GoGr.
einige,
n XII
1q.) ist
te Teil
ie und

beitet,
resall-
m Bh
chend

VII. Das textgeschichtliche Verhéltnis der beiden Versionen 97

muB dem Diaskeuasten ein Text des M. vorgelegen haben, der schon alle
Themata des uns bekannten M. in ihrer jetzigen Reihenfolge enthielt. Von
der Frage, ob sich zu einer Zeit im Bh. nicht auch Bearbeitungen von
weiteren Teilen des M. befanden, wird noch unten die Rede sein4.

Durch die Tatsache, dal mehrere Verse des M. im Bh. fehlen, erhebt
sich die Frage, ob der Diaskeuast diese Verse ausgelassen hat, oder
dieselben auch in dem ihm vorliegenden M.-Texte gefehlt haben. Diese
Frage ist auch fiir die Textgeschichte des M. wesentlich.

Laut der Konkordanztabelle? fehlen im Bh. folgende Verse des M.: I,
14, 20, 33b, 58-60, 62, 102; 11, 5, 7, 14-15, 59-61, 88-100, 205b—207a
11T, 45-50, 55-66.

Zuerst ist zu bemerken, dal auch das M. in eine Art ,,Rahmenerzih-
lung” eingefiigt ist. Zu dieser gehdren Verse I, 1-4, 58-60. Hierher kann
auch I, 33b gerechnet werden, in welchem Manu in erster Person von sich
spricht, ebenso auch I, 102, wo gesagt wird, daBB Manu dieses Lehrbuch
verfat hat. Dieser letztere Vers leitet vom Schépfungsbericht zum fol-
genden Abschnitt hiniiber, wire also im Bh. iiberfliissig, da in demselben
die Reihenfolge dieser beiden Abschnitte vertauscht wurde. Hier ist also
zweifellos die Erkldrung am richtigsten, daB der Diaskeuast diese achtein-
halb Verse des M. in seine Bearbeitung nicht aufgenommen hat.

M. I, 20 und II, 59-61 sind, wie wir gesehen haben, durch Verskom-
plexe dhnlichen Inhalts ersetzt worden2s.

Unter den iibrigen im Bh. fehlenden M.-Versen kénnen wir zwei Grup-
pen unterscheiden.

a) Zur ersten Gruppe gehéren die Verse, die zum vorhergehenden eine
Erginzung, eine Spezialisierung seines Inhaltes hinzufiigen. Diese sind: T,
62; 11, 5, 7, 14-15.

In I, 62 werden die Namen der im vorhergehenden Vers erwihnten
sechs anderen Manu’s aufgefiihrt, die zum Geschlecht des Manu Svayam-
bhuva gehoren.

Zu den in II, 4 enthaltenen Feststellungen dariiber, daB3 alle Hand-
lungen durch den Antrieb der Begierde (kdma) zustande kommen, wird
im nichsten Vers erginzend erklirt, wie man alle Begierden erreicht.

In IT, 6 heiBt es, der Veda ist die Wurzel (mila) des Dharma; der
folgende Vers fiigt die Ergénzung hinzu, daB der ganze von Manu mitge-
teilte Dharma im Veda verkiindet worden ist.

Am Schlusse des IT, 13 wird die Sruti, die ,»,Offenbarung”, als héchste
Autoritit aufgefiihrt. IT, 14 erértert nun dazu den speziellen kasuisti-
schen Fall, wenn in der Sruti ein Zwiespalt (dvaidha, also zwei sich
widersprechende Vorschriften) sich befindet; dazu wird im nichsten Vers
ein Beispiel vorgebracht.

% 5. p. 100. % g, pp. 38qq. % s. pp. 89sqq.




N e R N T Y A A ST e s

98 Einleitung
Alle Verse dieser Gruppe kénnen also fehlen, ohne dafl dadurch de 3
Sinnzusammenhang oder die grammatische Konstruktion des Textes 1
beeintrachtigt wird. p
b) Zur zweiten Gruppe sind die Verskomplexe zu rechnen, die den f
Textzusammenhang mehr oder weniger stéren. Hierher gehoren: II, 88- 7
100, 205b—207a; ITI, 45-50, 55—-66. k
Nehmen wir zuerst 1T, 2056b—207a vor. Wenn wir nach I1, 205a unmi. o
telbar 207b lesen, habe wir einen klar abgefal3ten Vers vor uns, mit einer :
einfachen Regel fiir den Brahmanenschiiler: er soll gegen den anwesenden J;
Lehrer seines Lehrers, gegen die ,,arischen” Sohne seines Lehrers und S
gegen die eigenen Verwandten seines Lehrers das gleiche Betragen zeigen u
wie gegen seinen Lehrer. Die dazwischenliegenden vier Zeilen, mit ihren d
heterogenen und z. T. merkwiirdigen Einzelheiten, reilen diese zwe b
grammatisch wie inhaltlich offenbar eng zusammenhingenden Halbverse I
auseinander. I
In II, 87 wird die Wichtigkeit des Gebetsmurmelns (japa) hervor- a
gehoben, 101 spricht von der Zeit und Art desselben. Verse 88-100 aber W
handeln von den Sinnesorganen, fallen also génzlich aus dem Zusammen. M
hang. 3
Ahnlich verhélt es sich auch mit ITI, 45-50 iiber die Zeiten des ehe-
lichen Verkehrs. Die Verse unmittelbar vor und nach diesem Verskom. :
plex haben noch die Eheschliefung zum Thema: vorher wird iiber einige d
Heiratszeremonien, nachher aber iiber den ,,Kaufpreis” (§ulka) der Braut E
gesprochen. Dieser Verskomplex steht hier also nicht richtig am Platze. b
Und auch die zwischen den Heiratsvorschriften und den téglichen li
Pflichten des Hausherrn befindlichen Verse III, 55-66, iiber die Vereh: M
rung der Frauen und das Schicksal der Familien stehen isoliert da, ohnein w
den Zusammenhang zu passen; es sei noch erwihnt, dafl auch einig d;
Handschriften von Medh. ITI, 58-66 weglassen?®’. d
Durch die Weglassung der Verse der zweiten Gruppe wird der Text d
klarer und iibersichtlicher. Alle diese Verskomplexe tragen also deutlich o«
den Charakter von Interpolationen. ni
Da der Diaskeuast sonst nach gewissen logischen Prinzipien vorgegan- Sy
gen ist, konnte man meinen, daB er diese Einzelverse und Verskomplext di
des M. weggelassen hat, um den Text kiirzer und klarer zu gestalten. Aber V
diese Prinzipien duBerten sich nur in der Umordnung und Umgruppie
rung einiger Textteile, nicht aber in einer Straffung und Kiirzung des II
Textes. Im Gegenteil, wie wir gesehen haben, ist schon im Grundkern das de
eindeutige Streben nach Erweiterung des Textes zu beobachten, &
kommt sogar vor, daB der Umfang eines Verses ausgedehnt wird, ohnt Bi
daB inhaltlich neues hinzukommt. Eine gleichzeitig erweiternde und fo
exzerpierende Tatigkeit bei der Bearbeitung eines Textes dieser Art wire ar
aber kaum denkbar. Vor allen Dingen, bei einer Kiirzung der Vorlag vi

wiire es auch unbedingt zu erwarten, dafl nicht nur Verse ausgelassel

27 Biihler: SBE. XXV, p. 85, n. 58.




h der

"extes

e den
I, 88-

nmit-
, einer
enden
s und
Zeigen

ihren
' ZWel
OVErse

ervor-
) aber
amen-

s ehe-
skom-
einige
Braut
latze.
lichen
Vereh-
hnein
einige

 Text
utlich

yegal:
nplexe
. Aber
uppie
g des
rn das
en, &
, ohne
e und
t, ware
orlage
>Jassen

VII. Das textgeschichtliche Verhiltnis der beiden Versionen 99

werden, sondern auch zwei oder mehrere Verse unter Beibehaltung einiger
Bestandteile zu einem einzigen Verse zusammengezogen werden. Aber
eine derartige Zusammenziehung von M.-Versen ist im Bh. gar nicht zu
finden. Selbst im Paralleltexte zu M. II, 1-25, dem zweiten Abschnitt des
7. Kapitels, wo mehrere M.-Verse fehlen und keine Interpolationen vor-
kommen, ist keine Spur davon, da3 zwei M.-Verse zu einem zusammen-
gezogen wiren. Die beiden Ausnahmen in der Bearbeitung des I. Kapitels
vom M. sind nur scheinbar. Die drei Zeilen M. I, 14-15a wurden im 2.
Kapitel des Bh. zu zwei Zeilen umgearbeitet (22). Aber hier handelt es
sich nicht um eine auf Zusammendringung zielende Kiirzung, sondern
um eine Vereinfachung, Erleichterung und z. T. auch inhaltliche Verin-
derung einer schwierigen Stelle des M., zu deren Verdeutlichung unmittel-
bar dahinter noch ein Sloka (23,) eingeschaltet wurde. Von einer exzerpie-
renden Tétigkeit kann hier also nicht die Rede sein. An der Stelle vom M.
I, 41 steht im 2. Kapitel des Bh. nur eine Zeile (63). Auch das bedeutet
aber kein Exzerpieren, nur die umstindliche Ausdrucksweise des M.
wurde vereinfacht; die Kiirzung wurde z. T. auch dadurch veranlaBt, daB
Manu hier in erster Person von sich spricht, dhnlich wie im Halbvers I,
33b, der im Bh. fehlt28.

Fir das Fehlen der zu diesen beiden Gruppen gehérenden M.-Verse im
Bh. kann also nur die Erklirung richtig sein, daB diese Verse im M.-Texte,
der dem Diaskeuasten zur Vorlage diente, noch nicht enthalten waren.
Eine einzige Ausnahme bildet M. I, 62. Die umgebenden Verse im M.
bleiben zwar auch ohne diesen Vers grammatisch richtig und verstind-
lich; es wiire aber trotzdem sehr merkwiirdig, daB die Namen der sechs
Manu’s, die zum Geschlecht des Manu S rayambhuva gehoren, eben im M.
urspriinglich nicht vorhanden sein sollten. Noch auffilliger ist das Fehlen
dieser Namen im Bh., wihrend sie z. B. auch im Manvantara-Abschnitt
des Purana Paficalaksana angegeben werden2®. Sogar wenn die Namen in
der Vorlage gefehlt hiitten, wiire es doch zu erwarten, dafl der Diaskeuast
oder ein spéterer Interpolator dieselben aus einer anderen Quelle auf-
nimmt, wenn er schon einmal die Namen der sieben zukiinftigen (bhavi-
sya) Manu’s in den Text eingefiigt hat. Es ist also sehr wahrscheinlich,
daBl dieser Vers im M. schon urspriinglich enthalten war und aus der
Version des Bh. nur durch mangelhafte Textiiberlieferung ausgefallen ist.

Dementsprechend sind die Verse M. 11, 5, 7, 14-15, 88-100, 205b—207a;
111, 45-50, 59-66 Interpolationen, die erst spiter, nach der Bearbeitung
der Urfassung der Version im Bh. ins M. eingefiigt worden sind.

Diese Ausfilhrungen iiber den M.-Text stehen im Widerspruch mit
Biihler’s Ansicht iiber die Entstehung des M. Biihler’s Theorie kann kurz
folgendermafen zusammengefalit werden: Das M. ist die metrische Um-
arbeitung eines alten Manavadharmasiitra®. Bei dieser Umarbeitung sind
viele Verse, sogar das ganze erste Kapitel und groBe Teile von anderen

Biep. 07 2 Kirfel, PurPafic. p. 254, SI. 4 sq.
“SBE. XXV, pp. XVIII sqq.

8 Lészl6, Parallelen




Qe

O T S o0 o N ST S ST A I ST > s 3o

100 Einleitung

Kapiteln in den Text aufgenommen worden, fiir die in der Vorlage keine
Entsprechungen da waren®. Die Umarbeitung ging auf einmal und nicht
stufenweise vor sich32; was also sagen will, dafl das M., einmal entstanden,
nicht mehr verindert wurde. Diese Theorie ist kaum mehr haltbar33, Die
Existenz eines hypothetischen Manavadharmasitra ist unbewiesen, das
M. ist aus Stiicken von verschiedener Herkunft und verschiedenem Alter
zusammengestellt und hatte zweifellos einen langen l']nt\\'ivkllmgsgzmg
hinter sich, bis es, vor dem Einsetzen der Tétigkeit der Kommentatoren,
seine jetzige Gestalt erreichte.

AbschlieBend sei also auch hier festgestellt, ,,dafl die Manusmrti, selbst
als sie bereits ihre jetzige Materie und Anordnung hatte, noch durch
spitere Interpolationen erweitert wurde, ehe sie ihre endgiiltige, uns jetat
vorliegende Form erlangte’’3. Auch fir das M. gilt daher die von Losch
iiber die Y. aufgestellte These: ,,Erst durch die Kommentare wurde
diesen Uberarbeitungen endgiiltig ein Ziel gesetzt.””35

*

Auf Grund der obigen Erorterungen kann iiber die relative Chronologie
der Version im Bh. mit Sicherheit nur soviel gesagt werden, daf} die
Urfassung derselben zeitlich vor Beginn der Kommentierung des M. liegt.
AuBler den im M. fehlenden Versen wird das auch dadurch bestéatigt, da
Nar. an einer Stelle ein Zitat aus der Version bringt®¢. Hier ist aber noch
zu bemerken, daB auch zum XI. Kapitel des M. tiber das Prayascitta die
Kommentare von Kull. und Nar. Zitate aus dem Bh. anfiihren, die nach
Biihler’s Mitteilung in den zugénglichen Handschriften nicht zu finden
sind37; sie sind auch in den Ausgaben des Bh. nicht vorhanden. Es ist also
nicht ausgeschlossen, daB zum Bh. auch von weiteren Teilen des M.
Bearbeitungen gehoren, die vielleicht in noch nicht entdeckten Hand-
schriften enthalten sind.

Uber die Entstehungszeit des M. sind die Meinungen verschieden,
Winternitz nimmt auf Grund von Biihler’s Ansicht an, daB die Zeit mit
einiger Wahrscheinlichkeit zwischen dem 2. Jahrhundert v. Chr. und dem
2. Jahrhundert n. Chr. liegt®®. Man konnte also nicht einmal annéihernd
die Zeit angeben, wo der Text des M. das Stadium erreicht hat, in dem er
vom Diaskeuasten zur Vorlage genommen wurde. Der élteste Kommentar
des M. von Medh. ist wahrscheinlich im 9. Jahrhundert n. Chr. entstan-
den, aber Medh. beruft sich wiederholt auf frithere Kommentatoren®.
Weder die obere noch die untere Zeitgrenze unseres Textes ist also

31 op. c. LXV sqq. 32 op. e. XCII sqq.

33 Verf. in Oriens, 17 (1964), pp. 275 sq. hele:

35 Losch, Yajhavalkyasmrti, p. LIX. 36 5. pp- 58 sq.
37 SBE. XXV, p. CXI. 38 GeschIndLit. ITI, 489.

39 op. c. 111, 494.

rany o

w

i



eine
icht
den,

Die

das
\Iter
yang

ren,

>Ibst
urch
jetzt
osch
urde

logie
) die
iegt.
dafl
noch
y die
nach
1den
also
s M.

1
ana-

den,
, mit
dem
ernd
m er
ntar
stan-
en®.

also

VII. Das textgeschichtliche Verhéltnis der beiden Versionen 101

genauer zu bestimmen. Der in den beiden Ausgaben vorliegende Gesamt-
text des Bh. mit seinen durchaus ,,modernen”’ Bestandteilen4® kann zu
einer Altersbestimmung der Version auch keinen Anhalt bieten.

* *
£

Die beiden Versionen wurden nach der Methode Prof. Kirfel’s kolla-
tioniert*!; auf Grund der Kollationierung ist der Text im folgenden Teile
der Arbeit hergestellt. Das Verhéltnis der beiden Versionen zueinander
soll auch im duBeren Textbilde veranschaulicht werden. Im einzelnen ist
zu bemerken :

1. Da die Fassung des M. die urspriinglichere ist, ist sie durchgehend in
Normaldruck gegeben (Ausnahme s. unter 8).

2. Sofern die Fassung des Bh. mit jener des M. iibereinstimmt, steht sie
ebenfalls in Normaldruck. Bei den vom M. abweichenden Textteilen aber
wird Kleindruck angewandt.

3. Wenn die Version des Bh. nur ganz gering und unwesentlich vom M.
abweicht, wird im Text nur die Version des M. gegeben und die Abwei-
chungen des Bh. werden im kritischen Apparat verzeichnet.

4. Bei den sonstigen umgearbeiteten Versen des M. werden beide Fas-
sungen einander gegeniibergestellt und mit einem mittleren Vertikalstrich
getrennt, wobei, entsprechend dem unter 2 gesagten, die mit dem M.
iibereinstimmenden Versteile des Bh. in Normaldruck erscheinen.

5. Die Teile des Bh., die im M. iberhaupt nicht vorkommen, erscheinen
in kleiner Type hinter die allgemeine Versfront zuriickgestellt und mit
einem frontalen Vertikalstrich versehen.

6. Die Reihenfolge der Kapitel und der Verse im Bh. ist beibehalten
worden. Bei den im Bh. umgruppierten Versen des M. (I, 61, 63; IT, 116—
117a; IIT, 5-10) zeigen die Zahlen am Rande des Textes die Reihenfolge
der Verse im M.

7. Von den im Bh. fehlenden M.-Versen wurden I, 1-4, 58-60, 102 nicht
in den Text aufgenommen. M. I, 62 steht nach M. I, 61 auf der linken
Textspalte. M. I, 20 und die drei Verse iiber das Upasparsana wurden auf
die unter 4 und 6 angegebene Weise ihren inhaltlichen Entsprechungen im
Bh. gegeniibergestellt, bei den letzterwihnten Versen mit Angabe der
Reihenfolge im M.

8. Die iibrigen im Bh. fehlenden M.-Verse, die sich als spitere Inter-
polationen im M. erwiesen haben??, werden in kleiner Type und mit
Zuriickschiebung hinter die Versfront gegeben, aber ohne Frontalstrich,
wodurch sie sich also auch duBerlich von den Bh.-Versen unterscheiden.

9. Von den zahlreichen verdorbenen Stellen des Bh. werden nur die-
Jenigen als solche hervorgehoben, bei denen eine Konjektur vorgeschlagen
wird. Da aber die Aufnahme einer Konjektur in den Text nur in einer

0 cof. Aufrecht: ZDMG. 57 (1903), pp. 276 sqq.; J. J. Meyer: WZKM. 43
(1936), pp. 1 sqq. 41 PurPaiic. pp. XXT sqq. 448 p. 99




102 Einleitung

kritischen Edition am Platze wiire, werden sie nur im kritischen Apparat
mit der Bezeichnung ,,Konj.” angegeben und die entsprechenden Stellen
des Textes als unsic helo Lesarten in kursiver Ty pe ge »druckt. Wenn eine
Konjektur mit der Lesart des M., des Bh, oder eines anderen Parallel-
textes iibereinstimmt, wird darauf entsprechend hingewiesen.

10. Der kritische Apparat gibt fiir den betreffenden Vers die Quellen
und auch die Lesarten derselben an, sofern diese von denen des Textes
abweichen. Die Halb-Sloka’s \\(lrlvn mit a, b, eventuell ¢, die beiden
Pada’s eines Halb-Sloka mit T und IT bezeichnet. Da die Kapitelnumerie-
rung des Bh. beibehalten wurde, eriibrigte es sich, sie auch in den kriti.
schen Apparat aufzunehmen; hier werden also bei Bh, und Bh, nur die
Nummern der Verse angegeben. Die einfache Bezeichnung Bh. weist
(lamuf hin, daB die Versnumerierung in beiden Ausgaben tibereinstimmt.

. In den wenigen Fillen, wo die Fassung der Bh. einer Variante des
M. ont\pu( sht. wurden in den Text diese Varianten aufgenommen und die
Lesart der M.-Ausgabe im kritischen Apparat angegeben. Wenn im Bh.
eine Variante eine bessere Lesart hat als der Text, wurde sie auf die
gleiche Weise in den Text aufgenommen. Bisweilen, wenn im Bh. eine
Variante mit dem Texte gleic h\\ ertig ist oder aus irge sndeinem Grunde die
Auffithrung derselben neben dem Texte angebracht erscheint, w ird sie im
kritischen Apparat verzeichnet; in diesem Falle ist die betreffende Stelle
des Textes kursiv gedruckt.

12. Bei den Zeilen, die im Texte zweimal vorkommen, wird dieser
Umstand mit Hilfe von Seitenschleifen angedeutet.

13. Verse, die als nicht hingehorende und den Zusammenhang storende
Eindringlinge durch mangelhafte Textiiberlieferung in den Text geraten
sein durften, wurden in eckige Klammern gesetzt.

14. Offenkundige Schreibfehler wurden verbessert und die fehlerhafte
Schreibung mit der Bezeichnung ,,Schreibf.” in den kritischen Apparat
aufgenommen ; selbstverstindlich handelt es sich in diesen Fillen mei-
stens um Druckfehler. Ganz geringfiigige Verschreibungen wur den sogar
in der Regel stillschweigend verbessert, ebenso auch die falschen Wort-
trennungen im Bh,.

15. Bei den Versen, die im M. nicht vorkommen, in anderen Biichern
aber wortlich oder nur geringfiigig abweichende Entsprechungen haben,
werden diese entsprec hendon btollon mit Angabe der etwaigen Abwel-
chungen, auch im kritischen Apparat verzeichnet.

16. Damit der Zusammenhang mit der Rahme normhlung des Bh. klar
hervortritt, wird der Text schon mit Bh; I, 1, 67b/68a (im Bh, 67)
begonnen. Im davorstehenden T eile des 1. Kapitels stimmt die \Y/ or*/dh
lung in den beiden Ausgaben des Bh. bis einschl. Vs. 34 iiberein. Die
ab\\'ou shende Zahlung der iibrigen Verse ist aus der nac -hstehenden Kon-
kordanz ersichtlich; hier Wudon alle Fille beriicksichtigt, wo in den
Ausgaben nicht zwei Halb- Sloka’s zu einem Verse zusammengefaft

sind.

Al e i o a s



VII. Das textgeschichtliche Verhiltnis der beiden Versionen 103

rat Bh,I, 1
llen
ine

lel-

Bh,I, 1 Bh,I,1 | Bh,I,1 | Bh,,1

| BhI, 1 l

| 49b 49 | 53a | 52

| 50-51 50-51 ‘ts:;h,’54a~}{
|
|
I

|

35 | 35ab
36a J 35¢
36b/37a— } [
48b/49a ||

| 36-48 52 ‘ 52ab | 66b/67a (| 5366
llen
xtes
den
Tie-
riti-
die
eist
mt.
des
 die
Bh.
die
eine
 die
e im
telle

eSer

nde
aten

afte
arat
mei-
ogar
Jort-

hern
Jben,

ywel-

Kklar
, 67)
s74h-
- Die
Kon-

den

fafit




T e e S T A Ot oo T P St 3~

VIII. SchluB

Da die Version im Bh. jener im M. gegeniiber nur einen sekundéren
Charakter hat, kénnen wir noch fragen, ob derselben doch eine Bedeutung
zukommt, die ihre ErschlieBung gerechtfertigt erscheinen 1iBt. Wir
wollen also riickblickend iiberschauen, welche Belehrungen unser Text in
inhaltlicher und textgeschichtlicher Hinsicht bieten kann.

In inhaltlicher Hinsicht sind schon in den mit dem M. parallel laufen-
den Textstiicken die Stellen von Belang, die den Text paraphrasieren und
glossieren. Die Pharaphrasen, durch die eine mehrdeutige Stelle des M.
eine bestimmte Bedeutung bekommt, und die eingeschobenen Glossen,
welche einzelne Ausdriicke erkliren, kommen einigermaflen einem versi.
fizierten Kommentar zum M.-Texte gleich.

Die Fille, wo die M.-Verse in erweitertem Umfange erscheinen, fiihren
uns deutlich vor die Augen, wie einzelne Dharma-Vorschriften im Laufe
der Zeit sich weiter entwickelten und spezialisiert wurden.

Manche zum Dharma gehorenden Materien, die in den iibrigen
Dharma-Werken entweder gar nicht oder nur mit Abweichungen vor-
kommen, sind in den kiirzeren Einschiiben und den lingeren Interpola-
tionskomplexen enthalten. Von den letzteren stehen die Abschnitte iiber
die Samskara’s und Atmaguna’s und iiber das Upaspar$ana als Quellen
ebenbiirtig neben ihren Parallelstellen. Dasselbe gilt auch vom ersten
Teile des Stridharma und dessen Parallelstelle in der BrS.

In der Dharma-Literatur findet sich keine dhnliche Zusammenstellung
von Vorschriften fiir die Frauen wie im Stridharma. Auch der Stridharma
ist zwar aus verschiedenen Einzelteilen allméahlich zusammengewachsen,
bildet also in seiner Gesamtheit keinen systematischen Traktat. Aber
auch bei dem lockeren Zusammenhang seiner Teile gewidhrt er einen
hochst interessanten Einblick in das tdgliche Leben der indischen Frau
mit ihren mannigfaltigen Pflichten als Hausfrau und Leiterin der Wirt-
schaft. Im Stridharma ist einerseits auch zu beobachten, daB3 die alte
magische Grundlage des Dharma manchmal noch deutlich sichtbar wird,
so z. B. bei der Beschreibung der Merkmale, bei den Tabu-Vorschriften
fiir die Frauen usw. Anderseits aber tritt auch die rein praktische Rich-
tung sehr stark in den Vordergrund, besonders bei der Beschreibung der
Hausfrauenpflichten und der damit verbundenen wirtschaftlichen Fra-
gen. Allein durch die kulturgeschichtliche Bedeutung ist es geniigend
begriindet, den Stridharma der Forschung zugénglicher zu machen, trotz
aller Schwierigkeiten, die sich aus dem Zustande des Textes ergeben; um

R I S S P AT Ty = 1 — S S

S PR T Ty A o TR o

s



aren
bung
Wir

Kt in

ifen-
und
s M.
sen,
ersi-

hren
aufe

igen
Vor-
ola-
(iber
llen
sten

lung
rma
sen,
Aber
inen
iratl
Virt-
alte
yird,
ften
ich-
- der
Fra-
rend
rotz
- um

VIII. SchluB 105

so mehr, da er in den bisherigen Monographien iiber die Frauen in Indien
noch nicht ausgewertet worden ist.

In textgeschichtlicher Hinsicht bietet die Version im Bh. Belehrungen,
die auch sonst bei derartigen Untersuchungen auf dem Gebiete der indi-
schen Literatur auswertbar sind.

Die Urfassung der Version kann als der Gegensatz der in den Purana’s
hiufigen Exzerpte betrachtet werden: hier wurde eine Vorlage nicht
exzerpiert, sondern erweitert. Das Verfahren des Diaskeuasten, die Vor-
lage nach gewissen logischen Prinzipien zu ordnen, ist auch sonst in der
Purdna-Literatur zu beobachten!. Und auch die weiteren HEinzelheiten bei
der Umarbeitung der Vorlage sind gewil nicht allein auf diese Version
bezeichnend, sondern wurden auch bei anderen Textumgestaltungen
dieser Art angewandt; so z. B. die hiufige Verdnderung des Wortlautes
durch Anwendung von Synonymen, die wiederholte Erweiterung des
Versumfanges, oft mit Hilfe von Anreden usw. Insbesondere liegt die
Annahme an der Hand, daB die Traktate in der epischen Literatur, in
denen die Versliicken durch iiberaus hiufige Anredeformeln auf eine sehr
schwerfillige Weise ausgefiillt werden, wohl als die erweiterten Umarbei-
tungen urspriinglich kiirzerer Textfassungen zustande gekommen sind.

Die Vergleichung der beiden Versionen hat auch deutlich gezeigt, da3
im Bh. viele Textverderbnisse durch MiBverstindnisse entstanden sind,
die durch die Ahnlichkeit des Schriftbildes oder des Lautklanges hervor-
gerufen wurden. Ohne Zweifel sind auch in der sonstigen Literatur viele
textliche Korruptionen auf diese Weise zu erkliren.

Besonders hervorzuheben sind die Fille, wo in einer Textpartie die
richtige grammatische Konstruktion durch Interpolationen zerstort
wurde. Hier entstanden die sprachlichen Unkorrektheiten durch die
Nachlissigkeit des Interpolators, der einen oder mehrere Verse ganz
mechanisch eingeschoben hat ohne Riicksicht darauf, dafl sie in den
grammatischen Zusammenhang nicht hineinpassen, ohne also dafiir zu
sorgen, daB der Text durch entsprechende Verdnderungen sprachlich
richtig wird. In diesen Fillen war also der erweiterte Text von Anfang an
grammatisch unkorrekt. Sogar, wenn auch ein spéterer Abschreiber bzw.
Herausgeber den Versuch unternahm, die édlteren Bestandteile des er-
weiterten Textes grammatisch den Interpolationen anzupassen (wie es im
Bh, der Fall war), selbst dann mu3 man betonen, da8, so paradox es sich
im ersten Augenblicke anhéren mag, die urspriinglichere Textform doch
die grammatisch unkorrekte war. In solchen Féllen kann auch die text-
geschichtliche Untersuchung nicht durch Emendationen helfen, sondern
nur die dlteren und jiingeren Bestandteile des Textes scheiden.

Der Stridharma, verglichen mit den darin befindlichen Textteilen des
M., stellt textgeschichtlich ein Musterbeispiel dafiir dar, wie sich ein
verhdltnismiBig kleiner Kern allméhlich, durch wiederholte Interpola-
tionen, zu einem ganzen Traktat entwickelt hat. Es ist mit Sicherheit

! ef. Kirfel, PurPaiic. pp. XVII sqq.




B e e e et Lt s TR IV —— "y

106 Einleitung

anzunehmen, dafl auch andere, bekanntere Werke der indischen Lite.
ratur, deren Textgeschichte noch mehr oder weniger umstritten ist und
die man aus einem zu starken Festhalten an der Tradition mit Unrecht
noch immer fiir einheitlich konzipierte Werke hélt, auf eine dhnliche
Weise, durch das allmahliche Anwachsen eines urspriinglich kleinen
Kernes vermittels mechanischer Interpolierungen entstanden sind.

Die Vergleichung beider Versionen hat auch fiir die Textgeschichte des
M. ein bedeutsames Ergebnis gezeitigt : Mehrere Verse des M. wurden erst
spater eingefiigt, als das M. zwar schon ein an und fiir sich fertiges Werk
mit seinem jetzigen Inhalt, aber noch nicht kommentiert war. Das setzt
die ganze Frage der Entstehung des M. in ein neues Licht.

Alle diese Uberlegungen berechtigen zur SchluBfolgerung, daB die
Parallelversion der Manusmrti im Bhavisyapurdna, trotz ihres sekun-
ddren Charakters, sowohl als eine wichtige Quelle des Dharma, als auch
als ein lehrreiches Beispiel der indischen Textgeschichte einen nicht zu
unterschitzenden Wert hat.




dte-
und
echt
iche
Inen

- des
erst
Verk
etzt

die
<un-
wuch
t zu

TEXT




Y e e Rl A T IR WP . RS I V15 s




I. Haupttraktat (1)

1. Kapitel

Satanika uvaca:

Bharatam tu srutam, vipra, tatasyankagatena tu |
Ramasya caritam capi srutam, brahman, samantatah | 1,

I

puranani ca, viprendra, Bhavisyam na tu, sulvrata, |
puréanam vada, viprendra, Bhavigyam kautukam hi me. || 1, |

Sumantur uvéca :

sadhusadhu, mahébaho, sddhu prsto ’smi, méanada, |
$rnu me vadato, rajan, puranam navamam mahat | 1, ||
yac chrutva sarvapapebhyo mucyate manavo, nrpa, |
asvamedham ca sam!prapya gacched bhanau na samsayah |
idam tu Brahmana proktam dharmasastram anuttamam. || 1, |

vidusa brahmanenédam adhyetavyam prayatnatah |

§isyebhya$ ca pravaktavyam Sigyebhya$ caiva vaktavyam
samyan nanyena kenacit. | 1 | caturvarnebhyal eva hi. ||1||

| adhyetavyam na canyena brahmanam ksatriyam vina |
srotavyam eva stdrena nadhyetavyam kadacana. || 2 ||
devarcam puratah krtva brahmanas! ca, nrpottama, |
srotavyam eva $tadrai$ ca tathényai$ ca dvijatibhih. || 3 |
srautam smartam hi vai dharmam proktam asmin, nrpottama, |
1 tasméc chudrair vina vipran na $rotavyam kathamecana. | 4 |
idam $astram adhiyano brahmanah Samsi'tavratah |
manovagdehajair nityam karmadosair na lipyate?. | 5 |

= Bh., 67b/68a; Bh., 67.

1, =

1, = Bh., 68b/69a; Bh., 68. 1) Bh., -yam na, su- (Schreibf.).
1, = Bh, 69b/70a; Bh., 69.

1, = Bh., 70b —-71; Bh., 70-71a. 1) Bh., -dhaphalam.

1 =M1, 108. 1 = Bh.; 72; Bh.; 71b/72a.
1) Bh., -varnyebhya.

= Bh., 73; Bh., 72b/c.

= Bh.; 74; Bh., 73. 1) Bh., -nais.

= Bh.; 75; Bh., 74.

5 = M.I, 104; Bh., 76; Bh., 75. 1) Bh. sam§i-. 2) Bh., limpate.

- W o




e e e R T Y S T O A i O e AT R T PTESPES e e

110 Text [. Haupttraktat (1)
srnvanti capi ye, rajan, bhaktya vai brahmanadayah | SN
mucyante patakaih sarvair gacchanti ca divam, prabho. || 6 | ds
| sravayec capi yo viprah sarvén varnan, nrpottama, vi
| sa guruh procyate, tata, varnanam iha sarvasah. || 7
punati panktim vam§yams ca sa pijyah sarvakalesu &
sapta sapta paravaran | | sarvair varnair, narddhipa, | &
prthivim api caivé'mam krtsnam eko ’pi so 'rhati. || 8 |
idam svastyayanam ér(*ﬂham idam buddhxv1\'ztr‘(lh:nmm [ i
idam! yasasyam satatam idam nihéreyasam param. || 9 || bl
asmin dharmo ’khilendkto gunadosau ca karmanam | i
caturnam api varndnam acara$ caiva' §asvatah || 10 | 5
acarah paramo dharmah acarah prathamo dharmah
Srutyuktah smarta eva ca | | Srutyuktas ca, narottamal, |
tasmad asmin sada yukto | tasmad asmin samayukto
nityam syad atmavan dvijah. || 11 |
acarad vicyuto vipro na vedaphalam asnute s
acarena tu' samyuktah sampiarnaphalabhak smrtah. | 12 | dl
evam acarato drstva dharmasya munayo gatim | vi
sarvasya tapaso milam acaram jagrhuh param | 13 | ke
| anye ca méanava, rajann, aca'ram samsritah sada. | 13, | Vi
| evam asmin purane tu acérasya tu kirtanam | aj
| vrttantani ca, rajendra, tatha coktani panditaih. | 14 |
jagata$ ca samutpattim | trilokyas tu samutpattim?
samskaravidhim eva ca | | samskaravidhim? uttamam?® |
‘ $ravanam cétihasasya
| vidhanam kathyate, nrpa, |15
i tathésmin kathyate, rajan,
mahdtmyam vacakasya tu |
vratacaryopacaram ca ‘ vratacaryasramacarah ]
| 6 = Bh.; 77; Bh.y 76.
=8h. 18- Bh., 77,
8 = M.]I, 105; Bh.; 79; Bh., 78. 1) Bh. -im ca tathaivé-. ]
9 = M.I, 106; Bh.; 80; Bh., 79. Bh fehlt: idam (Schreibf.). ]
10 =M.

¥
11 = M.I, 108; Bh., 82; Bh., 81. Bh honJ M.
12 = M.I, 109; Bh., 83; Bh., 82. 1) Bh.
13 =M. E 110 Bk, 84 Bh., 83. ~
E 131 = Bh., 85a; Bh., 84a. 1) Bh., -ca- (Schreibf.).
14 = Bh., 85b/86a; Bh., 84b/85a.
36 = Mo I, 11 15 = Bh., 86b/87a; Bh.; 85b/c,
1) Bh., -tih. 2) Bh., -dhir. 3) ‘
Bh., -mah.

1)
1)
, 107; Bh., 81; Bh., 80. 1) Bh. cépi.
1)
1)




85b/c,
hir. 3)

1. Kapitel 111
snanasya ca param vidhim || 15 | snétakasya® paro vidhih | 15, |
daradhigamanam caiva daradi'gamanam caiva
yivahanam ca laksanam |
pumsam ca laksanam?, rajan, yositanam ca® kathyate |
mahayajiiavidhanam ca
graddhakalpam ca $asvatam | 16 | | Sastra’kalpam ca §dévatam | 16 ||

| prthivya laksanam, tata, devarcayah sulaksanam | 16, |
yrttinam laksanam caiva snatakasya vratani ca |
bhaksyabhaksyam ca Saucam ca dravyanam Suddhim?! eva ca | 17 |
stridharmayogam?! tdpasyam moksam? samnyasam? eva ca |
rajfiad ca dharmam? akhilam® karyanam ca vinirnayam® | 18
mahatmyam Savitu$ catra tirthanam ca, viséam pate, |

Narayanasya mahatmyam tatha Rudrasya kathyate || 19 |
mahabhigyam ca vipranam mahatmyam pustakasya ca |
‘ Durgadevyas tatha coktam Satyasya ca, mahamate, || 20 |

siksipragnavidhanam ca samkgiptam sam*vidhanam ca
dharmam stripumsayor api | dharmah? stripumsayor api
vibhagadharmam dytadtam ca

kantakdnam ca §odhanam | 21 | | kath*akandm ca §odhanam | 21 |

vaisyadiidropacaram ca samkirnanam ca sambhavam |
dpaddharmam ca varnanam prayascittavidhim tatha | 22 |
| samdhyavidhim pretasuddhim snénatarpanayor vidhim |
‘ vaisvadevavidhim céapi tathé bhojyavidhim, nrpa, |
| laksanam dantakasthasya caranavytham uttamam | 23 |

15, = Bh.; 87b/88a; Bh., 86. 1)
Konj. = M.

N1, 112 16 = Bh., 88b—89; Bh., 87-88a.
1) Konj. = M. 2) Bh.; ca
lanam (Schreibf.). 3) Bh., yo-
sitdm catra. 4) Konj. = M.

16, = Bh.; 90a; Bh., 88b.

17 = M. I, 113; Bh.; 90b/91a; Bh., 89. 1) Bh., -ddhir.

18 = M.I, 114; Bh., 91b/92a; Bh., 90. 1) Bh., -gas. 2) Bh., -sa- (Schreibf.);
Bh., -sah. 3) Bh., -sa. 4) Bh., -mo hy. 5) Bh., -lah. 6) Bh., -yah.

19 = Bh., 92b/93a; Bh., 91.
20 = Bh., 93b/94a; Bh., 92.

21 ‘= M.I,1,1165. | 21 = Bh.; 94b/95a; Bh., 93. 1)

Konj. = M. 2) Bh., -am. 3)

Bh. -gam dharmady-

(Schreibf.). 4) Konj. = M.

22 = M. I, 116; Bh., 95b/96a; Bh., 94.
| 23 = Bh., 96b-97; Bh., 95-96a.




e e PV AT AT o T AT TN

112 Text — I. Haupttraktat (1)

samsdragamanam caiva trividham karmasambhavam |

nihléreyasam karmanam ca gunadosapariksanam | 24

| prasitim capi garbhasya tatha karmaphalam, nrpa, | 25 ||

desadharmaii jatidharman
kuladharmam§ ca $a$vatan |
pasandaganadharmams ca

§astre ’'sminn uktavan Manuh. || 26 | ‘

Samkarena tatha Visnoh kathitam, Kurunandana,

daranam laksanam proktam tatha patrapariksanam |

jatidharman deSadharman
kuladharmams$ ca vai, nrpal, |

vattana®vratikanam ca

tathdsau proktavan Vibhuh | 26
Brahma, Kurukulaérestha, Samkaraya mahatmane. || 26, ||

Visnunapi punah proktam Naradaya, mahipate. || 27 ||

Naradat praptavai Chakrah Sakrad api Parasarah |

Paradarat tato Vyaso Vyéasad api maya, vibho,

yathédam uktavafi chastre

purd prsto Manur maya ‘
tathédam yluyam apy adya
matsakas$an nibodhata. || 29

| 28 |
evam paramparapraptam
puranam idam uttamam |

$rnu tvam api, rajendra,
matsaka$at param hitam. | 29

sarvany eva puranani samjieyéni, nararsabha, |

dvadagaiva sahasrani proktani’ha manisibhih. | 30 |

punar vrddhim gataniha dkhyanair vividhair, nrpa,

yatha Skandam tatha cédam Bhavisyam, Kurunandana. || 31 |
Skandam satasahasram tu lokanam jhatam eva hi |

af

Bhavisyam etad rsinam! laksardham samkhyaya krtam. || 32 | a
tac chrutva puruso bhaktya idam phalam avapnuyat | a)
rddhir vrddhis tatha éri§ ca bhavanti tasya niscitam. || 33 | p
té

a‘

1

p

94 = M.I, 117; Bh., 98; Bh., 96b/97a. 1) Bh. naih-. X!
| 25 = Bh.; 99; Bh., 97b/98a. 8¢
26 = Bh., 100; Bh., 98b/99a. 1) 88

26 — M. T 318 ‘
i

26, = Bh., 10la; Bh., 99b.

27 — Bh., 101b/102a; Bh., 100.
28 = Bh., 102b/103a; Bh., 101.
29 = M. 1, 119: ‘

31 = Bh., 105b/106a; Bh., 104.

| 33 = Bh., 107b/108; Bh., 106.

T. kuladharman vedadhar-
mams§ ca, parthiva. 2) Konj

vainasa-.

29 — Bh., 103b/104a; Bh.,
102.

30 = Bh., 104b/105a; Bh., 103. 1) Bh., -ni- (Schreibf.).

32 = Bh., 106b/107a; Bh., 105. 1) Bh., rgina.



| 26

)9a. 1)
adhar-
Konj.

5‘

asid idam tamobhiitam
aprajiiatam alaksanam |
apratarkyam avijfieyam

2. Kapitel

Sumantur uvaca:

¢rnusvédam, mahabaho, puranam paficalaksanam |

yac chrutva mucyate, rajan, puruso brahmahatyaya. | 1 |

parvani cétra vai pafica kirtitani Svayambhuva. |

prathamam kathyate Brahmam dvitiyam Vaisnavam smrtam
; I2]

trtiyam Saivam akhyatam caturtham Tvéastram ucyate |

3

paficamam pratisargakhyam sarvalokaih supajitam. |
etani, tata, parvani laksanani nibodha me. |

sarga$ ca pratisarga$ ca vams$o manvantarani ca |
vamséanucaritam caiva puranam paificalaksanam. | 4 |
caturdadabhir vidyabhir bhusitam, Kurunandana, |
angani caturo veda mimamsa nyayavistarah |

puranam dharmadastram ca vidya hy etas caturdasa. | 5 |
ayurvedo dhanurvedo gandharvas caiva te trayah |
arthadastram caturtham tu vidya hy astadadaiva tah. | 6 ||
prathamam kathyate sargo bhiutanam iha sarvasah |
yac chrutva papanirmukto yati §antim anuttamam. | 7
jagad asit pura, tata,
tamobhiitam alaksanam |
avijiieyam atarkyam ca

prasuptam iva sarvatah®. | 8 |
tatah Svayambhir bhagavan | tatah sa bhagavén iso
avlyakto vyafijjayann idam |

mahabhutadi vrt®taujah
pradur asit tamonudah. |

mahédbhitani vrttaujah

I

yo ’sdv atindriyo ’grahlyah siksmo ’vyaktah sanatanah |
sarvabhlitamayo ’cintyah

9 | protthitas tamanasanah. || 9 |

113

sa esa® svayam udbabhau. | 10 | | sa esa svayam utthitah. | 10 |
1= Bh.1.
2= Bh. 2.
3 = Bh: 3,
4 = Bh. 4-5a.
5 = Bh. 5b-6.
6 = Bh: 7.
7 = Bh. 8.
8 =M.T,5;Bh. 9. 1) Bh. T. -4ah.
9 =M.1,6.2)V. -anuvrt-. | 9 = Bh. 10. 1) Bh., hy av-.
10 = M. I, 7; Bh. 11. 1) M. T. -riyagrah-. 2) M. T. eva.




e A T o I Tt TSI 2 s -

114 Text — I. Haupttraktat (1)

yo ’sau sadvimsako loke tathé yah purusottamah |

‘ Bhaskara$ ca, mahabaho, param Brahma ca kathyate || 11 ||
so ’bhidhyaya Sarirat svat! sisrksur vividhah prajah |
apa eva sasarjadau tdsu viryam avasrjat. | 12

yvasmad utpadyate sarvam sadevasuramanusam |

‘ bijam sukram tathé reta ugram viryam ca kathyate |

| viryasyaitani namani kathitani Svayambhuva. || 13 ||
tad andam abhavad dhaimam
sahasram$§usamaprabham | | jvalamalakulam, vibho, |

tas'mif jajfie svayam Brahma sarvalokapitamahah. | 14 ||
| Surajyesthas Caturvaktrah Paramesthi Pitamahah |
} Ksetrajiiah Puruso Vedhah Sambhur Narayanas tatha | 15 |
1 parydyavacakaih sabdair evam Brahma prakirtyate |
[ sada manisibhis, tata, Viraficih Kamjajas tatha. | 16 |
apo nara iti prokta apo vai Narastnavah |
ta yad asydyanam piirvam tena Narayanah smrtah. || 17 |
‘ aram ity eva §ighraya niyatah kavibhih krtah |
| apa eké'rnava? bhutva susighras tena ta narah. | 18 ||
yat tat kdranam avyaktam nityam sadasadatmakam |
tadvisrstah sa puruso loke Brahméti kirtyate. | 19 |

tasminn ande sa bhagavan evam sa bhagavan ande

|
usitva parivatsaram | ’ tattvam eva nirtpya vai |
svayam evitmano dhyanat ;

tad andam akarod dvidha. || 20 |

dhyanam asthaya, rajendra,

tabhyam sa §akalabhyam ca | $akalabhyam ca, rajendra,
divam bhiimim ca nirmame |

madhye vyoma dia$ castav antarvyoma dia$ cigtau

apam sthanam ca §asvatam. 21| | véarupam sthinam eva hi. || 21
udvavarhdtmana$ caiva trdhvam mahan gato, rajan,
manah sadasadatmakam | samantal lokabhiitaye

(= "Bh-12.
12 = M. I, 8; Bh. 13. 1) Bh., sva (Schreibf.).
| 13 = Bh. 14-15a.
14 = M. I, 9; Bh. 15b/16a. 1) Bh. yas-.
15 = Bh. 16b/17a.
16 = Bh. 17b/18a.
17 = M. 1, 10; Bh. 18b/19a.
| 18 = Bh. 19b/20a. 1) Bh. T. evé-. 2) Bh., -vi-.
19 = M. I, 11; Bh. 20b/21a.
20 = M.]I, 12; Bh. 21b/22a.
21 =M. 1;:13. | 21 = Bh. 22b/23a.

ot o A

[ D e T )



21 |

2. Kapitel 115

manasa$ cdpy ahamkaram mahatas capy ahamkaras
abhimantaram iSvaram | 22| tasméc ca trigunani tul. || 22 |
mahdntam eva citmanam
sarvani trigunani ca |
trigunani tu stiksmanil
buddhigamyani?, Bharata, |
utpattihetubhttani?
bhiitanadm mahatam, nrpa. |23, ||
visayanam grahitTni | tesam eva grhitanil
ganaih pafcendriyani ca? | 23 |
tesam tv avayavan siiksman | tathaivavayavah siksmah
sannam apy amitaujasam |
samnivesyatmamatrasu
sa, rajan, bhagavan Vibhuh |
sarvabhitani nirmame. | 24 | bhiitdni nirmame, téta,

sarvani vidhiptirvakam. || 24 ||
yan mirtyavayavah siiksmas tasyémany asrayanti! sat |
tasmac chariram ity ahus tasya miirtim maniginah. || 25 |

tad avianti bhutani mahanti tani bhitani
mahanti saha karmabhih | avidanti tato Vibhum |
mana$ cavayavaih siksmaih karmana saha, rajendra,

sarvabhiitakrd avyayam.

26 | sagunas capi vai gunah. |26
tesim idam tu saptanam purusanam mahaujasim |
siksmabhyo mirtimatrabhyah sambhavaty avyayad vyayam. || 27 |
[ bhatadi mahatas, tata, yena vyaptam idam jagat |

tasmad api, mahabaho, purusah pafica eva hi. || 28 |

kecid evam param, tata, srstim icchanti panditah |

anye 'py evam, mahéabaho, pravadanti manisinah. || 29 |

yo ’sdv atma paras, tata, kalpadau srjate tanum |

prajanas$ ca, mahabaho, sisrksur vividhah prajah. | 30 ||

28 =M. 1, 14. 22 = Bh. 23b/24a. 1) Bh., -guna
api.

23a = M. I, 15a. 23, = Bh. 24b/25a. 1) Bh., -na
atisiksmas tu. 2) Bh., -ya hi.
3) Bh., -ta vai.

23b = M. I, 15b; Bh. 25b. 1) Bh. Konj. = M. 2) Bh. tu.
24 = M.1, 16. | 24 = Bh. 26-27.
25 = M.I, 17; Bh. 28. 1) Bh: -yani. Konj. = M.
2% = M.T, 18. | 26 = Bh.29.
21 = M.]I,19; Bh. 30.

28 = Bh. 31.

29 = Bh. 32.

30 = Bh. 33.

9 Lészl6, Parallelen




R e e e e i e et . e 1 e S TN

116 Text — I. Haupttraktat (1)
tena srstah pudgalas tu pradhanam visate, nrpa, | £
pradhanam ksobhitam tena vikaran srjate bahtn. | 31 || k
utpadyate mahams tasmat tato bhutadir eva hi | "
utpadyate visdlam ca bhutadeh, Kurunandana. || 32 | Si
vigalac ca haris, tata, hares$ capi vrkas! tatha |
vrkair mugnanti ca budhés tasmat sarvam bhavam?, nrpa. || 33 | k
tathaisam eva, rajendra, pradur bhavati vegatah | d
matranam, Kurusardala, vibodhas' tadanantaram. | 34 || d
tasmad api hrsikani vividhéani, nrpottama. | St
tathéyam srstir akhyataradhyatah, Kurunandana. | 35 | al
z'xdyidyﬁsyn gunam tv esam l bhiiyo nibodha, rajendra, t8
avapnoti parah parah | | bhaténam iha vistaram. | 8¢
yo yo yﬁv;l‘tithaé (jai$ﬁ‘]!1 l glll'la—l(“l”{ﬂlli sarvani y
sa sa tdvadgunah smrtah. | 36 | | bhaténi, prthivipate, [36] I,
| akagam aditah krtva 86
uttarottaram eva hi | h
ekam dvau ca tatha trini Vi
catvara$ capi paifica ca. |37 te
| tatah sa bhagavan Brahmé padmasanagatah prabhuh || 38, | Vi
sarvesam tu sa namani karmani ca prthakprthak | &
vedasabdebhya evadau prthak samsthas ca nirmame. | 38 || S
karmatmanam ca devanam karmodbhavanam devanam lo
so ’srjat praninam prabhuh | so0 'srjad dehindm prabhuh | o
Sadhyanam ca ganam siksmam Tusitdnam ganam, rajan, b
yajiiam caiva sanatanam. || 39 | §
agnivayuravibhya$ ca dattva, vira, samanebhyo
trayam brahma sanatanam | ‘ guhyam brahma sanatanam |
dudoha yajiiasiddhyartham Rg-Yajuh-Sama-laksanam. | 40 |
kalam kalavibhakti$ ca naksatrani grahams tatha! |
saritah sagarafi chailan samani visamani ca | 41 |
31 = Bh. 34.
l 32 = Bh. 35.
l 33 = Bh. 36. 1) Bh., -as. 2) Bh., -ven :
34 = Bh. 37. 1) V. hrechayas. ;
l 35 = Bh. 38. -
36. =M. 120 36 = Bh, 39. .
37 = Bh. 40. 4
| 38, = Bh. 4la. ‘-
38 = M. ]I, 21; Bh. 41b/42a. g

39 = M. I, 22; Bh. 42b/43a.
40 = M. I, 23; Bh. 43b/44a.
41 = M. 1, 24; Bh. 44b/45a. 1) Bh. T. grahan rtams tathéa, nrpa.




1

2. Kapitel 117

tapo vacam ratim caiva kamam krodham tatha vicam
kamam ca krodham eva ca | ratim cépi, Kuriidvaha, |

srstim sasarja caivémam srstim sasarja, rajendra,
srastumicchannimah prajah. |42 | sisrksur vividhah prajah. || 42 |
karmanam tu vivekidya dharmadharmau vivekiya
dharmadharmau vyavecayat | karmanam ca tathésrjat |
dvamdvair ayojayac cémah sukhaduhkhadibhir dvamdaih
sukhaduhkhadibhih prajah. || 43 | praja$ céma nyayojayat. | 43 |
anvyo matrd vinadinyo dasardhanam tu yah smrtah |

tabhih sardham idam sarvam | tabhih sarvam idam, vira,

sambhavaty anupiirvasah. | 44 |
yam tu karmani yasmin sa yat krtam tu purd karma
nyayunkta prathamam prabhuh | samniyuktena vai, nrpa, |
sa tad eva svayam bheje srjyamanah! punah punah. | 45 |
himsrahimsre mrdukriire dharmadharmav?! rtanrte |
yad yasya so ’dadhat sarge | yad yathésyabhavat sarge
tat tasya svayam avisat. || 46 |
yatha rtulingany rtavah yatha ca lingany rtavah
svayam eva rtuparyaye | svayam evanuparyaye |
svani svany abhipadyante tatha karmani dehinah. || 47 |
lokdnam tu vivrddhyartham | lokasyéha vivrddhyartham
mukhabahirupadatal |
brahmanam ksatriyam vaiS§yam
§idram ca niravartayat. || 48 | vaidyasudrau, nrpottama, |48
i mukhéni yéani catvéri tebhyo veda vinihsrtah |
l Rgvedasambhita, tata, Vasisthena mahatmana |

brahma ksatram tatha c6bhau

purvan mukhén, mahabaho, daksinédc cépi vai érnu || 49 |
Yajurvedo, mahéarija, Yajhavalkyena vai saha |

Samani pascimat, tata, Gautamas ca mahan rsih! | 50 ||
Atharvavedo, rajendra, mukhéc capy uttaran, nrpa, |

1518 capi tathd, rajafi, Chaunako lokaptjitah. || 51 ||

42 = M.]1, 25. | 42 = Bh. 45b/46a.
43 =M. 128 43 Bh. 46b/47a.
44 = M., 27; Bh. 47b/48a.
45 = M. I, 28; Bh. 48b/49a. 1) Bh. -am.
46 = M. T, 29; Bh. 49b/50a. 1) Bh. -me.
41 = M. I, 30; Bh. 50b/51a.
48 = M.T, 31; Bh. 51b/562a.
49 = Bh. 52b-53.
50 = Bh. 54. 1) Bh., maharsih (Schreibf.).
bl = Bh. 65.

I




T g e e A A O
‘ - e TR AT ey S TR R S 2w e

118 Text — I. Haupttraktat (1)
yat tan mukham, mahébaho, paficamam lokavigrutam | vi
astadada puranani setihdsani, Bharata, | 52 | 10
nirgatani tatas tasman mukhat, Kurukulodvaha, | al
tathanyah smrtaya$ capi Yamadya lokapajitah. || 53 | iy
tatah sa bhagavan devo dvidha deham akarayat. | 54, l\]
dvidha krtvatmano deham ardhena puruso ’bhavat | i
ardhena nari tasyam tu! Virdjam asrjat prabhuh. | 54 | \‘1‘
tapas taptvasrjad yam tu sa svayam puruso Virat | I?(‘
tam mam vittasya sarvasya | LI\
srastaram, dvijasattamah. | 55 | | B
aham prajah sisrksus tu | sa cakara tapo, rajan, (\(\
tapas taptva suduscaram | |  sisrksur vividhah prajah. | e
patin prajanam asrjam |  patin prajandm asrjan -

maharsin adito dasa || 56 |

Maricim Atry-Angirasau Naradam ca Bhrgum, tata,

Pulastyam Pulaham Kratum | Kam Pracetasam eva hi | 5
Pracetasam Vasistham ca Pulaham Kratum Pulastyam! kl
Bhrgum Naradam eva ca. | 57 | | Atrim Angirasam tatha [ :
Maricim cépi, rajendra, s;
yo ’sav adyah Prajapatih. |57 x
‘ ra
ete manim§ cal saptanyan etams$ canyams ca, rajendra, .
asrjan bhiritejasah | asrjad bhiuritejasah, | o
devan devanikayams ca atha devan rsin daityan né
maharsim$ cAmitaujasah || 58 | so ’srjat, Kurunandana. |58] Wi
yaksaraksahpiédcams ca gandharvapsaraso 'suran \ p
nagan sarpan suparnams ca manugyanam pitfnam ca &
pittnam ca prthagganan | 59 | sarpanam caiva, Bharata, | i
naganam ca, mahabaho, e
| sasarja vividhan ganan | 59 | of
b

52 = Bh. 56.

83 = DBh. 67.
54, = Bh. 58a. L

54 = M.]I, 32; Bh. 58b/59a. 1) M. T. sa; Bh. ca.

55a = M. I, 83a; Bh. 59b. :
55b = M. I, 33b. (
56 = M. I, 34; Bh. 60. :
57 = M.]I, 35. 57 =— Bh. 61-62a. 1) Bh. Pulas: (
tyam ca (Schreibf., hyperme (
trisch!). :
58 = M.I, 36.1) M. T. -ims tu. 58 = Bh. 62b/63a. :

I
59a = M. I, 37a; Bh. 63b.
59b = M. I, 37b. | 59be = Bh. 64.




m!

Pulas-
perme-

2. Kapitel 119

vidyuto "$animeghams ca |  ksanaruco ’$aniganan
rohitendradhaniimsi ca |
ulka nirghataketims ca
jyotimsy uccavacani ca | 60 |

dhimaketims tatha colka
nirghaltan jyotisam ganan | 60 |

kimnaran vanaran matsyan manugyan kimnaran matsyan
yvividham§ ca vihamgaman | varaham$ ca vihamaman

pa$iin mrgan manusyams ca gajan aévan atha pasin

vyalaim§ cobhayatodatah | 61 | mrgan vyalams ca, Bharata, || 61 |

krmikitapatamgams$ ca yikamaksika'matkunam? |
sarvam ca dam$amasakam sthavaram ca prthagvidham. || 62 |

evam etair idam sarvam evam sa Bhéaskaro devah
manniyogadn mahatmabhih | sasarja bhuvanatrayam. | 63|

yathikarma tapoyogat
srstam sthavarajangamam. || 63 |

yesaim tu yadréam karma bhutanam iha kirtitam |
tat tatha vo ’bhidhasyami | kathayisyami tat sarvam
kramayogam ca janmani. | 64 |

pasava$ ca mrgas caiva gaja vyald mrgas, tata,

vyalas cobhayatodatah | padava$ ca prthagvidhah |
raksamsi ca pisacas ca pisaca manusas, tata,

manusas ca jarayujah. | 65 | raksamsi ca jardyujah. | 65 |
andajah paksinah sarpa dvijas tu andajah sarpa

nakrd matsyah sakacchapah |

yani caivamprakarani | evamvidhani yaniha
sthalajany audakani ca. || 66 |

svedajam dam§amasakam yiukamaksika'matkunam?
fismanad® copajayante yac canyat kimcid idréam. || 6
udbhijjah sthavarah! sarve bijakandaprarohinah
osadhyah phalapakanta |

|
7]

bahupugpaphalopagah | 68 | | nanavidhaphalopagah | 68 |

0. =M. I, 38. 60 = Bh. 65. 1) Bh. nirva-
(Schreibf.).

o =0 180, 61 = Bh. 88.

62 = M. I, 40; Bh. 67. 1) Bh., -kaliksaka-. 2) Bh. -an.

63 = M., 41. | 63 = Bh. 68a.

64 = M. I, 42; Bh. 68b/69a.

66 = M., 43. | 65 = Bh. 69b/70a.

66 = M. I, 44; Bh. 70b/71a.
67 = M. I, 45; Bh. 71b/72a. 1) Bh., -kaliksaka-. 2) Bh. -nah. 3) Bh. -na.
68 = M.T, 46. 1) M. T. -as tara- 68 = Bh. 72b/73a.




Sttt o mmme e G T s P S ——————

120 Text — I. Haupttraktat (1)

apuspah phalavanto ye te vanaspatayah smrtah |
puspinah phalina$ caiva vrksas tiibhayatah smrtah. || 69 |
gucchagulmam tu vividham tathaiva trnajatayah |
bijakdntaruhany eva pratana vallya eva ca. | 70 |
tamasd bahuriipena vestitah karmahetuna |
antahsamjfia bhavanty ete sukhaduhkhasamanvitah. || 71 |
etadantas tu gatayo | etavatyas tu gatayah
Brahmadyah samudahrtah | | prodbhiitdh, Kurunandana, |
? tasmad devad diptamanto
| Bhaskarac ca mahatmanah ]
ghore ’smin bhitasamsare | ghore ’smims, tata, samsare
nityam satatayayini. | 72 |
evam sarvam sa srstvédam

mam cicintyaparikramah | | rajarnl, lokagurum param |
atmany antardadhe bhiyah [ tirobhuitah sa bhiitatma

kalam kalena pidayan. || 73 |

yada sa devo jagarti tadédam cestate jagat |
yada svapiti §antatma tada sarvam nimilati.
tasmin svapati tu susthe | tasmin svapatil, rajendra,
karmatmanah $aririnah | ’ jantavah karmabandhanah |
svakarmabhyo nivartante mana$ ca glanim rechati. || 75 |
yugapat tu praliyante yada tasmin mahatmani |

taddyam sarvabhitdtma

| 74 |

sukham svapiti nirvrtah. | 76 | | sukham svapiti, Bharata. | 76 |
tamo yada' samasritya ciram tisthati sendriyah |

na ca svam kurute karma | na navam kurute karma
tadotkramati martitah. || 77 |

yadanumatriko bhiitva | yadéhammatriko bhitva

bijam sthasnu carisnu ca |
samavisati samsrstas tadd mirtim vimuficati. | 78 ||
evam sa jagrat svapnabhyam

, 55; Bh. 82. 1) M. T. ’yam tu.
, 56; Bh. 83.

71
78

M.
M.

idam sarvam cardcaram | | idam sarvam jagat prabhuhb |

69 = M., 47; Bh. 73b/74a.

70 = M. I, 48; Bh. 74b/75a.

71 = M. ]I, 49; Bh. 75b/76a.

2 = M:1; 50;: Bh. 76b-77.

9 =M 181 BR. 78,

74 = M. 1,62; Bh. 79.

75 = M.1I, 53; Bh. 80. 1) Bh. -piti (Schreibf.).

76 = M. 1, b4. | 78 Bh. 81.
I
I

I

9%

8a

tr
al



6 |

Qt

2. Kapitel 121

samjivayati cdjasram praméapayati cavyayah. | 79 |
kalpadau srjate, tata, ante kalpasya samharet |
dinam tasyéha yat, tata, kalpantam iti kathyate. |
| kalasamkhyam tatas tasya kalpasya $rnu, Bharata. | 80 |
nimesd dada cdgtau ca
kastha trim$at tu tah kala | aksnah kastha nigadyate |
trim$at kasthah kalam ahuh
ksanas trimsat kalah smrtah || 81 |
muhiirtam atha mauhiirta
vadanti dvadasaksanam |
trimsatkalo muhirtah syad triméanmuhiirtam uddistam
ahordtram tu tavata. || 82 || ahordtram manisibhih. | 82 |
| masas trimsadahoratram dvau dvau masav rtuh smrtah |
rtutrayam apy ayanam ayane dve tu vatsarah. || 83 ||
ahoratre vibhajate siiryo manusadaivike |
ratrih svapnaya bhiatanam cestdyai karmanam ahah. | 84 |
pitrye ratryahani masah pravibhagas tu paksayoh |
karmacestasv ahah krsnah §uklah svapnaya Sarvari. || 85 |
daive ratryahani varsam pravibhagas tayoh punah |
ahas tatrodagayanam ratrih syad daksindyanam. | 86 |
Brahmasya tu ksapahasya

yat pramanam samasatah | | yat pramanam, mahipate, |
ekaikado yuganam tul
kramagas tan nibodhata. | 87 | | kramasas tan nibodha me. || 87 |

catvary ahuh sahasrani varsinam tu® krtam yugam |
tasya tdvacchati samdhya samdhyamsa$ ca tathavidhah. || 88 |

itaresu sasamdhyesu tretam! trini sahasrani
sasamdhyams$esu ca trisu | varsani ca vidur budhéh |
ekapayena vartante $atani sat ca, rdjendra,
sahasrani Satani ca. || 89 | samdhyasamdhyamséayoh prthak.
I89]

19 =M.1, 57; Bh. 84

| 80 = Bh. 85-86a

81 = Bh. 86b/87a.

82 =M.1,64. 82 = Bh. 87b/88a.

| 83 = Bh. 88b/89a.
84 = M. I, 65; Bh. 89b/90a.
85 = M. I, 66; Bh. 90b/91a.
86 = M. I, 67; Bh. 91b/92a.
87 =M:.I, 68.1)M.T. ca: | 87 = Bh. 92b/93a.
88 = M. I, 69; Bh. 93b/94a. 1) Bh. tat.
8D M. 170, l 89 = Bh. 94b/95a. 1) Bh. -ta

| (Schreibf.).
%1 35.p.123.




B e e T s s R U e——

122 Text — 1. Haupttraktat (1)
vargsanam dve sahasre tu ad
(1\‘:'11);11;(' parikirtite | va
catvari ca satany ahuh ;l(l
samdhyasamdhyamsayor budhah?,
oogs |
sahasram kathitam tigye I
satadvayasamanvitam. |
esa caturyugasyapi ;
samkhya prokta, nrpottama. |91 I* Sv
yad etat parisamkhyatam adav eva caturyugam | sa
etad dvadaSasahasram devanam yugam ucyate. | 92 | SIS
daivikanam yuganam tu sahasram! parisamkhyaya | Sv
Brahmam ekam ahar jiieyam Ta
tavati ratrir eva ca. | 93 | | tavati ratrir ucyate. | 93 | Ca
etad! yugasahasrantam Brahmam punyam ahar viduh | Vi
ratrim ca tdvatim eva te ’horatravido janah. | 94 |
tasya so ’harnisasyante | tato ’sau yugaparyante Sv
prasuptah pratibudhyate L
pratibuddha$ ca! srjati manah sadasadatmakam. || 95 || SV
manah srstim vikurute codyamanam sisrksaya | ut;
akasam jayate tasmat | vipulam jayate tasmat
tasya §abdam gunam viduh. || 96 | o
akasat tu vikurvanat | vipulat tu vikurvanat ¢ o
sarvagandhavahah Sucih | "
balavaifi jayate vayuh sa vai spar§aguno matah. | 97 | “}1
vayor api vikurvanad virocisnu tamonudam | -
jyotir utpadyate bhasvat utpadyate vicitramsus -
tad riipagunam ucyate. | 98 | tasya riipam gunam viduh. | 98 | lt‘fi
jyotiso ’pi! vikurvanad tasmad api vikurvanad pa
apo rasagunah smrtah | apo jatah smrtd budhaih |
tasam guno raso jiieyah
sarvalokasya bhalvanah | 10
90 = Bh. 95b/96a. 1) Bh., -ah 10
(Schreibf.).
91 = Bh. 96b/97a.
92 = M. I, 71; Bh. 97b/98a. 10;
93 =M1 7% 93 = Bh. 98b/99a. 1) Bh. -sra- 10!
(Schreibf.). 10
94 = M.]I, 73; Bh. 99b/100a. 1) M. T. tad vai.
95 = M. I, 74; Bh. 100b/101a. 1) Bh. -ddhas tu.
96 = M.]I, 75; Bh. 101b/102a. 10,
97 = M. I, 76; Bh. 102b/103a. 10
98 =M 1570, [ 98 = Bh. 103b/104a.
99 = M.]I, 78; Bh. 104b-105. 1) M. T. -sa$ ca. 2) Bh. V. pa-. 3




ah

ra-

2. Kapitel 123

adbhyo gandhaguna bhimir ity esa srstir aditah. || 99 |
yat prag dvadasasahasram

uditam daivikam yugam | | uktam saumanasam yugam |
tad ekasaptatigunam manvantaram ih6cyate. || 100 ||
manvantarany asamkhyani sargah samhara! eva ca |

| tathapyaye! sada Brahme? manavas tu caturdasda |

| kathyante, Kurusardiila, ssmkhyaya panditaih sada. || 101 |
[ Y nkhyaya pand : i |
Sviyambhuvasyasya manoh | manoh Svayambhuvasyéha

sad vam$§ya manavo ’pare
ststavantah prajah svah svd mahatméano mahaujasah! || 102 ||
Svarocisaé c-Auttamis ca
Tamaso Raivatas tatha |
(aksusa$ ca mahateja
Vivasvatsuta eva ca. | 103 |

Savarnayas! tatha pafica Bhautyo Raucyas tathaparah |

Svayambhuvadyah saptaite ete bhavisya manavah
manavo bhiritejasah | sapta prokta, nrpottama, |
sve sve ‘ntare sarvam idam

utpadyapu$ caracaram. || 104 | | palayanti cardcaram. | 104 |

evamvidham dinam tasya Virifices tu mahéatmanal |
tasyante kurute sargam yathédam kathitam tava. |
kridann ivaitat kurute
paramesthi punah punah. | 105 | paramesthi, naradhipa. | 105 |
catuspat sakalo dharmah satyam caiva krte yuge |
nidharmendgamah kascin

manusyan upavartate. | 106 | manusyanam pravartate. || 106 |
itaresv dgamad dharmah itaresv agamas, tita,
padasas tv avaropitah | dharma$ ca, Kurunandana, |

yadréah parihiyante

yathéha bhagavan Manuh. [[107|

100 = M. I, 79; Bh. 106.
10la = M. I, 80a; Bh. 107a. 1) Bh.; -ram (Schreibf.).
| 101be = Bh. 107b/108a. 1) Bh. -yahe (Schreibf.). 2) Bh., Brahaye
(Schreibf.).
102 = M. T, 61; Bh. 108b/109a. 1) M. T. mitaujasah.
1033 ="M.'T, 62.

I

104 = M. 1, 63. 104 = Bh. 109b-110. 1) Bh. -
-neyas (Schreibf.).
| 105ab = Bh. 111.
105c = M. I, 80b. 105¢ = Bh. 112a.
106 = M. I, 81. ‘ 106 = Bh. 112b/113a.

107 = Bh. 113b/114a.
$25.p.0121




BRI ot it e ma kS S e S ket s Ui S y R ——

124 Text — I. Haupttraktat (1)
caurikanrtamayabhir cauryac capy anrtad, rajan, ot
dharmas$ cipaiti padasah. || 108 | mayabhir, amitadyute, | gus
padena hiyate dharmas ir
| tretadisu yugesu vai. [108|| pu
arogah sarvasiddharthas caturvarsadatayusah | tas
krte! tretadisu tv esim vayo hrasati padasah. | 109 | mt
vedoktam ayur martyanam ‘ vedoktam ayur asis ca
adisa$ caiva karmanam | | martyanam, Kurunandana, | utf
phalanty anuyugam loke karmanam tu phalam, tata, br.
prabhava$ ca Saririnam. | 110 | 1 phalaty anuyugam sada | sal
i prabhavas ca tada loke dh
% phalaty eva Saririnam. | 110 | tal
anye krtayuge dharmas tretayam dvapare ’pare ta]
anye kaliyuge nfnam ha
yugahrasanuripatah. || 111 | |  yugadharmalnurapatah. | 111 | sa;
tapah param krtayuge tretiyam jiianam ucyate | ya
dvapare yajfiam ity ahur! danam ekam kalau yuge. | 112 | ha
sarvasyasya tu sargasya | sarvasya, rajan, sargasya ka
guptyartham sa mahadyutih | ‘ guptyartham ca, mahadyute, | bh
mukhabahiirupajjanam ‘ mukhabahiirupada'nam bu
prthak karmany akalpayat. | 113 | br
adhydpanam adhyayanam yajanam ydjanam tatha | kr
danam pratigraham caiva brahmananam akalpayat | 114 | ut
prajanam raksanam danam prajanam palanam, rajan, mi
ijyadhyayanam eva ca | danam adhyayanam tatha | sa
visayesv aprasaktim ca visayesu pra'saktim ca Br
ksatriyasya samadiSat || 115 || tathéjyam ksatriyasya tu | 115 | br
pas$iindm raksanam danam ijyddhyayanam eva ca | pr
vanikpatham kusidam ca vai§yasya krsim! eva ca. | 116 || i
ekam eva tu §idrasya dh
prabhuh karma samadiSat | | karma loke prakirtitam | sal
ya
108 = M. I, 82. | 108 = Bh. 114b/115a. fr
109 = M., 83; Bh. 115b/116a. 1) Bh. -ta-.
110 = M. 1, 84. 110 = Bh. 116b-117. 11
111 =M1, 86, 111 = Bh. 118. 1) Bh. Konj. = 11
M. 11
112 = M. I, 86; Bh. 119. 1) M. T. evéhur. 12
113 = M. I, 87; Bh. 120. 1) Bh. Konj. = M. 12
114 = M. ]I, 88; Bh. 121. 12
115 = M.1I, 89. 115 = Bh. 122. 1) Bh. Konj. = }2
2
116 = M. I, 90; Bh. 123. 1) Bh., -sir (Schreibf.). 12




2. Kapitel

etesdm eva varnanam
§uériisdm anasiiyaya. | 117 |
iirdhvam nabher medhyatarah
purusah parikirtitah |
tasman medhyatamam tv asya
mukham uktam Svayambhuva.
| 118 |
uttamangodbhavaj jyaisthyad
brahmana$ caiva dharanat |
sarvasyaivasya sargasya
dharmato brahmanah prabhuh. | 119
tam hi Svayambhiih svad asyat
tapas taptvadito ’srjat |
havyakavyabhivahyaya
sarvasydsya ca guptaye. | 120 |
yasyasyena sadasnanti
havyani tridivaukasah |

125

$uérlisdm anupirvasah. || 117 |

purusasya sada érestham

nabher @irdhvam, nrpottama, |

tasmad api $ucitaram

mukham, tata, Svayambhuvah
| 118 |

tasman mukhad dvijo jata

itiyam vaidiki érutih. |

sarvasyaivasya dharmasya

I

sa srsto Brahmana ptrvam

tapas taptva, Kuradvaha,

havyanam iva kavyanam

sarvasyapi ca guptaye. | 120 |

adnanti ca mukhenésya,

kavyani caiva pitarah kim bhiitam adhikam tatah. | 121 |
bhiitdndm praninah $resthah praninam buddhijivinah |

buddhimatsu narah §restha naresu bra
brahmanesu ca vidvamso vidvatsu krt

hmanah smrtah. | 122 |
abuddhayah |

krtabuddhisu kartarah kartrsu brahmave'dinah. | 123 |

utpattir eva viprasya

mirtir dharmasya $asvati |

sa hi dharmartham utpanno
Brahmabhiiyaya kalpate. || 124 |
brahmano jayamano hi
prthivyam adhijayate |

i$varah sarvabhiitanam
dharmakosasya guptaye. | 125 |
sarvam svam brahmanasyédam
yat kimcij jagatigatam |
fraigthyenadbhijanenédam

7 =M 1, 95

H8 — M. T, 92

119 = M. 1, 93; Bh. 126.

120 = M. I, 94. |
121 = M. I, 95; Bh. 128.

122 = M. I, 96; Bh. 129.

123 = M. I, 97; Bh. 130. 1) M. T. -va-.
124 = M. I, 98. |
125 = M. I, 99; Bh. 132.

janma viprasya, rajendra,
dharmartham iha kathyate |
utpannah sarvasiddhyartham
yati Brahmasado, nrpa. | 124 |
sa cépi jayamanas tu

prthivyam iha jayate |
bhatanam prabhavayaiva

sarvam hi brahmanasyédam
yat kimecit prthivigatam |
janmana cottamenédam

117
118

Bh. 124.
Bh. 125.

Il

120 = Bh: 127,

124 Bh. 131.




126 Text — I. Haupttraktat (1)

sarvam vai brahmano ’rhati. | 126 |

svam eva brahmano bhunkte | svakiyam brahmano bhunkte
svam vaste svam dadati ca | vidadhati ca, suvrata, |
anréamsyad brahmanasya } karunam kurvatas tasya
bhufijate hitare janah. || 127 | |  bhufijantihétare janah. | 127 |

| trayanam iha varpanam bhavabhavaya vai dvijah |

bhaved, rajan. na samdehas tusto bhavaya vai dvijah || 128 ||
abhavaya bhavet kruddhas tasmat pujyatamo hi sah. |
brahmane sati ninyasya prabhutvam vidyate, nrpa. || 129 |
kamat karoty asau karma kamaga$ ca, nrpottama, |

tasmad, vrndaraka, puri tasmad api mahah punah. || 130 |

maharlokdj janolokam Brahmalokam ca gacchati |

brahmatvam ca, mahabaho, yati vipro na samsayah. | 131

Satanika uvaca:

brahmatvam nama dusprapam brahmalokesu, suvrata,
brahmatvam kidréam vipro Brahmalokam ca gacchati | 132 ||
namamatro ’tha kim vipro brahmatvam Brahmanah sada! |
yati, brahman, gunah ke syur Brahmapraptau mamoécyatam.

| 133 |

Sumantur uvaca:

sadhusadhu, mahabaho, §érnu me paramam vacal. |
ye prokta vedasastresu samskarda brahmanasya tu || 134 ||

cf. 138 ab

garbhadhanadayo ye ca samskara yasya, parthiva, |

catvarimsat tathistau ca nirvrttah $astrato, nrpa, || 135 |
sa yati Brahmanah sthanam brahmanatvam ca, manada, |
samskarah sarvatha hetur brahmatve nétra samsayah. || 136 |

Satanika uvaca:
samskéarah ke matéa, brahman, brahmatve brahmanasya tu |

$amsa me, dvijasardiila, kautukam hi mahan mama. || 137 |

126 = M:4;:100; Bh: 133:

127 = M:3,: 000, | 127 = Bh.134.
128 = Bh. 135.

129 = Bh. 136.

130 = Bh. 137.

131 = Bh. 138.

132 = Bh. 139/140a.

133 = Bh., 140b/141a; Bh., 140bec. 1) Konj. -dah.
134 = Bh., 141b/142a; Bh., 141/142a.

135 = Bh. 142b/143a.

136 = Bh., 143b/144a; Bh., 143bec.

137 = Bh., 144b/145a; Bh., 144.

ef. Kap.



2. Kapitel

Sumantur uvaca:

|
‘
|
ye prokta vedasastresu samskara brahmanasya tu |

sadhusadhu, mahéabého, érnu me paramam vacah.

manigibhir, mahabaho, érnu sarvan aesatah. || 138 |
garbhadhanam pumsavanam simantonnayanam tathéa |
jatakarménnasanam ca cudépanayanam, nrpa, | 139 |
brahmavraténi catvéri snanam ca tadanantaram |
sadharmacariniyogo yajiianam karma, manada, | 140 ||
paficanam karyam ity ahur atmanah éreyase, nrpa, |
devapitrmanusyanam bhutanam Brahmanas tatha | 141 ||
etesdm castakakarma parvanasraddham eva hi |

gravani cagrahayani caitri casvayuji tatha | 142 |
pakayajiias tatha sapta agnyadheyam! ca satkriyah |
agnihotram tatha, rajan, darsam ca vidhusamksaye || 143 |
paurnamésam ca, rajendra, caturmésyéni capi hi |
niridhapasubandham ca! tatha sautramaniti ca || 144 ||
haviryajiias tatha sapta tesam cépi hi satkriyah |
agnistomo ’tyagnistomas tathokthyah sodasi' viduh | 145 |
vajapeyo ’tiratras ca aptoryaméti vai smrtah |

samskaresu sthitah sapta somah, Kurukulodvaha. || 146 |
ity ete dvijasamskara$ catvarimsan, nrpottama. |

astau cadtmagunas, tata, sStnu tan api, Bharata. | 147 ||
anastya daya ksantir andyasam ca mangalam |
akarpanyam tathé $aucam asprhé ca, Kurtdvaha. || 148 |
ya ete ’sta gunas, tata, kirtyante vai manisibhih |

etesam laksanam, vira, Srnu sarvam asesatah. || 149 |

na gunan gunino hanti na stauty atmagunan api |
prahrsyate nanyadosair anastya prakirtita. | 150 |

apare bandhuvarge va mitre dvestari va sada |

atmavad vartanam yat syat sa daya parikirtita. || 151 ||

138 = Bh., 145b—146; Bh., 145.

139 = Bh., 147; Bh., 146. 1) V. cadakaranamekhaléah.
140 = Bh., 148; Bh., 147.
141 = Bh., 149; Bh., 148.
142 = Bh., 150; Bh., 149.
143 = Bh.; 151; Bh., 150. 1) T

144 = Bh., 152; Bh., 151. 1) T. nirapanam pasuvadham.
145 = Bh., 153; Bh., 152. 1) Bh. -im (Schreibf.).

146 = Bh., 154; Bh., 153.

147 = Bh., 155; Bh., 154.

148 = Bh., 156; Bh., 155.

149 = Bh., 157; Bh., 156.

150 = Bh., 158; Bh., 157.

1561 = Bh., 159; Bh., 158.

-dhénam.

127




128

Text — I. Haupttraktat (1)

vécd manasi kaye ca duhkhendtpaditena ca |

na kupyati na capritih s ksama parikirtita. || 152 |
abhaksyaparihdra$ ca samsarga$ capy aninditaih |

dcare ca vyavasthanam $aucam etat prakirtitam. || 153 ||
$ariram pidyate yena $subhenépi ca karmana |

atyantam tan na kurvita andyésah sa ucyate. | 154 |
prasasticaranam nityam apradastavivarjanam |

etad dhi mangalam proktam munibhir brahmavéadibhih. || 155 |

stokad api pradatavyam adinendntardtmana |
ahanyahani yat kimeid akarpanyam tad ucyate. | 156 |
yathotpannena samtustah svalpenépy atha vastuna |
ahimsaya parasvesu sdsprhé parikirtita. || 157 ||

vapur yasya tu ityetaih samskaraih samskrtam dvijah |

brahmatvam iha samprapya Brahmalokam ca gacchati. || 158

vaidikaih karmabhih punyair nisekadir! dvijanmanam |
karyah Sarirasamskarah pavanah pretya céha ca. | 159 |

garbhasuddhim tatah prapya dharmam cééramalaksanam |

yati muktim na samdehah purane ’smin, nrpottama. | 160 ||

uéanti, Kuru$ardila, brahmana nétra samsayah |

adritdnam visesena ye nityam svastivadinah. || 161 ||

nikatasthan dvijan hitva yo 'nyan pajayati dvijan |

siddham papam tadapamanat tad vaktum naiva sakyate. || 162 ||

tasmat sada samipasthah sampijyo vidhivan, nrpa, |

piijayed atithims tadvad annapanadidanatah. |

brahmanah sarvavarnanam jyesthah $resthas tathottamah.
| 163 |

evam asmin purane tu samskaran brahmanasya tu |

$rnoti ya$ ca janati ya$ capi pathate sada |

rddhim vrddhim tatha kirtim prapyéha ériyam uttamam | 164 |

dhanam dhanyam yaséa$ capi putran bandhiin surtipatam |
savitram lokam dsddya Brahmalokam avapnuyat. | 165 ||

152 = Bh., 160; Bh., 159.
153 = Bh., 161; Bh., 160.

154 = Bh., 162; Bh., 161.

155 = Bh., 163; Bh., 162.

156 = Bh., 164; Bh., 163.

157 = Bh., 165; Bh., 164,

158 = Bh., 166; Bh., 165.

159 = M. II, 26; Bh., 167; Bh., 166. 1) Bh. -adyair.
160 = Bh., 168; Bh., 167.

161 = Bh., 169a(b); Bh., 168a(b).

162 = Bh., (170); Bh., (169).

163 = Bh., (171-172a); Bh., (170-171a).

164 = Bh., 172b-173; Bh., 171b-172.

165 = Bh., 174; Bh., 173.

=)

pt
m;
ks



129

3. Kapitel

| Satanika uviaca:

jatakarmadisamskarén varnanam anupurvasah |
asramanam ca me dharmam kathayasva, dvijottama. || 1 |

Sumantur uvaca:

(:O
girbhair homair jatakarma- garbhadhanam pumsavanam }i;
caudamaufijinibandhanaih | simantonnayanam tatha | %g
jatakarmannaprasas ca 2
cida mauiijinibandhanam |
baijikam garbhikam caino dvijanam apamrjyate. || 2 |
svidhyayena vratair homais
traividyenéjyaya sutaih | traividyenéjyaya érutaih |
mahayajfiai§ ca yajfiai$ ca mahdyajfiai$§ ca brahmiyam
brahmiyam kriyate tanuh. | 3 || yajfiai§ ca kriyate tanuh. | 3 |
| érnusvaikamana, rajan, yatha sa kriyate tanuh |
pran nabhivardha'nat pumso jatakarma vidhiyate |
mantravat prasanam casya hiranyamadhusarpisam?. | 4 |
namadheyam dasamyam tu
kecid icchanti, parthiva, |
dvadasyam vasya karayet | dvadas§yam apare, rajan,
masi puarne tathapare |5,
astadase "hani tathé-
nye vadanti maniginah |
punye tithau muhirte va! naksatre va? gunanvite. || 5 |
mangalyam brahmanasya syat mangalyam, tata, viprasya
ksatriyasya balanvitam | Sivasarméti, parthiva, |
rajanyasya balistham! tu
Idamvar®méti kathyate |
vai§yasya dhanasamyuktam §tudrasya tu® jugupsitam | 6 |
Dhanavardhanéti vaisyasya Sarvadaséti hinaje. |
Manuni ca tatha proktam namno laksanam uttamam || 7 ||
| 1= Bh. 1.
2 = M. II, 27; Bh. 2-3a.
3 =M 1I, 28. | 3 = Bh. 3b/4a.
4 = M. II, 29; Bh. 4b-5. 1) Bh., -karta-. 2) Bh., -ga.
e
5 = M. II, 30; Bh. 7. 1) Bh. ca. 2) Bh. ca.
6 = M. II, 31; Bh. 8-9a. 1) Bh. T. vi§istam. 2) Bh., Induvar-; Konj.

Indravar-. 3) Bh. ca.
| 7 = Bh. 9b/10a.




B e e U wS———— TR

130 Text — I. Haupttraktat (1)
garmavad brahmanasya syad rajiio raksasamanvitam | b
vai§yasya pustisamyuktam $udrasya prai'syasamyutam. | 8 | di
strindm sukhodyam akriiram vispastartham ma'noramam? | i
mangalyam dirghavarnantam asirvadabhidhanavat. | 9 |
| dvadaée ’hani, rajendra, §iSor niskramanam grhat | ki
caturthe masi kartavyam .
gisor niskramanam grhat | | tathényesadm matam, vibho, | =
saste ‘nnaprasanam masi
yad véstam mangalamkule. | 10 | | yathéstam mangalam kule. | 10 |
cidakarma dvijatinam §a
sarvesam eva dharmatah | | sarvesdm anupiirvasah | m
prathame ’bde trtiye va ks
kartavyam $ruticodanat. | 11 | | kartavyam, Kurunandana. || 11 | m
garbhastame ’bde kurvita brahmanasydpanayanam | tr
garbhad ekadase rajho garbhad ekadase, rajan, ks
ksatriyasya vinirdiset | $a
garbhat tu dvadase visah. | 12 | dvadase ’bde ’pi garbhat tu
vaiSyasya vratam adiset. ||12] br
brahmavarcasakamasya brahmavarcasakamena
karyam viprasya paficame | ks
rajiio balarthinah saste balarthina tatha rajiiah
| saste ’bde kiaryam eva hi | =
vai§yasyéharthino ’stame. | 13 | arthakamena vaiS§yasya
astame, Kurunandana. || 13 | de
a sodadad brahmanasya savitri nativartate
a dvaviméat ksatrabandhor | dvavims$ateh ksatrabandhor ke
a caturvim§ater visah. | 14 || 13_']
ata Girdhvam trayo 'py ete! yathdkalam asamskrtah | 1)
savitripatitd vratya -
bhavanty aryavigarhitah. || 15 | na te samskarabhaginah?. [ 15|
naitair aputair vidhivad na capy ebhir apiitais tu 1
apady api hi karhicit |
8 = M. II, 32; Bh. 10b/11a. 1) Bh. pre-.
9 = M. II, 33; Bh. 11b/12a. 1) Bh. -thama-. 2) M. T. -noharam. 1
10 =M. 134 10 = Bh. 12b-13. 1
11 =M. I, 86. 11 = Bh. -l 1
12 =M. 13,:36: 12 = Bh. 15-186a. 2
13 =M. 1L 3% 13 = Bh. 16b-17.
14 =M. E5:38: Bh. 18;
15 = M. II, 39. 15 = Bh. 19. 1) T. tu ye, rajan.
2) T. vratyastomad rte kra- 2
toh. 2




10|

jan.
kra-

3. Kapitel 131

prahman yaundm$ ca samban- brahmyam yonim!* ca samban-
dhan dhan
né2cared brahmanah saha. || 16 |
| bhavanti, rajams, carmani vratinam trividhani ca |
karsnarauravabastani
carmani brahmacarinah | | brahmaksatraviéam, nrpa, |17,]
vasirann anupirvena vasiram$ canupiirvyena
vastrani vi'vidhéni tu |
brahmaksatraviso, rajaifi,
§anaksaumavikani ca. || 17 | chanaksaumavi®kani ca. | 17 ||
maufiji trivrt sama $laksna karya viprasya mekhala
ksatriyasya tu! maurvi jya vaiSyasya Sanatantavi. || 18 |
muiijalabhe tu kartavyah! kusa$éman2takabalba3jaih |
trivrta granthinaikena tribhih paficabbir eva vas. | 19 |
karpasam upavitam syad viprasyérdhvavrtam trivrt |
Sanasiitramayam rajilo vaiSyasyavikasat'rikam. | 20 |
| puskarani tathéa caisam bhavanti trividhani tu |
brah'mano bailvapalasau

trtiyam plaksajam, nrpa, |
ksatriyo vatakhadirau | vatakhadirau ksatriyas?
tathanyam vetasodbhavam | 21, |
pailavaudumbarau vai§yo pailavodumbarau vaiSyas
tathaévatthajam eva hi |

dandan arhanti dharmatah. || 21 || dandan etén, mahabaho,
dharmato 'rhanti dharitum. || 21 |
kedantiko brahmanasya dandah karyah pramanatah |

lalatasammito rajiiah syat tu nasantiko visah. | 22 |

rjavas te tu sarve syur

avranah saumyadar§anah | | brahmanah! saumyadarsanah |

16 = M. II, 40; Bh. 20. 1) Bh., brahmam yaunam; Konj. = M. 2) M. T. -
dhén a-; Bh., -dham &-.

17,=Bh. 2L.
‘ 17 = Bh. 22. 1) Konj. tri-.
17 = M.1II, 41. ' 2) Bh., -di-.

18 = M. II, 42; Bh. 23. 1) Bh. ca.
19 = M.II, 43; Bh. 24. 1) Bh. -vya. 2) Bh. -man-. 3) Bh. -balva-. 4) Bh. ca.
20 = M. II, 44; Bh. 25. 1) Bh. -saut-.
21, = Bh. 26-27a. 1) Bh. brah-
(Schreibf.). 2) Bh. -yas tu
(Schreibf., hypermetrisch!)
21-= M. TT;45: 21 = Bh. 27b/28a.
22 = M. II, 46; Bh. 28b/29a.

10 Lész16, Parallelen




~——

B e

e """*“"“"""""“'“vagmw A O o P
132 Text — I. Haupttraktat (1)

anudvegakard nfnam satvaco? nagnidasitah. | 23 |
pratigrhyépsitam dandam | pragrhya cépsitam dandam
upasthaya ca bhaskaram |
pradaksinam paritydgnim | samyag gurum tatha pajya
cared bhaiksam! yathavidhi. || 24 |
bhavatpiirvam cared bhaiksam! upanito dvijottamah |
bhavanmadhyam tu rajanyo vaiSyas tu® bhavaduttaram. || 25 ||
mataram va svasiram va matur va bhaginim nijam |
bhikseta bhiksam! prathamam ya cainam navamanayet || 26 |

| suvarnam rajatam cannam sa pitre ’sya vinirdiset. || 26, |
samahrtya tu tad bhaiksam® yavadartham amayaya? |
nivedya gurave ’$niyad acamya pranmukhah Sucih. | 27 |
ayusyam pranmukho bhunkte yasasyam daksindmukhah |
ériyam pratyanmukho bhunkte rtam bhunkta' udanmukhah.
upaspréya dvijo nityam | upaspréya dvijo, rajann,
annam adyat samahitah |
bhuktva copaspréet samyag adbhih khani ca samsprset. | 29 ||

28 |

pijayed asanam nityam | tathdnnam piijayen nityam .
adyic caitad akutsayan |
drstva hrsyet prasidec ca | daréanat tasya hrsyed vai

1‘ prasidec cépi, Bharata, al

pratinandec ca sarvasah. || 30 | abhinandya tato ’$niyad aJ
ity evam Manur abravit. [30]|
piijitam hy! agéanam nityam balam tarjam? ca yacchati
apijitam tu tad bhuktam ubhayam nasayed idam. | 31 |
nocchistam kasyacid dadyan nadyac caiva! tathantara. |
yas tv annam antarakrtva lobhad atti, nrpottama, || 32 ||
vinasam yati sa nara iha loke paratra ca |
yathabhavat pura vai$yo Dhanavardhanasamjhitah. | 33 |

23 = M. II, 47; Bh. 29b/30a. 1) Bh. Konj.
(Schreibf.); Bh., sattvaco (Schreibf.).

24 = M. II, 48; Bh. 30b/31a. 1) Bh. -syam.

25 = M. II, 49; Bh. 31b/32a. 1) Bh. -gyam. 2) Bh., -yasya.

26 = M. II, 50; Bh. 32b/33a. 1) Bh., bhaiksam; Bh., bhaiksyam.

26, = Bh. 33b.

27 = M.II, 51; Bh. 34. 1) Bh. tato bhaiksyam. 2) Bh., amaya (Schreibf.).

28 = M. II, 52; Bh. 35. 1) Bh., -te; Bh., bhukte (Schreibf.).

M. 2) Bh., satvato

29 = M. II, 53; Bh. 36. 4
30 = M. II, 54. | 30 = Bh.37-38a.
31 = M. II, 55; Bh. 38b/39a. 1) Bh. tv. 2) Bh., ojas. 4

32a = M. II, 56a; Bh. 39b. 1) Bh. caitat.
32b = Bh. 40a.
33 = Bh., 40b/41a; Bh., 40bc.



3. Kapitel

Saténika uvica:
sa katham antaram pirvam annasya, dvijasattama, |
kim antaram tathdnnasya katham va tatkrtam bhavet. || 34 ||
Sumantur uvaca:
purd krtayuge, rajan, vaisyo ’bhit punyakarmakrt! |
Dhanavardhananama vai samrddho dhanadhanyatah. | 35 |

nidaghakale, rdjendra, sa krtva vai$vadevikam |
saputrabhratrbhih sardham tatha vai mitrabandhubhih || 36 ||
aharam kurute, rajan, bhaksyabhojyasamanvitam. |

atha tad bhufijatas tasya annam $abdo mahéan abhut | 37 ||
karunah, Kurusardila, atha tam sa pradhavitah |

tyaktva sa bhojanam yéavan nigkranto grhabahyatah. || 38 ||
atha sabdas tiro bhiitah sa bhiiyyo grham agatah |

tam eva bhéjanam grhya aharam krtavan, nrpa. || 39 |
bhuktasesam, mahabaho, ahdaram sa tu bhuktavan |

bhuktva sa $atadha jatas tasminn eva ksane, nrpa. || 40 |
tasmad annam na, rajendra, asniyad antara kvacit |

na caivatyasanam kuryan na cocchistah kvacid vrajet. | 41 |

I

raso bhavaty atyasanad rasad rogah pravartate |
snanam danam japo homah pitrdevabhiptjanam |
na bhavanti rase jate na'ranam, Bharatarsabha. || 42 |

anirogyam anayusyam asvargyam catibhojanam |
apunyam lokavidvistam tasmat tat parivarjayet. | 43 ||

ato

f.).

41b

l
43

yaksabhiitapisacanam raksasam ca, nrpottama, |

gamyo bhavati vai vipra ucchisto natra samsayah. || 44 |
sucitvam &asrayet tasmac chucitvan modate divi! |
sukhena céha ramate itiyam vaidiki $rutih. || 45 |

Satanika uvaca:
sucitam iyat katham viprah katham césucitam iyat |
etan me brihi, viprendra, kautukam paramam mama. | 46 |

34 = Bh., 41b/42a; Bh., 41.

35 = Bh., 42b/43a; Bh., 42. 1) T. vasati puskare.
36 = Bh., 43b/44a; Bh., 43ab.

37 = Bh., 44b/45a; Bh., 43c/44a.

38 = Bh., 45b/46a; Bh., 44b/45a.

39 = Bh., 46b/47a; Bh., 45b/46a.

40 = Bh., 47b/48a; Bh., 46b/47a.

4la = Bh., 48b; Bh., 47b.

= M. II, 56b; Bh., 49a; Bh., 48a.

42 = Bh., 49b-50; Bh., 48b-49. 1) Bh., na-.
= M. II, 57; Bh., 51; Bh., 50.

44 = Bh., 52; Bh., 51.

45 = Bh., 53; Bh., 52. 1) Bh., -ti (Schreibf.).
46 = Bh., 54; Bh., 53.

133




e e Y A T T T O PSS T SO g Y A SN S 5 o

134 Text — I. Haupttraktat (1)

Sumantur uvaca:
upaspréya sucir vipro bhavate, Bharatarsabha, |
vidhivat, Kurusardila, bhaved vidhiparo hy atah. || 47 |
Saténika uvéca :
upasparsavidhim, vipra, kathaya tvam mamaéakhilam |
$ucitvam apnuyad yena écanto brahmano, dvija. || 48 ||
Sumantur uvaca:
sadhu prsto ’smi, rajendra, érnu vipro yatha bhavet |
$ucir, Bharatasardiila, vidhina yena va, vibho. || 49 |
anusnabhir aphenabhir

i praksélya hastau padau ca 3
4+ adbhis tirthena dharmavit | |  pranmukhodanmukho ’pi va |

§aucepsuh sarvadicamed upavidya Sucau dese

ekante pragudanmukhah. | 50 | | baéhum krtva ca daksinam |50
jainvantare, mahabaho, yajiia'satrasamanvitah |
susamau caranau krtva tatha baddhasikho, nrpa, || 51 ||
na tisthan na ca samjalpams tathé cadnavalokayan |
na tvaran kudhito! vapi tyaktva, rajan, sudaratah |

prasannibhis tathadbis tu acantah $ucitam iyat. |
ndgnabhir na saphenabhir yuktabhih kalusena ca | 53 |
varnena rasagandhabhyam hinabhir na ca, Bharata, |
sabudbudabhi$ ca tathd nicamet pandito, nrpa. || 54 ||
angusthamilasya tale |
2%  brahmam tirtham pracaksate | | Sriiyante daksine kare |
|

kayam angulimiile gre devatirtham pitrtirtham

pafica tirthéni viprasya

da-iva,m pitl‘y&lpt&y()r adhah. Xl 551‘ brahmatirtham ca, méanada, |
prajapatyam tathad canyat

55|

| tathanyat saumyam ucyate. |
angusthamiilottarato yéyam rekha, mahipate, |
brahmam tirtham vadanty etad Vasisthadya dvijottamah. || 56 |
kayam kanisthikdmile angulyagre tu daivatam |
tarjanyangusthayor antah pitryam tirtham udahrtam. |
karamadhye sthitam saumyam pradastam devakarmani. || 57 ||

| 47 = Bh.; 55; Bh., 54.
48 = Bh., 56; Bh., 55.
49 = Bh., 57; Bh., 56.

650 = M. IL; 61 | 50 = Bh.; 58; Bh., 57.
51 = Bh., 59; Bh., 58. 1) T. brahma-.

52 = Bh., 60; Bh., 59. 1) Bh. -pito; Konj. -yo.

53 = Bh.,; 61; Bh.; 60.

54 = Bh., 62; Bh., 61.
856 =M. 41,59, | 15
56 = Bh., 64b/65a; Bh., 63b/64a.

57 = Bh., 65b—66; Bh., 64b—65.

3, 5, s. pp. 135 sq.

(=]
o
T

()

= Bh., 63-64a; Bh., 62-63a.

*1




3. Kapitel 1356

devarcabaliharanam pratilksapanam eva ca |
etani devatirthena kuryét, Kurukulodvaha. || 58 |
annanirvapanam, rajams, tatha sampalva?nam, nrpa, |
lajahomam tathd saumyam préajapatyena karayet. | 59 |
} kamandaltpasparsanam dadhiprisanam eva ca |
| saumyatirthena, rajendra, sada kuryad vicaksanah. | 60 |
‘E pitfnam tarpanam karyam pitrtirthena dhimata |
l

brahmena capi tirthena sad6pasparéanam param. | 61 ||

trir acdmed apah plrvam |  ghananlgulikaram krtva
g dvih pramrjyat tato mukham | ekagrah sumana dvijah |
°  khani caiva spréed adbhir trih krtva yah pibed apo

atmanam Sira eva ca. || 62 || | ~mukhasabdavivarjitah |
: . ; |  4rnu yat phalam apnoti
|  prindti ca yatha suran. ||62]

prathamam yat pibed dpa Rgvedas tena trpyati |

yad dvitiyam Yajurvedam! tena prinati, Bharata, |

yat trtiyam Samavedam? tena prinati, Bharata. | 63 |

prathamam yan mrjed asyam daksinangusthamilatah |

Atharvavedam! prinati tena, rajan, na saméayah |

itihdsapuranani yad dvitiyam pramarjati. || 64 |

yan mirdhanam hi, rajendra, abhisificati vai dvijah |

tena prinati vai Rudram $ikham alabhya vai rsin. | 65 ||

yad aksini calabhate Ravim! prinati tena vai. |

nasikala’bhanad Vayum prinaty eva na samsayah. |

yac chrotram &labhed vipro disah prinati tena vai. | 66 ||

Yamam Kuberam Varunam Vasavam c-Agnim eva ca |

yad bahum anvalabhate etan prinati tena vai. || 67 ||

yan nadbhim anvélabhate prananam granthim eva ca |

tena prinati, rajendra, itiyam vaidiki $rutih. |

abhisificati yat padau Visnum prinati tena vai. || 68 |

yad bhiimyéc chadakam vari visarjayati, manada, |

Vasukipramukhén nagams tena prinati, Bharata. || 69 |

58 = Bh.; 67; Bh., 66. 1) Bh., pravi-.

59 = Bh.; 68; Bh., 67. 1) Bh., sapa-. 2) V. samcaya.-.

60 = Bh., 69; Bh., 68.

61 = Bh., 70; Bh, 69.

62 = M. II, 60. | 62 = Bh.; 71-72a; Bh., 70-71a.
1) V. yutan-.

63 = Bh., 72b-73; Bh., 71b-72. 1) Bh., -as. 2) Bh., -as.

64 = Bh., 74-75a; Bh., 73-74a. 1) Bh., -ah.

65 = Bh., 75b/76a; Bh., 74b/75a.

66 = Bh., 76b—77; Bh., 75b—76. 1) Bh., -vih. 2) Bh., -lam-.

538 67 = Bh., 78; Bh., 77.

68 = Bh., 79-80a; Bh., 78-79a.

69 = Bh., 80b/81a; Bh., 79b/80a.

*2, 45 p. 134,




B e e e i s i ORI ——— U

136 Text — I. Haupttraktat (1)

yad bindavo ’ntare bhiimau patantiha, naradhipa, |
bhiitagramam tatas tais! tu prinatiha caturvidham. | 70 ||
angusthena pradesdinyalabheta céksini, nrpa. |
anamikangustha'kabhyam néasikam &alabhen, nrpa. || 71 ||
madhyamangusthabhyam mukham samspréed, Bharatarsabha. |
kanisthikangusthakabhyam karnam &alabhate, nrpa, | 72 |
angulibhis tathd bahum angusthena tu mandalam |
nabhim, Kurukulasrestha, Sirah sarvabhir eva ca. || 73 |
angustho ’gnir, mahabaho, prokto Vayuh pradesini |
anamika tatha Staryah kanistha Maghavé, vibho,

Prajapatir madhyama jheya tasmad, Bharatasattama. | 74 |
evam acamya vipras tu prinati satatam jagat |
sarvasé ca devatds, tdata, lokams! capi na samsayah. |

tasméat pijyah sada viprah sarvadevamayo hi sah. | 75 ||
brahmena vipras! tirthena nityakalam upasprset |
kayatraidadika?bhyam va na pitryena kadacana. | 76 |
5* hrdgabhih piiyate viprah kanthagabhis tu bhimipah |
vai$yo ’dbhih prasitabhis tu §adrah sprstabhir antatah. || 77 |
uddhrte daksine panav

1*

upavity ucyate dvijah | | upavity ucyate budhah |
savye pracinam a'viti savyena pracinaviti
niviti kanthasajjane. | 78 || | niviti kanthasamjitel. || 78 |

mekhalam ajinam dandam upavitam kamandalum |

apsu prasya vinastani grhnitdnyani mantravat®. | 79 |
upavity dcamen nityam antarjanu, mahipate, |

evam tu vipro hy acantah $ucitam yati, Bharata. || 80 ||
yas tv etdh karamadhye tu rekha viprasya, Bharata, |
Gangadyah saritah sarva jiieya, Bharatasattama. | 81 ||
yany angulisu parvani girayas tani viddhi vai |

sarvadevamayo, rajan, karo viprasya daksinah. || 82 |

70 = Bh., 81b/82a; Bh., 80b/8la. 1) Bh., tas (Schreibf.).
71 = Bh., 82b/83a; Bh., 81b/82a. 2) Bh., -thi-.
72 Bh., 83b/84a; Bh., 82b/83a.
73 = Bh., 84b/85a; Bh., 83b/84a.
74 = Bh., 85b—-86; Bh., 84b-85.
75 = Bh., 87-88a; Bh., 86-87a. 1) Bh., -8 (Schreibf.).
76 = M.II, 58; Bh., 88b/89a; Bh., 87b/88a. 1) Bh. -pra; Konj. = M. 2)
Bh., - desaka; Bh., -desika; Konj. = M.
77 = M. 1I, 62; Bh., 89b/90a; Bh., 88b/89a.
78 =M. 1, 63.1)V. -8 &-: 78 = Bh.; 90b/9la; Bh., 89b/
90a. 1) Konj. = M.
79 = M.II, 64; Bh., 91b/92a; Bh., 90b/91a. 1) Bh. -vit.
| 80 = Bh.; 92b/93a; Bh., 91b/92a.
81 = Bh., 93b/94a; Bh., 92b/93a.
Bh., 94b/95a; Bh., 93b/94a.
* 2-4 s. pp. 134 sq.

®
)
Il




89b/

4. Kapitel

137

| hastopasparsanavidhis tavakhyato, mahipate, |
| esu sarvesu lokesu yenécénto divam vrajet. | 83 |

4. Kapitel

| Sumantur uvaca:

keéantah' sodase varse brahmanasya vidhiyate |

rajanyabandhor dvavimse
vai§yasya dvyadhike tatah. || 1 |
amantrika tu karyeyam

strindm avrd adesatah |
samskarartham Sarirasya
yathakalam yathakramam. | 2 |
vaivahiko vidhih strinam
samskaro vaidikah smrtah |
patiseva gurau vaso

grhartho ’gniparikriya. | 3 |

esa prokto dvijatinam
aupanayaniko vidhih |

utpattivyaiijakah punyah
karmayogam nibodhata. || 4 |

upaniya guruh Sisyam

Siksayec chaucam aditah | [

vaiSyasya tryadhike tatah. | 1 |
amantraka' sada karya

strinam cada, mahipate, |
samskarahetoh kayasya
yathakalam vibhagaséah. | 2 ||

samskaro naigamah smrtah |
nivased va guror vapi
grhe véagniparikriya. | 3 |

esa te kathito, rajann,

dvijatindm, mahabaho,
utpattivyafijakah parah |
karmayogam idanim te
kathayami, mahabala. |4

prathamam Saucam adiet |

acaram agnikaryam ca samdhyopasanam eva ca. | 5 |

adhyesyamanas tv acanto
yathasastram udanmukhah |
brahmafijalikrto *dhyapyo
laghuvasa jitendriyah. | 6 |

| 83 = Bh., 95b/96; Bh., 94b/95.
o E
11, 66.
il 67
. IT, 68.
. II, 69; Bh. 5b/6a.
o1 90:

Il

Il

Tt W D
Il

[I

Il
EREERRER

o
|

adhyapayet tu sacchigyan
saddcanta udanmukhah |
brahmaiijalikaro nityam
adhyapyo vijitendriyah?! |
laghuvasas tathaikagrah
sumandh? supratisthitah. |6

1 = Bh. 1. 1) Bh., -am.
2 = Bh. 2. 1) Bh., -trika.

3 = Bh.3

4 = Bh. 4-5a.

6 = Bh. 6b-7. 1) Bh., -tah

(Schreibf.). 2) Bh., -na
(Schreibf.).




BB B e o S R e s e e S

138 Text — I. Haupttraktat (1)
brahmarambhe ’vasane ca ol
padau grahyau guroh sada | | padau pajyau guroh sada | tri}
samhatya hastav adhyeyam sa hi brahmafijalih smrtah. | 7 | yo
vyatyastapanina kdaryam upasamgrahanam guroh | g4
savyena savyah sprastavyo daksinena tu daksinah. | 8 || eki
adhyesyamanam tu gurur nityakalam atandritah | S
adhisgva bho iti brayad ks
viramo ’stv iti cAramet. | 9 | | viramo ’stv iti varayet. || 9 | jlil
brah'manah pranavam kuryad ddav ante ca sarvada |
sravaty anomkrtam plirvam parastac ca visiryate. | 10 |
| érayatam cépi, rajendra, yathomkaram dvijo ’rhati. || 10, | aks
prakkillan paryupasinah pavitrai§ caiva pavitah | Br
pranayamais tribhih pttas tata? omkaram arhati. || 11 | vid
| omkaralaksanam céapi $§rpusva, Kurunandana. || 11, | Vi
akaram capy ukaram ca makaram ca Prajapatih |
vedatrayan niravrhad | vedatrayat tu nirgrhya
bhiir bhuvah svar ititi ca || 12 || upi
tribhya eva tu vedebhyah padam padam adiduhat | sal
tad ity rco ’syah savitryah Paramesthi Prajapatih. | 13 | ye
etad aksaram etdm ca japan vyahrtiptarvikam | Vie
samdhyayor vedavid vipro | samdhyayor ubhayor vipro sar
vedapunyena yujyate. | 14 | jay
sahasrakrtvas tv abhyasya bahir etat trikam dvijah | bré
mahato ’py enaso masat tvacévahir vimucyate. || 15 || ku
etaya rca visamyuktah kale ca kriyaya svaya |
brahmaksatriyavidyonir | vipraksatriyavidyonir
garhanam yati sadhusu. || 16 |
| érnugvaikamand, rajan, paramam Brahmano mukham. || 16, |
7 = M.IIL 71; Bh. 8.
8§ = M.H,%72; Bh."9.
9 = M.II 78. [ 9 = Bh. 10. I
10 = M.II, 74; Bh. 11. 1) M. T., Bh., brah-. 1§
| 10, = Bh. 12a. 1
11 = M. II, 75; Bh. 12b/13a. 1) M. T. prakti-. 2) Bh. -tas tv. 2
| 11 ;= Bh. 13b.
12 = M.II, 76; Bh. 14. 2
13 = M. II, 77; Bh. 15. 2
14 = M.11,78;: Bh. 16. 2

15 = M. II, 79; Bh. 17.
16 = M. II, 80; Bh. 18.
| 16, = Bh. 19a.




4. Kapitel 139
omkarapiirvikas tisro mahavyahrtayo 'vyayah |

tripadd caiva savitri vijieyam! Brahmano mukham. || 17 |

yo ’dhite ’hany ahany etam trini varsiny atandritah |

sa Brahma param abhyeti vayubhiitah kha'mirtiman. | 18 ||

ekaksaram param Brahma pranayamah! param tapah |

sivitryds tu param nédsti maunat satyam visisyate. | 19 |

ksaranti sarva vaidikyo w
juhotiyajatikriyah |

aksaram tv aksaram jiieyam
Brahma? caiva Prajapatih. || 20 |

vidisto dadabhir gunaih |

homa'kriya tapah?kriya
tatha danakriya, nrpa, |
aksayantah sada, rajan,
yathéha bhagavan Manuh |
avaram tv aksaram jiieyam

vidhiyajhat sada, rajaii,
japayajiio viSisyate |

nénavidhair gunoddesaih
siiksméakhyétair, nrpottama, |

upamsuh syac chatagunah
sahasro manasah smrtah. || 21 |
ye pakayajfia$ catvaro
vidhiyajfiasamanvitah | | vidhiyajiiena canvitah |
sarve te japayajfiasya kalam nérhanti sodas§im. | 22 |
japyenaiva tu samsidhyed | japad eva tu samsidhyed
brahmano natra samsayah |

kuryad anyan' na va kuryan maitro brahmana ucyate. | 23 |

upamsuh syal laksagunah

indriyanam vicaratam visayesv apaharisu

samyame yatnam atisthed vidvan yantéva vajinam. | 23, |
ekadaséndriyany ahur yani pirve manisinah

tani samyak pravaksyami yathavad anuptrvasah. | 23, |
srotram tvak caksusi jihva nasika caiva paficami
payilipastham hastapadau vak caiva dasami smrta. || 23, |

17 = M. II, 81; Bh. 19b/20a. 1) Bh. -ya.
18 M. II, 82; Bh. 20b/21a. 1) Bh., sva- (Schreibf.).
19 M. II, 83; Bh. 21b/22a. 1) Bh. -mah.
20 = M. II, 84; Bh. 22b-23. 1) Bh., tapah-. 2) Bh., homa-. 3) M. T.
Brahma.
21 = M. II, 85; Bh. 24-25a.
22 = M. II, 86; Bh. 25b/26a.
23 = M. II, 87; Bh. 26b/27a. 1) Bh., -am.
23, = M. 11, 88.
23, = M. 11, 89.
23; = M. 11, 90.

II

Il

Il




e e S T T T T AT S

<
140 Text — I. Haupttraktat (1)
buddhindriyéni paficaisam Srotradiny anupiirvasah sa
karmendriyéani paficaiva payvadini pracaksate. || 23, | ap
ekadasam mano jiieyam svagunendébhayatmakam ks
yasmiil jite jitav etau bhavatah paficakau ganau. | bi”
indriyanam prasangena dosam rcchaty asamsayam \ei
samniyamya tu tany eva tatah siddhim niyacchati. B4
na jatu kamah kamanam upabhogena §amyati nd
havisa krsnavartméva bhiiya evabhivardhate. || 23, | || ho
ya$ caitén prapnuyéit sarvan yas caitan kevalams tyajet na;
prapanat sarvakaméanam parityago visisyate. || 235 | Br
na tathaiténi S$akyante samniyantum asevaya va
visayesu pradustani yatha jiianena nityasah. | 23, || ;'i(
Vedas tyagas ca yajiias ca niyamas ca tapamsi ca ta:
na vipradustabhavasya siddhim gacchanti karhicit. ||23,, | pa.
srutva sprstva ca drstva ca bhuktva ghratva ca yo narah :
na hrsyati glayati va sa vijiieyo jitendriyah | 23,, |
indriyanam tu sarvesam yady ekam ksaratindriyam ag?
tato ’sya ksarati prajia drteh padad ivodakam. || 23,, | ad
vasde krtvéndriyagramam samyamya ca manas tatha a
sarvan samsadhayed arthan aksinvan yogatas tanum. || 23,, | ack
pirvam samdhyam japams tisthet savitrim drkadar§anat it
pascimam tu samasinah samyag rksavibhavanat. || 24 | ap
i dinasyadau bhavet parva sarvaryadau tathépara 8V
| sanaksatrd pard jhieyd apard sadivakara. | 25 ||
pirvam samdhyam japams ti- japams tisthan param samdhyam ni
sthan [ jar
naiSam eno vyapohati | ad
pasScimam tu samasino | aparam tu samasino ta;
malam hanti diva krtam. || 26 | Vic
ndpatisthati! yah pirvam dh
nopaste yas ca padcimam | | noépaste pascimam, nrpa, | tat
$ul
23, = M. 1I, 91.
23; = M. II, 92. 2"
23, = M. II, 93. 2
23, = M. II, 94. 2
23; = M. II, 95. 3
23, = M. II, 96. 3.
230 = MU, 97,
23,, = M. II, 98. 3
23,, = M. II, 99. 3
23,3 = M. II, 100.
24 = M. II, 101; Bh. 27b/28a. 3
| 25 = Bh. 28b/29a. 3

26 = M. II, 102; Bh. 29b/30a. 3




yam

4. Kapitel 141

sa §idravad bahig?karyah sarvasmad dvijakarmanah. || 27 ||
apim samipe niyato naityakam vidhim asthitah |
sivitrim apy' adhiyita gatvaranyam samahitah. || 28 |

Vedopakarane caiva | Vedopakarane, rajan,

svadhyaye caiva naityake

ninurodho ’sty anadhyaye | nétra doso sty anadhyaye
homamantresu caiva hi. || 29 | homamantresu v, vibho. | 29 |

naityake nasty anadhyayo Brahmasattram! hi tat smrtam |
Brahmahutihutam punyam anadhyayavasatkrtam. || 30 |

yah svadhydyam adhite "bdam Rgekam yas tv adhiyita

vidhina niyatah Sucih | | vidhind niyato dvijah |

tasya nityam ksaraty esa | tasya nityam ksaraty esa

payo medho® ghrtam madhu. payo medhyam! ghrtam madhu.
I31] | 31 |

agnindhanam bhaiksacaryam agnisuériisanam bhaiksam

adhahSayyam guror hitam |

d samavartanat kuryat krtolpanayano dvijah. || 32 |

acaryaputrah $usrtsur | acaryaputra$usrasam!

jianado dharmikah $ucih |

aptah $akto ‘rthadah sadhuh ’ aptah éakto ‘nnadah sadhuh

svo 'dhyapya dasa dharmatah. | svadhyapya? dasa dharmatah.
18] | EX

néprstah kasyacid briiyan na cinyayena prechatah |

janann api hi medhavi jadaval loka dcaret. | 34 |

adharmena ca yah praha ya$§ cAdharmena prechati |

tayor anyatarah praiti

vidvesam vadhigacchati. || 35 | | vidvesam va nigacchati. || 35 |

dharméarthau yatra na syatam $uériisd vapi! tadvidha |

tatra vidya na vaptavya | na tatra vidya vaptavya

Subham bijam ivésa?re. | 36 ||

27 = M. II, 103; Bh. 30b/31a. 1) M. T. na tisthati tu. 2) Bh.; -hih-.

28 = M. II, 104; Bh. 31b/32a. 1) Bh., adhy (Schreibf.).

20 =M.1I, 105. | 29 = Bh. 32b/33a.

30 = M. II, 106; Bh. 33b/34a. 1) Bh. -satram.

ol = M. 711, 107. 1) T-idadhi: ’ 31 = Bh. 34b/35a. 1) Konj. =

M.

32 = M. II, 108; Bh. 35b/36a. 1) Bh., -tanat krto (Schreibf.).

33 = M. II, 109. 33 = Bh. 36b/37a. 1) Konj. =
* M. 2) Konj. = M.

3¢ = M. II, 110; Bh. 37b/38a.

35 = M.II, 111. | 35 = Bh. 38b/39a.

36 = M.II, 112; Bh.; 39b/40a; Bh., 39bc. 1) Bh. cépi. 2) Bh., -kha-.




23— G i e e i i R ——

142 Text — I. Haupttraktat (1)
vidyayaiva samam kamam martavyam brahmavadina | na
apady api hi ghordyam na tv enam i'rine vapet. | 37 | tas
vidya brahmanam ity aha §evadhis te? smi raksa mam | bh
astiyakaya mam ma das | asliyakdya ma pra®das né
tatha syam viryavattama. || 38 | ay
| $evam sukham usantiha kecij jiidnam pracaksate | ak
tau dbarayati vai yasméac chevadhis tena socyate. | 39 | V0
yam eva tu §ucim vidya' niyatam brahmacarinam | nd

tasmai mam briihi vipraya nidhipayapramadine. | 40 |
brahma yas tv ananujiiatam adhiyanad avapnuyat |

2 laukikam vaidikam vapi tathddhyatmilkam eva ca
sa brahmasteyasamyukto | sa yati narakam ghoram
I narakam pratipadyate. | 41 | | rauravam bhimadaréanam. | 41 | br
| [anumatratmakam deham sodasardham iti smrtam.] | va,
adadita yato jianam tam pirvam abhivadayet. | 42 || na
sdvitrisaramatro! pi varam? viprah suyantritah | bh
nayantritas trivedo ’pi sarvasi sarvavikrayi. || 43 ab
Sayyasalne ’dhyacarite §reyasd na samaviset | pe
Sayyasanastha$ caivai’nam pratyutthayabhivadayet. | 44 | i
irdhvam prana hy utkramanti ytnah sthavira agate! | tal
pratyutthanabhivadabhyam punas tan pratipadyate. | 45 | sul
abhivadanasgilasya nityam vrddhopasevinah | ma
catvari tasya vardhanta | catvari samyag vardhante fv:
ayuh prajia yaéo balam. | 46 | a8
abhivadat param vipro i abhivadaparo vipro s
jyayamsam abhivadayan | | jyayamsam abhivadayet | L
asau namaham?! asmiti svam nama? parikirtayet. | 47 || l\;]
oh
say
37 = M.TI, 113; Bh., 40b/41a; Bh., 40. 1) Bh. i-.
38 = M. II, 114; Bh., 41b/42a; Bh., 41. 1) M. T. e-. 2) M. T. -dhis te. 3)
Bh., pra-. viy
| 39 = Bh., 42b/43a; Bh., 42.
40 = M. II, 115; Bh., 43b/44a; Bh., 43. 1) Bh. -yan. 48
4lab= M. II, 116a, 117a; Bh., 44b/45a; Bh., 44/45a. &
1) Bh.; -ma-. ‘E(
4le = M. II, 116b. |  4le = Bh. 45b. 8]
| 42a = Bh. 46a.
42b = M. II, 117b; Bh. 46b. =
43 = M.1II, 118; Bh. 47. 1) M. T. -matrasaro. 2) Bh. -ro. 3
44 - M. II, 119; Bh. 48. 1) Bh., -$a- (Schreibf.). 2) Bh. -ve- (Schreibf.). &
45 = M. II, 120; Bh. 49. 1) M. T. ayati. "
46 = M. II, 121; Bh. 50. i

47 = M. II, 122; Bh. 51. 1) Bh., asau ndmam (Schreibf.). 2) Bh. svanama. 5¢




4. Kapitel 143

namadheyasya ye kecid abhivadam na janate |

tan prajfio "ham iti briyat striyah sarvas tathaiva ca. | 48 |

bhohsabdam kirtayed ante svasya namno ’bhivadane |

ndmnam' svariipabhavo hi bhobhava rsibhih smrtah. | 49 |

gyusman bhava saumyéti vacyo vipro ’bhivadane

akdra$ cisya namno ‘nte vacyah piirvaksarah plutah!. | 50 |

yo na vetty abhivadasya viprah pratyabhividanam |

nibhi vadyah sa vidusad yatha §adras tathaiva sah. | 51 |
abhivade krte yas tu na karoty abhivadanam |

asir va, Kurusardiila, sa yati narakam dhruvam. | 52 I
j abhiti bhagavan Vispur vadayamiti Samkarah |
| dvav eva pujitau tena yah karoty abhivadanam. | 53 |
41 | brahmanam kusalam prechet ksatrabandhum andmayam |
vaiSyam ksemam samagamya $iidram arogyam eva ca.l | 54 |
na vacyo' diksito namna yaviyan api yo bhavet |

bhobhavatpiirvakam tv enam bhobhavatpirvakatvena
abhibhaseta dharmavit. | 55 | iti Svilyambhuvo ’bravit. || 55 ||
parapatni tu ya stri syad J parapatni tu ya, rajann,
asambaddha ca'! yonitah |

tam briiyad bhavatityevam | vaktavya bhavatityevam

subhage bhaginiti ca. | 56 |

matulams ca pitrvyams ca | pitrvyan matulan, rajad,
§vasuran rtvijo gurtin | | chvaéuran rtvijo gurin |

asdv aham iti briyat

pratyutthdya yaviyasah. | 57 | |  pratyutthaya jaghanyajah. | 57 |

matrsvasd matulani §vasrir atha pitrsvasa |

sampiijya gurupatnivat! samas ta gurubharyaya. | 58 ||

bhratur bhary6pasamgrahya | jyesthasya bhratur ya bharya
savarnahany ahany api |

pljayan prayato vipro

\
be. 3) f yati Visnusado, nrpa, |
\'iprosya tﬁpasamg ahya | pravasad etya sampijya
48 = M. II, 123; Bh. 52.
49 = M. II, 124; Bh. 53. 1) Bh. namnah.
50 = M. II, 125; Bh. 54. 1) M. T. -raplutah.
51 = M. II, 126; Bh. 55.
52 = Bh. 56.
| 53 = Bh. 57.
5 = M. II, 127; Bh. 58. 1) Bh. tu.
of.). % = M.II, 128. 1) T. avacyo. | 85 = Bh:60;

(=
(=~}
I

= M. II, 129; Bh. 60. 1) Bh. tu.
Ple =M, TT:130; | 87: = 'Bh.61.
ama. 5 = M.II, 131; Bh. 62. 1) Bh. -ni ca; Konj. = M.




SRS 1 G S 5 ] et
v . VAR Y Y T A A n——
A g T RS TS e e o

o
144 Text — I. Haupttraktat (1)
jhatisambandhiyositah. || 59 || up:
pitur bhaginyam matus ca pitur ya bhagini, rajan, Ve
jyayasydm ca svasary api | matu$ capi, viséam pate, sak
dtmano bhagini ya ca
jyestha, Kurukulodvaha, || 60 | tan
matrvad vrttim atisthen sada sulmatrvad vrttim
mata tabhyo gariyasi. | 60 | atisthed, Bharatottama, | eka
gariyasi tatas tabhyo yo
mita jileyd, narddhipa. | 61 | nis
| putramwitrabhéagineya drastavya hy atmana samah. || 61, | val
dagabdalkhyam paurasakh?yam paficibda’khyam kalabhrtam | e
tryabdapiirvam rotriyanam | abdaptrvam $rotriydnam -
sval®penépi svayonisu. | 62 | agn
brahmanam dagavarsam cal val
¢atavarsam ca? bhiimipam | | dadadvarsam ca bhiimipam | %
pitdputrau vijaniyad brahmanas tu tayoh pita. | 63 | o
ityevam ksatriyapita vai§yasyapi pitdmahah | upa
prapitamahas ca $adrasya prokto vipro manisibhih. || 64 | dcd
vittam bandhur vayah karma vidya bhavati paficami \ ik
etani manyasthanani gariyo yad yad uttaram. | 65 | oid
paficanam trisu varnesu | paficinam trisu varge'su \Cxtp
bhiiydmsi gunavanti ca | e
yatra syuh so ’tra manarhah | yasya syuh so 'tra manarhah kit
§tdro ’pi daséamim gatah. | 66 | n
cakrino dasamisthasya rogino bharinah striyah | ok
snatakasya ca! rajfia$ ca panthd deyo varasya ca. | 67 | vid
tesdm tu samavetanam esam samaéagame, tata, utp

piijyau snitakapéarthivau |

|
ményau snatakaparthivau | \
\ abhyam samagame, rajan,

rajasnatakayor eva
snatako nrpamanabhak. | 68 |

59 = M. II, 132; Bh. 63-64a.

60 = M. II, 133. 60 = Bh. 64b/65a. 69
61 = Bh. 65b/66a. 1) Bh,,sva. | 10

61, = Bh. 66b. 7

62 — M. II, 134; Bh. 67. 1) Bh., -astda- (Schreibf.). 2) Bh. -samkh 72
(Schreibf.). 8) Bh., -asta- (Schreibf.). 4) M. T. -am al. 73

63 = M. II, 135; Bh. 68. 1) M. T. tu. 2) M. T. tu. 3) Bh.,, Konj. = M. 74
| 64 = Bh. 69. 15
656 = M. II, 136; Bh. 70. 76
11

.II, 137; Bh. 71. 1) Konj. = M.
. I1, 138; Bh. 72. 1) Bh. tu.
. I1, 139; Bh. 73.

oo
ACRCN
I

2ERRR



4. Kapitel 145

upaniya tu yah Sisyam adhyapayed yas tu &isyam
vedam adhyapayed dvijah | krtvépanayanam dvijah |
sakalpam sarahasyam ca sarahasyam sakalpam ca
vedam, Bharatasattama, |
tam dcaryam pracaksate. || 69 | tam acadryam, mahabaho,

pravadanti manisinah. || 69 ||
ekadeSam tu vedasya vedangany api va punah |
yo 'dhyapayati vrttyartham upadhyayah sa ucyate. | 70 |
nisekadini karmani | nigekadini karyani
yah karoti yathavidhi | yah karoti, nrpottama, |
sambhavayati cAnnena adhyapayati cdnyena
sa vipro gurur ucyate. | 71 ||
agnyddheyam pakayajfian agnistomadikan makhan |
yah karoti vrto yasya sa tasya rtvig ihocyate. | 72 ||
ya @vrnoty avitatham brahmana éravanav ubhau |
sa matd sa pitd jiieyas tam na druhyet kada'cana. | 73 ||

|
|

upadhyayan dasécarya | upadhyaya dasacarya
dcdryanam Satam pita |
sahasram tu pitfn mata | sahasrena pitur mata

gauravenatiricyate. | 74 |

utpddakabrahmada'tror gariyan brahmadah pita |
brahmajanma hi viprasya pretya céha ca $asvatam. | 75 [
kimdn mata pita cainam yad utpadayato mithah [
sambhiitim tasya tam vidyad yad yonav abhijayate. | 76 |
acdryas tv asya yam jatim | A&caryas tasya tam! jatim
vidhivad vedaparagah |

utpadayati savitrya sa satya sijaramara. | 77 |
upadhyayam aditah krtva ye ptijyah kathitas tava |
mahégurur, mahabaho, sarvesam adhikah smrtah. || 78 ||
sahasrasatasamkhyo ’sau! dcaryanam idam matam |
caturnam api varnanam sa mahagurur ucyate. | 79 |

69 = M. II, 140. | 69 = Bh., 74-75a; Bh., 74.
70 = M. II, 141; Bh., 75b/76a; Bh., 75.

7 = M. II, 142; Bh., 76b/77a; Bh., 76.

2 = M. II, 143; Bh., 77b/78a; Bh., 717.

73 = M. II, 144; Bh., 78b/79; Bh., 78. 1) Bh. T. katham-.

4 = M. II, 145; Bh., 79b/80a; Bh., 79.

75 = M. II, 146; Bh., 80b/81a; Bh., 80. 1) Bh., -ga- (Schreibf.).

76 = M. II, 147; Bh., 81b/82a; Bh., 81.

17

= M. II, 148; Bh., 82b/83a; Bh., 82. 1) Konj. — M.
78 = Bh., 83b/84a; Bh., 83.
79 = Bh., 84b/85a; Bh., 84. 1) Bh., ’sav.




N A s T ] el
! B 0 I o T T S P

146 Text — I. Haupttraktat (1)
Satanika uvaca:

l
| ya ete bhavata proktda upadhyayamukha dvijah |
| vidita eva me sarve na mahagurur eva hi. | 80 |

Sumantur uvaca:
jayopajivi yo viprah sa mahagurur uc rate. |
astddada puranini Ramasya caritam tatha || 81 |
Visnudharmadayo dharmah Sivadharma$ ca, Bharata, |
Karsnam Vedam paficamam tu yan Mahabhératam smrtam | 82 |
$rawta* dharmaé ca, rajendra, Naradokta, mahipate, |
jayéti nama etesam pravadanti manisinah. || 83 ||
evam viprakadambasya dharakah pravarah smrtah. |
yas tv etdni samastani purananiha vindati | 84 |
Bharatam ca, mahibaho, sa sarvajiio mato nrpam |
tasmat sa pijyo, rijendra, varnair vipradibhih sada. |

kim tvayd na $rutam vikyam yad dha bhagavan Vibhuh. | 85 |

alpam va bahu va yasya §rutasyoOpakaroti yah

tam apiha gurum vidyac chrutopakriyaya ta 7al. || 86 |

brahmasya janmanah kartd svadharmasya ca gasita |

balo ’pi vipro vrddhasya pita bhavati dharmatah. | 87 |

adhyapayamasa pitfii chisur Angirasah Kavih |

putraka iti hovaca jianena parigrhya tan. | 88 |

te tam artham aprcchanta devan agatamanyavah |

devaé caitan® sametyocur

nydyyam vah siSur uktavan.
| 89 |

ajfio bhavati vai balah pita bhavati mantradah |

ajfiam hi balam ity ahuh pitéty eva tu! mantradam. | 90 |

|

anyayyam? $isur uktavan | 89 |

‘ 80 = Bh., 85b/86; Bh., 85.
| 81 = Bh., 87; Bh., 86.
| 82 = Bh., 88; Bh,, 87.
| 83 = Bh., 89; Bh., 88. 1) V. saura.
84 — Bh., 90; Bh., 89.
85 — Bh., 91-92a; Bh., I, 4, 90-91a.
86 — M. II, 149; Bh., 92b/93a; Bh., 91be. 1) Bh.,, tatha.
87 = M. II, 150; Bh., 93b/94a; Bh., 92.
88 = M. IT, 151; Bh., 94b/95a; Bh., 93.
89 = M.II, 152. 89 = Bh., 95b/96a; Bh., 94. 1)
Bh., -tant (Schreibf.). 2) Bh,
V. na satyam; Bh., nyayysr
vai; Konj. = M.
90 — M. II, 153; Bh., 96b/97a; Bh., 95. 1) M. T. ca.

118b



4. Kapitel

147

pitamahéty jayadam ity Gcus te divaukasah |
jayo mantras tatha vedd deham ekam tridhdkrtam. || 91 ||

na hayanair na palitair
na vittena na bandhubhih |

na mitrena na bandhubhih |

rsaya$ cakrire dharmam yo ’niicinah sa no mahan. || 92 |
DAt . . I ]

vipranam jhidnato jyaisthyam
ksatriyanam tu viryatah |
vai§yanam dhanyadhanatah

brahmanaksatriyaviéam
§tidranam ca, visam pate, |
jyestham vandanti, rajendra,

\ samdeham $rnu vai yatha | 93 |

§idranam tv eva janmatah. | 93

jhianato viryato, rajan,

dhanato janmatas tatha |

silatas tu pradhana ye

te pradhana mata mama. | 94 |
na tena sthaviro! bhavati yenasya palitam §irah
yo vai yuvapy adhiyanas tam devah sthaviram viduh. | 95 |
yatha kasthamayo hasti yatha carmamayo mrgah |

_#{ya$ ca vipro ‘nadhiyanas trayas te namadharakah!. | 96 |

" yatha sandho 'phalah strisu | yatha yosa ’phala strisu
yathd gaur gavi cdphala |
yathd cajfie 'phalam danam tatha vipro ’nrco ’phalah. | 97 |

vai$vadevena ye hina atithyena vivarjitah |

sarve tu vrsala jieyah praptaveda api dvijah. | 98 |

nénrg brahmano bhavati na vanin na kusilavah |

39 | na $idrapre’sanam kurvan na steno na cikitsakah. || 99 |
avratd hy anadhiyana yatra bhaiksya'cara dvijah |

tam gramam dandayed raja corabhaktaprado hi sah. || 100 |
samtusto yatra vai viprah sagnikah, Kurunandana, |

yati saphalyatam vedair devair evam hi bhasitam. || 101 ||
vedair uktam yatha, vira, Surajyestham upetya vai |

vepante brahmana bhiimav abhyasyanti hy anagnikah || 102 ||

91 = Bh., 97b/98a; Bh., 96.
92 = M. II, 154; Bh., 98b/99a; Bh., 97.

93 - =M. II, 156. 93 = Bh.; 99b/100a; Bh., 98.
94 = Bh., 100b/101a; Bh., 99.

95 = M. II, 156; Bh.; 101b/102a; Bh., 100. 1) M. T. na tena vrddho.

9 = M. II, 157; Bh., 102b/103a; Bh., 101. 1) Bh. T. -ma bibhrati.

97 = M. II, 158; Bh., 103b/104a; Bh., 102.
94. 1) 98 = Bh., 104b/105a; Bh., 103.
) Bhy 99 = Bh.; 105b/106a; Bh., 104. Cf. Va. IIL, 3. 1) Bh. -ah pre-(Schreibf.).
yyam 100 = Bh., 106b/107a; Bh., 105. Cf. Va. III, 4. 1) Bh., -ksa.

101 = Bh., 107b/108a; Bh., 106.

102

Bh.; 108b/109a; Bh., 107ab.

11 Lész16, Parallelen




A T e e S g —
o o A B A T . T U e AT S T A T e e i o

148 Text — I. Haupttraktat (1)

| kli§yante te kimartham hi mudha vai phalakanksaya |
| anusthanavihindnadm asméan abhyasatam bhuvi || 103 |
klesam?! hi kevalam, deva, ndsmadabhyasane phalam |

anusthanam param, deva?, asmatsvabhyasanat sada. || 104 ||

ityevam, rajagardila, veda tcur hi Vedhasam |
tasmac ca vedabhyasanad anusthanam param matam. || 105

|
I
]
catvaro va trayo vapi yad briyur vedaparagah |

sa dharma iti vijiieyo nétaresam sahasrasah. || 106 |

yad vadanti tamomiidha markha dharmam aja'natah | ah
tat papam $atadhd bhitva vaktaram anu?gacchati | 107 | v
$aucahine vratabhraste vipre vedavivarjite | pr
diyamanam rudaty annam kim maya duskrtam krtam. || 108 | :
jayo'pajivine dattam yad atmanam prapasdyati | ya
nrtyati sma tada, rajan, karam? uddhrtya, Bharata. | 109 | i
vidyatapobhyam sampanne brahmane grham agate \ B
kridanty ausadhayah sarva yasyamah paramam gatim. | 110 | nd
avratinam amantranam ajaya'nam ca, Bharata, | ya
pratigraho na datavyo na $ila tarayec chilam. || 111 | na
$rotriyayaiva deyani havyakavyani nityasah |
adrotriyaya dattdni na pitin napi devatah. | 112 |
yasya caiva grhe mirkho dire capi bahusrutah |
bahuérutaya datavyam néasti mirkhe vya'tikramah. | 113 ||
brahmanatikramo néasti miirkho jayavivarjitah! |
jvalantam agnim utsrjya na hi bhasmani hiiyate. | 114 ||
na caitad eva manyante pitaro devatas tatha | sa;
sagunam nirgunam vApi brahmanam daivatam param. || 115 | ud
nAtikramed grhasinam brahmanam viprakarmani | an
atikraman, mahabaho, rauravam yati, Bharata. || 116 | av
su
103 — Bh., 109b/110a; Bh., 107¢/108a. o
104 = Bh.; 110b/111a; Bh., 108b/109a. 1) Bh., -$o. 2) Bh., -vam. pe
105 = Bh., 111b/112a; Bh., 109bc. v

106 = Bh., 112b/113a; Bh., 110. Cf. Va. III, 7.

107 — Bh., 113b/114a; Bh., 111. Cf. Va. III, 6; Ba. I, 1, 11; M. gu
X1II, 115. 1) Bh., dharmaja- (Schreibf.). 2) Bh., vaktin evanu-.

108 = Bh., 114b/115a; Bh., 112. Cf. Va. I1I, 10a!l.

109 = Bh., 115b/116a; Bh., 113. 1) Bh., japo-. 2) Bh., karav.

110 = Bh., 116b/117a; Bh., 114.

111 = Bh., 117b/118a; Bh., 115. Cf. Va. 111, 5a; Ba. I, 1, 16a; M. 12
XII, 114a. 1) Bh., ajapa-. 12

112 = Bh., 118b/119a; Bh., 116. Cf. Va. III, 8. 12

113 = Bh., 119b/120a; Bh., 117. Cf. Va. III, 9. 1) Bh.,-khavya-.

114 = Bh., 120b/121a; Bh., 118. Cf. Va. III, 10. 1) Bh., -khe ja-
pavivarjite; Konj. -khe jayavivarjite. =

115 = Bh., 121b/122a; Bh., 119.
116 = Bh.; 122b/123a; Bh., 120. 4




4. Kapitel 149

gayatriméatrasaro ’pi brahmanah pajyatam gatah |

grhésanno visesena na bhavet patitas tu sah. || 117 |

brahmanas canadhiyanas trayas te namadharakah. || 118 ||

,
' dhanyasinyo yatha gramo yatha kipas ca nirjalah |
2
yas tv ekapanktyam visamam dadati
? snehad bhayad va yadi varthahetoh |
vedesu drstam rsibhi$ ca gitam

|  tam brahmahatyam munayo vadanti. || 119 |
ahimsayaiva bhiitinam karyam éreyo’nusasanam |
vak caiva madhura §laksna

prayojya dharmam icchata.|120| | prayojyadharmam ipsata. | 120 |
yasya vanmanasi Suddhe
samyag gupte ca sarvada | | satyagupte ca, Bharata, |

sa vai sarvam avapnoti vedantopagatam phalam. | 121 |

nirumtudah syad arto ’pi na paradrohakarmadhih |

yayasyodvijate vaca yayasyodvijate vacam
nélokyam tam udirayet. || 122 | na ca tam samudi'rayet. | 122 |

| yat karoti Subham véca procyaméand manisibhih |
$rayatam, Kurusardala, sada capi tathécyatam. | 123 ||
na tatha $asi na salilam
na candanaraso na $italacchaya |
prahladayati ca purusam
yatha madhurabhasini vani. || 124 |
sammanad brahmano nityam | arbandd brahmano nityam
udvijeta visad iva |
amrtasyéva cakanksed
avamanasya sarvada. || 125 | | apamanasya sarvada. | 125 |
sukham hy avamatah $ete sukham ca pratibudhyate |
sukham carati loke ’sminn avamanta vinadyati. || 126 |
anena kramayogena | anena vidhina, rajan,
samskrtatma dvijah Sanaih |
gurau vasan sam!cinuyad

117 = Bh.; 123b/124a; Bh., 121.
| 118 = Bh., 124bc; Bh., 122.
| 119 = Bh., 125; Bh., 123.

120 = M. II, 159. | 120 = Bh., 126; Bh., 124.
121 = M. II, 160; Bh., 127; Bh., 125.
122 = M. II, 161. 122 = Bh., 128; Bh., 126. 1) Bh.,

loko na tam vacam udi-.
123 = Bh., 129; Bh., 127.
124 = Bh., 130; Bh., 128.
125 = M. II, 162. | - 126 = Bh; 1315Bh.;:129.
126 = M. I, 163; Bh., 132; Bh., 130.




i e e e ke S ——

150 Text — I. Haupttraktat (1)
brahmadhigamikam tapah. | brahmadhigam idam? tapah. Ve
l127] | l121] |y
tapovisesair vividhair vo
vrataié ca vidhicoditaih | | vratai$ ca vividholditaih | i
vedah krtsno ’dhigantavyah sarahasyo dvijanmana. || 128 | i
vedam eva sadabhyasyet | vedam evabhyasen nityam 5
tapas tapsyan dvijottamah | | tapas tapyan dvijottamah | &
vedabhyaso hi viprasya tapah param ihocyate. | 129 | de
a haiva sa nakhagrebhyah paramam tapyate tapah |
yah sragvy api dvijo ’dhite | yah supto ’pi dvijo ’dhite
svadhyayam $aktito nvaham. | 130 | do
yo 'nadhitya dvijo vedam anyatra kurute sramam | s
sa jivann eva §iidratvam asu gacchati sanvayah. | 131
na yasya vedo na jayo! na vidyas ca, visam pate |
sa $dra eva mantavya ity aha bhagavan Vibhuh. | 132 || va
matur agre 'dhijananam | matur agre ca jananam ga
dvitiyam! maufijibandhane? | Su
trtiyam?® yajiiadiksdyam dvijasya vidhicoditam®. | 133 | ab
tatra yad brahmajanmasya mauiijibandhanacihnitam | ka
tatrasya mata savitri pitd tv dcarya ucyate. | 134 | na
vedapradanad! acaryam dy
pitaram paricaksate pitaram Manur abravit | pa
na hy asya? yujyate karma na hy asya vidyate karma
kimcid & maufijibandhanat. || 135 |
nabhivyaharayed brahma svadhaninayanad rte st
éfidrena hi samas! tivad yavad vede? na jayate. | 136 | !
krtopanayanasyéisya vratadesanam isyate
brahmano grahanam caiva kramena vidhipirvakam. | 137 | ilf
ka
127 =M. 15164 | 127 = Bh., 133; Bh., 131. 1) Bh,
’ se- (Schreibf.). 2) Konj. = M.
128 = M. II, 165; Bh.; 134; Bh., 132. 1) Bh. Konj. = M. 13
129 = M. II, 166; Bh., 135; Bh., 133. 13
130 = M. II, 167; Bh., 136/137a; Bh., 134. 14
131 = M. II, 168; Bh., 137b/138a; Bh., 135.

| 132 = Bh., 138b/139a; Bh., 136. 1) Bh., -po. 14
133 = M. II, 169; Bh., 139b/140a; Bh., 137. 1) Bh., -yo. 2) Bh., -nam.

3) Bh., -yo. 4) M. T. éruticodanat; Bh., -dhir iritah. 14
134 = M. II, 170; Bh., 140b/141a; Bh., 138/139a. 14
135 = M. II, 171; Bh., 141b/142a; Bh., 139b/140a. 1) Bh. -at tv. 2) M.T.

asmin.

136 = M.II, 172; Bh., 142b/143a; Bh., 140a/141b. 1) Bh. tu samam. 2) Bh,
-do (Schreibf.).
137 = M. II, 173; Bh., 143b/144a; Bh., 141bc.




4. Kapitel 151
yad yasya vihitam carma ‘ yat stitram cépi yac carma
| ya ya césya ca mekhala |
yo dando yac ca vasanam | vasanam cépi yo dandas
tat tat tasya vratesv api. | 138 | |

yat sitram ya ca mekhala |

tad vai tasya vratesv api. || 138 |
sevetémams tu niyaman brahmacari gurau vasan |
samniyamyéndriyagramam tapovrddhyartham atmanah. | 139 |

nityam snéatva Sucih kuryad vrndarakargipitfnam
devarsipitrtarpanam | kuryat tarpanam eva hi |

naranam ca, mahabaho,

nityam snatva prayatnatah || 140 |
devatdbhyarcanam caiva puspam toyam phalam céapi
samidadhanam eva ca. || 140 | samidadhanam eva ca
nanavidhani kasthani

mrttikam ca tatha kudan. | 141 |

varjayen madhu mamsam ca

gandhamalyara'san striyah | | gandhamalyarathan striyah |
Suktd’ni caiva sarvani praninam caiva himsanam || 142 |
abhyangam afijanam céksnor upanacchattradharanam |

kimam krodham ca lobham ca | samkalpam kamajam krodham
nartanam gitavadanam | 143 | | lobham gitam cavadanam. | 143 ||
dylitam ca janavadam ca | nartanam ca tatha dytitam
parivadam tathdnrtam | janavadam tathénrtam |

parivadam cépi, vibho,
diiratah parivarjayet |
strinam ca preksanalambham?!
upaghatam parasya ca. | 144 | | uparodham? parasya ca. | 144 |
| pumécalibhis tatha samgam na kuryat, Kurunandana. | 145 |
ekah §ayita sarvatra na retah skandayet kvacit |
kimad dhi skandayan reto

138 = M. II, 174. | 138 = Bh., 144b/145a; Bh., 142.
139 = M. II, 175; Bh., 145b/146a; Bh., 143.
140 = M. II, 176. 140 = Bh., 146b/147a; Bh., 144.

141 = Bh., 147b/148a; Bh., 145.
142 = M. II, 177; Bh., 148b/149a; Bh., 146. 1) M. T. -yam ra-. 2) Bh. $uk-
43 = M. IL 178. 143 = Bh., 149b/150a; Bh., 147.
44 = M. II, 179. 144 = Bh., 150b-151; Bh., 148-
149a. 1) Bh.; -lambam
(Schreibf.); Bh., -lambo. 2)
Bh., T. upavitam; Bh., T.
rapavitam (Schreibf.).

| 145 = Bh., 152a; Bh., 149b.




- o i e e 0 N T . Y S AW g T A TSI 32

152 Text — 1. Haupttraktat (1)
hinasti vratam atmanah. | 146 | | hinasti vratam eva tu. | 146 | ar
svapne siktva brahmacari | suptah ksaran brahmacari
dvijah $ukram akamatah | bl
snatvarkam arcayitva trih | snatvarkam arcayitva tu n
punar mam? ity rcam japet. | 147 | bl
| Manor api tathd catra ériiyate paramam vacah. | 147, | V1
udakumbham sumanaso gosakrn mrttikdm kusan | pi
ahared yavadarthani' ki
bhaiksam caharahas caret. | 148 | | bhaiksyam? cépi hi nityasah | b1
T‘ grhesu yesam kartavyam U]
‘ tan chrnusva, nrpottama. || 148 i
vedayajhair ahinanam svakarmasu rata ye vai n¢
pragastdnam svakarmasu | ‘ tatha vedesu ye ratah | o0
‘ yajiiesu capi, l‘i‘lj(‘nth":l. a]
| ye ca $raddhasamagritah | I
brahmacary ahared bhaiksam! grhebhyah prayato 'nvaham. || 149 | P
guroh kule na bhikseta b
na jhatikulabandhusu | ' svajiatilkulabandhusu | -
alibhe tv anyagehanam | alabhe tv anyagotrdnam ni
piirvam pirvam vivarjayet. | 150 s
sarvam vapi! cared gramam piirvoktanam asambhave hi
: | antyavarjam, mahabého, ity dha bhagavan .\'il)hul) | 151 | %
niyamya prayato vacam vacam niyamya prayatas tv a
abhisastams tu varjayet. | agnim Sastram! ca varjayet. | &
| caturvarnyam cared bhaiksyam! alabhe, Kurunandana. | 152 |
dirad ahrtya samidhah 1 arad ahrtya samidhah I,)I
samnidadhyad vihayasi | | samnidadhyad grhopari | ’a
siyam prata$ ca! juhuyat tabhir agnim atandritah. | 1563 l ni
akrtva bhaiksacaranam | bhaiksyalcaranam akrtva o
asamidhya ca pavakam | ‘ na tam agnim samidhya vai | o
4 7 & P
146 = M. II, 180. | 146 = Bh., 152b/153a; Bh., 150.
147 = M. II, 181; Bh., 153b/154a; Bh., 151. 1) Bh., bham (Schreibf.).
| 147, = Bh., 154b; Bh., 152a. I
148 = M. II, 182. | 148 = Bh, 155-156a; Bh, 1
| 152bc-153a. 1) Bh., -an hi. 2) 1¢
} Bh., -ksam. I
149 = M. II, 183; Bh., 156b-157; Bh., 153bc-154a. 1) Bh., -ksyam. 1
150 = M. II, 184; Bh., 158; Bh., 154b/155a. 1) Bh., -ta (Schreibf.). 1
151a = M. II, 185a; Bh., 159a; Bh., 155b. 1) Bh. capi. 1t
| 1561b = Bh.; 159b; Bh., 155¢.
152a = M. II, 185b. 152a = Bh., 160a; Bh., 156a. 1) 1
i Ronj =M. Y
| 152b = Bh.; 160b; Bh., 156b. 1) Bh., -ksam. u

153 = M. 11, 186; Bh., 161; Bh., 157. 1) Bh. -as tu.




, 150,

Bh,

hi. 2)

6a. 1)

4. Kapitel 153

anaturah saptaratram avakirnivratam caret. | 154 |

| vartanam césya bhaiksye'na pravadanti maniginah |
bhaiksena vartayen nityam | tasmad bhaiksena vai nityam
naikannadi bhaved vrati |
bhaiksena vratino vrttir upavasasama smrta. | 155 |
yratavad devadaivatye | daivatye vratavad, rajan,
pitrye karmany atha rsivat |
kiamam abhyarthito ’éniyad vratam asya na lupyate. | 156 |
brahmanasyaiva karmaitad brahmanasya, mahabaho,
upadistam manisibhih | karma yat samudahrtam |
rajanyavai§yayor naitat
naitat karma pracaksate. | 157 | panditaih, Kurunandana. || 157 ||
eoldito guruna nityam

1
|
\

rijanyavaiSyayos tv eva

codito ’codito vapi
guruna nityam eva hi |
kuryad adhyayane yogam acaryasya hitesu ca. | 158 |

garfram caiva vacam ca | buddhindriyani manasa

buddhindriyamanamsi ca | | Sariram vdcam eva hi |
niyamya prafijalis tisthed viksamano guror mukham. | 159 |
nityam uddhrtapanih syat sadhvacarah susam'ya’tah |
asyatam iti coktah sann asitdbhimukho® guroh?. | 160 |

|
apraco’dita eva va | i

hinannavastravesah syat ‘ vastravesais tathannais tu
sarvada gurusamnidhau | | hinah syad gurusamnidhau |
uttisthet prathamam césya

caramam caiva samviset. | 161 | | jaghanyam capi samviset. | 161 |

pratiSravanasambhase

Saydno na samacaret | talpastho na samacaret |
nisino na ca bhuifijano ‘ na casino na bhuiijano

na tisthan na paranmukhah. || 162 |

asinasya sthitah kuryad abhigaccham$ ca' tisthatah |
pratyudgamya tv avrajatah | pratyudganta tu vrajatah
pascad dhavams ca? dhavatah || 163 |

154 — M. II, 187; Bh., 162; Bh., 158. 1) Bh., -ksa-.

155 = M. II, 188; Bh., 163-164a; Bh., 159-160a. 1) Bh., -kse-.

156 = M. II, 189; Bh., 164b/165a; Bh., 160bec.

157 = M. II, 190. | 157 = Bh., 165b/166a; Bh., 161.
158 = M. II, 191; Bh., 166b/167a; Bh., 162. 1) M. T. no-. 2) M. T. -no-.
159

= M. II, 192; Bh., 167b/168a; Bh., 163.
160 = M. II, 193; Bh., 168b/169a; Bh., 164. 1) Bh. -as tu sam-. 2) M. T.
-samvr-. 3) Bh., -kham. 4) Bh.; -rau; Bh., -rauh (Schreibf.).

161 = M. IT; 194. | 161 = Bh., 169b/170a; Bh., 165.
162 = M. I, 195; Bh., 170b/171a; Bh., 166.
163 =

M.II, 196; Bh., 171b/172a; Bh., 167. 1) M. T. -ams tu. 2) M. T. -amstu.




T T O i AT~ gt T G A PSS . e et

154 Text — I. Haupttraktat (1)

paranmukhasyabhimukho dirasthasyéitya cantikam |

pranamya tu Sayanasya | namaskrtya $ayanasya
nidese caiva tisthatah. | 164 | | nidese tisthet sarvada. | 164 I
nicam Sayyasanam casya

nityam syad gurusamnidhau | | sarvada gurusamnidhau |
guros tu' caksurvisaye na yathestasano bhavet. | 165 |

nddahared asya nama namoccaranam evasya
paroksam api kevalam | paroksam api, suvrata,

na caivasyanukurvita na cainam anukurvita
gatibhasitacestitam. | 166 || gatibhasanacestitaih. || 166 |
guror yatra parivado parivadas tatha ninda

ninda vapi pravartate

guror yatra pravartate |
karnau tatra pidhatavyau gantavyam va tato 'nyatah. || 167 ||

parivadat kharah syat tul parivadad rasabhah syat
§va vai bhavati nindakah | sarameyas tu nindakah |

paribhokta krmir bhavati kito bhavati matsari. || 168 |
diirastho narcayed enam na kruddho nantike striyah |

yanasanastha$ caivainam | yanasanagato, rajann,
avaruhyabhivadayet. | 169 |
prativate ‘nuvéte ca | pratikile samane tu

nisita guruna saha |
asamsrave caiva guror | adrnvati gurau, rajan,
na kimeid api kirtayet. | 170 |
go’§vostrayanaprasadaprastaresu katesu ca |
asita guruna sardham §ilaphalakanausu ca. || 171 |
guror gurau samnihite guruvad vrttim acaret |
na canisrsto guruna svan gurian abhivadayet. || 172, |
vidyagurusv etad eva nitya vrttih svayonisu |

pratisedhatsu cadharmad dhitam copadisatsv api. | 172, ||
sreyahsu guruvad vrttim nityam eva samacaret [|172; |

164 = M.II, 197. | 164 = Bh., 172b/173a; Bh., 168.

165 = M. II, 198; Bh., 173b/174a; Bh., 169. 1) Bh. -0f ca.

166 = M. II, 199. | 166 = Bh., 174b/175a; Bh., 170.

167 = M. II, 200; Bh., 175b/176a; Bh., 171.

168 = M. II, 201; Bh., 176b/177a; Bh., 172. 1) M. T. parivadat kharo

bhavati (hypermetrisch!).
169 = M. II, 202; Bh., 177b/178a; Bh., 173.
170 = M. II, 203; Bh., 178b/179a; Bh., 174.
171 = M. II, 204; Bh., 179b/180a; Bh., 175.
172a = M. II, 205a; Bh., 180b; Bh., 176a.

172, = M. II, 205b.

172, = M. II, 206.

172 = M. II, 207a.

I

Il

=]

al

f—



170.

haro

4. Kapitel 155

suruputresv atharlyesu guro§ caiva svabandhusu. || 172 |
gurug : yesu g su. || I
balah samanajanma va

éisyo va yajfiakarmani | | visisto yajiiakarmani |
adhyapayan gurusuto guruvan manam arhati. | 173 |
utsidanam ca gatranam | utsadanam athanganam
sna'panocchistabhojane |

padayo$ cidvanejanam. || 174 || guruputresu varjayet. | 174 |
guruvat pratipiijyah syuh | guruvat pratip@ijyas tu
savarnd guruyositah |

na kuryad guruputrasya l padayor nejanam, rajan,

asavarnas tu sampijyah pratyutthanabhivadanaih. | 175 |
abhyafijanam sndpanam ca! gatrotsadanam eva ca |
gurupatnya na karyani ke§anam ca prasidhanam. | 176 ||

gurupatni tu yuvatir | gurupatnim tu yuvatim
nabhivadyéha padayoh | nabhivadye'ta padayoh |

pirnavimsativarsena gunadosau vijanata. | 177 ||

svabhava esa narinam naranam iha diisanam |

ato 'rthan na pramadyanti

pramadasu vipa$citah. | 178 | | pramadyas tu! vipascitah. | 178 |
avidvamsam alam loke vidvamsam api va punah |

pramadd hy utpatham netum kamakrodhavasanugam. || 179 ||
matrd svasrd duhitrd va na viviktasano bhavet |

balavan indriyagramo vidvamsam api karsati. || 180 ||

kamam tu gurupatninam | rajendra, gurupatninam
yuvatindm yuva bhuvi |

vidhivad vandanam kuryad asav aham iti bruvan. || 181 |
viprogya padagrahanam | vipro ’syal! padagrahanam
anvaham cébhividanam |

172b = M. II, 207b; Bh., 181a; Bh., 176b. 1) Bh. -resu cér-.

173 = M. II, 208; Bh., 181b/182a; Bh., 177.

174 = M. 11, 209. 174 = Bh., 182b/183a; Bh., 178.
‘ 1) Bh., stha- (Schreibf.).

175 = M. II, 210; Bh., 183b/184a; Bh., 179.

176 = M. II, 211; Bh., 184b/185a; Bh., 180. 1) Bh., ca snapanam.

177 = M. II, 212; Bh., 185b/186a; Bh., 181. 1) Bh., -vade-.

18 =M. II, 213. 178 = Bh., 186b/187a; Bh., 182.
1) Bh. T. pratipadya; Bh.,
V., Konj. = M.

179 = M. II, 214; Bh., 187b/188a; Bh., 183.

180 = M. II, 215; Bh., 188b/189a; Bh., 184.

181 = M. II, 216; Bh., 189b/190a; Bh., 185.




e e A L e e L S PO U ——————

156 Text — I. Haupttraktat (1)
gurudaresu kurvita satam dharmam anusmaran. | 182 ||
yatha khanan khanitrena

naro vary adhigacchati | | jalam apnoti manavah |

tatha gurugatam vidyam Suérasur adhigacchati. | 183 |
mundo va jatilo va syad

athava syac chikhajatah | | athava syac chikhi jati! |
nainam grame 'bhinimlocet | naifnam grame ’bhinimloced
siryonabhyudiyat kvacit. | 184 | | arko nadbhyudiyat kvacit. | 184

tam ced abhyudiyat siryah $ayanam kamaka'ratah |

nimloced vapy avijiianaj | nimloced vapy abhijfianaj
japann upavased dinam. | 185 |
siiryena hy dl)hlllllnlll]\tdh Sayano ’bhyuditas ca yah |
prayascittam akurvano yuktah sydn mahatainasa. | 186 |
acamya prayato nityam | upaspréya, maharaja
ubhe samdhye samahitah |

Sucau dese japafi japyam upasita yathavidhi. | 187 |
yadi stri yady avarajah éreyah kimcit samacaret |

tat sarvam acared yukto

yatra visyaramenmanah. || 188 | | yatra va ramate manah. || 188 |
dharmarthav ucyate §reyah kamarthau dharma! eva ca? |

artha evéha va Sreyas

trivarga iti tu sthitih. || 189 | trivarga iti samsthitih. || 189 |
acaryas ca pita caiva pitd mata tatha bhrata
mata bhrata ca purvajah | acaryah, Kurunandana, |

nértendpy avamantavya brahmanena visesatah. | 190 ||
acaryo Brahmano mirtih pita murtih Prajapateh |

mata prthivya mirti§ ca maéatapy athaditer mirtir
bhratd svo mirtir &atmanah. bhratd syan mirtir atmanah.
191 | | 101

182 = M. II, 217; Bh., 190b/191a; Bh., 186. 1) Bh. Konj. = M.
183 = M. II, 218; Bh., 191b/192a; Bh., 187.

184 = M. II, 219. 184 = Bh., 192b/193a; Bh., 188
1) Ko n] =ML,
185 = M. II, 220; Bh., 193b/194a; Bh., 189. 1) M. T. -ca-.

186 = M. II, 221; Bh., 194b/195a; Bh., 190.
187 = M. II, 222; Bh., 195b/196a; Bh., 191.
188 = M. II, 223.

189 = M. II, 224. 2) T. va.

1) Bh. -am.
190
191

. II, 225; Bh.; 198b/199a; Bh., 194.
. I, 226. | 191 = Bh., 199b/200a; Bh., 195

188 = Bh., 196b/177a; Bh., 192
189 = Bh., 197b/198a; Bh., 193.



nah.

188.

4. Kapitel 167

yam! matapitarau kleSam sahete sambhave nrnam |

;m tasya nigkrtih akya kartum varsasatair api. | 192 |

tayor nityam priyam kuryad

dcaryasya ca sarvada | | 4&caryasya ca, Bharata, |
tesv eval trisu tustesu tapah sarvam saméapyate. | 193 |

tesim trayanam Susriisa paramam tapa ucyate |

na tair anabhyanujfiato dharmam anyam samacaret. || 194 |
ta eva hi trayo lokas ta eva traya asramah |

ta eva hi! trayo vedas ta evoktas trayo ‘gnayah. || 195 |

pitd vai garhapatyo ’gnir mata vai garhapatyagnih
matignir daksinah smrtah | pitd vai daksinah smrtah |

gurur ahavaniyas tu' sagnitretd gariyasi. | 196 |

trisv apramadyann etesu trisu tustesu caitesu

triml lokan vijayed grhi | triml lokafi jayate grhi |
dipyamanah svavapusd devavad divi modate. | 197 |

imam lokam matrbhaktya imam lokam pitrbhaktya
pitrbhaktya tu madhyamam | matrbhaktya tu madhyamam |
guru$usrisaya caival

Brahmalokam samasnute. | 198 | | gacchec Chakrasalokatam. || 198 ||

sarve tasyaldrta dharma yasyaite traya adrtah |

anadrtas tu yasyai®te sarvas tasyaphalah kriyah. || 199 |
yavat trayas te jiveyus tavan ndnyam' samacaret |

tesv eva nityam Sudriisdm kuryat priyahite ratah. | 200 |
tesam anuparodhena

paratryam yad yad acaret | | pavitram! yad yad acaret |
tat tan nivedayet tebhyo manovacanakarmabhih. | 201 |
trisv etesv itikrtyam hi purusasya samapyate |

esa dharmah parah saksad upadharmo 'nya ucyate. | 202 |
sraddadhanah §ubham vidyam adaditadvarad api |

antyad api param dharmam striratnam duskulad api. | 203

192 = M. II, 227; Bh., 200b/201a; Bh., 196. 1) Bh. yan.
193 = M. II, 228; Bh., 201b/202a; Bh., 197. 1) Bh. tesu hi.
194 = M. II, 229; Bh., 202b/203a; Bh., 198.

195 = M. II, 230; Bh., 203b/204a; Bh., 199. 1) Bh. ca.

196 = M. II, 231; Bh., 204b/205a; Bh., 200. 1) Bh. -ya$ ca.
197 = M. II, 232; Bh., 205b/206a; Bh., 201.

198 = M.II,233.1) T.tveva. | 198 = Bh., 206b/207a; Bh., 202.
199 = M. II, 234; Bh., 207b/208a; Bh., 203. 1) Bh, tené-. 2) Bh., yenai-.
200 = M. II, 235; Bh., 208b/209a; Bh., 204. 1) Bh. -yat.

201 = M. II, 236; Bh., 209b/210a; Bh., 205. 1) Bh. T. parthakyam.

202 = M. II, 237; Bh., 210b/211a; Bh., 206.

203 = M. II, 238; Bh., 211b/212a; Bh., 207.




e 4 S 0 VN Tt AR et e A T SN ST S T e e s vem s

158 Text — I. Haupttraktat (1)

visad apy amrtam grahyam balad api subhasitam |
amitrad api sadvrttam amedhyad api kdficanam. | 204 ||
striyo ratnany atho vidya striyo ratnam nayo vidya
dharmah $aucam subhasitam |

vividhani ca $ilpani! samadeyani sarvatah?. || 205

abrahmanad adhyayanam apatkale vidhiyate

anuvrajya ca Sufrisd yavadadhyayanam guroh. || 206 |
nibrahmane gurau §isyo vasam atyantikam vaset |
brahmane cdnaniicine kanksan gatim anuttamam. | 207
yadi tv atyantikam vasam yadi tv atyantiko vaso

rocayeta guroh kule

1
|
| rocate ca guroh kule
yuktah paricared enam a Sariramoksanat. || 208

a samapteh Sarirasya yas tu Susriisate gurum |

sa gacchaty afnjasa vipro Brahmanah sadma $asvatam. | 209 |
na purvam gurave kimecid upakurvita dharmavit |

snayams tu gurunajhaptah | snanaya gurunajiiaptah
Saktya gurvartham aharet. || 210

kgetram hiranyam gam a$vam

chattropanaham antatah | | chattropanaham eva ca |
dhanyam vasamsi éakam va gurave pritim! aharet. || 211 |
acarye tu khalu prete svargate gadm parityajya

gurau, Bharatasattama, I
guruputre gunanvite

gunanvite gurusute
gurudare sapinde va gurudare ’thavi, nrpa, |
sapinde va guro$ capi

guruvad vrttim acaret. | 212 |
etesv avidyamanesu sthanasanaviharavan |
prayuiijano ’gni$uériisam sddhayed deham atmanah. | 213 |

| virasya kurvafi chusriisam yati Virasalokatam. | 213, |
evam carati' yo vipro brahmacaryam aviplutah |

204 = M. II, 239; Bh., 212b/213a; Bh., 208.

205 = M. II, 240; Bh., 213b/214a; Bh., 209. 1) M. T. $ilpani cApy adustani.

2) Bh. -dah.
206 = M. II, 241; Bh., 214b/215a; Bh., 210.
207 = M. II, 242; Bh., 215b/216a; Bh., 211.

208 = M. II, 243; Bh., 216b/217a; Bh., 212.
209 = M. II, 244; Bh., 217b/218a; Bh., 213.
210 = M. II, 245; Bh., 218b/219a; Bh., 214.
211 = M. II, 246; Bh., 219b/220a; Bh., 215. 1) Bh. -tam.
212 = M. II, 247; Bh., 220b—221; Bh., 216.

213 = M. II, 248; Bh., 222; Bh., 217ab.
| 213, = Bh., 223a; Bh., 217c.

[ %)



5. Kapitel 159

sa gacchaty uttamam sthanam sa gatva Brahmasadanam
na céhdjayate punah. | 214 | | Brahmana saha modate. || 214 |

ity esa kathito dharmah prathamam brahmacarinah |
grhasthasyéapi, rajendra, srnu dharmam asesatah. || 215 |
kale prapya vratam vipra rtuyogena, Bharata, |
prapalayan! vratam yéti Brabmasalokyatam, vibho. || 216 |
sadopanayanam sastam vasante brahmanasy tu |

ksatriyasya tato grisme prasastam Manur abravit || 217 ||
prapte saradi vaiSyasya saddpanayanam param |
ity esa trividhah kalah kathito vratayojane. || 218 |

5. Kapitel: 1-4

| Sumantur uvaca:
sattrimsadabdikam?® caryam gurau traivedikam vratam |
tadardhikam padikam va grahanantikam eva va2. | 1 |
vedan adhitya vedau va
vedam vapi yathakramam | | vedam vapi, nrpottama,
aviplutabrahmacaryo grhasthasramam avaset. || 2 ||
tam pratitam svadharmena brahmadayaharam pituh |
sragvinam talpa asinam arhayet prathamam gava. | 3 ||
gurundnumatah snatva | gurund samanujiiatah®
samavrtto yathavidhi |
udvaheta dvijo bharyam savarnam laksananvitam. | 4 |

214 = M. IT, 249. 214 = Bh., 223b/224a; Bh., 218.
1) Bh. caraty evam hi.
215 = Bh.; 224b/225a; Bh., 219.
216 = Bh., 225b/226a; Bh., 220. 1) Bh., -lapayan.
217 = Bh., 226b/227a; Bh., 221.
| 218 = Bh., 227bc; Bh., 222.
1-4 = M.III, 1-4; Bh. 1-4. 1) Bh., -éadabdadikam (Schreibf.). 2) Bh. ca. 3)
tani. Bh. Konj. = M.




I1. Stridharmah

A) Strilaksanavarnanam

5. Kapitel: 5-111

Satanika uviaca:

laksanam, dvijaéardila, strinam vada, mahamune, |

kidreglaksanasamyukta kanya syat sukhada, nrpa. || 5
Sumantur uvacs
yad uktam Brahmana purvam strilaksanam anuttamam |

éreyase sarvalokdnam $ubhasubhaphalapradam | 6 |

cf.
10a
Py

tat te vacmi, mahdbaho, érnusvaikamana, nrpa, |

$rutena yena janise kanyam $obhanalaksanam. || 7 |

|

sukhésinam suraérestham abhigamya maharsayah |
papracchur laksanam strinam yat prsto "ham tvayadhuna. | 8|
pranamya Sirasd devam idam vacanam abruvan |

bhagavan, brihi nah sarvam strindm laksanam uttamam | 9 |

|

|

éreyase sarvalokanam $ubhasubhaphalapradam

cf.
6b

prasastam apradastam ca janimo yena kanyakam. | 10 I
tesam tad vacanam $rutva Virifico vakyam abravit |

érnudhvam, dvijasardila, vacmi yusmasv asesatah. || 11 ||

pratisthitatalah! samyag raktambhojasamanvitah?
idréas? caranat dhanya® yositam bhogavardhanah®. | 12 |

| kardlair atinirmamsai riksair ardhas ranvitaih |

| daridryam durbhagatvam ca prapnuvanti na samsayah. | 13 |
angulyah samhata vrttah snigdhah stiksmanakhas tatha |
kurvanty atyantam ai§varyam rajabhavam ca yositah. | 14 I
hrasvah sujivitam hrasva’ virala vittahanaye

daridryam mialamagnasu presyam ca prthuldsu ca. | 15 |

5-6 = Bh. 5-6.
7 = Bh.; Jabs-Bhy T,
8 = Bh., 7¢/8a; Bh., 8.
9-15 = Bh., 8b/9a-14b/15a; Bh., 9-15. 1) Bh., -lau.
2) Bh., -maprabhau. 3) Bh., -$au. 4) Bh., -nau.
5) Bh., -yau. 6) Bh., -nau. 7) Konj. hrasvasu jivitam hrasvam




vam.

5. Kapitel

parasparasamadriidhais tanubhir vrttaparvabhih |

bahiin api patin hatva dasi bhavati vai, dvijah. | 16 ||
angusthonnataparvanas tungagrah komalanvitah |
ratnakaficanalabhéya viparitd vipattaye. | 17 ||
subhagatvam nakhaih snigdhair atamrai$ ca dhanadhyata |
putrah syur unnatair ebhih sustiksmais cépi rajata. | 18 |
pénduraih sphutitai riiksair nilair dhtimrais tatha kharaih |
nihsvatad bhavati strinam pitai$ cabhaksyabhaksanam. | 19 ||
gulphéah snigdha$ ca vrttas ca samaradhasiras tatha |

yadi syur niipurdn dadhyur bandhavadyaih samapnuyuh. || 20 |
asirah sarakandabhah suvrttalpatanaruhah |

janghah kurvanti saubhdgyam yénam ca gajavajibhih. | 21 ||
klisyate romajangha stri bhramaty uddhatapindika |
kakajanghd patim hanti vacata kapild ca ya'. | 22 ||

janubhi$ caiva marjarasimhajanvanukaribhih |

sriyam apya subhagyatvam prapnuvanti sutéms tatha. || 23 ||
ghatabhair adhvagé naryo nirmamsaih kulatah striyah |
siralair api himsrah syur vislistair dhanavarjitah. | 24 |
atyantakutilai riksaih sphutitagrair gudaprabhaih |
anekajais tatha romaih kesai$ capi tathavidhaih || 25 |
atyantapingala nari visatulyéti niscitam |

saptdhabhyantare papa patim hanyéan na samsayah. || 26 ||
hastihastanibhair vrttai rambhéabhaih karabhopamaih |
prapnuvanty trubhih $a$vat striyah sukham anangajam. || 27 ||
daurbhagyam baddhamamsai$ ca vardha®nam romasorubhih |
tanubhir vadham ity dhur madhyacchidresv anisata. | 28 |
samdhyéavarnam samam caru siksmaromanvitam prthu |
jaghanam Sasyate strinam ratisaukhyakaram, dvija. || 29 |
aromakam?® bhagam* yasyah samam?® suslistasamsthitam® |
api nicakulotpanna rajapatni bhavaty asau. | 30 ||
asvatthapatrasadréah karmaprsthonnatas! tatha |
sasibimbanibha$ cipi tathaiva kalasakrtih |

bhagah $astatamah strinam ratisaubhagyavardhanah. || 31 ||
tilapuspanibho ya$ ca yady agre khurasamnibhah |
dvav apy etau paraprais'yam kurvate ca daridratam. |
uliikhalanibhaih Sokam maranam vivrtdnanaih |

32 |

virtipaih puatinirmamsair gajasamnibharomabhih |
dauhsilyam durbhagatvam ca daridryam adhigacchati. | 33 |

16-30 = Bh., 15b/16a—29b/30a; Bh., 16-30. 1) Konj. -adjangha.
2) Bh., bandha-. 3) Bh., -ko. 4) Bh., -go. 5) Bh., -mah.
6) Bh., -tah.

31 = Bh., 30b-31; Bh., 31. 1) Bh., -tas (Schreibf.).
32 = Bh. 32. 1) Bh., -pres-.
33 = Bh., 33-34a; Bh., 33.

161




B e T eI oo e e P OO ——— SN

162

Text — II. Stridharméah

kapitthaphalasamkasah pino valivivarjitah! |

sphitah prasasyate strindm ninditas canyatha, dvijah. | 34 |
payodharabharanamrapracalatrivaliguruh |

madhyah $ubhévahah strindm romaréajivibhugitah. | 35 ||
panavabhair mrdangabhais tatha madhye yavopamaih |
prapnuvanti bhayavasaklesadauhsilyam idrsaih. | 36 |
avakranulbanam prstham aromasam agarhitam |

| 37 |

nanastaranaparyankaratisaukhyakaram param. | ‘

kubjam adronikam prstham romasam yadi yositah |

svapnantare sukham tasya nésti hanyat patim ca sa. | 38 |
vipulaih sukumarai$ ca kuksibhih subahuprajah |

39 |
unnatair va®libhir vandhyah?® suvrttaih kulatah striyah. |
jyam ca samapnuyat®. || 40 |

mandikakuksir ya nari rajanam sa prasuyate. |

jarakarmarata sa syat* pravr

unnaté ca nataih kgudra visamair visamasaya |
ayurai$varyasampannd vanitd hrdayaih samaih. || 41

suvrttam unnatam pinam adtronnatam ayatam |
stanayugmam idam sastam ato 'nyad asukhavaham.
unnatih prathame garbhe dvayor ekasya bhiyasi |
vame tu jayate kanya daksine tu bhavet sutah. || 43 |
dirghe tu cticuke yasyah sa stri dharta ratipriya |
suvrtte tu punar yasya dvesti sd purusam sada. | 44 |
stanaih sarpaphanakaraih §vajihvakrtibhis tatha |
daridryam adhigacchanti strivah purusacestitah |
avastabdhaghatitulya bhavanti hi tatha, dvijah. | 45 |
susamam mamsalam caru Siro'romavivarjitam |

vakso yasya bhaven narya bhogan bhunkte yathepsitan. | 46 |
himsra bhavati vakrena dauhsilyam romasena tu |
nirmamsena tu vaidhavyam vistirne kalahapriya. || 47 |
atasro raktagambhird rekhah snigdhah kare striyah |

yadi syuh sukham &pnoti vicchinnabhir anisata. || 48 |

rekha? kanisthikamulad yasyah prapta® pradesinim |

$atam ayur bhavet tasyas trayanam unnata* kramat. || 49 |

samvrttah samaparvanas tiksnagrah komalatvacah |
sama hy angulayo yasyah sa nari bhogavardhini. | 50 ||

bandhujivarunais tungair nakhair aiSvaryam apnuyat |
kharair vakrair vivarnabhaih §vetapi’tair anisata. || 51 |

raktair mrdubhir ai$varyam niéchidrangulibhir, dvijah,

sphutitair visamai ritksaih kleSam panibhir apnuyuh. || 52 |

34-44 = Bh., 34b/35a—44b/45a; Bh., 34-44. 1) Bh., valivarjitah
(Schreibf.). 2) Bh., ba-. 3) Bh., -ya (Schreibf.). 4) Bh.,
-tas tah syuh. 5) Bh., -yuh.

45 = Bh.; 45b—46; Bh., 45.

46-52 = Bh., 47-53; Bh., 46-52. 1) Konj. -ra-. 2) Bh., -khah.
3) Bh., -tah. 4) Bh., -tau. 5) Bh., -pri- (Schreibf.).



5. Kapitel 163

samarekhd yava yasim angusthanguliparvasu |

tasam hi vipulam saukhyam dhanam dhanyam tathiksayam. || 53 |
manibandho ’vyavacchinno rekhatrayavibhisitah |
dadati nacirdd eva bhogam &yus tathdksayam. | 54 |
érivatsadhvajapadmaksagajavajinivesanaih |
cakrasvastikavajrasiptirnakumbhanibhankusaih || 55 |
prasadacchatramukutair harakeytrakundalaih |
sankhatorananirytihair hastanyastair nrpastriyah. | 56 ||
yasyah panitale raktd ytapakumbhasvakun'dikah |
dréyante carane yasya yajiiapatni bhavaty asau. || 57 |
vithyadpanatulamanais tathd mudradibhih striyah |
bhavanti vanijam patnyo ratnakaficanasalinam. || 58 ||
datrayoktrayugabandhaphaloliikhalalangalaih |
bhavanti dhanadhanyadhyah krsivalajananganah. || 59 |
anunnatasirasamdhi pinam romavivarjitam |

gopucchakrti narinam bhujayor yugulam $ubham. | 60 ||
nigiidhagranthayo yasyah ktrpara? romavarjitah? |
bahavo! lalita® yasyah prasasta® vrttakomalah? || 61 |
unnatavanatas® caiva natisthila® na romasah!® |

sukhadas!! tu sada strinam saubhagyarogyavardhanah!2. || 62 |
sthiile skandhe vahed bharam romase vyadhita bhavet |
vakraskandhe bhaved vandhya kulata connatanate!®. | 63 ||
spastam rekhétrayam yasya grivayam caturangulam |
manikaficanamuktadhyam?!* sa dadhati vibhisanam. | 64 |
adhana stri kréagriva dirghagriva ca bandhaki |

hrasvagrivéd mrtapatya sthilagriva ca duhkhita. || 65 ||
anunnatd samamsa ca sama yasyah krkatika |

sudirgham &yus tv asyés tu ciram bharta ca jivati. | 66 |
nirmémséa bahumémsa ca §irala romasa tatha |

kutila vikata caiva vistirna na ca Sasyate. | 67 |

na sthiilo na kréo ’tyartham na vakro na ca romasah |

hanur evamvidhah éreyams tato 'nyo na pradasyate. || 68 |
caturasramukhi dhirtd mandaldsyasal®va bhavet |

apraja vajivaktra stri mahavaktra ca durbhaga. || 69 ||
¢vavarahavrkolikamarkatasya$ ca yah striyah |

kriiras tah papakarminyah prajabandhavavarjitah. | 70 ||
malatibakulam'®bhojanilotpalasugandhi yat |

vadanam mucyate naitat panatambilabhojanaih. | 71 |

53-71 = Bh., 54-72; Bh., 53-71. 1) Bh., Konj. -a$ cakun-. 2) Bh., -rau.
3) Bh., -tau. 4) Bh., -hii vai. 5) Bh., -tau. 6) Bh., -tau. 7) Bh.,
-lau. 8) Bh., -tau. 9) Bh., -lau. 10) Bh., -$au. 11) Bh., -dau.
12) Bh., -nau 13) Bh., -ne (Schreibf.). 14) Bh., -dyam
(Schreibf.). 15) Bh., -ya $i-; Konj. -yasi-. 16) Bh., -ktrlim-
(Schreibf.).

12 Lasz16, Parallelen




A 8 T et

B S e -
164 Text — II. Stridharméah

tamrabhah kimeid alambah! sthaulyakar§yavivarjitah |
adharo yadi tungaé ca narinam bhogadah sada. || 72 ||
sthiile kalahaéila syad vivarne catiduhkhité |

uttarosthena tiksnena vanitd catikopana. || 73 |

jihva tanutardvakra tamra dirghé ca sasyate
sthiila hrasva vivarnd ya vakrabhinnd ca nindita. || 74 |
gankhakundendudhavalaih snigdhais tungair asamdhibhih |

mistaAnnapanam apnoti dantair ebhir anunnataih. | 75 |
stiksmair atikréair hrasvaih sphutitair viralais tatha |
ritksai$ ca dubkhitd nityam vikatair bhamini bhavet. || 76 |
su?mrstadarpanambhojapiirnabimbendusamnibham |
vadanam varanarinam abhistaphaladam smrtam. || 77 ||

na sthiila na krédvakra natidirghdsamunnata |

7ah sd dhanya tu $ubhamkari. || 78 ||

idréi nasika ya
unnatd mrduld ya ca rekha $§uddhé na samgaté | !
bhriir® vaktratulya siksma ca yositdm sa sukhavaha. || 79 ||
dhanustulyabhih saubhagyam vandhya syad dirgharomabhih |
pingala samgata hrasva daridryaya na samsayah. | 80 I
nilotpaladalaprakhyair dtamrai$ carupaksmabhih |

vanitd nayanair ebhir bhogasaubhagyabhagini. || 81 |
khafijanaksl mrgaksi ca varahaksi varangana |

yatrayatra samutpanna mahantam bhogam ap*nute. || 82 |
agambhirair asamslistair bahurekhavibhusitaih | J
rajapatnyo bhavantiha nayanair madhupingalaih. | 83 I
vayasakrtinetrani dirghapangani yositam |

andvilani cariini bhavanti hi vibhitaye. | 84 ||

gambhiraih pingalai$ caiva duhkhitah syus cirayusah |

vayomadhye tyajet pranan unnataksi tu yangana. | 85 |

raktaksi visamaksi ca dhtimraksi pretalocana |

rarjaniya sada nari §vanetrd caiva daratah. || 86 |

udbhrantakaih karai$ citrair nayanais tv anganas tv iha |
madyamamsapriya nityam capala$ caiva sarvatah. | 87 I
karalakrtayah karna nabhahsabdas tu samsthitah |

vahanti vikasatkanti hemaratnavibhiisanam. || 88 |
kharostranakuloliikakapilasravanah striyah
prapnuvanti mahad duhkham prayasah pravrajanti ca. | 89 |
isadapanduganda ya suvrtta parvani tv iha |

pradastd nindita tv anya romakiipakadisita. | 90 |

ardhendupratha®mabhogam aroma tu samahitam |
bhogarogyakaram érestham lalatam varayositam. | 91 |
dvigunam parinahena lalatam vihitam ca yat |

girah pradastam narindm adhanyd hastimastaka. | 92 |

72-92 = Bh., 73-93; Bh., 72-92 1) Bh. -bhah (Schreibf.). 2) Bh., 88
(Schreibf.). 8) Bh.; bhrai (Schreibf.). 4) Bh., aé-. 5) Bhy
Konj. -ti-.

nod:
nalo
na v
nar
na |
avy:
tanu
mah
stris
hina
ksay

100
101
102
103
104

¥



5. Kapitel 165

siksmah krsna mrdusnigdhéh kuficitagrah sirorubhah? |
| bhavanti éreyase strinam anye syuh klesasokadah. || 93 |
hamsakokilavinalisikhivenusvarah striyah |
prapnuvanti bahiin bhogan bhrtyan ajfiapayanti ca. || 94 |
bhinnakamsyasvara nari kharakéakasvara ca ya |
rogam vyadhim bhayam $okam daridryam céadhigacchati. | 95 |
hamsagovrsacakrahvamattamatangagamini ]
svakulam dyotayen nari mahisi parthivasya ca. | 96 |
gvadrgalagatir nindya ya ca vayasavad vrajet |
dasi mrgagatir nari drutagami ca bandhaki. | 97 |
phalinirocandhemakunkumaprabha eva ca |

varnah $ubhakarah strinam ya$ ca diarvankuropamah. || 98 |

mrdini mrduromani ndtyantasvedaja®ni ca |

| surabhini ca gatrani yasam tah pajitah striyah. || 99 |

nodvahet kapilam kanyam nédhikangim na roginim |

' nélomikdm nétilomam | nalomikam nétihrasvam
na vaicadtam! na pingalam | 100 |
na rksavrksanadindmnim néntyaparvatanamikam |
na paksyahipresyandmnim na ca bhi'sananamikam. | 101 |
avyangangim saumyanamnim hamsavaranagdminim |
tanulomake$adasandm?! mrdvangim udvahet striyam. || 102 ||
* mahdnty api samrddhani go’javidhanadhanyatah |

strisambandhe dasaitani kulani parivarjayet | 103 |
hinakriyam nigpurusam ni$chando romasar xabam |
ksayya'mayavyapasmari§vitra?kusthikulani ca. | 104 ||

| padau sa'gulphau prathamam pratlsthdu-

i janghe dvitiyam ca sujanuvakrau?® |

} medhroruguhyam ca tatas trtiyam

| nabhih kati$ céti caturtham ahuh | 105 ||

udaram kathayanti paficamam
‘ hrdayam sastham atha stananvitam |
| atha saptamam amsajatruni
kathayanty astamam osthakandhare || 106 |

| 93-99 = Bh., 94-100; Bh., 93-99. 1) Bh., -ha (Schreibf.). 2) Bh., -ké-.
100 = M. IIT, 8; Bh , 101; Bh., 100. 1) M. T. -lam.
101 = M. III, 9; Bh., 102; Bh., 101. 1) M. T vibhi-.
102 = M. III, 10; Bh., 103; Bh., 102. 1) N -ke$adantam.
108 = M. III, 6; Bh., 104; Bh., 103.
14 = M. III, 7; Bh., 105; Bh., 104. 1) Bh. ksaya-. 2) M. T. -tri.

‘ 105-106 = Bh., 106-107; Bh., 105-106. Cf. BrS., LXX, 24-25. 1) Bh.,

, 58- | su-. 2) Konj. -distau (= BrS.). 3) Bh., -cakre; Konj.
3h.y . sajanucakre (= BrS.).

*1,45. p. 169.




B e e e i et et

166

Text — II. Stridharmah

navamam nayane ca sabhruni

salalitam dasamam $iras tatha. |

asubhesv asubham dasaphalam

caranam caranddyasu'bhesu sobhanam. || 107

idam mahatma sa mahanubhavah

gacinimitte! gurur abravid, dvijah, |

Sakrena prstah saviSesam uttamam

samlaksyam uktam varayosalaksanam. || 108 I
matsakagat punah érutva laksanam purusasya ca |
yathaddhuna bhavadbhis tu érutam matto, dvijottamah. || 109 |
laksanebhyah prasastam tu strinam sadvrttam ucyate |
sadvrttamuktea? ya stri sa pradastd na ca laksanaih. || 110 |
idrglaksanasampannam sukanyam udvahet tu yah |
rddhivrddhis tatha kirtis ta’tra tisthati nityasah. | 111

Il

B) Strisadvrttavarnanam
6. Kapitel

Satanika uvaca:

sadvrttam §rotum icchami, deva, strindm suvistarat |
uttamadhamamadhyam ca sambandhe strikrte yatha. | 1 |

Sumantur uvaca:

Satanika mahabaho, Brahmaloke pitdmahah |

uktva sa laksanam strinam sadvrttam coktavan punah. Il 21
yathoktam Brahmana! tesam rsinam, Kurunandana, |
rsinam? vacanam $rutva Brahmé vacanam abravit. | 3 |
¢rnudhvam, dvijasardalah, strindm sadvrttam aditah |

vaksye yusmasv! asesam vai lokdnugrahakamyayé |

trivargapraptaye vaksye strivrttam grhamedhinam. I 4
prag vidyadin upadaya tair arthams ca yathakramam [
vindeta sadréim bharyam sastradrstena karmana. | 5 I
grhasramo hi nihsvanam mahaty esd vidambana |
tasmat piarvam upddeyam vittam eva grhaisina. Il 6l

107 = Bh., 108; Bh., 107. Cf. BrS.; LXX, 26. 1) Konj. caranadyesu
$u- (ohne caranam des Bh.; = BrS.).

108-111 = Bh., 109-112; Bh., 108-111. 1) Bh., -ttam. 2) Konj. -yukta.
3) Bh., tra- (Schreibf.).

1-3 = Bh. 1-3. 1) Bh., -nam. 2) Bh., sa preyo.

4 = Bh. 4-5a. 1) Bh., -méan.

5 = Bh., 5b/6a; Bh., 5bc.

6 = Bh., 6b/7a; Bh., 6.



yesu

1kté.

T e inr T —

6. Kapitel 167

varam sodhé manusyena tivra narakavedana |

-~

na tv eva ca grhe drstam putradaraksul'dharditam.
asambhave $isum drstva rudantam prarthanaparam |
vajrasiramayam manye hrdayam yan na diryate. | 8 ||
sadhvim bharyam priyam drstva kucailam ksutkréikrtam |

asya duhkhasya tan nésti sukham yat samatam vrajet. || 9 ||

rikksam?® vivarnam?® ksudhitam* bhiimiprastaraéayinam? |
putraddram nijam® drstva kim akaryam bhaven nrnam. || 10 ||
bahittariyam ksutksdmam drstva dinamukham sutam |

mrtyur evotsavah pumsam vyasanam jivitam, dvijah. | 11 |

parisidatsv apatyesu drstva dinamukhim priyam |
vajrakaryasariras te ye na yanti sahasradha. || 12 I

tasmad arthavihinasya pumso daraparigrahat |

kutas trivargasamsiddhir ya tanaiva hi tasya sa. || 13
abhéryasyadhikéro ’sti na dvitiyasrame ta’tha |
tadvad arthavihindnam sarvatra nadhikarita. | 14 ||
kecid a®patyam evéahus trivargavaptisadhanam |
pumsam arthah kalatram ca ye 'nye nitivido viduh. || 15 ||
dharmo ’pi dvividho yasmad istapurtakriyatmakah |

sa ca daratmakah sarvam jiieyam arthaikasadhanam. || 16 |
nijenédpi daridrena loko lajjati bandhuna |

paro ’pi hi manusyanam aisvaryat svajandyate. || 17 ||

na daridram samipe ’pi sthitavantam prapadyati |

dirastham api vittadhyam adarad bhajate janah. || 18
tasmat prayatnatah pirvam artham eva prasadhayet |
sa hi mlam trivargasya gunanam gauravasya ca. | 19

sarve 'pi hi guna vidyakulasiladayo nrnam |

sati® tasminn asanto ’pi santi santo ’pi nasati. | 20 ||

sastram Silpam kalah karma yac canyad api cestitam |
sadhanam sarvam arthandm artha dharmadisadhanah. | 21 ||
sddhananam trivargo ’sti tam vina kevalam nrpam |
ajagalastanasyéva nidhanayaiva sambhavah. || 22 |

prak punyair vipuld sampad dharmakamadihetunal® |

bhiiyo dharmena sémutra taya tav iti ca kramam!l. || 23 ||
[ekacakrakam etad dhi proktam anyonyahetukam

plrvapascimabahubhyam uttaradharamadhyamah.] || 24 |

vijfidya matiman evam yas trivargam nisevate |
samkhy&asatasamayuktair avapnoty uttarottaram. |

25 |
nabharyasyadhikaro ’sti trivarge nirdhanasya va |
nébhéryaya al?tah pirvam artham eva prasadhayet. | 26 ||

7-26 = Bh., 7Tb/8a—26b/27a; Bh., 7-26. 1) Konj. -am ksu-. 2) Bh., -an.
3) Bh., -an. 4) Bh., -an. 5) Bh., -ah. 6) Bh., -an nijan. 7) Bh.,
ya-. 8) Bh., -cit tv a-. 9) Bh. santi (Schreibf.). 10) Bh., -ja.
11) Bh., -ah. 12) Bh., -yayam a-.

NG e g ©



e e ST~ TR S w2

Text — II. Stridharmah

tasmat kramagatair arthaih svayam vadhigatair yutah |
kriyayogyaih samartha$ ca kuryad daraparigraham. I 27 |
anuriipe kule jatam rutavittakriyadibhih |
labhetaninditdm kanyam manojiiam dharmasddhanam. || 28 ||
puman ardhapumams tavad ydvad bharyam na vindati |

tasmad yathakramam kale kuryad daraparigraham. | 29 | !
ekacakro ratho yadvad ekapakso yathé khagah |

abharyo ’pi naras tadvad ayogyah sarvakarmasu. Il 30 |
patniparigrahad dharmas tathartho bahulabhatah |
satpritiyogat kamo ’pi trayam asyam vidur budhah. | 31 |
tridha vivahasambandho hinatulyadhikaih saha |
tulyaih saha samas tesam itarau nicamadhyamau. || 32 |

asamair nindyate sadbhir uttamaih paribhiiyate
tulyaih pradasyate yasmat tasmat sadhutamo matah. 33 |
krtvaivAdhikasambandham apaméanam samasnute |

na caisam anatim gacchen naiva nicaih sahésyate. [| 34 |

uttamo ’pi ca sambandho nicais tatsamatam vrajet |

atas tam varjayed dhiman ninditam sadrSottamaih. || 35 |
vijatiyai$ ca sambandham sahécchanti na strayah i

ubhayor bhradyate tena yatha kokilaya $ukah. | 36 |

tad bhati kulabahyatvad avasyam cédvamanatah |

pratipatter asaslyatvac cottamo 'pi na Sasyate®. | 37 |

eke ’pi parihartavya anye pariharanty uta |

tasmad dvav api naivéstau sambandhav adhamottamau. Il 38 |
ekapatradibhir yesam upacaraih parasparam |

pratyaham vardhate snehah sambandhah so ’bhidhiyate. Il 39 |
yatravahavivihadav anyonyah pratipattayah |

spardhayaiva pravardhante tam?® sambandham vidur budhah. | 40 |
vyasane ’bhyudaye vapi yesam pranair dhanair api |
sahaikapratipattitvam sambandhanam sa uttamah. | 41 I
snehavyaktau manusyanam dvav eva nikasopalau |

tatha krtajfiatayam ca vyasanabhyudayagamau. | 42 |

sa ca sneho nrnam prayah samesv eva hi dréyate |

sAmyam capy upagantavyam vittasilakuladibhih. || 43 |
tasmad vivahasambandham sakhyam ekantakarinam |

sadréair eva kurvita néttamenapi cadhamaih.! || 44 |

27-43 = Bh., 27b/28a~43b/44a; Bh., 27-43. 1) Bb., asak-. 2) Bh., -mo
’pi na syate (Schreibf.). 3) Bh., te (Schreibf.).
44 = Bh., 44b/45; Bh., 44. 1) T. ndpy anuttamaih.




169

7. Kapitel

Brahmovaca :

yasyas tu na bhaved bhrata
¢ na vijidyeta va pita |

asapindad ca ya matur asagotra ca ya pituh |
sa prasasta dvijatindm darakarmani maithune. | 1

| sahajo na bhaved yasya
| na ca vijiidyate pitd |

nopayaccheta tam prajfiah putrikadharmadankaya. | 2 |

savarnagre dvijatinam
prasasta darakarmani |

brahmananam prasasta syat
savarna darakarmani |

kamatas® tu pravrttandm imah syuh kramaso ’varah2. | 3 |

ksatrasyépi savarna syat prathama, dvijasattamah, |

vaiSasyaika vara proktd savarna caiva dharmatah |

|
’ dve cavare tatha prokte kamatas tu na dharmatah. || 4 |
|
\

tathavara kamatas tu dvitiya na tu dharmatah. || 5 |

§idraiva bharya stdrasya
s3 ca sva ca viSah smrta |
te ca sva caiva rajhas ca

Il

tas ca sva cagrajanmanah. | 6

|}

‘ dharmato Manur abravit. |
‘ caturnam api varpanam

| parinetd dvijottamah. || 6 |

na brahmanaksatriyayor apady api hi tigthatoh |
kasmim§cid api vrttante §adra bharydpadisyate. | 7 |
hinajatistriyam mohad udvahanto dvijatayah |

kulany eva nayanty asu sasamtanani §adratam. | 8 |

§idravedi pataty Atrer

40 |
Utathyatanayasya ca |
Saunakasya sutotpattya
tadapatyataya Bhrgoh. | 10 |

1 =M. III, §; Bh. 1.
2 =M. 1III, 11; Bh. 2.
3 = M. III, 12; Bh. 8. 1) Bh.
4 = Bh. 4.
1 -0 5 = Bh. 5.
B =M. 38
.= M. 1IH, 14; Bh.
8 = M. III, 15; Bh. 8.
s =M. 111 16,

*2,3 5. p. 165.

Sudram! aropya $ayyam? tu
patito ’trir babhiiva ha |
Utathyah putrajananat
patitatvam avéaptavan. || 9 |
$ud’rasya putram asadya
Saunakah éadratam gatah |
Bhrgvadayo ’py evam eva

patitatvam avapnuyuh. || 10 ||

-$as (Schreibf.). 2) M. T. varah.

| 6 = Bh. 6.

= Bh. 9-10. Cf. Nar. zu M.
B 160 11 "bh. am
(Schreibf.). 2) T. vedyam. 3)
Konj. put- (= Nar.).




T e e T G S T~ OO T 5T AN AT AR P

170 Text — II. Stridharmah

§udram Sayanam aropya brahmano yaty adhogatim |
janayitva sutam tasydm brahmanyad eva hiyate. | 11 |
daivapitryatitheyani tatpradhanani yasya tu

nidanti pitrdevas tan nadanti pitaro devah
na ca svargam sa gacchati. | 12 | | sa ca svargam na gacchati. | 12 |

vrsaliphenapitasya nih§vasopahatasya ca [

tasyam caiva prasitasya niskrtir na vidhiyate. | 13 |

caturnam api, viprendrah?,
pretyéha ca hitahitam |

caturnam api varnanam
pretyéha ca hitahitan |
astav imén samasena samasato bravimy esa

strivivihan nibodhata. | 14 | vivahastakam uttamam. | 14 |
brahmo daivas tathaivalrsah prajapatyas tathasurah |
gindharvo riksasaé caiva pai$aca$ cdstamo ’dhamah. | 15 |

yo yasya dharmyo varnasya | ye yasya dharma varnasya
gunadosau ca yasya yau

tad vah sarvam pravaksyami g¢rnudhvam tad, dvijaéresthah,

prasave ca gunagunan. || 16 | \ prasave ca gunagunam. | 16 |

sad anupiirvya viprasya! ksatrasya caturo ’varan |

vitéudrayos tu tan eva vit§idrayos tu trin eva

vidyad dharmyan araksasan®. vidyad dharman araksasan. | 17|
117

caturo brahmanasyidyan pradastan kavayo viduh |

raksasam ksatriyasyaikam dsuram vai§yasadrayoh. | 18 |

paficanam tu trayo dharmya | ksatriyandm trayo dharmya

dvav adharmyau smrtav iha |

paisacaé casura$ caiva na kartavyau kathamcana®. || 19 |

prthakprthag va misrau va vivahau piirvacoditau |

gandharvo riksasa$ caiva dharmyau ksatrasya tau smrtau | 20 |

acchadya cércayitva tu! érutasilavate svayam |

dhiiya danam kanyaya brahmo dharmah prakirtitah. | 21 |

11° = M1 17 Bh. 11,

32 = M U318, | 12 .=-Bh. 12,

13 = M1 19; Bh. 13,

14 = M. III, 20. | 14 = Bh. 14. 1) Konj. = M.

15 = M. III, 21; Bh. 15. 1) Bh. -tha cé-.

18 = M B 28 16 = Bh 16,

17 = M. III, 23. 2) T. -yén na 17 =Bh. 17. 1) T. caturo
raksasam. brahmanasyadyan.

18 = M. III, 24; Bh. 18.

19 M. III, 25; Bh. 19. 1) M. T. kadacana.
20 M. III, 26; Bh. 20.

21 = M.III, 27; Bh. 21. 1) M. T. ca.

I

rnO D

P T TE™



7. Kapitel 171

yajile tu vitate samyag vitate capi yajiie tu
i‘tvije karma kurvate |
alamkrtya sutaddnam

daivam dharmam pracaksate i

iy |22 ] |

ekam gomithunam dve va varad adaya dharmatah |

karma kurvati ca! rtviji

daivo dharma udahrtah. || 22 ||

kanyapradanam vidhivad

arso dharmah sa ucyate. || 23 | arseyo dharma ucyate. | 23 |
sahobhau caratam dharmam sahdbhau caratam dharmam
iti vacAnubhasya tu |

kanyapradanam abhyarcya! prajapatyo vi’dhih smrtah. || 24 |
jiiatibhyo dravinam dattval kanyayai® caiva Saktitah |

kanyapradanam svacchandyad | kanyapradanam svacchandad
asuro dharma ucyate. || 25 |

icchayanyonyasamyogah kanyayas$ ca varasya ca |
, gandharvah sa tu vijfieyo | gandharvah sa vidhir jfieyo
| maithunyah kamasambhavah. | 26 |

hatva chittva ca bhittva ca kroSantim rudatim grhat |

prasahya kanyaharanam raksaso vidhir ucyate. | 27 |
17] suptdm mattdm pramattam va' raho yatropagacchati |

sa papistho vivahanam paisacah ka?thito ’stamah. | 28 |

adbhir eva dvijagryanam | jalaparvam dvijagryanam
kanyadanam pradasyate
itaresdm tu varnanam itaretarakamyaya. | 29 |
yo yasyaisam vivahanam

Manuna kirtito gunah | | vibhtnam Kkirtito gunah |
sarvam S$rnuta tam, viprah, tam nibodhata vai, viprah,
samyak kirtayato mama. | 30 ||

dada pirvaparan vamsyan kulani daa plrvani
atmanam caikavim§akam | tathanyani dasaiva tu |

sahitany atmana caiva
mocayaty enaso dhruvam |

2%¢ = M. T, 28. 22 = Bh. 22. 1) Bh., ca
£ 28 =M. HT; 29. (Schreibf.).
23: =:Bh.23.
24 = M. ITI, 30; Bh. 24. 1) Bh., -rca (Schreibf.). 2) Bh. -yavi-.
buro 25 = M. III, 31; Bh. 25. 1) Bh., datva (Schreibf.). 2) Bh. -yas.
26 = M. III, 32; Bh. 26.
M
M

- X115 38: Bh. 27.
. III, 34; Bh. 28. 1) Bh. ca. 2) M. T. pra-.
29 = M. III, 35; Bh. 29.
30 = M. III, 36; Bh. 30.




g3 e omasat iy

I 0 T e e

e — T g e e .

172 Text — II. Stridharmah

brahmiputrah sukrtakrn
mocayed enasah pitin |
daivodhajah suta$ caiva

sapta sapta paravaran |
arsodhajah sutas trims trin

sat sat kiyodhajah sutah. | 32 |
brahmadisu vivahesu catursv evinupirvasah |

brahmiputrah sukrtakrd
daivodhajam sutam srnu. | 31 ||

31 |

daivodhajasu'to, viprah,

| arsodhajasu?tah strinam?®

i purusams tarayed, dvijah. | 32 |
brahmavarcasvinah putra jiyante Sistasammatah. | 33 |
riipasattvalgunopetd dhanavanto yasasvinah |

paryaptabhogd dharmistha | putravanto ’tha dharmistha
jivanti ca $atam samah. | 34 |
itaresv avasistesu | itaresu nibodhadhvam

nréamsanrtavadinah |
jayante durvivahesu brahmadharmadvisah sutah. | 35 l
aninditaih strivivahair anindya bhavati praja |
ninditair ninditd nfndm tasman nindyan vivarjayet. | 36 ||
panigrahanasamskarah | karagrahanasamskarah
savarnasiipadiSyate | savarnasu bhavanti vai |
asavarnasv ayam jiieyo vidhir udvahakarmani. | 37 |
garah ksatriyaya grahyah | banah ksatriyaya grabyah
pratodo vai§yakanyaya |
vasanasya dasa grahya §iidrayotkrstavedane. | 38 ||
rtukalabhigami syat svadaraniratah sada |
parvavarjam vrajec cainam tadvrato ratikdmyaya. || 38, |
rtuh svabhavikah strinam ratrayah sodasa smrtah |
caturbhir itaraih sardham ahobhih sadvigarhitaih. || 38, |
tasam adyas catasras tu ninditaikadaséi ca yé |
trayodasi ca $esah syuh pradasta dasa ratrayah. || 385 |l

31 = M.I111, 3% 31 = Bh. 31-32a.

32 = M. III, 38. 32 — Bh., 32b/33a; Bh., 32bc.
1) Bh., -dhajah su-. 2) Bh,-
dhajah su-. 3) Konj. = M.

33 — M. III, 39; Bh., 33b/34a; Bh.; 33.

34 — M. III, 40; Bh., 34b/35a; Bh., 34. 1) Bh., -satva- (Schreibf.).

35 = M. III, 41; Bh., 35b/36a; Bh., 35.

36 = M. III, 42; Bh., 36b/37a; Bh., 36.

37 = M. III, 43; Bh., 37b/38a; Bh., 37.

38 — M. III, 44; Bh., 38b/39a; Bh., 38.

38, = M. III, 45.
38, = M. III, 46.
38, = M. III, 47.



7. Kapitel 173

yugmaésu putra jayante striyo ’yugmaésu ratrisu |

38, |
puman pumso ’dhike Sukre stri bhavaty adhike striyah |

| tasmad yugmaésu putrarthi samvised artave striyam. |
same 'puméan pumstriyau va ksine ’Ipe ca viparyayah. || 38; |
nindyasv astdsu canyasu striyo ratrisu varjayan |
brahmacaryéva bhavati yatra tatrasrame vasan. |
na kanyayah pitd vidvan grhniyac chulkam anv api |
grhnan hi §ulkam lobhena syan naro 'patyavikrayi. | 39 |
stridhanani tu ye mohad upajivanti bandhavah |

38, |

nariyanani vastram va te papa yanty adhogatim. || 40 |

arse gomithunam $ulkam kecid ahur mrsaiva tat |

alpo >py evam! mahan vapi vikrayas tivad eva sah. | 41 |

yasam nidadate Sulkam jnatayo na sa vikrayah |

arhanam tat kumarinam anréamsyam ca kevalam. | 42 |
pitrbhir bhratrbhis caitdh patibhir devarais tatha |
pujya bhusayitavyas ca bahu kalyanam ipsubhih. || 42, ||
yatra naryas tu piijyante ramante tatra devatah |
yatraitds tu na pujyante sarvas tatraphalah kriyah. | 42, |
Socanti jamayo yatra vinasyaty asu tat kulam |
na $ocanti tu yatraitd vardhate tad dhi sarvada. |
jamayo yani gehani sapanty apratipajitah |
tani krtyahataniva vinadyanti samantatah. | 42, |
tasmad etah saddabhyarcya bhiisandcchadanasanaih |
bhutikdmair narair nityam satkaresttsavesu ca. | 42; |
samtusto bharyaya bharta bhartra bharya tathaiva ca |

| 42, |

yasminn eva kule nityam kalyanam tatra vai dhruvam. || 424 |
yadi hi stri na roceta pumamsam na pramodayet |

apramodat punah pumsah prajanam na pravartate. | 42, |
striyam tu rocamanayam sarvam tad rocate kulam |

tasyam tv arocamanayam sarvam eva na rocate. || 424 ||
38, — M. III, 48.
38, — M. III, 49.
38, = M. III, 50.

2be. 39 = M. III, 51; Bh., 39b/40a; Bh., 39.
h.y - 40 = M. III, 52; Bh., 40b/41a; Bh., 40.
! 41 = M. III, 53; Bh., 41b/42a; Bh., 41. 1) Bh. -po vépi.

42 = M. III, 54; Bh., 42b/43a; Bh., 42.

42, = M. III, 55.
42, = M. III, 56.
42, = M. III, 57.
42, = M. III, 58.
42, = M. III, 59.
42, = M. III, 60.
42, = M. III, 61.

42, = M. III, 62.




- e A 0 IR T TR AN g YA U S 5 v

174 Text — II. Stridharmah
kuvivahaih kriyalopair vedanadhyayanena ca | vr
kulany akulatdm yanti brahmanatikramena ca. || 42, ak
éilpena vyavaharena studrapatyai$ ca kevalaih | dr
gobhir aévai$ ca yanai$ ca krsya rajopasevaya || 42, | Vi'l
ayijyayajanai$ caiva nastikyena ca karmanam | :W

kulany a$u vinadyanti yani hindni mantratah. | 42,, |
mantratas tu samrddhani kulany alpadhanany api |
kulasamkhyam ca gacchanti karsanti ca mahad yasah. || 42, |

ittham daran samasadya desam agryam saméavaset | =
brahmano, dvijadardiila, ya icched vipulam yasah. || 43 | ‘jn:
aci
rsaya ticuh: it
ko dedah paramo, Brahman, ka$ ca punyo matas tava |

pravasan yatra, viprendra, yasah prapnoti, Kamjaja. | 44 |
Brahmovaca: S{?]
nil
na hilyate yatra dharmas catuspat sakalo, dvijah, &
sa desah paramo, viprah, sa ca punyo mato mama. || 45 || o
vidvadbhih sevito dharmo yasmin deée pravartate \‘
éastroktad cépi, viprendrah, sa desah paramo matah. | 46 | \l“
ih:
rsaya tcuh: pr
vidvadbhih sevitam dharmam $astroktam ca, Surottama, | &
vadasmasu, Suraérestha, kautukam paramam hi nah. || 47 || te
Brahmovéca: ta
vidvadbhih sevitah sadbhir nityam advesaragibhih | t\o
hrdayendbhyanujfiato yo dharmas tam nibodhata. | 48 | ‘iﬂ
kamatmata na prasasta o
e = < e - = et
na caivéhasty akamata | | na véhasyépy akamata | =
kamyo hi vedadhigamah karmayogas ca vaidikah. | 49 | ‘bd‘]
samkalpamilah kdmo vai samkalpaj jayate kdmo 31}1
yajfiah samkalpasambhavah | yajiiadyani ca sarvasah | ;
b
42, = M. III, 63. %
42,, = M. III, 64. 4
42,, = M. III, 65. 5
42,, = M. II1, 66. 5
43 = Bh., 43b/44a; Bh., 43. 4
44 = Bh., 44b/45a; Bh., 44. :
45 = Bh., 45b/46a; Bh., 45. 1) V. mahi-. it
46 = Bh., 46b/47a; Bh., 46. _
47 = Bh., 47b/48a; Bh., 47. 4
48 = M. II, 1; Bh., 48b/49a; Bh., 48. :

49 = M. II, 2; Bh., 49b/50a; Bh., 49.




7. Kapitel

vratdni yamadharmas$ ca sarve samkalpajah smrtah.

akamasya kriya kacid j
dréyate néha karhicit |
rad yad dhi kurute kimeit ‘

tat tat kamasya cestitam. || 51 |

175

| 50 |
kamadrte kriyakari

yad yad dhi kurute kascit

tesu samyag vartamano gacchaty amaralokatam ;

yathésamkalpitdms$ céha sarvan kaman samasnute. || 51, |

vedo 'khilo dharmamiilam i
smrtiéile ca tadvidam | }
acara$ caiva sadhiinam \
atmanas tustir eva ca. || 52 |

nigamo dharmamilam syat!
smrtisile tathaiva ca |
tathacara$ ca sadhiinam

yah kascit kasyacid dharmo Manuna parikirtitah |

sa sarvo ’bhihito vede sarvajiianamayo hi sah. || 52, ||

sarvam tu samaveksyédam
nikhilam jiianacaksusa |
Srutipramanyato vidvan
svadharme niviSeta ‘
frutismrtyuditam dharmam
iha kirtim avapnoti

pretya cdnuttamam sukham.

vai. || 53 |

154]

sarvam tu samavekseta

nigcitam! jiidnacaksusa |
srutipradhanyato vidvan
svadharme nivaseta vai. | 53 |

anutisthan hi manavah?! |

prapya céha param kirtim
yati Sakra’salokatam. | 54 |

frutis tu vedo! vijiieyo dharmadastram tu vai smrtah |

te sarvarthesv amimamsye }

tabhydm dharmo hi nirbabhau. | 55 |

te sarvarthesu mimamsye

yo 'vamanyeta te t@i'bhe hetusastrasrayad? dvijah |

sa saidhubhir bahiskaryo nastiko vedanindakah. |

56 |

vedah smrtih sadacarah svasya ca priyam atmanah [

etac caturvidham prahuh j
saksdd dharmasya laksanam. | 57 ||
arthakamesv asaktanam i
dharmajfianam vidhiyate |

50 = M. II, 3; Bh., 50b/51a; Bh., 50.
51 = M. II, 4; Bh., 51b/52a; Bh., 51.
51, = M. 11, 5.
52 = M. II, 6; Bh., 52b/563a; Bh., 52.
b= M. IL 7.
63 = M. II, 8. |
64 = M.II, 9. 1
|
55 = M. II, 10; Bh., 55b/56a; Bh., 55
5 = M. II, 11; Bh., 56b/57a; Bh., 56
57

= M. II, 12; Bh., 67b/58a; Bh.,

etac caturvidham, viprah,

dharmajiidnam bhaved, vipra,
arthakamesv asajjatam |

1) Bh., sya (Schreibf.).

53 = Bh.; 53b/54a; Bh., 53. 1)
Bh., -yam (Schreibf.).
54 = Bh.; 54b/55a; Bh., 54. 1)

T. sada narah. 2) V. Brahma-.
. 1) Bh.; T., Bh., V. dharmo.
. 1) Bh. ¢6-. 2) Bh., -yo.

57.




R B N e I N o e T 1T = e AT AT e

176 Text — II. Stridharmah

dharmam jijidsamananam o8t

pramanam paramam rutih. [58| | pramanin naigamam param. | 58| sal
$rutidvaidham tu yatra syat tatra dharmav ubhau smrtau | sa]
ubhév api hi tau dharmau samyag uktau manisibhih. || 58, |l va

udite ‘nudite caiva samayéadhyusite tatha |

sarvatha vartate yajiia itiyam vaidiki §rutih. || 58, ||
nisekadiéma$ananto! mantrair yasyodito vidhih |
tasya §astre *dhikaro ’smifi | adhikaro bhavet tasya
jiieyo nanyasya kasyacit. | 59 l vedesu ca jaye?su ca. || 59 |
Sarasvati-Drsadvatyor devanadyor yad antaram |
tam devanirmitam desam | tad eva nirmitam deSam
Brahmavartam pracaksate. || 60 |
tas'min dese ya dcarah paramparyakramagatah | i
varnanam santaralinam sa sadacara ucyate. | 61 |
Kuruksetram ca Matsyas ca Paficalah Stirasenakah! | x
esa brahmarsideso vai Brahmavartad anantarah2. | 62 |

< cf.Kap.16,

O va

etaddesaprasiitasya sakasad agrajanmanah |

svam svam caritram Sikseran! prthivyam sarvamanavah. || 63 |
Himavad-Vindhyayor madhyam yat prag Vina'§anad api |
pratyag eva Prayagic ca Madhyadesah prakirtitah. || 64 |

i samudrat tu vai parvad & samudrat tu pascimat |

tayor evintaram giryor Aryavartam vidur budhah. | 65 |
krsnasaras tu carati atate yatra krsna gaur
mrgo yatra svabhavatah | mrgo nityam svabhavatah |
sa jileyo yajiiyo deso sa jiieyo yajiiiko deso
Mlecchades$as tv atah parah. || 66 |
etan dvijatayo desan etan nityam $ubhéan desan
sam§rayeran prayatnatah | samérayi'ta dvijottamah |
§iidras tu yasmin kasmin va yasmin kasmims§ ca nivaset

nivased vrttikarsitah. | 67 | padajo vrttikarsitah. | 67 |

68 = M.11, 13. | 58 = Bh., 58b/59a; Bh., 58.
658, = M. II, 14.
BSy:= M. 11,:165:
59 '=-M.1l,°16. \ 59 = Bh., 59b/60a; Bh., 59. 1)
| Bh., -am. 2) Bh., -pe-.
. I1, 17; Bh., 60b/61a; Bh., 60.
. II, 18; Bh., 61b/62a; Bh., 61. 1
I1, 19; Bh., 62b/63a; Bh., 62. 1
II, 20; Bh., 63b/64a; Bh., 63. 1
11, 21; Bh., 64b/65a; Bh., 64. 1
11, 22; Bh., 65b/66a; Bh., 65.
11, 23; Bh., 66b/67a; Bh., 66.
1I, 24; Bh., 67b/68a; Bh., 67. 1) Bh., -ye-.

61
62

) Bh., yas-.

) Bh. -yah. 2) Bh. -am. 6:
)

)

l

Bh. -santi.
64 M. -na- (Druckf.). 2
65
66
67

I

(=2]
w
|
REREEREER

l




8. Kapitel  p

esd dharmasya vo yonih prakirtitéyam dharmasya

samdsena prakirtita | | budhair yonir, dvijottamah, |
sambhava$ cdsya sarvasya
varnadharman nibodhata. | 68 || | samasan na tu vistarat. | 68 ||
8. Kapitel
Brahmoévaca:

a

2 | kartavyam yad grhasthena tad idanim nibodhata |
:>{ gadato, dvijasardila, vistardc chastratas tatha. || 1 ||

+{ vaivahike ‘gnau kurvita grhyam karma yathavidhi |

| Subhadesasrayas caiva patni vaivahiki grhe. | 2 ||

‘ svasrayena vina $akyam na yasmad raksanadikam |
vittandm iva daranam atas tadvidhir ucyate. || 3 |

hetavo hi trivargasya viparitas tu, manada, |

araksanad bhavanty asmad amisam raksanam matam. || 4 ||
nisargit pumsy asamtosiad gunadosavimarsatah [

dustanam capi samsargad raksya eva ca yositah. || 5 ||
purusasthanavesmani trividham prahur agrayam |

vitténam raksanadyartham apurvadhigamaya ca. | 6 ||
kulino nitimén prajiiah satyasamdho drdhavratah |
vinito dharmikas tyagi vijiieyah purusaérayah. || 7 |
nagare kharvate khete grame cépi kramagate |
yatravasad va nivased dharmikadyajananvite. || 8 |
gurundnumatas tatra gramanyadijanena va |

|

prativesmadyabadhena $uddham kuryan nivesanam. || 9 |
dvaracatvarasalanam sarvakaru'kave§émanam |
dyutastnasuravesanatarajanujivinam | 10 |
pasa’ndadevavithinam rajamargakulasya ca |

darat suguptam kartavyam? jivikdvibhavocitam? || 11 |
sdpidhanaikanigskasam $uddhaprstham® samantatah |
sadvrttaptajanakirnam adustaprativesikam | 12 ||
pragudakpravane dese vastuvidyavidhanatah |
pravibhaktakriyakanksam sarvartukamanoharam | 13 |
arcasnanodakagaragosthagaramahanasail |

yuktam govajisalabhih sadasibhrtyakasrayaih | 14 |

68 = M. II, 25. [ 68 = Bh., 68b/69; Bh., 68.
| 1= Bh. 1.
2a = M. III, 67a; Bh. 2a.
2b = Bh. 2b.
3-14 = Bh. 3-14. 1) V. $astrakara-. 2) Bh., -kha. 3) Bh., -ya. 4) Bh.,
-ta. 5) Bh., -stam (Schreibf.).




e e i o L B —— U S

178

Text — II. Stridharméah

bahir antahpure ’stri'lkam sarvopakaranair yutam |
vibhaktasayanoddesam aptavrddhair adhisthitam. | 15 |
araksanad dhi daranam varnasamkarajadayah |

drsta hi bahavo dosas tasmad raksyah sada striyah. || 16 |
na hy asam pramadam dadyan na svatantryam na vi§vaset |
viévastavac ca cesteta nyayyam bhartsanam acaret. | 17 ||
nadhikaram kvacid dadyad rte pakadikarmanah |
strinam graminavat ta hi bhogayalam susasita?. | 18 ||
nityam tatkarmayogena tah kartavya nirantarah |

ityevam sarvada vyapteh syad avidya® niraératya. || 19 |
daurgatyam atiriipam capy asatsangah svatantrata |
panadanakathagosthi’priyatvikarmasilata Il 20 |
kuhakeksanikdmundabhiksukisttikadibhih |

goprasangais® tathasadbhir lingiya »akasilpibhih | 21 ||
samvahodyanayatrasiidydnesv amantranadisu |

prasangas tirthayatrartham dharmesu prakatesu ca || 22 |
viprayogah sada bhartra tajjiatikulanihsvaté |
amadhuryakadaryatve bhréam pumsam ca vacyata | 23 ||
atikrauryam atiksantir atyantabhitipatanam |

stribhir jitatvam atyartham satyam tas tah sadosatah. || 24 |
strinam patyur adhinatvat puman eva hi n ind7yate |

bhartur eva hi taj jadyam yad bhrtyanam ayogyata. || 25 I
tasmad yathoditas tv eta raksyah $asanatadanail |

tadanai$ ca yathakalam yathdvat samupéacaret. | 26 |
parigrhya bahiin daran upacaraih samo bhavet |
yathakramocitaih karmadanasatkaravasanail. | 27 ||
prathamo ’bhijano dharmo yogyatvam ca suputrata |

pakso® vittam videt strindm manam® tatkaranam tatha. || 28 |
tasman manam!® na kartavyam heyam!! capi na tatkrtam!? |
gurutve laghave vépi satam karyam nibandhanam. | 29 |

akasmike prayufijanah pre'’ksavan manalaghave
sa yatkimcanakaritvac ca yam'* evaiti laghavam. | 30 ||
yatha manapamanau hi prayujyetanimittatah |
tannimittda janatyage prayatante tadasritah. | 31 I
etad eva hi patni’®nam jileyam mananakaranam?'e |
yat svapatyanimittesu pradhane kulayogyate. I 32 |
yat!’samyogat sukham pumsam mahad duhkham!® viyogatah |
tatpraptih pratihatavya svarthayaiva priyany api. || 33 |

15-33 = Bh. 15-33. 1) Bh., -rastri-. 2) Konj. -ah. 3) Konj. -a. 4)Bh., -éri-.
5) Bh., -stho-. 6) V. prasangadyais; Konj. prasango ‘nyais. 7) V.
-vam pramanair adhigam-. 8) Bh., -se. 9) Bh., -as. 10) Bh.; -no.
11) Bh., -yo heya$. 12) Bh., -ah. 13) Konj. -no ’pre-. 14) Bh.,
cayam; Konj. -vat svayam. 15) T. hy apatya-. 16) Bh., mana-
karanam (Schreibf.). 17) T. tat-. 18) Bh., dukham (Schreibf.).

um



um 13

8. Kapitel

atah svarthaikanistho ’yam lokah sarvo ’vasiyate |
tatprasiddhir bhaved astaméanad bhrantividhayakah. || 34 ||
tato daradika bhrtya niyantavyas tatha, dvijah, ||
yathéhamutra va éreyah prapnuyad uttarottaram. || 35 ||
strindm dharméarthakémesu nétisamdhanam éacaret |

tasam tesv abhisamdhanad bhaved atmabhisamhitah. || 36 |
jayd tv ardham Sarirasya nrlnam dharméadisadhane |

nétas tdsu vyatham kamecit pratikiilam samacaret. |
yajiiotsavadau nakasméat kameid asam videsayet |
vastratdmbiiladdnddau pratipattau samo bhavet. || 38 |
priyépriyatvam bhedo hi kdmatas tu rahogatah |
upacaraih punar vakyais tulyavrttih prasasyate.
artave tu punah sarvé upagamyéah priya iva |
purvabhijatadharmarthé putrini cottarottaram. || 40 ||

| 39 |

udag ga*chhed anenaiva? vidhina nityam artave |
tulyavrttir yathakalam svam svam vaésam akhandayan. || 41 ||
nityaparyayavasanam apadanam astn viduh |

rtuduhkham pramoda$ ca tatha parvam samagatah. || 42 |
anyaya saha yad duhkham sad asad va rahogatam |
utkanthitam va yatkimeit sapatnisu na tad vaset. || 43 ||
yatkimeid anyasambandham?* anyatha kathitam mithah |
tasya kuryad anirvedam &tmanaiva vicintayet || 44 ||
anyonyamatsarakhyanair na ta vécépi bhartsayet |
gunadosau ca vijiidya svayam kuryan na nigkalau. || 45 ||
vastralamkarabhojyadau tadapatyesv anukramat |
matrdosan nadrtya tulyadrstih pitd bhavet. || 46 |
anyasyényagatair dosair diisanam na hi nitimat |

yat tu tesdm apatyam tu tat tulyam ubhayor api. | 47 ||
pritim dvesam abhiprayam Saucasaucagatdgaman |

bahir anta$ ca janiyad dasagudbacaraih sada. | 48 |
dtmanam api vijiidya cittavrtter ani§varam |

vi$vaseta katham strisu sarvavinayadhamasu. | 49 |
vrddhadasyah kraméyata dhatrya$ ca paricarikah |
tanmatrpitrkadyas ca pandavrddhas card matah. || 50 ||
vividhais tat kathakhyanais tulyasiladayanvitaih |
pravi§yéntarabhiprayam vidyat kale prayojitaih. | 51 |
tesu tesu katharthesu kathyaménesu laksayet |
mukhéakaradibhir lingair abhiprayam manogatam. || 52 |
Sit-Arundhatisambandhais tatha Sakuntaladibhih |
sadasaccaritakhyanair bhavam vidyat pravrttitah. || 53 |
tad dustanam adustesu sadhtnam itaresu ca |

pritih kathaprabandhesu syat sakh®yam purusesv itah. || 54 |

179

34-54 = Bh. 34-54. 1) Bh., nj-. 2) Konj. upaga-. 3) Bh., enainava
(Schreibf.). 4) Bh., -baddham. 5) Bh.; samkh- (Schreibf.).




180

cf. Kap. 15,
Vs. 32

iy

e e P 8 P P oH o S A RO oo AT AN T AT T ——

Text — II. Stridharmah

evam adgamadus'tabhyam anumitya ca tattva2tah |

55 |

strinam viditvabhiprayam vartetasu® yathocitam.
stribhyo vipratipannabhyah pranair api viyojanam |
drstam hi ca yatha rajiiam ato rakset prayatnatah. || 56 |
Venyéa gadhena $a‘strena hato raja Subhadvajah |
mekhalamanina devya Sauvira$ ca naradhipah. | 57 |
bhratra deviprayuktena Bhadraseno nipatitah |

tatha putrena Karugo ghatito darpanasina. | 58 ||

dvau Kasirajau vai vandyau c-Ananda’purayosita |

visam prayujya paficatvam anitau pajitatmakau. | 59 ||
evamadimahabhaga rajano brahmanas ca ha |

stribhir yatra nipatyante tatranyesv iha ka katha. || 60 ||
tasman nityapramattena jaya raksyas ca nityasah |
yathavad upacaryas ca gunadosanuripatah. | 61 |
vaisamyad upacaranam vikarai$ canimittajaih |

viSesena sapatnikair akasméc capi vedanaih || 62 |
asambho®ge ca vagdandaparusyad aprasangatah |
pradveso bhartari strindm prakopas cépi jayate. | 63 |

tatas cayati vardhakyam udvodhus capi Satrutam
tasman na tan prayuiijita dosan daravinadakan. | 64 |

na caitdah svakulacaram adharmam vépi caiijasa |

na gunams capy upeksante prakrtyad kim u piditah. || 65 |
satitve prayasah strinam pradis’tam karanatrayam |
parapumsam asampritih priye pritih svaraksane®. | 66 |

tasmat suraksitd nityam upacarair yathocitaih |

subhrta nityakarmanah kartavya yositah sada. || 67 |

uttamam sdmadanabhyam madhyamabhyam tu madhyamam |
pascimabhyam ubhabhyam ca adhamam samprasadhayet || 68 |
bhedadandau prayujyapi prag apatyadyapeksaya |

tac chistdnam tada pascat samadana’prasadhane. || 69 |

yas tu vidhvastacéaritrd bhartu$ cadhitaka'®rikah |

tyajya eva striyah sadbhih kalaktatavisopamah || 70 ||

istah kulodgatah sadhvyo vinita bhartrvatsalah |

sarvada sadhaniyas tah sampradayo!lttarottaraih. || 71 ||

evam eva yathoddistam strivrttam yo ’nutisthati
prapuoty eva sa sampirnam trivargam lokasammatam!2. || 72 |

55-72 = Bh. 55-72. 1) Konj. -drs-. 2) Bh., tatva-. 3) Bh., -éu. 4) Bh,,
Konj. $a-. 5) Bh. -da- (Schreibf.). 6) Bh., -bhé-. 7) Bh., -drs.-
8) Konj. suraksanam. 9) Bh., -nam (Schreibf.). 10) Bh.; -ka-
(Schreibf.). 11) Konj. -no-. 12) T. -sambhavam.



181

9. Kapitel

Brahmovaca:
evam strisu manugyanam vrttir ukta samasatah |
sampratam ca manugyesu strinam samupadiSyate. || 1 ||
samyagaradhanat pumsam ratir bhavati yogitam? |
putrdh svargaddyadrstam ca tasmad isto hi tadvidhih. || 2 ||
kartavyam nama yatkimeit sarvam vidhim apeksyate? |
vyaktim?® dyati vaiphalyam tad evirabdham anyatha. || 3 |
vidhyapeksini sarvani karyany alpa‘phalany api |
hetubhiitas trivargasya maharambha visesatah. || 4 ||
sarvasddhya®vidhijfianam agamaikanibandhanam |
sadhyam drstam adrstam ca dvayam vidhinisedhayoh. |

5
sastradhikaro na strindm na granthanam ca dhéarane |
tasmad ihdnye manyante tac chasanam anarthakam. || 6 ||
agamaikakriyayoge strindm adhyadhikarita |
mrte bhartari sadhvi syad ity adau smrtibhasitam. || 7 ||

l

tasmat kdryam akéryam va vijiidya prabhur dgamat
gunadosesu tah samyak chasti raja praja iva. || 8 ||

santy eva pramadah kascid visesadhigatagamah |

yat tu éastradhikaritvam vacanam syan nirarthakam. | 9 ||
kecid vedavido viprah krtyair vesakriyaparah |

tathépi jatiméatrena ta evétradhikarinah. | 10 ||

kriyante vedasastrajhaih prayogah $astralaukikah |

sthitam esam adtre ’pi $astram eva nibandhanam. || 11 ||
[vyadhadhivaragopalaprabhrtinam ca dréyate |
vistyangarakasauryadidindnam parivarjanam.] | 12 ||
gamyagamyadikaryéyam niyatacarasamsthitih |

lokanam $astravakyanam pranah svestanibandhanah. | 13 ||
tasméc caturndm varndnam aéramanam ca sarvasdah |
mukhyagaunadibhedanam jhieya® sastradhikarita. | 14 ||
paurvaparyam tu vijiidtum asakyam lokasastrayoh |

tac chastram eva mantavyam yatha karma Sariravat. || 15 ||
agame ca purane ca dvidhaiva nastikagraham |

margam mahadbhir adcirnam prapadyetévikalpadhih. || 16 |
miilam grhasthadharménam yasman naryah pativratah |
3h., tasmad &sam pravaksyami bhartur aradhane vidhim. || 17 ||

-ka-

1-17 = Bh. 1-17. 1) T. vrtti$ ca yositah. 2) Bh.,, Konj. -sate. 3) Konj.
-tam. 4) T. avi-. 5) Konj. -ya-. 6) Bh., -am (Schreibf.).

13 L4sz16, Parallelen




182 Text — II. Stridharmah

10. Kapitel

Brahmoévaca:
aradhyanam hi sarvesam ayam aradhane vidhih

cit'tajiidnanuvrtti$ ca hitaigitvam ca sarvada. |

1
kanya punarbhir vesya ca trividha eva yositah |
priya madhyépriyé caiva yogyéa madhyétara tatha. | 2
sama érestha ca nica ca bhiyo ’pi trividhah punah |
pirvavat parayor vrttir istAnuktya priyapriye. | 3 |
adhamapriyayor atra patipatnyadikamata |
nisiddhanam tu bhaksadi? tad dhi yatnad vidhiyate. || 4 |
ekadvitvabahutvadya ye bhedah samudahrtéah |
jyesthadivrtte vaksyamas tan asesan, dvijottamah. || 5 |
vrttam ca dvividham strinam bahyam abhyantaram tatha |
bhartur anyajane bahyam tasyah $ariram antaram. | 6 |
jiatitaravibhagena tad bahyam dvividham punah |
pijyam tulyam kanistham ca tat pratyekam punas tridha. || 7 |
raho ratam prakasam ca Sariram api tat tridha |
bhartu$ cittanukiilyena prayoktavyam yathocitam. | 8 |
mata pitd svasad bhrata pitrvyacaryamatulah |
sabhirya bhaginibhartd bhartrmatrpitrsvasa | 9 ||
dhatri vrddhanganadi$ ca yas tatrdptasamo janah |
prathamddha sapatni ca strinam manyatamo ganah. || 10 |
ssam eva tv apatyadibhaginibhrataras tatha |
kanistha bhartur ityadi bharyas cAptasamo matah. || 11 |

[hino ’nyah $asaniyas tu tatra tdvan na vidyate

yogyaté sutasaubhagyair na yavat syat pratisthita.] | 12 |
yatrapi gurubhartfnam anukilyena sarvada |
Sravirodhini. || 13 |

vrttih prasasyate strinam pajaca
devaraih patimitrai$ ca parihasakriyocitaih |
viviktadesavasthanam varjayed ati‘narma ca. || 14 |
prayaso hi kulastrinam $ilavidhvamsahetavah
dustayogo raho nityam svatantryam atinarmata. || 15 ||
dustasange tvara strinam yuvabhir narma ndécitam |
nirbhesatdsvatantranam saphalyam rahasi vrajet. || 16 |
pumso dustengitakaran dustabhavaprayojitan |
bhratrvat pitrvac caitan pasyanti parivarjayet. || 17 ||
pumso ‘nydgraham alapasmitavipreksitani ca |
karantarena dravyandm nibandham grahanarpanam | 18 |
dvarapradesavasthanam rajamargavalokanam |
preksodyanadisilatvam nirudhyad desam alayam || 19 ||

1-19 = Bh. 1-19. 1) Bh., cet- (Schreibf.). 2) Bh., -ksyadi. 3) V. pij-
yadéa-. 4) Bh., iti.




pij-

11. Kapitel 183

bahiindm darsane sthanam drstivakkayacapalam |
sthivanatvam sasitkdram ucecair hasitajalpitam || 20 ||
sangatyam lingidustastribhikgukiksanikadibhih |
[mantramandaladiks

siyam saktih samvasanesu ca] || 21 |
ityevamadi durvrttam prayo dustajanocitam |
rarjayet pariraksanti kulatritayavacyatam. | 22 |

11. Kapitel
Brahmoévaca:

ya patim daivatam pasyen manovakkayakarmabhih |
taccharirardhajatéva sarvada hitam acaret. || 1 ||
tatpriyam priyavat pasyet taddvesyam dvesyavat sada |
adharmanarthayuktebhyo ’yukta césya nivartate. || 2 |

priyam kim asya kim pathyam sdmyam césya katham bhavet |
jiatvaivam sarvabhrtyesu na pramadyeta vai, dvijah. || 3 |
devatapitrkaryesu bhartuh snanasanadisu |

satkare ’bhyagatanam ca yathaucityam na hapayet. || 4 |
vesméatma ca fariram hi grhinindm dvidha krtam |
samskartavyam prayatnena prathamam pascimad api. || 5 |
krtva vesma susammrs

bam trikalavihitarcanam |
vrttakarmopabhoganam samskartavyam yathocitam. || 6 |

pratar madhyaparahne'su bahir madhyantaresu ca |

grhasammarjanam krtva nigkaran na nisi ksipet. || 7 ||
gomahigyadisalanam tatpurisadimatrakam |

vyapaneyam tu yatnena sammarjanya prasidhanam. || 8 ||
dasakarmakaradinam bahyabhyantaracarinam |
posanadividhim vidyad anusthanam ca karmasu. || 9 ||
saka’milaphaladinam vallinam ausadhasya ca |
samgrahah sarvabijanam yathakalam yathabalam. | 10 |

tamrakamsyayasadinam kasthavenumayasya ca |

mromayanam ca bhandanam vividhanam ca samgraham | 11
kundakadi jaladronya kalasodaficana®lukah |

sakapatrany anekani snehanam gorasasya ca || 12 ||
musa‘lam kandaniyam tu yantrakam cturpacalani |

dohanyo netrakam mantha mandanyah $rnkhalani ca || 13 ||
samdamsah kundika éalah pattapippalako drsat |
davika hastako darvi bhrastra’sphutalakani ca | 14 |
tuld prasthadimanani marjanyah pitatkani ca |

sarvam etat prakurvita prayatnena ca sarvada. || 15 |

20-22 = Bh. 20-22.

1-15 = Bh. 1-15. 1) Bh., -anhe- (Schreibf.). 2) Bh., -kam (Schreibf.).
3) Bh. -ta- (Schreibf.). 4) Bh., -sa-. 5) Bh., -sta- (Schreibf.).
6) Bh., -té (Schreibf.).




R—

T e R 0 T T o 7 N e T 5 S T g PP T R A S B e

184

Text — II. Stridharméah

hingvadikam atho ’jaji pippa'lyo maricéani ca |

rajikddhanyakam $unthi tricaturjatakani ca || 16 ||

lavanam ksaravarnas? ca sauvirakapartusakau |

dvidalamalakam cifica sarvas ca snehajatayah | 17 |
¢uskakasthani valliram aristapistamasayoh |

vikarah payasa$ capi vividhah kandajatayah || 18 |
nityanaimittikanam hi karyanam upayogatah |

19

sarvam ityadi samgrahyam yathavad vibhavocitam. |

yat karyanam samutpattdv upahartum na drsyate |
tat prag eva yathayogam samgrhniyét prayatnatah. | 20 ||
dhanyanam ghrstapistanam ksunnopahatayor api |

bhréam $uskardrasiddhanam ksayavrddhi nirapayet. || 21 |

12. Kapitel

Brahmoévaca:
vrihinam kodravanam ca saradharmam udarakah |
kangukodravayor jileyo varatah paficabhagakah. | 1 ||
2 Jne; val g s
paficabhagan priyangiinam $alinam ca trayo ’sta ca |

canakanam trtiyamséah samaksunnam trayam viduh. | 2 ||

paniyayavagodhiimam pistadhanyacatustayam |
tulyam evavagantavyam mudgd masas tila yavah. || 3 |
o (=] B . (=) ¥ o ¥ i

paficabhigadika ghrstd godhtimah saktavas tatha |

kulmésih pistamamsam ca samyag ardhadhikam bhavet. | 4 |

b

siddham tad eva dvigunam pumnigo! yavakas tatha |
a ca. || 5 |

kangukodravayor annam canakodarakas

dvigunam cinakdnam ca vrihinam ca caturgunam |
aleh paficagunam vidyat purdne tv atiricyate. || 6 ||

sas tu vrddhir evopadisyate |
ra, tad vrddhir dviguna bhavet. || 7 ||

kriyapakavise
nimittas rarann
tasmad bhiiyo viriidhasya caturbhago vivardhate |

laja dhanah kalayas ca bhrsta? dvigunavrddhayah. || 8 |

bhrastavyanam ato ‘nyesam paficabbhégo ’dhiko matah |
cana®kanam ca pistanam padahinah kalayajah. || 9 ||
mudgamasamasiiranam ardhapadavaro bhavet |
klinnaguskavarannanam hanir vrddhir vidisyate. | 10 ||
tathardhena tu $éodhydnam adhakya mudgamasayoh |
masfirinam ca janiyat ksayam paficamabhagakam. | 11 ]
sadbhagenatasitailam siddharthakakapitthayoh |

tatha nimbakadambadau vidyat paficamabhagakam. || 12 ||

16-21 = Bh. 16-21. 1) Bh. -pipa- (Schreibf.). 2) Bh., -rgas.
1-12 = Bh. 1-12. 1) Bh. punnako (Schreibf.). 2) Bh., -stad. 3)Bh. capa-
(Schreibf.).



12. Kapitel 185

tilengudimadhiikdndm naktamalakusumbhayoh |
janiyat padalkam tailam khalam anyat pracaksate. | 13
ksetrakalakriyadibhyah ksayader vyabhicaratah |
pratyaksikrtya tan samyag anumityavadharayet. | 14 |
ksiradose gavam prastham mahisi?nam ca sarpisah |
padadhikam ajavinam utpadam tadvido viduh. | 15 |
subhiimitrnakalebhyo vrddhir va ksirasarpisam |

atas tesdm vidhatavyo hy arthad eva viniScayah. || 16 ||

prmyakfik;'t ya yatnena paksamasantare tatha |

payovrttair gavadinam kuryat sambhavanirnayam. | 17
karpasakrmikogsottham andha’ksaumadi kartanam |

kunipangvandhayosabhir vidhavabhis ca karayet. || 18 |
balavrddhéndhakéarpanyam* yat kartavyam avasdyatah |
19 ||

viniyogam nayet sarvam priyopagrahapiirvakam.

karmanam antaralesu prosite capi bhartari
svayam vai tad anustheyam nityanam cévirodhatah. || 20 |

sudra’nam sthilastiksmatvam bahutvam ca vyayavyayau
matva visesam kurvita cetanapratipattisu. || 21 |

karayed vastradhényadi svaptavrddhair adhisthitam |
sudra’nam ksayavrddhyadi mantavyam vetanani ca. | 22

ksaumakarpasayor vidyat st’tram paficamabhagakam |
desakaladibhagat tu pratyaksad eva nirnayah. | 23 |
avaghatena tilasya ksayo vimsatibbagakam?® |

24 |

channam vyéaptam tu vatena tadvad Grnam pracaksate.
paficasadbhagikim hanim statre kurvita laksanat |
vrddhis tu mandasamparkad dasaikadasika bhavet. | 25 |
slaksnamadhyamasttranam ardhadhikasamam bhavet |
sthiilanadm tu punar mal®yat padonam valacetanam. || 26 ||
karmano bhiribhedatvad desakalaprabhedatah |
tadvidbhya eva boddhavyo valacetanani$cayah. || 27 ||
sthilam dinatrayam deyam madhyamam ca triratrikam |
siiksmam & paksato mrstam masat tatparikarmakam. || 28 |
vad atra ksayavriddhya?di tad utsargdt® pradarsitam. |
kéalakartradibhedena vyabhicaro ’pi dréyate. || 29 ||
[sayyéasanany anekani kambala$ caturasrikah |

kambuka$ cavakosas$ ca madhya raktas ca bhirisah. || 30 |
gurubaladivrddhanam abhyéagatajanasya ca |

bhogdyénugato bhartd kuryad vividhamatrakam. || 31 ||

13-27 = Bh. 13-27. 1) Bh., -du- (Schreibf.). 2) Bh., -harsi- (Schreibf.);
Bh., -hirsi-. 3) Bh., -kosaumaurnaka-. 4) Bh., -ye. 5) Konj.
sutra-. 6) Konj. satra-. 7) Bh., pu- (Schreibf.). 8) Bh., -ah.
9) Bh., mrl- (Schreibf.).

28 = Bh. 28ab.

29 Bh. 28c/29a. 1) Bh., -br- (Schreibf.). 2) Bh., -ddha (Schreibf.)

3) Bh.; -ga (Schreibf.).
30-31 = Bh. 29b/30a-30b/31a.

e G e N~ TS AR



T Y B T e A A P . et e

186 Text — II. Stridharmah

yad asya $vasuradinam kalpitam sayanadikam |

bhartu$ caiva videsena tad anyena na samkaret!. || I

vastram malyam alamkaram vidhrtam devaradibhih |

na dhéarayen na caitesam dkramec chayanani va.] || 33 |
pinyakanakakuftas? ca kalariksani yani ca |

heyam paryusitddy annam gobhaktendpayojayet. | 34 |
kulaniam bahudheniinam go’dhyaksavrajajivinam |
kilatagavikadinam bhaktartham upayojanam. || 35 |
dadhnah samiaharet sarpir duhed vatsan na pidayet |
varsagaradvasantesu dvau kalav anyada sakrt. || 36 |
takram vapy upayufijita §vavarahadiposane |
pinyakakledanartham va vikreyam va tad arhayet. | 37 ||

vrttim dhanyahiranyena gopadinam prakalpayet |

te hi ksiravrata lobhad upahanyus tadanvayan. || 38 |
dohakalam gavam dogdha nativarteta vai, dvijah, |
prasarodakayor gopd manthakasya ca manthakah. | 39 |
masam ekam yathdstanyam méasam ekam stanadvayam |
satatam payayed trdhvam stanam ekam stanadvayam. || 40
tilapistabhih pindéabhis trnena lavanena ca |

varina ca yathakalam pusniyad iti vatsakan. | 41 |
jarad’gur garbhini dhenur vatsa vatsatari tatha |

paficinam samabhagena ghasam yuthe prakalpayet. | 42 I
eko gopalakas tasya trayanam atha va dvayam |

paficinam vatsaka$ caikah pravaras tu prthak prthak. | 43 |
gocarasyAnayanartham vyalanam trasanaya ca |
ghantdkarnan nibadh2niyuh $obharaksartham eva ca. || 44 |
pasvye vyalanirmukte deée bhiritrnodake |

abhiitaduste varanye sada kurvita gokulam. || 45 |
sa*guptam atavivisam nityam kuryad ajavikam |

firnam varse dvir adadyéac Caitr-Aévayujamasayoh. || 46 |
yithe vrsa dadaitasam catvarah pafica va gavat |
aévostramahisanam ca yatha syuh sukhasevitah. || 47 |
vidyat krsivaladinam yogam krsikakarmasu |
bhaktavetanalabham ca karmakalanurtpatah. || 48 |
ksetrakedaravétesu bhrtydnam karma kurvatam |
khalesu ca vijaniyat kriydyogam pratiksanam. || 49 ||
yogyatatisayam matva karmayogesu kasyacit 1
grasdcchadasdirobhyangair viesam tasya karayet. || 50 ||
padmagdakadivapanam kandabijadijanmanam |

samgrahah sarvabijanam kale vapah subhiimisu. || 51 ||

32-40 = Bh. 31b/32a-39b/40a. 1) Bh., karayet. 2) V. -kodras.

41 = Bh., 40b/41a; Bh., 40bc.

42-51 = Bh., 41b/42a—50b/51a; Bh., 41-50. 1) Bh., jagad- (Schreibf.).
2) Bh., -ah karnesu badh-. 3) Konj. su-. 4) Bh.,, Konj. -&m.




- e e e

13. Kapitel 187

jatanam raksanam samyag raksitanam ca samgrahah |
tesam ca samgrhitanam yathavan nivapakriya. | 52 ||
grhamiilam striya$ caiva dhéanyamilo grhasramah |

tasmad dhanyesu bhaktesu na kuryan muktahastatam. || 53 ||
dhanyam tu samcitam nityam mito bhaktaparivyayah |

na cinne muktahastatvam grhininam prasasyate. | 54 |

alpam ity eva navajiiam cared annesu vai, dvijah, |
madhuvalmikayor vrddhim ksayam drstva ja'nasya ca. | 55 |
ye kecid iha nirdista vyaparah purusocitah |

dampatyor aikyam asthaya tad dhi danaprasangatah. | 56 |
santy eva purusa loke stripradhanah sahasrasah |
tesu tasam prayokrtvad adosa iti grhyatam. || 57 ||
evam yogyataya yukta? saubhagyenédyamena ca |

samyag aradhya bhartaram tatrainam vaéam anayet. | 58 |

13. Kapitel

Brahmoévaca:
prathamam pratibudhyeta pravarteta svakarmasu |
pascad bhrtyajanasyédpi bhuiijita ca sayita ca. || 1 ||
bhartra virahita stri ca §vasrabhyam ca! visesatah |
dehalim nétivarteta pratikare mahaty api. | 2 |
utthdya prathamam bhartur avijiiata na niskramet |
ksapayam savasdesdyam ratrau va vasaradisu. | 3 ||
tad vasabhavanasyaiva Sanair dhtya karmikan |
svavyaparesu tén sarvams tatra tatra niyojayet. | 4 |
vibuddhasya tato bhartur nirvartydvadéyakam vidhim |
grhakaryani sarvani vidadhitdpramadatah. | 5 ||
muktva vasakanepathyam karma yogyam vidhaya ca |
tatkalocitakartavyam anutisthed yathakramam. || 6 |
mahanasam susammrstam cullyadivihitarcanam |
sarvopakaranopetam asambadham anavilam | 7 |
na cétiguhyam prakatam pravibhaktakriyasrayam |
bhartur aptajanakirnam gudham kaksadivarjitam. || 8 ||
tatra pakadibhandani bahir antaé ca karayet |
nirniktamalapankani §uktivalkadicarnakaih. || 9 ||
nidi kurvita dhtiméarcih $odhitani divatapaih |
dadhipatrani kurvita sadaivéntaritani ca. || 10 |
sidhukaritadugdhesu $odhitesu divatape |

‘ 52-58 = Bh., 51b/52a—57b/58; Bh., 51-57. 1) Bh., -vaiija-. 2) Bh.,
ibf.). | -tah (Schreibf.).
-am. | 1-10 = Bh. 1-10. 1) Bh., évasurdbhyam.



-

A B T ATt ™~ e g AT T A T T e s vemme .

188

Text — II. Stridharmah

isadgrhyoktapétresu svaccham yena bhaved dadhi. || 11 ||

snehagorasapakadi krtva supratyaveksitam |
kuryét svayam adhisthaya bhartuh pakavidhikriyam. || 12 ||

kim priyam ca kim agneyam sadrasabhyantaresu ca |

kim pathyam kim apathyam ca svasthyam vésya katham bhavet |
iti yatnad vijaniyad anustheyam ca tat tatha

nityanurdgam satkaram aharam supariksitam |

mahénasddau kurvita janam dptam kramagatam. || 14 ||

satrum dayadasambandham kruddhabhitavamanitam |

avacyopagrhitam va naivamadini yojayet. | 15 |

punah punah pratisthapya guptam svayamadhisthitam |

bhartur aharapanadi vidadhyad apramadatah. || 16 ||

pakam nirvartya matranam® krtva svedapramarjanam |

gandhatambilamalyadi kimeid adaya matraya | 17 ||

yathaucityadi tatkale bhartur vinayasambhramaih |

tatkalanugatatyartham aharam upapadayet. || 18 ||

svabhavamayakélanam vaiparityena sarvada |

sarvam &harapanadi prayojyam tadvido jagub. || 19 ||

hinatulyddhi’katvena bharté pasyati yam?® yatha |

tat* tathaivadhikam padyen nyayatah pratipattisu. || 20 ||

sdpatnakany apatyani pasyet svebhyo ’vi*$esatah |

bhaginivat sapatni$ ca tadbandhiin® nijabandhuvat. || 21 |

grasdcchadasirobhyangasnanamandanakadikam |

sapatnindm akrtva tu atmano ’pi na karayet. | 22 ||

vyadhitanam cikitsartham ausadhadikam adarat |

vidadhyad atmanas tésam sarvadritajanasya ca. || 23

tacchoke sucam adadyédt tattustau mudam avahet |

bhrtyabandhusapatninam tulyaduhkhasukha bhavet. || 24 ||

labdhavakasah $rnvanti? nisi suptotthitah® kramat |

anyatra vyayakartdram patim rahasi bodhayet. | 25 |

vad avadyam sapatnindm svayam asmai na tad vadet |

dauhsilyadi tu sapayam gidham asmai nivedayet. | 26 ||

durbhagdm anapatyam va bhartra catitiraskrtam |

adustam samyag® asvasya tenaitam anukilayet. || 27 ||

tatha vagdandaparusyair janam bhartra vipiditam |

kuryad vidheyam aévésya na ced dosaya tad bhavet. | 28 |

matvétmano 'napatyatvam kalam capi gatam bahul® |

samténadikam uddiya karyam atmanivedanam. | 29 |

vac cdnyad api janiyat kimeid asya cikirgitam |

tat kildjanativasya siddham eva pradarsayet. || 30 |

11-12 = Bh. 11-12.

13 = Bh., 13-14a; Bh., 13.

14-30 = Bh., 14b/15a—30b/31a; Bh., 14-30. 1) Konj. bhaktanam 2)
Bh., -di- (Schreibf.). 3) Konj. yad. 4) Bh., tam. 5) Bh. -bhyo
vi-. 6) Bh.,. -vadhiin (Schreibf.). 7) Bh., -$& svapydc ca. 8)
Bh., -ta. 9) Bh., -am (Schreibf.). 10) Bh., -hum-.



13. Kapitel 189

vaivahikam vidhim bbartuh sarvam krtva sasambhramam |
parinitam ca tdm padyen nityam bhaginikam iva. || 31 ||
pijam sambandhivargasya mangalam mandalani lca |
kuryad abhinavodhayah suprahrstena cetasa. || 32 ||
maétrvac chiksayed enam grhakrtyesv amatsara |
pradesikavidhim vésya vidadhyad yatnatah svayam. || 33 |
evam bbhartur abhiprayam? sarvam ityadi karayet |

1

sukhartham vapi samtyajya strinam bhartaddhidevata. || 34 |
bhartadbidevata narya varna brahmanadevatah |

brahmana hy Agnidevés tu praja rajanya®devatah. | 35 |
tasam trivargasamsiddhau pradistam karanadvayam

bhartur yad anukilatvam yac ca $ilam aviplutam. || 36 |
na tathé yauvanam loke népi riipam na bbasanam |

yatha priyanukiilatvam siddham s$asvad anausadham. | 37 |

vayorupadiharinyo drsyante durbhagah striyah |

vallabha mandartapas ca bahvyo* galitayauvanah. |

38 |
tasmat priyatvam lokdnam nidanam yogyataparam?® |

)

tan® vindnye guna vandhyah sarve 'narthakrto ’pi va. || 39 |
tasmat sarvaprayatnena vidadhyad atmayogyatam |

paracittajiiata csya milam sarvakriyasv iha. | 40 |
bahir dgacchato jiiatva kalam sammrjya bhtmikam |
sajjikrtasana tisthet tasyajiiam prati tatpara. | 41 |

42 |

svayam praksalayet padav utthapya paricarikam |
talavrntadikaih kuryac chramasvedapanodanam. |
aharasnanapanadau sasprham yatra laksayet

tadingitajiia te ttvena siddham asmai nivedayet. | 43 ||
sapatnipatibandhiinam bhartreittanukalyatah |
pratipattim prayufijita svabandhiinam na vai tatha. || 44 |
tesu cAtmani ca jiiatva bhartrcittam prasadayet |
pratipattim tathadpy esdm nadriyeta svabandhusu. || 45 ||
api bhartur abhipretam nari tatkulavasini

satkarair nijabandhiindm tena nopaiti vacyatam. || 46 |

pijya eva hi sambandhah sarvavasthasu yositam. |

[kas tato ’py upakaramsam lipseta kulajah pumaén. | 47 |

sampijya svasutam tasmai vidhivat pratipadyate |

tato ’sya lipsate nama kim akaryam atah param. || 48 |

kanyam pradaya vai? vrttir &tmanah parikalpyate |

dasabhandanatadindm margo ’yam na mahatmanam.] || 49 |

tasmat stribandhava nityam pritiméatraikasadhinim |

pratipattim samadadyuh sambandhibhyah prasanginim. || 50 |

tasya bhartari rakseta pritim loke ca vacyatam |

dtmano ’satpravadam ca cesteran sadhuvrttayah. || 51 |

31-51 = Bh., 31b/32a—51b/52a; Bh., 31-51. 1) Konj. -nani. 2) Bh., -ya
(Schreibf.). 3) Konj. -jadhi-. 4) Bh.; bavhyo (Schreibf.).
5) V. ksamata parda. 6) Bh., tam. 7) Bh.; vair (Schreibf.);
Bh., yair.

e S s oy



P e e o T P T P AR - pErtme e e

190 Text — II. Stridharmah

evam vijiidya sadvrttam stri varteta tatha sada |

yena tatparivargasya bhaved bhartu$ ca sammata. | 52 |
priyapi sadhuvrttépi vikhyatabhijanapi ca |

janapavadat samprapa Sitdnartham sudarunam. | 53 |
sarvasyamisabhiitatvad gunadosanabhijiiatah |
prayenavinayaucitydt strindm vrttam hi duskaram. | 54

55 |l

agrhyatvan manovrtteh prayah kapatadarsanat |
| 55 |

nirankusdatval lokasya nirvacya viralah striyah. |

daivayogad ayogyaltvad vyavaharanabhijiiatah |

vacyatapattayo drs

tah strinam $uddhe ’pi cetasi. || 56
tasam daivapratikdro népabaogad rte bhavet |
&m
{ |

caritram lokavrttam ca etayor vidur ausadham. | 57 |
hindolakadikridayam prasaktam tarunim nisi

ramamanam vitaih sairdham vidhavam svairacarinim | 58 ||

vrddhadibharyam sajjayam yanageyadisanginim

ka? éraddadhyét satityevam sadhvim api hi yositam? || 59 |

yau césdm ingitdkarau® samdigdharthaprasadhakau |
tayos tattvatparijfidne’ visayo yoginam yadi. | 60 |
tasmad yathoktam dcdram anutisthet susamyu®ta |
mithyalagno ’py asadvadah kampayaty eva tatkulam. | 61 |
trikulya vacyata raksyd pratisthpy atha samtatih |

bhartus trivargasiddhi$ ca sidhyam tat kulayositam. | 62 |
patayanty eva dauhsilyad atmanam sakulatrayam |
uddharanti tadaivaitah striya$ caritrabhtsanah.

bhartreittanukilatvam yasam $ilam avicyu’tam |

tasam ratnasuvarnadi bhara eva na mandanam. || 64 |
lokajfidne para kotih patyau bhakti$ ca saévati |
$uddhanvayanam narindm vidyad etat kulavratam. || 65 |
tasmal loka$ ca bharta ca samyag aradhito yaya |

dharmam artham ca kdmam ca saivapnoti niratyaya. | 66 |

14. Kapitel

Brahmovaca:
prosite mandanam strindm patyau mangalamatrakam |
nispadanam ca yatnena tadarabdhasya karmanah. || 1 |
$ayya gurusamipe syad dehasamskéravarjanam |
samupérjanam arthdnam vyayanam parihdpanam | 2 ||
vratopavésatatparyam tadvarttd'pariméarganam |
daivajfieksanikapraéno devanam upayéacanam | 3 |

52-66 = Bh., 52b/53a—66b/67; Bh., 52-66. 1) Bh. -ga- (Schreibf.).
2) Bh., kah. 3) Bh., -ro. 4) Bh., tatva-. 5) Bh., -nam. 6) Bh.,
-ya-. 7) V. -am na viplu-.

1-3 = Bh. 1-3. 1) Bh. -rta-.




g e A g O

14. Kapitel 191

nityam tasydgamasamsa ksemartham devapijanam |

na catyujjvalavesatvam na sada tailadharanam. || 4 |

jiiativesma na gantavyam sakdmagamanena ca
gurinam ajiaya yavad bhartur aptajanaih saha. || 5 |
tatrapi na ciram tisthet snanadin vapi nécaret |
yavadartham ksanam sthitva tatah sighram samacaret. | 6
agate prakrtisthaiva krtva tatkalikam vidhim |
muktapravasane pathye! snate bhuktavati priye || 7 |
atmanam samalamkrtya savisesam mudanvita |
devapijopaharadin dadyat prag upapaditan. | 8 |
kanistha maéatrvaj jyestham tadapatyéani catmavat |
pasyet tatparivargam tu nityam svaparivargavat. || 9 ||
tatpuro nasanam? tisthet patim ndmantrayi®ta ca |

I 10
aih sakhyam kurvita tatpriyaih |

tadabhiprayatah kuryat pravrttim sarvakarmasu.

na samsrjeta taddvis
janam aptatamam tasya sada bhartu$ ca manayet. || 11 |
paitrkat samupanitam vasu saugandhikadikam |

tasmai nivedyatmataya tada tad upayojayet. || 12 ||

so 'pi tatpritaye kimeid adadyad alpamiilyakam |

samgopya matrvat stheyam tat tathaivopayojayet. || 13 |

tatprityartham grhitam yad vailaksyadinivrttaye
14 |
strinam yad etat sdpatnyam param matsaryakaranam

saviSesam prasangena tasyaitat? pratipadayet. |

tasmat tat parihartavyam paramodaracaryaya. || 15 ||
tathé kalpitanepathya bhartuh paryayavéasare

hriyam ada’yamanéva patim gacched visarjita. |

16 |
gatva rahasi bhartaram tatkalocitasambhramaih |

tadbhavanugatais tais taih saviesam upéacaret. || 17 ||
pratibudhya tatah kéale savisesam trapanvita |
jyesthaya® vasatim gachhed visesena tatha punah. || 18 |
apratikulyam jyesthaya hitam anyatra yositah |

tatah Sanais tv avacchidya patim svavasam anayet. | 19 ||
bahih? pakadiyogena catuhsastya rahogatam |

jyestham atiSayanéva bhartaram uparaiijayet. || 20 |
pragalbhyam rahasi strinam lajjadhikyam tato ‘nyada |
cittajiiananuvrtti§ ca patyau samsevanam param. | 21 |
evam aradhya bhartaram grham akramya ca kraméat |
gauravam pratipattim va jyesthadisu na hapayet. || 22 |
grhavyéaparadanesu patim gadham tatha vadet |
adhikuryad anicchanti jyesthaivai®nam yatha balat. || 23 |
sapi vijiidya bhartaram kanigthakrstaméanasam |
viSramam prarthayed enam adhikuryat sutam iva. || 24 |
ibf.).
Bh, 4-24 = Bh. 4-24. 1) Bh.; -yet (Schreibf.). 2) Bh., -ne. 3) Bh., -ye-.
4) V. tasmai tat. 5) Bh.; ada-. 6) Bh., -ya (Schreibf.). 7) Bh.,
-i3. 8) Bh. -ve- (Schreibf.).




R R A R I Y s S R T S IS FP e 3t vt

192 Text — II. Stridharmah

matva bhartur abhipretam raksanti nijagauravam |

krtam bhartranukiilam syat tadistd yAnumodayet. || 25 ||
svamino yad abhipretam bhrtyaih kimkriyate 'nyatha |

B i a % ~ s ; =
=2 | kliS§yante tatra midhatma paratantro vrtha janah | 26 |
as & = % o : fars >
S & || tasmat sarvasv a rasthasu manovakkayakarmabhih |

15 2 % = WY = I

« hitam svamyanukialatvam narinam tu visesatah. || 27

sapi jyestha patim caiva grhatantram ca sarvada |
vijiidyatha! gunair dhird pragavastham na vismaret. | 28
na saubhagyamadam kuryan na catddhatyadivikriyam |
nitaram anatim gacchet sada naryabhayad iva. | 29
yathé yogyataya patyau saubhagyam abhivardhate |
spardhayec ca kulastrinam prasrayvopadhikam tatha. || 30

evam aradhya bhartaram tatkaryesv apramadini |
pljyanam pijane nityam bhrtyanam bharanesu ca || 31
gunanam arjane nityam $ilavat pariraksane |

pretya céha ca nirdvamdvam sukham apnoty anuttamam. || 32 |

15. Kapitel

Brahmovaca:
durbbagé ca punar nityam upavasaditatpara |
bahyesu patikrtyesu syad visesabhiyogini. || 1 ||
na prasamsam sapatnisu nindam cépi tathatmani |
astyam bhartur irsyam va pranayam vapi darsayet. | 2 |
madvidha ya hi bahv etat tac cityantikam asnute |
vad asyadyusmato ya va! bharyasabdabhidheyatam. || 3 ||
na ca nirbhiigana tisthen na capy uddhatabhtsana |
nanyada gandhamalyadigrahyam patyupacaratah. || 4 |
tan nytnam sarva$o grahyam vallabhaya visesatah |
bhiiganam gandhamalyam tu tavatkalam alaksitam. || 5 ||
sambadhanam prade$anam nityam svedadimarjanam |
dantanasadipankanam vigandhasya ca $odhanam | 6 |
nimittam bbhartur etdsam yat kimcid abhilaksayet |
nénena va tayor yatnam vidadhyad angamarjane. | 7 |
sarvasam ca sapatninam sarvatranugata bhavet |
18]
anyasya yad anustheyam yan na sidet samarpitam |
bhartus caviditam yatnat tat kuryad avirodhi cet. || 9 |
kosavastrannatambiulagandhapanausadhadikam |
tat sarvam aniyuktanam dosavattvad? virudhyate. | 10
yat tu muktam anustheyam grhasammarjanadikam |
strinam anadhikare ’pi prayas tad vidhir ucyate. || 11 ||

vaitasim vrttim asthaya vallabhaya videsatah. ||

f

25-32 = Bh. 25-32. 1) T. samavarjya.
1-11 = Bh. 1-11. 1) Bh., yayad. 2) Bh. -vatvad.




15. Kapitel 193

abbyangodvartanam sndnam bhojanam mandanani ca |
kuryad bhartur apatyanam dhatrikarmani® sidaram. || 12 ||
atmavat tany apatyéni sadhayaty anuyogatah |

svendpy? amisam vittena vidadhyan mandanadikam. || 13 ||
bhogah svayam apatyair va strivittasya patir vidha |

purve vayasy abhinandya pascime cOépayojanam. | 14
ubhayogas tu vi ma va karmajah prthag eva sah |

sadvrtte tv adhikam khyatim kurvita kriyaya punah. | 15 |
na kapi durbhaga nama subhaga nama jatitah |
vyavaharad bhavaty esa nirdeso ripumitravat. || 16 ||
bhartrcittaparijiianat tada®nusthanato ’pi va |

vrttair lokaviruddhai$ ca yanti durbhagatam striyah. | 17 ||
anukiilyin manovrtteh paro ’pi priyatam vrajet |
pratikilyéan nijo ’py asu priyah pradvesyatam iyat. | 18 ||
tasmat sarvasv avasthésu manovéakkayakarmabhih |
priyam samaécaren nityam taccittdnuvidhayini. | 19 ||

yam anyam kamayet tdsam tam taya samprayojayet |
kupitam ca priyam kamcid yatnad asmai prasadayet. | 20 |
tatpadaparicaryayam gatrasamvahane tatha |

pidane Sirasa$ caiva param kausalam abhyaset. || 21 ||
pidanam mrdu madhyam ca gatravasthavisesatah |

mukhagatradibhir lingaih prayojyam tat sukh&vaham. | 22 |

bahtirukatiprsthesu skandhe sirasi padayoh |
gadhamardanam icchanti prayo 'nyatrapi madhyamam. || 23 |
nirmamsesu pradesesu nabhimiilesu marmasu |

hrdgandakakapoladav icchanti mrdu mardanam. || 24 |

gadham jagradavasthayam ardhasuptasya madhyamam |
kimeit saparighatam ca mrdu suptasya néti va. | 25 ||

viruddham sarvagatresu lomavatsu visesatah |
utkandayatsu soddharsam snehaktesu ca mardanam. || 26 |

sparsad romaficajananam sanakhacchuritam Sanaih |

pulakollekhanopetam $irahkandas ca parsvayoh | 27

i
tesu tesu ca géatresu tat prayojyam tatha tatha |

5] It
28 ||

I
I\
]

nidragamaye. tatkile ragasamdhuksanaya ca.
tisthatas copavistasya jagratah svapato ’pi va |

samvahanam prasamsanti yad atyartham sukhavaham. || 29 |
naispandyam pulakodbhedo gatranam aksimilanam |
tatpradesarpanam kimeid budhyed* vikrtidaréanam. || 30 |
Grumiuladisamdese tat® panipratipidanam |
laksayen nipuna yatra tatraivadhikam acaret. | 31

evam eva yathoddistam strivrttam yanutisthati |

patim aradhya sampurnam trivargam sadhigacchati. || 32 ||

12-32 = Bh. 12-32. 1) Bh., -mani. 2) Bh., -any. 3) Bh., -ndd ana-. 4) Bh.,
bodhed. 5) Bh., -adidese ca. (Schreibf.).

R e ———



e T e 5t ™. o S T S et e

I1I. Haupttraktat (2)

16. Kapitel

Sumantur uvaca:

rsaya$ ca tathd jagmuh svani
strilaksanam tatha vrttam $r
ittham laksanasampannam bl

|
vaivahike ‘gnau! kurvita grhyam

paficayajiiavidhanam ca?

paktim canvahikim grhi. | 4 |
pafica siina grhasthasya

culli pesany upaskarah |
kandani cddakumbhas$ ca
badhyate yas tu vahayan. | 5 |
talsam kramena sarvasam
nigkrtyartham maharsibhih |
pafica klptd mahayajiiah
pratyaham grhamedhinam. || 6 |

| kartavyam yad grhasthena tad idénim nibodha me. | 3 ||

ity uktva bhagavan Brahma strilaksanam asesatah |
sadvrttam ca tatha strinam jagdma sa Hima'layam. || 1 1

dhisnyany asesatah |

1tva krtsnam, mahipate. | 2 |

\aryam prapya, mahipate, |

karma yathavidhi |

| paktim kuryat sada grhi. | 4 |

tena svargam na gacchati |
kandani pesani culli
udakumbhah! pramarjani. | 5 |

nigkrty2artham manisibhih |
paficoddistd mahayajfiah

adhyapanam Brahmayajiiah pitryajiias tu' tarpanam |

homo daivo balir bhauto
nryajfio ’tithip@janam. || 7 ||

paficaitin yo mahayajfian na hap

homo daivo balir bhaumas
tathényo “tithipGjanam. | 7 |

ayati Saktitah |

sa grhe ’pi vasan nityam sinadosair na lipyate. | 8 |

devatatithibhrtyanam pittnam at
na nirvapati paficanam ucchvasar

| 1-8 = Bh. 1-3. 1) Bh., nija-.
4 =M. HI65.

b == Mo13dy 68;

6 = M. III, 69; Bh. 6. 1) Bh.
(Schreibf.).

T = M, I1E 70,

M. III, 71; Bh. 8.

9 = M.III, 72; Bh. 9. 1) Bh. ¢

manas ca yah |
n na sa! jivati. |

9 |

Bh. 4. 1) Bh. -kagnau. 2)
Bh. tu.
5 = Bh. 5. 1) Bh., -ih.
a-. 2) Bh. T. visuddhy-; Bh., V. nikrty-

7 = Bh. 7. 1) Bh. -iia$ ca.

a; Konj. = M.

*(

@

a

]

*g

*

kl

K



rty-

Anhang

Nachstehend folgt aus der Version des Bh. eine knappe Auswahl von

Wortern mit Bedeutungen und sonstigen lexikalischen Angaben, die im PW.

und Schmidt, Nachtr. nicht vorkommen resp. nicht belegt sind und dement-

sprechend mit
einmal annahernd angestrebt.

aditi f. *Erde 4, 191.

*anamika f. Ringfinger 8, 71, 74.

anaydsa m. °n. Nichtanstrengung
2, 148.

‘anuparyaya m. = paryaya 2, 47.

anya  Adj. der nachfolgende
(Gegensatz zu purva) 7, 31.

apriti °Adj. unfreundlich 2, 152.

*abandha m. ein. Riemen zum An-
binden. eines Ochsen ans Joch
oder an den Pflug 5, 59.

vvika f. Wahrsagerin 8, 21; 10,

*upasparsa m. Ausspiillung des
Mundes 3, 48.

*Kamjaja m. Beiname Brahman’s
2,16; 7, 44.

kandaniya n. Mérser 11, 13.

*kapitthaphala m. eine Mangoart 5,
34.

‘karantara n. die linke Hand 10,
18.

*krmikogottha (pw. -$-1) Adj. seiden
12, 18.

klesa m. °n. Qual, Plage, Schmerz
4, 104.

Ksetrajiia m. °Beiname Brahman’s
2, 15.

Caturvaktra m. *Beiname Brah-
man’s 2, 15.

*jaladroni f. Bimer 11, 12.

tama *n. Finsternis 2, 9.

resp. mit * bezeichnet werden. Vollstindigkeit wurde nicht

daivatya Adj. = °devadaivatya 4, 156.

Narayana m. °Beiname Brahman’s
2, 15.

netraka n. °der Strick, durch den
der Butterstofel in Bewegung
gesetzt wird 11, 13.

puskara n. °Stab 3, 21,.

pratikile Adv. in umgekehrter
Richtung 4, 170.

pramarjani f. Besen 16, 5.

bhaga m. *n. Vulva 5, 30.

Bhaskara m. °Beiname Brahman’s
AR O i

*munda f. Witwe 8, 21.

’mrtapatyad Adj. f. deren Kinder
gestorben sind 5, 65.

°roma n. Haar 5, 25.

“vicitramsu m. = jyotir bhasvat 2, 98.

vipula *n. akasa 2, 96 sq.

$rnkhala °n. Kette 11, 13.

°samane Adv. in der gleichen Rich-
tung 4, 170.

sahaja m. °Bruder 7, 2.

Surasrestha m. °Beiname Brah-
man’s 7, 47.

Surottama m. °Beiname Brahman’s
7, 47.

sawmanasa Adj. = °daivika 2, 100.

o,

stha mit pra-ud °zum Vorschein
kommen, erscheinen, sich zeigen

2. 0.

-y o

hanu f. *m. Kinnbacke 5, 68.

e ST Ay O -




N
n
n
n
P
Index }’
: - R i = p
Auller den Eigennamen sind nur einige der wichtigeren Termini von der pi
Version des Bh. aufgefithrt. An Stelle eines Sachindexes sei auf die Inhalts. P
iibersicht (pp. 85 sq.) verwiesen. p
akarpanya 2, 148, 156 Kavi 4, 88 P)W
Agni 8, 67; 18, 35 Karisa 8, 58 E
agnistoma 2, 145; 4, 72 Kasi 8, 59 P)'
agnihotra 2, 143 Kubera 3, 67 I)
agnyadhéana 2, 143 V. Kuruksetra 7, 62 I
agnyadheya 2, 143; 4, 72 kesanta 4, 1 P:
Angiras 2, 57 Kratu 2, 57 E
atiratra 2, 146 ksama 2, 152 P
atyagnistoma 2, 145 ksanti 2, 148
Atri 2, 57; 7,9 Ksetrajiia 2, 15 p
Atharvaveda 2, 51; 3, 64 Ganga 3, 81 !
anastya 2, 148, 150 garbhasuddhi 2, 160 P
anayasa 2, 148, 154 garbhadhana 2, 135, 139; 3, 2 bf
anusthana 4, 103 sqq. rautama 2, 50 %
annaprasa, -na 3, 2, 10 Caturvaktra 2, 15
annisana 2, 139 caturmasya 2, 144
Arundhati 8, 53 cuda 2, 139; 3, 2, 11; 4, 2 ]
Aévayuja 12, 46 Caitra 12, 46 };’
astakakarman 2, 142 caitri 2, 142 B
asprha 2, 148, 157 jaya 4, 81, 83, 91, 109, 114; 7, 59 B
ahamkara 2, 22 jatakarman 2, 139; 3, 2, 4 BI
z'igrah{xyaui 2, 142 tanu 2, 30 B
Angirasa 4, 88 tirtha 3, 55 sqq. B
{Etmagm)a 2, 147 Tusita 2, 39 y
Anandapura 8, 59 trivarga 4, 189; 6, 4, 13, 15, 19, 22, >
{iptoryﬁmuu 2, 146 25 8q.; 9, 4; 13, 62 r\r[)
Aryavarta 7, 65 daya 2, 148, 151 :\I
asvayuji 2, 142 darsa 2, 143 :\I
ukthya 2, 145 Durga 1, 20
Utathya 7, 9 durbhaga 13, 27; 15, 1, 16 M
upanayana, -nayana 2, 139; 3, 12 Drsadvati 7, 60 &
upasparsa, -na 3, 48, 83 Dhanavardhana 3, 33, 356 5
Rgveda 2, 40, 49; 3, 63; 4, 31 Nara 2, 17 %
Ka 2, 57 namadheya 3, 5, b

Kamjaja 2, 16

Narada 1, 27 sq.; 2, 57; 4, 83



der
alts.

Index

Narayana 1, 19; 2, 15, 17
niradhapasubandhu 2, 144
niseka 4, 71

nigkramana 3, 10

Paficala 7, 62

Paramesthin 2, 15; 4, 13

Parasara 1, 28

pikayajiia 2, 143; 4, 72

parvana 2, 142

Pitamaha 2, 15

pumsavana, 2,139:8,.2

pudgala 2, 31

Purana paficalaksana 2, 1

purusa 2, 15, 27 sq., 54

Pulastya 2, 57

Pulaha 2, 57

paurnamasa 2, 144

Pracetas 2, 57

Prajapati 2, 57; 8, 74; 4, 12 sq., 20,
191

pradhéna 2, 31

Prayaga 7, 64

prasana 3, 4

buddhi 2, 23,

Brahman 1, 1,, 26,; 2, 11 sqq., 38,
1208qq., 141, 158, 165; 4,
16,sqq., 30, 191, 209, 214, 216; 6,
2sq.;16,1, 7

brahmavrata 2, 140

Brahméavarta 7, 60, 62

Bhadrasena 8, 58

Bhaskara 2, 11, 63, 72

bhatadi 2, 28, 32

Bhrgu 2, 57; 7, 10

Bhautya 2, 104

Maghavan 8, 74

mangala 2, 148, 155

Matsya 7, 62

Madhyadesa 7, 64

Manu 2, 101 8qq.3 8, 7, 30; 4, 135,
147,, 217

Marici 2, 57

mahat 2, 22, 28, 32

mahéguru 4, 78 sqq.

maufijinibandhana 3, 2

mekhala 2, 139 V.

197

Mlecchades$a 7, 66
Yajurveda 2, 40, 50; 3, 63
Yama 2, 53; 3, 67
Yajhavalkya 2, 50
Ravi 3, 66
Rudra 1, 19; 8, 65
Raucya 2, 104
Varuna 3, 67
Vasistha 2, 49
vajapeya 2, 146
Vayu 3, 66, 74
Vasava 3, 67
Vasuki 3, 69
vikara 2, 31
Vinasana 7, 64
Vindhya 7, 64
vibodha 2, 34
Vibhu 1, 26; 2, 24, 26; 4, 85, 132,
151
Virafici 2, 16
Viri
Virifici 2, 105
Viraj 2, 54 sq.

visala 2, 32 sq.

Visnu 1, 27; 3, 68; 4, 53, 59, 82
Vira 4, 213,

Veni 8, 57

Vedhas 2, 15; 4, 105

Vyasa 1, 28

Sakuntala 8, 53

Sakra 1, 28; 4, 198; 5, 108; 7, 54
Samkara 1, 26, sq.; 4, 53
Sambhu 2, 15

Siva 4, 82

Strasenaka 7, 62

Sauca 2, 148, 153

Saunaka 2, 51; 7, 10

graddha 2, 142

gravani 2, 142

sodasin 2, 145

samskara 1, 15; 2, 134sqq.,
146 sq., 158; 8, 15; 4, 2 sq.

Satya 1, 20

sadharmacariniyoga 2, 140

Sarasvati 7, 60

Savitr 1, 19




T e R I T3 e B A A Aot g A T I AT s e v

198 Index

Samaveda 2, 40, 50; 3, 63 sautramani 2, 144

Savarni 2, 104 Sauvira 8, 57

Sita 8, 53; 13, 5: snana 2, 140
simantonnayana 2, 139; 8, 2 Svayambhi 2, 2, 13, 118
Subhadvaja 8, 57 Svayambhuva 2, 102; 4, 55
Surajyestha 2, 15; 4, 102 haviryajiia 2, 145
Surasrestha 7, 47 Himavat 7, 64

Surottama 7, 47 Himalaya 16, 1

Starya 3, 74 hrechaya 2, 34 V.

soma 2, 146




IIIIIIII
000000000

T




e ienadiindeiitaiateivininininie
iR
c!a.'!"ll.»"-!tfq:nz,|,‘,’;‘

Tetadaiviatainin

Fi54t

statetalad,

s

£

-
>
B,

3 3ubisyde

e




DIE PARALLELVERSION
DER MANUSMRTI
IM BHAVISYAPURANA

VON

FRANZ LASZLO

|
calit!‘r)ite colorchecker cLAssIC
-

L 07/22

mm
luulm||||||l|||||nulnnlnnlnn|m||u|||

DEUTSCHE MORGENLANDISCHE GESELLSCHAFT

KOMMISSIONSVERLAG FRANZ STEINER GMBH
WIESBADEN 1971




	Die Parallelversion der Manusmṛti im Bhaviṣyapurāṇa
	Vorderdeckel
	[Seite 1]
	[Seite 2]
	[Seite 3]
	[Seite 4]

	Titelblatt
	[Seite 5]
	[Seite 6]

	Widmung
	[Seite 7]
	[Leerseite]

	Inhalt
	[Seite 9]
	Seite VIII

	Vorwort
	[Seite 11]
	[Leerseite]

	Literaturverzeichnis Und Abkürzungen
	[Seite 13]
	Seite XII
	Seite XIII
	[Leerseite]

	Einleitung
	[Seite 17]
	[Leerseite]
	I. Die beiden Versionen
	[Tabelle]
	Tabelle 4
	Tabelle 5
	Tabelle 6
	Tabelle 7
	Tabelle 8
	Tabelle 9
	Tabelle 10
	Tabelle 11
	Seite 12

	II. Die Rahmenerzählungen
	[Seite 29]
	Seite 14
	Seite 15

	III. Der Haupttraktat (1)
	[Seite 32]
	Seite 17
	Seite 18
	Seite 19
	Seite 20
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23
	Seite 24
	Seite 25
	Seite 26
	Seite 27
	Seite 28
	Seite 29
	Seite 30
	Seite 31
	Seite 32
	Seite 33
	Seite 34
	Seite 35
	Seite 36
	Seite 37
	Seite 38
	Seite 39
	Seite 40
	Seite 41
	Seite 42
	Seite 43

	IV. Der Strīdharma
	[Seite 60]
	Seite 45
	Seite 46
	Seite 47
	Seite 48
	Seite 49
	Seite 50
	Seite 51
	Seite 52
	Seite 53
	Seite 54
	Seite 55
	Seite 56
	Seite 57
	Seite 58
	Seite 59
	Seite 60
	Seite 61
	Seite 62
	Seite 63
	Seite 64
	Seite 65
	Seite 66
	Seite 67
	Seite 68
	Seite 69
	Seite 70
	Seite 71
	Seite 72
	Seite 73
	Seite 74
	Seite 75
	Seite 76
	Seite 77
	Seite 78
	Seite 79
	Seite 80
	Seite 81
	Seite 82

	V. Der Haupttraktat (2)
	[Seite 99]
	Seite 84

	VI. Vergleichende Inhaltsübersicht
	[Tabelle]
	Tabelle 86

	VII. Das textgeschichtliche Verhältnis der beiden Versionen
	[Seite 103]
	Seite 88
	Seite 89
	Seite 90
	Seite 91
	Seite 92
	Seite 93
	Seite 94
	Seite 95
	Seite 96
	Seite 97
	Seite 98
	Seite 99
	Seite 100
	Seite 101
	Seite 102
	Tabelle 103

	VIII. Schluß
	[Seite 120]
	Seite 105
	Seite 106


	Text
	[Seite 123]
	[Leerseite]
	I. Haupttraktat (1)
	[Seite 125]
	Seite 110
	Seite 111
	Seite 112
	Seite 113
	Seite 114
	Seite 115
	Seite 116
	Seite 117
	Seite 118
	Seite 119
	Seite 120
	Seite 121
	Seite 122
	Seite 123
	Seite 124
	Seite 125
	Seite 126
	Seite 127
	Seite 128
	Seite 129
	Seite 130
	Seite 131
	Seite 132
	Seite 133
	Seite 134
	Seite 135
	Seite 136
	Seite 137
	Seite 138
	Seite 139
	Seite 140
	Seite 141
	Seite 142
	Seite 143
	Seite 144
	Seite 145
	Seite 146
	Seite 147
	Seite 148
	Seite 149
	Seite 150
	Seite 151
	Seite 152
	Seite 153
	Seite 154
	Seite 155
	Seite 156
	Seite 157
	Seite 158
	Seite 159

	II. Strīdharmāh
	[Seite 176]
	Seite 161
	Seite 162
	Seite 163
	Seite 164
	Seite 165
	Seite 166
	Seite 167
	Seite 168
	Seite 169
	Seite 170
	Seite 171
	Seite 172
	Seite 173
	Seite 174
	Seite 175
	Seite 176
	Seite 177
	Seite 178
	Seite 179
	Seite 180
	Seite 181
	Seite 182
	Seite 183
	Seite 184
	Seite 185
	Seite 186
	Seite 187
	Seite 188
	Seite 189
	Seite 190
	Seite 191
	Seite 192
	Seite 193

	III. Haupttraktat (2)
	[Seite 210]


	Anhang
	[Seite 211]

	Index
	[Seite 212]
	Seite 197
	Seite 198

	Rückdeckel
	[Seite 215]
	[Seite 216]
	[Colorchecker]



