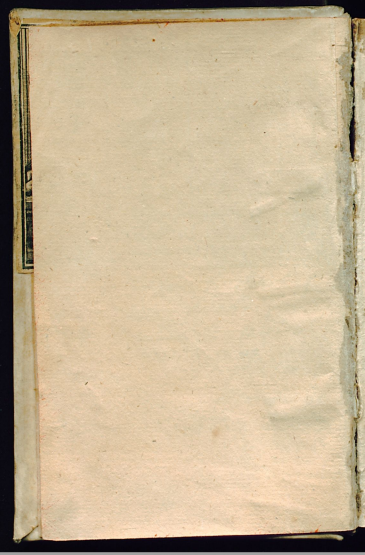






3 Cibri de Spiritus Saniti Processione, Bafoled ven Hugo Gerian vid in fronce Sub: Etherianus (Hugo) pag. mt 12.309. e librio Prefoles waring 1801 fept c a com or sol







EN HABES LECTOR

# D-HVGO

### NIS ETERIANI

THVSCI, DE SPIRITVS SAN Cli processione, autoris peruetusti Libros tres, maxima totius Orientalis Ecclesia iactura hactenus non euulgatos, nunc tandem diligenti cura 10 ANNIS HEROLD Acropolita, & ètenebris erutos, & editos.

Cum indice duplici utrica locupletissimo.

BASILEAB ANNO

### D. HVGONIS ETTERIANI, EX Trithem i Spanhemensis de Ecclesiasti cis scriptoribus & illustribus uiris, Cathalogo, Vita.

VGO Eterianus natione Tuscus, in scri pturis sanctis omnium suo tempore docto rum facile doctifimus, o in secularibus literis, egregie doctus, Philosophus & Rhetor facundisi mus, Graco & Latino fermone ad perfectum in-Structus (quem tota Græcia mirabatur scribente) ingenio subtilisimus, et difbutator nulli secundus. Scripfit multa præclara uolumina tam Grece quam Latine, quibus nomen fuum cum gloria ad posteros transmisit. Ex quibus ego reperi tantum opus quidem breue, sed non afpernandum, de hære fibus, quas in Latinos Graci deuoluunt . Ad Ardoinum Cardinalem lib.1. Diligens prudentia De immortali Deo lib. 1. De cateris nibil reperi. Claruit temporibus Emanuelis Constantinopolitanis Imperatoris, apud quem magnæ autoritatis erat:

fub Friderico Romanorum Augusto primo, & Alexandro Papa quarto, Anno Domini D. C. L.X.

### GILBERTO CO

GNATO D. ERASMI ROTE
RODAMI discipulo dignissis
mo, uiro & pietate & literis clariss. Nozerethi Decano obser
uandiss. IOANNES HEROLD Acropolita
Beneagere.



VGONEM Eteria; num huncnostrum; contra Græcos tam diserte disputantem

nomini inscriberem, cum amor ille tuus eximius, quo erga sacras literas adficeris atos flagras, nec non humanitas, adiuncta li beralitate insignietiam erga pa-

a 2 ru

rum cognitos, tum aliæ causse permulte, quas nunc temporis, nec opus recensere, neces si uelim hocin opere possem, effecerut. Dabitur occasio, idép breui celebrandi nominis tui oportuna. Veru enimuero quu huncauto reparenti acpatronotuo, imò totius Reipub.literarie ac GER MANIAE decori, D. ERAS.RO TEROD.tam probatum sciam, ut uirum illum fuisse (beneficio diuini numinis) seculi sui erudi tum IOANNI BRASSICA-NO homini docto, testatus sit क्षेत्रम्भक्षक proprio : præceptoris tui testimonium unicum, Foliu Sybillæ tibi futurum nemo negabit, uel mediocriter observan tiæ

### NVNCVPATORIA

tiæ ac gratitudinis tue erga insti tutorem gnarus. Est deinde, ni fallor, hîc quog amico non uul gari, qui sese ut hoc the sauro Ec desiam catholica uarijs opinionibus inundantem ditaret, eode sese priuari maluit, obsequundã · dum:nempeloanni Hofmeyste roolim Friburgi, nunc Colmariæ Ecclesiastæ, hinc tibi noto, quod tum in familiaritate (diui namôDíj)ERASMI, tua industria adscitus sit. Vir cui ob inge nijacume aliquid deferas oportet, ac piorum albo non omnino expungendus.hic, inquam, sialteriquam tibi Theologo, & literatorum patrono dedicaretur HVGO noster, operamsua

a 3 male

male locasse aperte prædicabat. Parumigitur gratum me exhiberem, si amico no gratificarer, ea quideminre, quamipse iamdudum animo coceperam peragendam. Præterea cum uideam corpusculum illud tuum uiros hoc auo doctissimos quam plurimos admiratione afficere summa, ita, ni discipulum te scirent tanti uiri, ut extra humanum aliquid hominituo tribue rent, animumin eo bonarum literarum tam auidum insatiabilemos spectates: is esse nolui, qui ambitiosus haberi recuset, bonorum ac doctorum uirorum aucupando amicitias. Demum haud melatet, quid sit amici the

### NVNCVPATORIA.

faurum (cum amicorum debeat esse communia omnia) uel besse tantum augere. Tuas diuitias tã in divinis literis quam prophanis prædicant omnes, omnes celebrat, adeò ut ne Itali quidem (ut sint literaru bonarum auidissimi: & Italorum ferme nobiliffimi: quod FR.M ARIA CIBO fatis docet) non dico aureos illos montes, sed Bibliothe camomnigenis literarum bona rum monumentis refertissimã (quamparem quidem ætas no stranon haberet, nisi Illustrissi. mus Princeps ac patronus no. ster liberalissimus IOANNES RVDOLPHVS Abbas Murbacensis. Ptolomeum illum @

a 4

λαδίελφα iam superesset) excutiendam inquirendam;, aueant. Hãc igitur ne ἀσύμβολ Θ- ego tantum eam inuiserem, hoc opusculo locupletari uolui: quosi serua nuc & misera Græcia, quo rundam peruicacitate olim defraudata non fuiffet, proculdubio Nilus ipse, maloru quibus emulus suus Ister iam obruitur, ignarus esset. Sed domino sit laus, qui Brassicano talem mentem dedit, ut Budanæbibliothe cæ(quæbonorū autorū copiæ cornu erat) ante Turcica irruptione libros selectiores ruinæ eriperet, autores& Vuiennam Austriæ secu deferret, alias mul tis bonis libris iam destituti esse

mus.

### NVNCVPATORIA

mus. Comedas tuquide cocordia, quid facturus si materiam ui des, quæ quicquid sol mane uidet, quicquid sero sorori lune re linquit olim coglutinasset: Dete staris discordiam, quos gemitus edas si Aquilesacrosancte caput alteru, corpori Augustali auulsu, protritu, uulnus quoq infanabile perspexeris, quod hocunico libello languesces recreari, mederi, sanari denici potuisset: Atinquies, Calabri dona promittis, animi molestia facile recu fo. Quis in publica calamitate GILBERTE mi, no legat, no di scutiat, quæ ad exepla duci possunt : Orietale illa Ecclesia hæc una de Spiritusancto cotrouer-

a 5 sia

cidetali divisit, at divisio illa qua tu sanguinis insumpsit, quos tu multus excitauit, qua discordia ima, medioxima atq; infimaçõmiscuit quod deniq iugu orbi imposuit qu'od quib. modis excutiendu, du Petrarcha, Philel phus, Pius, Capanus, Callima chus, Matuans, Cuspinianus, Huttenus, ERAS. ROTER. V.C Ritius, Viues, Camerarius, Bibliander alij quog permulti ac doctiffimi uiri docet, nos quoq ARMINIO innostro, (quem breuiin lucem dabimus) demõ strare conamur: uideo & opera & oleum maiorem partem perdere, tum admonendo, tum scribendo & consultando, quæ ob

### NVNCVPATORIA

ob discordiarum turbines omnium animos præterfluunt inuanum, amantur enim rixæ, fraternus tantum fapit fanguis. Pulsat iam fores arcis Christianæ orbis, GERMANIAE scilicet, infringit potius portas ho stis crudelissimus. Instrue exercitus, munitionibus firma urbes, fabulæ: quidenim agas, capite à membris dissentiente, me bris capiti obstrepentibus: Perdidit Eheu orietem, PER et EX utraca Præpositio. Vereor, (De us Opt. Max. omen auertat) ne duo ista uerbaREDDE, RE-MITTE, Occidentem tandem pessundent. Sed quid iuuat con quæri, is in rebus, in quibus ingenia

genia omnium confummantur friuole: Video, uideo fatum: Vi deo summi, Dei summamiram. Tumi GILBERTEdoctissime quoties hunc libellum inspexeris uigilijs ad Rep. recocilianda alacrius insiste. Tu enim quod SADOLETVS Italis, qd'CAL VINVS Gallis, quod doctiffimus quiuis, aut Hispaniæ, aut Britannie aut Germaniæ, quod deniqubiuis gentiu bonus uir patriæpræstare potest, Burgun distuises. Diuerfa quidem cau sa Græcis olim ac Latinis erat, fed cum nobis eadem pernities, induantigitur opto, doctiomnes HVGONIS huius nostria nimum in placandis Ecclesiaru discor

### NVNCVPATORIA

discordis, breui quod Occiden tiimminet, oriens sustinebit onus. Sed de his satis. De nostro iam Autore, cuius uita descripta diligenter apud Trithemium re peritur: dicendum. LEOTV. scvs honestissima huius facit mentionem RAYMVNDO de MONTE CATANO Scribens, inquitenim:Etquidem præom nibus frater & præceptor meus HVGO ETERIANVS fua gra uitate grauior. Nam is Græcorum loquelæ perplexa internodia, olorum euincentia melos, uerborum@murmura,quæpe ne Maronis pectus fatigarent ac Ciceronis, intrepida excursio ne inspectis narrationum radici bus

bus, mirifice discriminat. Hæcil le. Tuo uero iudicio (cuino minus defero, quam OPORINVS noster, qui uti scis homo tui ob servantissimus, acinter paucos obliterarum præstantiam recen sendus, qui tibi uel Zenonisiudicium tribuit: necnon Gastij Theologi synceri calculo, qui ob dulcem memoriam Erasmi te uere diligit, cuius labores in orationem Dominicam ex patri bus Catholicis collectos sub pre lo nostro habemus) facile uinca, huncautorem inter Dialecticos argutissimum fuisse, ac suo æuo proculdubio disertissimu: quod autem maximum habendu, no Sophistarum in morem texit Elenchos.

### NVNCVPATORIA

Elenchos, non crocodilitis agit, non scirpis, non Paralogismis. Primo enim libro recitatis aduersariorum opinionibus atcs impugnatis. Per omnes Cathe gorias discurritnon sophistico more, sed lenitate & dulcedine uerborum utes, nihiladmisces, quod huc no conveniat Secun do. Tertioato postremo libro utin prioribus duobus freque ter facit Sacrosanctæ scripture testimonia adducit, atq Catho licorum patru autoritates, necnon Synodorum universalium decreta, approbationes atquestatuta, miro quodam ordine, uchementia maturissima opponit. Hæc quidem omnia



quanquam pro dirimendis Ecclesiarum controuersijs, ijs in concordiam reducedis: pro im pugnandis Græcorum nugis, pro Sanctiffimæ Trinitatis approbatione sintualidis. tamen scio haud defuturos, quibus om niin loco, omnino non fatisfaciet hic noster: nam quis unquam omnibus probatus: Criticos au tem hos admonitos uelim, men tem humanam nonnunquam dormitare ipsam, etiam in rese ria, propria denico, nec ingenia usquatam prauu extare, quod meliora esse quando mon pari at. Tu igitur mi GILBERTE cumbonis, ut soles, autores bo nos, amice complectere, comple XOS

### NVNCVPATORIA.

discute diligenter, discussis promeritis faue: sichoc munusculu nostru scio, grato suscipies animo, animum autem nostrutui observantiss.proculdubio inter eos collocabis, qui ingratitudinis uitio immanis . haud labo rant.gnarus quidem sum,quan tum humanitati tuæ debeam, quis enim ipsissima Erasmiimagine, Phydiæ opus, qua medonasti cum Cræsi thesauris permutaret quod donum utiquan tum fiduciæ, ne dicam audaciæ dedit, utte promptissimi animi mei erga Reuerendiss.acillustre Principe dominu D. PETRVM PALMAE CARDINALEM, hecnon consultissimu acsplendidif

didiffimu uiru HENRICVM il lum CO LINEVM qui Cæsari à consilijs est, ac observandum nostrum D. STEPHANVM TORNOVV, patronum constituere audea. Scio enim quam sis omnibo primatibus, quibus cum uiuis ob mirā ingenij fuauitaté et excellentia, charus, qua denigapud omnes Burgundie proceres, gratia & autoritate emineas, nec me clamelt. CHRI STVS IESVS tebonis, acbonisliteris diu superstitemincolu memépseruet. ExinclytaRau racorum Basilea, Calendis Mar tij, Anno à nato Christo M. D. XLIII.

INDEX

## INDEX RERVM AC

uocabulorum in hoc Libello memorabilium,



Aron murmurauit con tra Mo

61 Aaron unctus 103 Abyssus fuudum no habet 213 Acheron fluuius infer nalis 214. Acherufia palus 218. 214 Actio quid 285 Actio quomodo à sub ftantia 135 Actio fenfuum 289 Actio unde progredia tim 45 Actionis ratio 276 Actione deus tantum manifestatur 284

Actu animalia differunt Accipiter un guibus armat9 Adaliquid 266.267 Ad aliquid per mediu aliquid dicitur Ad aliquid Philosophis quid dicatur 172 Ad aliquid fubstantiuum fuum tantu ofte dit 172 Ad aliud 256 Adam effectuum mulierum caussa 168 Adam morte effe quo modo cognouit 25% Adam plasma Adam quomodo ad imaginem dei creatus Adam fecundus Chriftus

| _ IX                   |                       |
|------------------------|-----------------------|
| ftus 393               | rabilia 308           |
| Adæingenitű 131.132    | Aequiuoca nullam ha   |
| Adamas igne non do-    | bent rerum commu-     |
| matur 5                | nitatem 93            |
| Adiectum deo nihil mi  | Aër calefacit hominë  |
| buendum 268            | 272                   |
|                        | Aër uacua implet 360  |
|                        | Aes quomodo fiat sta- |
| Ald minute men-        | tua 271               |
| Adoptionis spiritus    | Aeternus mundus 106   |
| 228                    | Aethnei Cyclopes 103  |
| Aduentitius ordo 331   | Aethyopis nigredo no  |
| Aduentitium nil ha-    | permutatur in albedi  |
| bet spititus 176       | nem 243               |
| Aduentitium nihil in   | Affectus animæ uefti- |
| diuina natura 80       | gia corporibus inpri  |
| Adunatiuum commu       | műt 51                |
| ne 224                 |                       |
| Aegyptius arcus 202    | Affirmatio in quo con |
| Aegritudo animam af    |                       |
| ficit dolore 52        | Agabus propheta No    |
| Aegritudini sponta-    | ui testamenti 176     |
| neæ difficilis medici- | Agammemnő Tantali     |
| na 205                 | nepos 163             |
| Aequalitas 399         | γενυμτόμ 129          |
| Aequalitas non æqua    | Agennitio 130         |
| tur 250                | äynigolos 340.395     |
| Aequilibritas 399      | Agnitio dei doctrina  |
| Aequinoca incompa-     | largitur 23           |
|                        | Alcibia               |
|                        |                       |

Alcibiadis mentio per exemplum 224 Ales primu parit ouu 80 Anathematismus Cyrilli Alexandri Aphrodifei locus Alexandriæ Antistes Diofcorus Alienigena Moyfis uxor Altercatio quorunda 307 Alterius non semper adaliquid Ambrofius 143,263. 300.353.357.358 Ambulare quid in predicamentis Amicus ueritatis Hieronymus 364 Amiclus patritus 104 Amor deus Amor dei no otiof 64 Amor patris ibid. Amare mentis passionem non esse

and elauronoids 161.173 Evanodoudop 76 Amphilochius Bafilii notus avaires 137 Analytica Aristotelis 16 duxpxos 118,137 Anarchus 49 Anathema Cyrilli 201 Anathematizatio Synodi Calchedonenfis Ancillæ ad uocem Petrus expauit Angeli Deum quomo do uident Angeli inconuertibiles Angelorum iconas ha bere Animæ ab ægritudine quando coualeat 52 Anima corporis affectionibus condolet 52 Anima diuinum nihil potest concipere 60 B 3 Anima

Anima ex quing reb. cognitione recipit us Anima mundi quæ 9 Anima omnis passibilis Anima phantafia cau-142 Anima principiŭ phatafiæ 142 Anima quando putre Anima quid adipisci posit post resurrecti onem Anima quo cognosca tur Anima quomodo rationalis An ma rationalis 52 Anima semper mouetur 136 Anima universitatis al terna Animæ ægritudo otto se de deo quærere 36 Animæ ægritudines 260 Anima concordia cau

fã dixerüt quidã. 122 Animæ & corporis co munitas Animæ & corporis co iugatio 256 Anima affectus ueftigia corpori inferut. 51 Anima moueri se non credidir Ariftot. Anime noftre motus Anima rationale (144 diuidunt Philosophi trifariam 162 Animalis natura quædam fine semine adiriscuntur Animalis quæ funt tamen non eius nature Animalia primo (327 ingenita Animalium proprie ares uariæ Animalia quomodo creata Animaliŭ differctia. 36 Animus colendus dili genter Anima e celio 235 Animi

Animi humani conato Annullari 60 (238 Antichristus à quo di-Cordet Antiquus dieru Deus apparuit 76 απα/ωρ · Appelles Smyrnæ Epi 336 fcopus · Appetitu animalia dif 35 ferunt HATANIE OF 291 καλανήν 347 Appollinaris 194 Apostoli no omnia do na habuerüt fpus.295 Apostoli quo dono ro borati Apostolo, coditio. 295 Apostolorů prodigia Apostolorum sermo unde 176 (176 Aptitudo existendi. 71 Aqua actu frig da. 271 Aqua oblinionis 214 Aqua potestate calida Aqua quado igni (271 assimuletur 271 Aqua uiua quæ 125

Aqua congelatio 307 Aquæ grauitas Aquam feruentem fan quini dominico quidã olim permiscebat Aquilç erga pullos fiu 88 dium Arboris fructus 191 Archa demonstrat fabrum lignariu 378. 279 Archetypus Archifynagogi filia fu (citata Arena equorea puteñ fodere Argentum ab aqua ca lida, calefieri Argentum in plumbū Arguentem alios quid deceat Aristorelis locus, 10.16. 52.135.179.303.362 Aristotelis locus. 16.52. 70.106.107.160.184. 185.246.247.291.368 Arrn B 4

| Arrif cauffa 347.389.                              |
|----------------------------------------------------|
| 390                                                |
| Arrij error 66                                     |
| Arriana hæresis 148                                |
| Ars animæ cognitio-                                |
| nem largitur 115                                   |
| Artificis esse non ope-                            |
| ratur 278                                          |
| Artificiales actiones                              |
| 285                                                |
| Artificialis ordo 331                              |
| Ascensio 19                                        |
| Asiam nauigat leo Tu-                              |
| fcus 100                                           |
| Asphaltides stagnum                                |
| 235                                                |
| Afinus à leone custodi                             |
| tur 358                                            |
| Aftra fixa reuibrare cur                           |
| uideatur 184                                       |
| Assumptio falsa 15.16                              |
| Athanasij mentio 6.                                |
| 215.218.221.300.333.                               |
| 336.353.381.392.394                                |
| Athenæ 19                                          |
| Athenienses fimula-                                |
| chrum ergo à Paulo                                 |
| increpati 96                                       |
| the second state of the second state of the second |

| Atlanticum Pontico                   |
|--------------------------------------|
| mari participat 158                  |
| Alcreus 163                          |
| Audire deum quomo                    |
| do scimus 252                        |
| Auditus inseparabilis                |
| 10                                   |
| Auditus surditate præ                |
| ftat 252                             |
| Auerni flumina 214                   |
| Augustinus lucerna in                |
| ecclesia perpetuò ar-                |
| dens 358                             |
| Augustini lacus 65.78.               |
| 143.353.358                          |
| Aulalius 330                         |
| Aulalio scribit Sydoni               |
| us 325                               |
| Aurum librare 264                    |
| Australis poli infima                |
| Arymus nanis                         |
| Azymus panis 209<br>Azymum benedixit |
| Ci . C                               |
| Christus 211                         |
|                                      |
| Balneum quomo-                       |
| do calefaciat 272                    |
| RalG                                 |

Balfamum odorem emittit Baptisma quo ordine à Christo institutum 155.156 Baptisatus Christus quomodo Baptisandos quidam preungebant oleo 212 Barba Aaron unctus quid 103 Basili mentio. 6.145. 147.157.215.218.220. 310.328.330.331.337. 336.353.366 Basis soliditatis Beneficia dei, beneficum nos dicere eu in terpellare 162 Bernardo Portus Cardinalis 6 Beseleel faber 168 Bethlehem morabatur Hieronymus 358 Binarius numerus 151 Bizantius nouus Philosophus 66

Boare quid in prædica mentis Bonum æternum Bonum simplex diuinitas Boni plenű quid 177 Boni priuatio peccatil Bonorum fons Bonitas bona non fit 250 Bonitas Dei quoad ex tendatur Bos unus generarionem boum omnium demonstrat 218 Aciareda diffinien-C di uir Perutilis 232 233.237

Caligo fylue fegeres in terimens 233.237

Cain genimen 254

Calami motio 105

Calchedonensis Syno dus 630.patribus ce lebrata 344.345

Caliditas 91

Caligo fylue fegeres in terimens 233

& 5 Calor

Calor uiuificas nos.25 Calorem habet fol 154 Caluniator perfectus 60 Caluus capillarus rurfus non fit 243 Candor Christi inuiolabilis Canonico scribit Bafi-Caput ex quibus com pofitum 240 Caput omnium Dei fi lius Caro Christi mortem quoginteremit 200 Carnis Christi quo cla rificata Carnis comeffio ab hæ reticis inhibita Carnis uoluptas quid 360 Cathegoriæ Aristotelis Cathena continuitatis Causa coditiua filiº 42 Caussa cosummatiua

**Spiritus** Caufa et caufatiun effe sui ide no potest.167. posse 168. de codem 172.173 Causa et causatiun, 40 Caussa existetiæ spirit? 24.27.29. 40.53.57. 81.82.85.90.97 98.99.117.141.150. 156.158.161.163.166.171 192,224,231,271,280, 286.288.327 Cuffa immediata 145 Caussa naturæ Caussa non est natu-92.93 Caussa nulla Deo antiquior 181 Caussa principalis pa-4.2 ter Caussa procedens pater Caussa propinqua 161 Causa qualis pater 22 Causa rei quomodo 98 prior Caussa

Caussa remota 161 Caussa spiritus pater & filius 85 Caussa uniuocu 93 Cauffæ & caufatiui differentia 10 Cauffæ primæ nulla generatio 107 Caussam quidă anime cocordia dixerunt 122 Caussarum diuisio 56 Caussas fuas quæ sem peramplectuntur 10 Causatiui et caussa di fcretio Cedrina laquearia 103 Celestino Potifex Romanus 347 неготория 300 Cetra 4 Chalcedonensis con uentio de emissione spiritus quid senserit Chalcedonef.Sy (213 nodus quid Symbolo addidit 348 Character ad qualita tem refertur 249 Character & imago

nonidem Christi subtilitas Character nomismatis 264 Character no debet ex cedere substantia.380 Characteris ratio.379. Charisma spus.295 (38 Charitas dei uehemes Charitas quale do (63 Charybdis.235 (nű.63 Chlamis regem no facit 146 XONHATIONOS 237 Christus fos boni.199 Christo miracula quo operatus est Christus no fuit legis tran fgreffor Christus Paracletus di ctus Christus patris sapien Christus quid (tia,220 fuçincarnatione per-Christo quo (fecit.194. paraueritpr 297 (291 Christus quo profecit Christus quo unet. 26; Christus

Christus quo ordine baptismum instituit 155.156 Christus sobrietatis magister Christi doctrina quid 376 Christi Epitheta 365 Christi miracula an propriũ Christi 201 Christi prodigia 177 Christi uerba plena ue ritatis 227 Christo in eo quod ho mo quid cum spiritu 199 Christo præsente raro discipuli signa faciebant 198 Christo quomodo par ticipamur Christiani unicam de Deo debent habere confessionem 106 Christianorum fides de Deo quid sentiat 262 Christianis non menti endum 346

Christianæ fidei testimonia fanctorů opi tulantur 103 Christeeleyson 213 Circa deum nil imper fectum Clarificatio inter patrem & filium Clauus organum quo nauis gubernatur 390 In Calis que funt diffi cilia inucstigatu Cœlo extra nihil Cœlis datio spiritus quid Cœlestium corporum actio 285 Cœleftis musicæ dulcedo Cœlum an fub tempo Collectiuum commune 224 Cœli motio 107 Cœna mystica 209 Cognoscit seipsa mes 136 Comune trium, quod unius

unius proprium 57 Communia spiritus cum filio 94 Completiuum alterius numerum non fa cit 263 Compositum 240 Compositum quid di catur 45 Cocytos fluuius infer ni 214 Concaufa Conclusionem syllogi fticam quid deceat 16 Concordiam anima caussam dixerunt qui dam 122 Concupifcentia oculo rum quid Concupiscibile anima habet 193 Concupiscibile subiugorum ibid. Conditiua caussa filius 42 Confessio unica debet esse inter Christianos de Deo 106

Confutatio Nicetæ 382.383.384 Confutatio quorundam hæreticorum 32 Coniuges Connumerantur quæ non comparatur etc. 263 Coscientia nostra qua lis esse debeat 214 Confignatio septimæ Synodi uniuerfalis 208 Confilii spiritus 228 Consistentiam quæ co fequuntur 240 Confors patri filius in donationibus spiritus Constantinopolitani Archiepiscopi prima tus, unde Constantino Imperatore regnante Synodus Nicena 347 Constantinopolitana Synodus 346 Constantinopolitana conuen

Conventio de emissio ne spiritus quid senferit 213 Consubstantialia 222. Consubstantialia quæ Cosuetudo patrita dif ficile eximitur 104. Confummată cui non communicat 284 Confummatiua caufa **fpiritus** Conteplatio metis, 133 Contemplationis est hominum scientia.23 Continentiæ magister Christus 212 Continui quid 151 Continuitas 24 Conuerfio 59 Cornua à carne produ cuntur Cordis fecreta deus fo lus nouit 392 Cordis capacitas 360 Corporis & animæ cõ iugatio 

Corporis affectus and mæaliquidindűt 5% Corpus collocatu quo modo Corpus omne in trib. fubstantiis Corpus omne in loco Corruptio omnis(367 abest à S.spiritu 190 Corruptibile nilin di uina natura Corrufcario ex nubib. Creator & creatu (10 ra relatina Creatura rationales re uelationem quomodo accipiunt 114 Creaturæ quomodo benedicant Deu.298 Creaturarum no funt duo principia Cucumeris alimetu y Cultus Dei non diuidendus Cylindrus ad quid.235 Cypressina laquearia Cyrillus Alexandrin® Patriar-

Patriarcha 347 Cyrilli mentio. 6. 62. 201.202.203.204.209. 215,216,219,220, 230. 381.392.393.394.395. avois Anieli se reuelat de us & quomo 113 Decessio in trinitate nulla. Decima menfis primi tollat unufquifg agnum pro domo iuxta numerum fuaru 210 animarum Deme 212.213 Demeo 213 Demonstratio unde fi 240 Denominatum trium eget Dentes à cerebro ducuntur 41 Descriptio dei unde Descensio 19 (252 Defiderio defideraui hoc pascha mandu-

care uobifcum Destructio perfecta 60 Detrimentum nullum circa dinina Deus absquinitio Deus caufarum principium 107 Deus immobilis 239 Deus incorporeus Deus infinitus Deus infinitus, fimplex, æternus Deus ingenitus Deus inuanu facit nihil Deus inuifibilis Deus nihil habet adiectum Deus nomen no perfona Deus omnia habet. 86 Deus omnia scit ibid. Deusin paffione adigitur Deus perfectam scien tiam folus habet /22 Deus præses simplicitans Deus

Deus prima caussa omnium 107 Deus principium om nium Deus pater noster 267 Deus quale simplex 107 Deus quæ uult facit 175 Deus quod est fieri ne quimus Deus, quomodo dicatur Deus Abraham 191 Deus quomodo parti cipatur 108 Deus seipsum negare non potest 149 Deus fine caussa Deus folus bon9 248 Deus uelut centrum in medio circuli 108 Deus uerax 70 Deus uerè unum 11 Deus unum fimplex 107 Deus unus folus 265 Dei agnitio quid 23

Dei denominationes 164 Dei Epitheta Dei potentia in creandis rebus 28 Dei prolocutor Grego rius Nissenus 330 Dei qualitas incoprehenfibilis 242 Dei quæ sunt, occulta funt 141 Dei reuelatio 113 Dei uerbum confummatiffimum Dei uifio 376.377.378 Dei uoluntatem nemo perfecte nouit . 97 Deo nihil antiquius 181.282 Deo nihil potest acce dere Deo nihil prius Deo nihil prius In Deo nullum accidens 115 Deo quid propriũ 175 Deo fine nihil 103 Deo

Deo uifibile nil conue nit Deum adeuntem credere oporter 36 Apud Deum nil præte ritum 362 Deum solitarium dixit Timæus Den uiuere quod credamus que caussa 252 De Deo maligne quæ rereanimæ ægritudo 36 De deo unica inter Christianos debet esfe cofessio 106 Dij per deum efficiun tur Deitas commune triu 218 Diuinus ordo ineffabi 119 Diuina fertilitas abdi-234 Diuina natura no me furatur 372 Diuina natura quid

haceat & in quo fit.52 Dininæ naturæ nil co parandum 19 Diuinæ scripturæ con suetudo quæ respuat 99 Diuinis in personis tres proprietates 36 Diuiuum ens bonum Dininű incaussatum 164 Diuinum natura uiuificum Diuinum non esse genus 250.25E Dininum non est sub natura Diuinum semper fuit Diuinű simplex. 240 Diuinum fimplex.134 Diuina describere Ada mante durius. 586 Diuina intelligentiam Superant Diuinitas ubig 47 Denotio Latinoru. 36 Dextru

| Dextrum 49                             | D  |
|----------------------------------------|----|
| did 386.387                            | d  |
| Diadema non facit re-                  | D  |
| gem 14.6                               | li |
| gem 146<br>Dialectica Grammati         | D  |
| ca posterior 251                       | D  |
| Dialecticorum regula                   | r  |
| de similibus natura                    | D  |
| 98 not any mt mint!                    | -  |
| dià wao w 161                          | D  |
| 93<br>Aià wao ay 161<br>Diarchia 42.46 | 5  |
| Dicendi tumultuofa li                  | D  |
| bertas 236                             | r  |
| Dictionis intentiori-                  | D  |
| mari debet 215                         | -  |
| Didascalus orbis Pe-                   | E  |
| trus is noncommissel                   | I  |
| Dies ex diluculo 119                   | 1  |
| Dies unde dicta 364                    | I  |
| Differentiæ ratio. 241.                | 1  |
| 242.243.244                            | T  |
| Differentiæ triplicitas                |    |
| 243 519011139 51 1110                  |    |
| Differentiæ trium per                  | Ι  |
| fonarum in diuinita                    |    |
| te 1 125                               |    |
| Difficultas huius ope-                 | Ι  |
| ris 236                                |    |
| THURSDAY C.                            |    |

iffinitio nulla poteft liuino astignari, 241 igitus confubstantia is manui 152 igitus Dei 152 ilectio quando crinen ilectio syncera que 63 ilectus diligenti opponitur dimensiones tres trini Dimidiatum imperfectum Dionyfias Magnus 108.110.181.182 Dionysio quid Plaro de Trinitate scripsit. & Dionysij Tyranni Siculi mentio Diofcorus Calchedo nensis confutatus Sy nodo Discipulis quem ordinrm baptizanti præ**fcripfit** 167.183 Discipuli quid per infufflation

fufflationem Christi acceperint 195 D scipuli quod pascha parauerunt 209 Discipulorum Christi corda flagrantia. 126 Disciplina apud docto res 199 Disciplina cognitione datanimæ 115 Disciplina indisciplinatis 184 Disciplina quado Eua gelium Disciplina una contra riarum 16 Disciplina unde fiat 240 Disciplinæ perceptibilis homo Discretum quid 152 Discretio identitati cotrania Difgregatio omnia ostendit 332 Dissimilitudo segregat 29.30 Diftantiæ mefura. 332

Diuersiclima liberalitas 169 Diuersitatem animus cognoscit Diusio trinitati abest Diuifibilis diuifio. 239 Dinifibile distantiam habet 108 Diuitiæ delectum ignorantes Doctrina Euangeliü quando Doctrina quærenda 214 Domini honor no cotemnendus Domui fundamētum inest Donu perfectum spus Donum quale spi (261 ritus Donum spiritus De donatiõe spus plura atq elegantis.196. Dualitas ad perso(197 nas refertur Dualitas quæ propriè dicatur



dicatur Dubia sæpius per certa manifestantur, 215 Duo quando pater & filius dicantur 150 Duplex Pafcha in eadem cæna 209 E Benus mareotida ad quid 235 Ebionitarum confuta tio Ebrietas animi ægritu Ecclesia Latina(do 52 quid offerat 231 Ecclesia lucerna Augustinus perpetuo ar dens 358 Eccles.luminaria, 359 Ecclesiam dei cotume lijs afficere 221 Effectus plures in naturalibus 168 Effectus unde 107 Effigiei officium 374 Efficiens caussa 56 Electrum unde 240 Electri specie deus apparuit 113

Elementű fyllabis in-Elementa facere & pa ti 277 Elementa ex quibus 135 Elementa omnia in të pore funt Elemeta simplicia. 135 Elenchi apparentes.14 Elenchorum ignoran 274 tia Elephas ac uermis eiuf de m generis Emmanuel.Imp.Con statinopolitanus.100 Eliezer quid Eloquentiæ ampullæ Eloquij uena diues 102 Emmanuel Imperator Hugo de Latinorum dogmate admonet.6 Emissio spiritus non fecit patrem effe. 132 Emissio spiritus no est character Emissio spiritus qualis Emisser 270

| Emissor spiritus à quo                                      | phi 67                                                    |
|-------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| diffus nater                                                | Error Eurychis 346                                        |
| dictus pater 91                                             | Esaiæ se reuelat Deus                                     |
| iμ αυτῶμίν» 374<br>iντργέμεν@ 79                            |                                                           |
|                                                             | quomodo 113<br>Esca unde 18                               |
| Energumenum habet                                           | Esse deum non produ                                       |
| ipsum unusquistz                                            | cit & qua caussa 278                                      |
| 295<br>Enfis 132                                            | Esse unde habeat spiri                                    |
| Enis 132<br>Eői conuerfiones.234                            | tus sanctus 192                                           |
| Epaphroditus Lyciæ                                          | Essentia Dei neg pa-                                      |
| Episcopus 256                                               | ter, neg filius, neque                                    |
| Episcopus 356<br>Ephreltria Synodus                         | spiritus 33                                               |
| 346                                                         | Essentia communis                                         |
| 国际管理的主题和1500mg + 194 年200 年20 平 20 平 20 平 20 平 20 平 20 平 20 | non est pater 225                                         |
| Epilogus libri huius                                        | Essentia cum spiritu                                      |
|                                                             | alix potior 292                                           |
| 401<br>Epilogus secundili-                                  | Essentie dei nil deperit                                  |
|                                                             | 11                                                        |
| bri 230<br>Epiphani <sup>9</sup> CypriArchi                 | Essentiam quid diffe-                                     |
|                                                             | rat à proprietate per-                                    |
| episcopus, 210,340.                                         | fonali 218                                                |
| 347,350, 394.<br>Episcopi Methonæ E-                        | fonali 218 Eua quid 126 Euc fectio 254 Euw fectio 131.132 |
| lenchus 15.41.91                                            | Euclectio 254                                             |
| Epitheta Christi 365                                        | Eux sectio 131.132                                        |
| Epitheta Dei 217                                            | Euangelium quando                                         |
| Eritius unguento suf-                                       | doctrina 363                                              |
| focatur 110                                                 | Euodius Antiochiæ                                         |
| Error Bizantii Philoso                                      | Antistes 356                                              |
| and and an              | 23 Euno-                                                  |
|                                                             |                                                           |
|                                                             |                                                           |

Eunomius d Bafilio impugnatur 328.331 Eunomius confutatur à Bafilio 14.7 Eunomij hærefis. 125. 128 Eunomiana hærefis 148 Euripidis locus 216 Euftochium 364 Eutyches Archimandrites Constantinopolis Antiftes 345 Expræpofitio. 384. 385.386.387.383 Exhibitiua temporis ubi & quando 288 Existens non fit quod existit Existentia euacuatio 145 Extrinsecæ cauffæ 56 Ezechieli fe deus reuelat & quomodo. 113 Acere quid 271 Facere duplex 276 Factum infectum fieri

non potest Factum no eft de fubstantia facientis Facta facienti imparia Factura non facto(115 ri fimilis Fermentum humanű affumpfit Christus 344 Fermetatu offerri 209 Fide fola deo appropinquatur Fidei in ratione tali ne mo ab altero diffidere 34.6 Fideles spiritu ducuntur Figellus Ephesi episco pus Figura ad qualitatem refertur 249 Figura personæ patris eft filius 89 Filius cauffa qualis. 22 Filius communicat æqualiter patri Filius conditiua caufa 42

Filius

Filius cur natura dicta Filius & pater fimiles Filius ex caufa.9 (30 Filius ex patre genera Filius generari (tur.9 æquam habet potesta tem Filius mens æterna. 9 Filius patris habet sub stantia Filius principium 117 Filius spiritu quomodo habeat Filius quare non com politus Filius quomodo in pa Filius quo mit (tre. 87 tat spiritum 39.40 Filius spiritu non dat ad menfuram 216 Filij caussa 11 Fili missio quando ue nit 577 Filii processus 12 Fili proprietas 132 Filium esse non facit emissio spiritus 32

Filij dei fideles Finalis caussa 56 Finitum infinito exequari no potest. 13.4. Fistula septilex Flama no omne quod acceditur Flamma uarios habet effectus Flauianus Constantinopolitanus Archiepiscopus 349 Flumen 19 20 Fluuius emanat unde Fons 29,20 Fons ueritatis perennis quis 216 Fons uitæ uerbum 99 Fontana deitas 183 Forma 12 Formata unde dicta Formalis caufa.56(189 Fortitudinis spus. 228 Fortuna inmagnis fuz exercet inuidiam. 102 Fratres Christi sumus Fratres quo fein- (293 uice propinquat,300. y A. Fri 302

| I. T.                                   | AL WILL    |
|-----------------------------------------|------------|
| Frigiditas 91                           | dicitur    |
| Fructus, semen 18.19                    | Generare   |
| Frustra nil circa deum                  | prium      |
| 110                                     | Generare   |
| Fugieda quæin dispu                     | 71         |
| tationibus 87                           | Generare   |
| Futurum nihil apud                      | 306        |
| deum 362                                | Generari   |
| Futuri potestas 70                      | 71         |
| Futura Deus scit. 175                   | Genitus r  |
| $\mathbf{G}$                            | quibufd    |
| Ener ad aliquid                         | Genitum    |
| G 164                                   | Genimen    |
| 2 2 2 2 2 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 | proximu    |
| 2. ENVNTÓS 129                          | Genimini   |
| Gentes trinitatem pu-                   | 127        |
| blicauerunt 8                           | Generatio  |
| Gentiles fortunæ om-                    | non est in |
| nia dederunt 334                        | Generatio  |
| Genus etenim dei su-                    | mæcaufl    |
| mus 96                                  | Geometri   |
| Genus generalissimű                     | tudinera   |
| 12 hart deit der de                     | Germina    |
| Genus generalissimű                     | quæ        |
| 142                                     | Gerfam q   |
| Generis adiectio quan                   | Gladius    |
| do propriŭ facit 17                     | Gladium    |
| Genere etiam unum                       | ceps       |
|                                         |            |

filij non pro posse quid proprietas posse quid mundus cur ã dictus, 106 unde 107 generanti ım 163 is nascibile corporea n diuinis 81 nulla pri-Tæ 107 ia de magniatio 332 à deo platata 182 uid 4 132 spiritus bi-206

Gloria

Gloria Christi quado patefacta 334-Gloria duplex 336 Gloria inanis quid 360 Gloriam Christus quã quesiuit Grammatica prior dia lectica Grammatici per præpositioni que casum dent, & quam fignifi cationem, 386.387 Grammatici persona accipiunt quomõ,216 Grammatici quid de me, à meo, oftedat, 215 Grammaticis substantia quid Graria qua dulcescimº 25 Graci contentiosi 105 Graci etiam facras lite ras in fuam opinione trahunt Græci Latinis infultat 48.80 Græci Latinis quantii infesti

Graci Latinos argunt 344 Graci uolunt spiritu ex solo patre procedere Græcorum crimen,345 Græcorum error quomodo increuit 105 Græcorum & Latinorum de spiritu sancto controuersia quæ 7 Græcorum & Latinorum diffentio 215 Græcorum magniloquium 337.338 Græcorum peritifimi contra Latinos 301 Græcorum sapientissi mi Latinis concordat 198 Græcorum follicitudo cottidiana 104 Gracor Theologi 14 Gracia astuta 104 Græciæ perlinacia.104 Grægorii mentio aclo ci.19.99.117.147.182. 2 5 194

194.195.196.218.294. 325,326,353,365,394 Gregorius Nyssenus 120.325,326.329 Gubernaculum nauis 390 Gustus non separatur 10 H H Abere de quibo præ Habitus in prinatione permutatur 247 Habitus in quibus. 312 Habitudo quid. 255. 266 Habitudo infert & inferrur Habitudo quid afferat quid non 142 Habitudo per omnia transit prædicamen-261 ta Habitudinis confideratio Habitudines que fint 263 Hæresis quædam de si

militudine patris & fi Herefiarcha Cyri Epifcopo Theodorito 207 Harmonia uocum habitudo 256 Helias apparens cum Moyfe 377 Hermiæ mentio 62. Herodiona Patræ epifcopus 356 Hieremias prophetiã aspernatus eft, Hieronymus amicus ueritatis 364 Hieronymilocus. 65. 78.358.364 Hieronymi sanctitas Hilarius.116.353. (358 Hinnibile 49 (357 Hircoceruus 142 Hyemales scaturigines 234 Hypostases que 50 Hoc pascha quid dictu Homonymű.93 (210 Homo disciplina perceptibi-

ceptibilis Homo primű plasma 126 Homo primo quo deo et patri no fimilis. 231 Homo quố imago dei 126.127.8 379 Homo fecundus ingenitus Homo unus hominu genus omne fignificat Hominis dominiu in omnia 174 Hominis mesura. 242 Homini unicuic tempus mensuratu 334 Homines quid dono dei 64 Hominű uolűtas à uo lutate dei diuerfa. 61 Hominű scietia que.23 Humani cofili in mue stigatioe diuinaru ægritudo 103 Humana natura Chri sto non comunicatur Humanitati Chri (263 sti que nomina tantu

conveniunt 366 Honos quid 336 Hostia pro mundo ob latus Christus 257 Hughaldo Hoftie Cardinalis Hugo Imp, Emmanueli familiaris Hugo labore hűc quo instigate coperit. 100 Hugonis de suo opere confidentia Hug.in scribedo, ordo Hyppocetaur9.143 (7 Acob. Hierof. epif. 356

lason Thess.episc.359 Identitaté animus cognoscit 234 Idea corporis 51.52 Idioma diuinaru perfonarum 144 Idioma primi hominis non reperitur Idiotas corrupit Theodoritus 209 Ignis ab elemeto quouis quid differat 323 Ignis aëra calefacit 272

Ignis aquam quando fibi affimilet Ignis in forma spiritus 198 cur uenit 312 Ignis leuitas Ignis natura in desce dedo & ascededo.286 Ignis splendorem emittit 41 Ignis urit nesciens qua Ignorantia cauillatione prudentior 60 Illatio falfa 15.16 Imago quid 147.155 Imago figură ex quo 146 accipit Imagofilii spiritus. 30 Imago omnis circunferentiam habet, 126 Imago patris filius.112 Imaginis natura 147 Imaginis ratio. 372. 373.374

Imaginum ufus penes
Iudæos fuiffe 212
Immaculata deus largitur 63

a translation from Heavil

Imparitas in trinitate nulla Impassibile quod diui Imperat sapiens Imperatorem Emmanuel ad religionem tentus Imp. Theodosin facino Imperfectum perfectu nil facit Impios Latinos dixere 338 Græci Impietatis cogeries 83. Inæqualitas in trinitate nulla Incopulabile quid 10 Indefinita propositio quid inferat 94 Individuum nunqua **species** Inductio Nicete Bizan 31.32,67 tini falfa Inesse Filn Infectum fieri factum mendacium Infinitum quid Pando

doinfte 283 Infinitorum nulla scientia 115 Infirmitas peccatu 70 Ingenitus mūdus, 106 Ingenitum ad naturā non pertinet 130 Ingenitum quid. 130. 131 Ingenitum non quod Deus 117 In loco omne corpus 367 Inopinabilia operatus eft Christus 203 Insufflatio spiritus fancti 194 Infyllogizatum Instrumeti natura, 225 Intellectus quem finé habeant 155 Intellecto spiritus. 228 Intelligentia infepara bilis Inremperantia corporis quid animæ obsit Intentio dictionis ri-

mari debet 214.215 Interculatio Intrinsecæ caussæ Inuidia no accidit deo 248 Inuocatio 102 Ioannes Cardinalis SS. Ioan. & Pauli Joannes Christo restimoniü perhibet 327 Ioannes Chrysostom9 34.195.209.220.326. 351 Ioannes Damascenus 147.325.326.381.395 Ioannes Theologus 30.63.200.389 Irascibile anima habet 193 Irascibile deriuatur.193 Irrationabilia quomõ laudent deum 298 Ironas Philosophus 218 Inda traditio 209 Iudais quando Chriftus notus 336 Iudaa prouincia. 235 Tudaicum

Indaicum pascha. 209. Iudaizare quid.212(210 Index Indicadi scientia Chriftus habet duplicem 344 Iurameti differetia,77 Iustiniani lex 350 K Yrieleyson 215 Abore multo quæ in prospectu inue niuntur 96 Lactis dulcedinem instillare 102 Lancea fermentatum percutere 209 Lapidis demissi motio Lapides preciosi splen dent 363 Latices diuinorum uer borum 236 enolgowers dicti 338 Latinia Theophylacto impugnatur. 187.188 Latini friuole à Grecis

impugnantur Latinorum ac Græcorum de spiritu sancto contronersia quæ 7 Latinorum affertio de spiritu sancto Latinoru de spiritu ratio Latinorum & Græcorum dissensio Latinorum synceritas Latinos etiã effe ho (36 mines Latinis Graci iniustè infultant Latinis Græcorum fapientib.cocordat. 198 Latina Ecclesia quid offerat Latine ecclef. Gregorio testimoniũ perhibet nargeia ueritatis 392 Latro perfectº 60 (295 Laus quæ gloria 336 Lectisternia 360 Legis transgressor no fuit Christus Lege diuina despicien ti fis

ri fides adhibeda nul Legatio spus, 90 (la. 215 Leo papa Rom. 349 Leo Tuscus, doctus uir 101,100,103,232,233,237 Leonis Tusciacumen Leo inseruit Hie (100 ronymo 358 Leuitas Christi 53 Lex Iustiniani 350 Libera arbitrium, 174 Liberalitas diuerfi cli. Libris duob.quid (169 tractată fir ab Hugone Ligni mensura 242 Linea menfurari quo poffir 242 Lingua impudica & uaniloqua Cyri 206 Midoroup 363 Locus quo differat ab eo quodin loco .270 Littatria 211 Locus natura prior eo quod in loco 288 Loco animalia differűt 262 @ 133 (35 Logici Methodi 23

Loth, pares & caussas Lumen.20 (lie an fit.125 Lumen spiritus Luminaria Eccles. 359 Lux domino dicto. 137 Lux quo illustrer terra 284.285 Lux folis perenis. 364 Lucem emittit fol. 154 Luce fol no parit. 186 Lucerna perpetuo ardens in ecclefia Augustinus Lyrica dulcedo Acedonius M Macedonii dogma 153.86 158 Macedoniana herefis Magis & minus (148 quærecipiant 396 Magnitudinis dei non est finis Maiestas dinina indini Manui cofub (dua 242 stantialis digitus 152 Marcotida ebenus ad quid. 235

Mariæ cador.

53

Mariæ præconium 53 Martianus Imperator 349 Materia formæ accepti Materia prima substan tiam fuam feruat.134 Materia fine principio in quibus 12 Materia tantum patitur 277 Materiata unde dicantur Materialium rerum principium forma 12 Materialis caussa 56 Maximus Tauromenij Episcopus 356 Me 215.216 Medicina cur Medium copulam for titu quid defideret.13 Mediu in Trinitate, 23 Medium propriè filius inter patre & spiri tum 161 Medij res nulla corpo rea expers 22

Mediata caussa 145 Mediata caussa & immediata.172.173.174 Mendatium quid. 219 Mendatium ægritudo Mendacium factu no facere factum 70 Mens 133 Mens quid Mens animæ cognitio nem tribuit us Mens æterna 9 Mens quomodo gene ratrix effe Mens sentit sine latitu dine temporis 285 Mens uniformis 136 Mentis genimen quid 126 Mentis Idioma Mensurat omnia Trinitas 109.110 Mesurari quod potest quantitaté habet.242 Metaphorice perfects dicitur homo 60 Methone Antiftes. 15.

41.88.92,116,122,169. 7 8 .179.186 . 300.303 Metropolita Nicomediæ 26.36.57 Meus 215.216 Mea 215.216 Meum 215.216 Minus cum insit, inest & maius 344 Minus & magis quæ recipiant Mittere proprietas,306 Mors quid Mortem esse Ada quo modo cognouit Motus calefacit Motus elementaru. 135 Maius quid non 284 Motus differentiæ, 369 Motus ratio, 367, 368. 369 Motu animalia differunt Moyses gloriosum quid habuit Moyses omni discipli-, na imbntus . 4 Mucro 132

Mulieres septé apprehenderunt Christum 296 Mulitudo quomodo. menfuretur Multitudo unius parri cipat Multiuadum Műdus quomodo fan **Étificatus** Mundus quando post Christi cucurrit 335 Mundi opera 342 Mundum æternű esfe 106 Munda deus largitur Musicus odorem emir Musicus unde dicatur 72 N TAtura communica Natura differentia.218 Natu.incaufata eft.129 Natura nec ordini nec

numero deputatur

d Natus

155

Natura no est persona Natura propria co (48 munia Natura quæ fimul fűt neutri caussa ut sit,98 Natura seipsam no pa àNatura ad proprieta tes illatum inconse-180 quens Naturalis ordo 331 Natum no est id quod generans Natalis confuetudo fo lis pertinax 104 Nascibilitas differentia inter patré & filiu. 33 Nascibilitas natura pa tris filio non subtra-Nauis quo gu(hit.171 bernetur 390 Nautæ æquoris periti quid timeant 236 νεάρα Iustiniani 359 Necessitas nulla apud 281 Deum Negatio in quo confiftat Negatiões infinite fut

Nepos ad aliquid. (71 163 Nestorio cofutatur.201 Nest orius confutatur à Cyrillo 204.230 Nestorio hereticus duos faciebat filios. 345 Nestorii blasphčia.345 Nicena couentio quid de emissione spiritus fentit Nicena Synodus quot patrum 347 Nicenæ Synodus constitutio 357 Nicenæ Synodus quid Symbolo addidit. 349 Nicetas Bizantius Phi losophus.31. 46.82. 110.111.126.140.148. 164.173.300.380 382 382.385.389 Nicolaus Methonæ 15.88 præful Nicomedia Metropo lita Nicomediæ præsul. 15. 26.28.36.57.80.92. 120.134.137.153.299

Nilus uenæ participat Nix infrigidat ne- (158 fciens quare Nominis indigetia. 9t Noë archæ fabricator 294 Nomisma librare 264 Nouem prædicamenta Hugo enumerat Noui testamenti (172 legislator 344 Noui testamenti propheta 176 Nouissima nouit de923 Nugas confingere in diuino impium 80 Numerus diuinis per fonis conueniens. 151 Numeris omnibus de us fupetior Numeri ratio.366.367 368,369,370,371, 372 Numero etiam unum dicitur Numero natura non deputatur 155 Nulquam 275

Ccisionis Christite pus predictum. 210 O culo intelligetiæ.290 Oculi glauci colore ni grű nő recipiunt,243 Oculis claufis den coprehendere 248 Odire mentis non effe paffionem Odiofi à Græcis appel lati Latini Odor unde 10 Oleum lætitiæ 102 Oleum quid fignificet Olympas Philip (293 pi Episcopus 356 Opera nostra charitate dei in nob. manifestät Operibo nostris no (63 accessimus deu 38¢ Operatio mentis 133 Opinio citius fallitur quam sensus Opinio fallitur duplici ter Opinione sequitur fi-Opiniões ma (des.143 lignæ cofutandæ 233 Opinio

|                                        | Danie                  |
|----------------------------------------|------------------------|
| Opiniones uariæ de                     | Panis azymus 209       |
| mundo 106                              | Panis dominus dictus   |
| Opprobrű spinosum                      | 137                    |
|                                        | παραπεχαραγμένα 278    |
| 211                                    | Paralogismus falsus    |
| Oratio quid contineat                  |                        |
| 165                                    | 27                     |
| Oratio quid exigat                     | Paralogismi 18.27      |
| 102                                    | Paracletus dictus Chri |
| Ordo baptizandi à                      | ftus 30                |
| Christo traditus. 167.                 | Paraclerus & spiritus  |
|                                        | & uerbum 94            |
| Ordo creaturaru à di-                  | Paracletus unde dica-  |
| Ordo Creatifiatu a car                 | tur spiritus 30        |
| uma prouidentia.119                    | Paracletus ut fit Chri |
| Ordo duplex 331                        | Paracietus de Income   |
| Ordo idem semperin                     | stus unde accipiat     |
| trinitate 24                           | 207                    |
| Ordo que in baptismo                   | Paracleti nomen cui    |
| renere Christus iuslit                 | iungatur 157.158       |
|                                        | Paracleti uocabulum fi |
| Ordini natura non de                   | lio dei cur datur iss  |
| Ordini natura non de                   | Parmenides 115         |
| putatur 155                            | Pascha legale 209      |
| Oftium dominus di-                     | D. Gi- Chaidi per que  |
| ctus 137                               | Passio Christi per que |
| Otiose quærere de deo                  | pronunciata 392        |
| animæægritudo, 36                      | Passionem non omnis    |
| P                                      | actio infert 37        |
| Actolishuor 2                          | Pati quid 272          |
| P Actoli fluor 2<br>P Palma Aegyptia 5 | Pati potest de nil.277 |
| a ramanegipus )                        | Pater                  |
|                                        |                        |

Pater bonum æternű arg excedens tempus omne Pater Christi quomodo pater discipuloru 298 Pater concordia in Tri nitate Pater deus absolute 267 Pater dualitas quomo dointelligendus 20 Pater & filius non fim pliciter duo Pater & filius similes 30 Pater filij genitor 11 Pater ingenitus 265 Pater in quo præstat u Pater non dimifit me folum 174 Pater non minoratur Pater principium omnium ingenitum 9 Pater principalis caufa 42 Pater proprie ingenitus dicitur 131

Pater quando Pater quæ, ea & filius 35 Pater quid in Trinitate poffit Pater seipsum multipli Pater fine caussa exiftens Pater fine initio. 9.265 Pater fine principio 117 Pater folus non creat Pater spiritus caussa in exhaufta infinibilis Pater spiritum in quo emittat Pater Substantia Patris fœcunda uirtus Patris substantia indiuidua Patri & filio una manus à Patre solo procedere 214 Paternitas proprietas A 3 cft

36 eft non natura Parruus ad aliquid.163 Parentelæ linea 164 Parrirus mos non faci le eximitur 104 Paulus Athenienses fi mulachrorum caussa increpat Paulus quæ prædicando perfecit Pauli de perditiõe Antichristi sententia.229 Pauli figna et prodigia 62 364 Paula Paupertas quomodo cognoscitur 251 Pax Christi 25 Peccatum quid 70 Peccata dimittedi qua do discipu i potestatem acceperunt 195 Pelafgoru cellulæ olea 233 riæ 163 Pelops Penthecostes die Chri frus quid dedit discipulis 197 Per Prapofitio. 384

385.386.387.388 101 Percula Perfectus folus deus Perfecta hominű (60 scientia nulla Perfectu quid. Perfectum ex imperfe cto 189 Perfecto quid cogruat 396 Perfectio suprema 25 Perfecte nemo nouit uoluntatem dei Perquirere quæ in diuinis non possunt 240 Perfij locus 216 Persona quid 44 Personænon separantur in trinitate Personæ tres divinæ quomo propriè tres dicantur proprietates 44 Personætres quomodo unus deus Personalis proprietas in trinitate, num poifit inueniri

Personalem proprieta tem an liceat, & quibus possit inuestigari 250.251.252.253 Petrus ad uocem ancil læ expauit 198 Petrus cur tertio interrogatus fi Christum diligeret 351 Petrus Diaconus 394 Petrus negauit magiftrum Perrus orbis Didascalo Petrus prædicatiõe(351 quid effecit 169 Petrus Tyrannide con tempfit orbis 198 Phantastice magnitudo intelligitur 332 Phœbea lux 25 Philosophiæ nouæ inuentor Theodoritus 207 Philosophi caussa qua drifariam diuidiit. 56 Pilosophiexistentiñ or dines tres ponüt. 192 Philosophi summa bo

na & folida quæ dixe Philosophoru de (re.z mudo opiniões uarie Philosophori opi (106 nio de spiritu sancto schisma induxit. 189 Phæbus moræ impatt ens Photius Patriarcha Co stătinopolitanº. 204. 217.215.216.221. 222. 225.232.337 Photius cofutatur, 212 Physiognomones σύρανου Piperis usus Planetænő reuibrant Plasma primus ho (185 Platonis men (mo.126 tio. 8.136.224.362 Plenitudo diumitatis in Christo habitans Plotini mětio et lo(293 locus 9.248 Petri cognitio an actu compleat Plura posse in trinitate quid Potus

Pontus & terra, differe ria natura, specie fermė æqualia producunt Porphyrij locus 58 Positionis habitudo fa cit situm esse Positiones Gracorum inutiles 301 Posterius in Trinitate non eft. Posteriora Dei uidere 376.377.378 Posse trium personaru in trinitate quomodo oftendatur Potens absq potentia essenon potest 189 Potentia in homine di sciplinæ capax Potentia Trinitati una Præcifa languidius refurgunt Prædicamenta in Deo quæ quærantur 143 Prædicamenta nihil ad res diuinas 276 Præscientia dei 268

Præses simplicitatis do 115 Præsentis potestas alo qua Præftans, accipienti m Præteriti nulla poteftas Primus homo nii deo & patri fimilis Prima nouit deus Prima plura esse non posse Principium quid Principium naturæ no eft Principium non natu ra sed caussa circa na turam Principium omnium quod Principiŭ fancti spiriritus.24.29.53.57.97. 99.118.150.159.163 166.171.231.280 Principiorum attributio per que trafeat163 Principalis caussa pater 42

Principalitas communis Patri & filio Prior quæ funt, quã habeant rationem ad huius operis intentio nem Prinatio in quibus. 312 Privatio multiplex 246 Prinatio susceptibile quando excludit. 249 Proficere apud deum quid Proficere quid fignificet 297 Proficiedi uerbű æqui uocum Profluens & profluen tia Profluenti modus.10 Pronomen possessiun quid fignificet Prophetæ spiritu Dei habebant qui in ipsis loquebatur Prophetarum uoluntas diuersa à deo 61 Propontis, Athlantico participat 158

Proportio animorum 256 Proprium duplex.397 Proprietas alia fingularum personaru alia communis Proprietas communis patri & filio Proprietas duaru 218 Proprietas & Substantialis qualitas no ide 226 Proprietas quog nomen fuum retinet, 92 Proprietas trium perso naru in trinitate quo modo oftendatur. 72 Proprietate infigniri Proprietatem habere ibidem Proprietates infignitiue Trinitatis, 245,250 Proprietates tres in diuinis personis Proprietatum differen Exproprietatibus ad creaturam illata inco fed 5

| fequens 180<br>Protagoras 128 | Latini 339                  |
|-------------------------------|-----------------------------|
| Protagoras 128                | Quiescens quid 368          |
| Proueniedi modus. 312         | Qualitas trinita.quo        |
| Prudentia animæ co-           | modo cofideretur.256        |
| gnitionem indit 115           | Qualitatis potentia in      |
| Prolomæus 185                 | prædicamentis 249           |
| Puer in uirum 190             | R                           |
| Puella surge 199              | n Adius 20                  |
| Punctus abig internal         | Radius à sole mitti         |
| lo 75                         | Radio unde 10 (tur. 41      |
| Punctu diffinire. 248         | Radios lux non præ-         |
| Punctum diuidi non            | cessit 186                  |
| potest 43                     | cessit 186<br>Ratio quid 37 |
| Purpura regem non fa          | Ratio metis genimen         |
| cit 146                       | Ratio quando ua (126        |
| Pyrrhiphlegeton infer         | lidistima 234               |
| nalis fluuius 214             | Rationem fidei postu        |
| O                             | lanti nos oportet pa-       |
| Vadrifariam Philo             | ratos esse 214              |
| Q sophi caussam di-           | Ratiocinatiuum ani-         |
| uidunt 56                     | ma habet 193                |
| Quando quid ad spiri          | Reconciliator falutis       |
| tus missionem 288             | Paulus multis 169           |
| Quarta decima luna            | Remittere peccatu do        |
| 209                           | norum unum fancti           |
| Quarta Synodorŭ uni           | spiritus 196                |
| uerfaliŭ quid fancie-         | Remissionis ratio 397       |
|                               | Rhetor unde dicat. 72       |
| Quercu nati non funt          | Res                         |
|                               |                             |

Res no existes peccatu Res quæ est pater (70 1 98 Res quid cotineat, 165 Rei effe coplecti. 243 Rei conditæ omni aliqua causta est Rei indigentia 91 Rerum existetium ordines 192 Responsio Calchedonenf.Synodus Refurrection is Christi prophetia Refurgens Christus qui discipulis insuffla Reuela, dei.113 (uit.195 Reuelatio pro capita hominum 411 Ridere naturale 327 Rifibile Rifibile species ridedi Roma antiquior (327 348.349.350.352 Rom.Pont.Synodos confirmauerunt, 215 Ruta Lybicis serpenti bus infesta

abbathi magni Ser Omo Io. Damasc. 399 Sabelli error Sabellii Hæresis Sacra scriptura non ce leriter inuolada. 104 Sacræ scripturæ etia pe riti Latini Salomonis de spiritu fancto testimonii.96 Salutis reconciliaror multis Petrus Saluator exoptatus Ie fus Saluatoris poteria. 285 Sanctus ter acclamatio auid Sanctificari à quo 68 Sanctitas Hieronymi Sanitas quo ani (358 maduertatur Sapičti nemo imperet. prouerbin Sapientes quog teptat feduci Theodoritus Sapientia animæ (200 cognitionem dat 115 Sapientia dei 283 Sapičtia patris fili . 87

Sapientiæ Spiritus, 228 Scalmus Stygius 100 Scientia à quibus reb. 214 Scientia dei quid Scientiam perfectam deus folus habet 22 Scientia quæ sit gloria 336 Schisma de spiritu à quo initium cæperit 14 Scintilla ex lapide Scribere quid in prædi camentis Scriptura nota dictoru 155 Scriptura facra debet recte de fide fentientes adiuuare 217 Scylla 235 Secabile nihil in diuina natura 80 Secantur quæ 81 Secreta cordis deus folus nouit 391 Seculum hoc unde effe habeat 108 Seculis omnibus Deus

**fuperior** Secundum Quid duo dicuntur pater & fili-115 18.27 Semen fructus 18.19 Senectus animi ægritudo Sensus attendere iudicis debet 339 Sensus uehementiora fensibilium percipiens titubat Sentire mentis no effe passionem Sensus ueridicus unde nascitur 234 Sensuŭ operatio 285 Separabile nil in Trini tate 244 Sephora quid. Sepic uomitus 217,216 Septiforme gratia tan tum Christus habuit Seraphin ter uoci (296 feratia fanctus 257 Seraphin uelatus sere uelat Deus Efaig. 113 Serapionis metio 218 Serapioni scribit Athanafius 333

Sermo dininus inuiolabilis Serpentes Lybici pyga num fugiunt Seruus impudenter agit nűquam presente domino 214 Seth genimen 126 Seth imago Adam, fed non perfecta Seth nascibilitas.131.132 Sexta synodorű quid confirmauerit Sigillum prototypus infignitionum Signa per Apostolos quando frequentio-Silas Corinthi Episcopus 356

#### SIMILIA.

A Ccipitris & Græcorum 105 Adamantis & ignis 5 Ačris & animæ 360 Animæ & ačris 360 Centri in medio circu

li & dei Dei ac centri in medio circuli Dei & Sigilli 108 Dei simplicis & uocis humane 107 Dininitatis & Solis 186 Græcorum & accipi-Ignis ac Adamantis. Ignis ac niuis Mediocritatis & piperis Militis imbellis ac de diuinis scribentis Niuis acignis Pictura ac fimilium.18 Plilosophicarum inda gationum, et Testudi nis aquatilis Piperis & mediocritatis Scribentis de dininis et militis imbellis Sermonis incastigati et uitis imputate.104 Sigilli & dei Similia acpicturæ 18 Solis

Solis & divinitatis, 185 Testudinis aquatilis & indagationum Philo fophicarum Vocis humanæ ac fim plicis Dei 107 Similia ad quid 18 Similia quando copulentur 29 Similirudo copulat.29 30 Similitudo unde duca Similitudinis defectus 154 Similitudinem anim9 cognoscit 234. Simplicitas compositione non habet. 219 Simplicitatis deus præ Simplicitatem naturæ que uiolant 219 Singulare proprietatis 91 Sinistrum 49 Situs quibus infit. 290 Situ effe quid ad emif-

fionem spiritus 290 Sita effe quæ impropriæ dicantur Sobrietatis magister Christus Socer ad aliquid 164 Socrates de dis facile non loquebatur 162 Socrates quo flumina Auerni uocauit 214 Socratis de sensu dictu Socratis imago qualis debeatesse 374 Socratis inductio per exempla 223,224 Sol 20 Solinseparabilis 275 Sol prins luce non extitit 186 Sol radios emittit 41 154 Solis actio quæ 275 Solis amplitudo 228 Solis lux perenis. 364 Solis progressus cur ui deatur Solis magnitudo cotinua

tinua 151 Solem quantum dixit Protagoras 128 ex Sole quæ profluut Sophismatum laquei 204 Species una de plurib. numero predicatur 43 Speciei unius naturam eandem habent 134. Specie etiam unum di citur Specie una plures homines unum Speciei amplitudo.360 Splen dor 20 Splen dor 152 Splen dor ab igne mittitur Splendor stellaru cur no rutilet in luce. 363 Splendorem extrinfecus lux no accipit. 33 Splendorem fol habet 154 Spinosum opprobriu 311

Spiritusanctus anima uniuerfitatis 9.anima mundi ibid. Spiritusfanctus cum principio Spirituffanctus digitus manus Dei 152 Spiritus sanctus indiui duus Spiritus à filio quid ac cipiat Spiritus à mente diuer Spiritus adoptionis fi liorum 232 Spiritus amborum do num Spiritus concordiam procurat Spiritus confummatiua cauffa Spiritus cur dictus fpiritus Spiritus cur no fit caufa filij Spiritus emissionem à filio separari quid ef ficiat Spirit' energumen'79

Spiritus esse quomodo habeat 145 Spiritus & filius quali tates Spiritus ex substantia cuius 86 Spiritus ex caussa est.9 Spiritus filio quomodo communicet, 94 Spiritus gentes coiungit Spiritus in Christo. prophetis, apostolis unus 176 Spiritus hominis corpulentus 327 Spiritus humani diftri butio Spiritus in forma ignis cur missus 198 Spiritus in discipulis tribus modis operabatur 194 Spiritus no quærit per mutationem Spiritus nullius indi-Spiritus omnium men

fura Spiritus orbem replet. 256 Spiritus oris Christi 229 Spiritus patris fecundum naturam Spiritus pax Christi.25 Spiritus persona non unitas Spiritus proprius fili Spirite qui à patre pro cedit 202 Spiritus quicquid uult Dei uoluntas est 61 Spiritus quomodo dator & emissor Spiritus similis filio,13 Spiritus ueritatis 143 Spiritus ueritatis Spiritus emissio non ably filio 38 Spiritus in terra datio 155 Spiritum fanctum qua caussa pernenire ex ambobus oporteat.iz Spiritum

Spiritum an discipuli ex seipso dederint 126 Spiritum pater non fo lum emittit 94 Spir tus fancti progref fio 12:13:14:18.24.26 27:29.31.40.41.62.66 68.74.7879.87.88.89. 90.115.124.126.132. 136.138.150.156.158.159 161.164.166.171.172. 174.176.182.193.199. 213.214.216.218.219. 216.222.224.228.229. 271.288.296.334.337. 361.400 ex Spiritu conceptus quare dicatur filius 299 Spiritu fideles ducuntur 175 Spuma maris 191 Statue inest res 56 Stephanus Iunior.354 Sterilitate focunditas præstat 252 Sryx palus inferni 214

Subalternum Subjectu ab eo quod in subjecto differt 270 Subfiftentia inseparabilis Substantia diuina inse cabilis Substătia diuina quid fit, effari non potest 283 Substantia est ingenita 109 Substantia non emittit neg generat Substantialis qualitas quid Substantia quid Gram maticis 124 Substantia uirtutis. 135 Substantia conditor 272 Substautiam diuinam nullus uidit unquam 290 Sufficientia diuinæ po 268 tentiæ Suipfius effe nihil po teft

teft 224.225 Suppellectilis 360 Superficies quomodo constituitur 76 Superficiei mensura. Syllaba (242 55 Syllabarű fcandalű.381 Syllogifinus perfecto Syllogizare 16 Symbolum fanctu adulteratum esse dixit Phorius 221 ov unvoice 295 συμφυία 295 Synodus Calchedone, traditio 345 Synodo universal.208 Synodorum fecunda quid sancierit 208

T Actus ab eo non fe
paratur in quo est
Tantalus Agamem (10
nonis proatus 163
Tartarus fundū no ha
Tauri cū came (bet,213
lis stuitantes 235
Vellus serotina 236

Temperantia cares uir tutem non habet, 211 Tempus quid 253.369 Tempus genita præit Tempus unicuit (106 -menfuratum Temporis exhibitiua ubi & quando 288 Temporis perceptibili tas hominib.comunis Temporis quid ha(253 beant irrationabilia 253 Tempore animalia dif ferunt Temporibus omnibus Deus superior Terebynthus Terminationis indige Tertia Synodo (tia 91 rű quid fancierit. 208

Thearchica fuperfisten tia 110 Thearchicæ Hyposta Thebæ 19 (ses. 68 Theodosio Imp. quid Ambro

168

Textilicinia

Thabor mons.

Ambrof.obiecerit.357 Theodoritus præco & inuétor schismatis de **fpiritu** Theodoriti primi hære tici qui negauit ex utrog spiritum procedere mentio . 14.201. 204,214 Theologia quid spectetmaxime Theologiæ typus Theologorum de perfona opinio 216 Theophori patres 381 Theophilactus Bulga rie Archiepisco. 187 Thessalon, quid Theo dof.Imp.comiferit.357 Time Locrefis . 9.362 Timoris spiritus, 228 Torrens uiolentus ma gis sterilitatis quam ubertatis caussa, 237 Traditio Iudæ 209 Tria omnia funt 185 Trinitas apostolis in-Trimitas con (notuit, &

ditrix omnium Trinitas personaru est Trinitas pro spiritu (180 fancto traslatiue fum pta 182 Trinitas quo una 12 fubstantia 109 Trinitas fola seipsam cognoscit Trinitas una unitas, una substantia, unu principium Trinitatis estentia subftantia,& proprietas aliam effectiva.109.110 Trinita.plura nomina Trinita, potentia (167 naria Trini.una substătia.95 Trinitatem etiam gent tes publicauerunt 8 Trinitatem nullus cognoscit Trinit, quæ fugiut. 312 de Trinitate Plotinus quid scripfit de Trinitate qui ben è wel male fenferit. 360 e de Tre

de Trinitate quid Plato fcripfit de Trinitate Timæus Locrenfis quid Truncus à radice producitur Typus theologiæ Tyrannide Petrus con 198 tempfit V.Afa 360 Vbick 275 Vbi quid ad spiritus progressionem. 288 19.20 Vena Venæ unde producun 41 Verbum dei & ante se 99 cula quale Verbum dei generatio nem habet 131 Verbum dei humanű genus quomodo par ticipat Verbu dei natura quid Verbū dei operatū(26 est miracula 201 Verbum uita sanctificatiua 219

Verbi diuini difficul-(tas.104 Veritas 26 Veritas dominus dicto 137 Veritas non recte quæ renti non manifesta-214 tur Veritas quærenda.214 Veritatis amicus Hie-364 ronymus Veritatis fons perennis quis Veritatis norma tenen Veritate in om (da. 87 ne ducit spiritus 175 ex Veris quæ demonftrantur uera funt. 16 Verax Methone præfulinuitus Veridicus sensus unde nascatur Via dominus dicto.137 Videre dei unde innotescat 252 Virto actiois causa. 135 Virtus adiecta 286 Virtus animæ naturaliter non inest 192 Virtus naturalis 286

Virtus sanctificatiua Virtus carens (que.39 fub macula eft 211 Virtuté exire deintus Vifus cacitate pre(199 ftat Visus coprehensio.285 Vifus commaner Visus noster nutat Vita 26 (184 Vita Dei 252 Vita morte potior 252 Vitæ odore mortificati 110 Vite prinatio mors.251 Vitis domino dicto.127 Vitium animæ natura liter non i nest 192 Vitulamina 4 Viuens 26 Vnetio spus sanctodic. Vnum quid 43 (200 Vnum multum plura liter dicitur 43 Vnum primum esse de betomnium Vnio tollit personaru discrimen Vnitas abufiue pro pa

tre fumpta 182 Vnitas ad naturā pertinet Vnitas individua. 284 Vnitas in quantu moueatur Vnitas natura eft. 181 Vnitas naturalis & per sonalis differt Vnitasquo immob. 181 Vnitas quo moueatur Vnitas funt omnia (181 Vnitas Trinit.que (185 et qualis, & quado. 11 Vnitati passio no inest Vnitatem trinitatis (51 quố Moyses signisi-94.95 Vnifornie quod diuinum Vniuocũ quid habeat Vniuersitatis pro- (93 ductor Vniuersaliű synodorű quinta quid consenferit Volere imaginari poteft 142 Voluntas

Voluntas dei nihil facit fecundum quofdam 281 Voluntas Dei spiritus uoluntas Voluntas facienda difponit . Voluntatem dei nemo perfecte nouit 97 Voluntate animalia differunt Voluntas carnis quid Vomer rectirudinis 103 Vox quid 155 ibid. cur data Vox differentiam fub Stantiæ in trinitate fignificans 124 Voxintellectus nata

155 Vox imparticipabilis 108 Vox Socratis de diui-Vocis participatio 107 Vocatio nostra unde 385 Vocator ante uocationem. Vrbanus Tharfi paftor Vtenfilia 360 Y wandashoyvles ZYzania seminata Zoarchica trinitas, 46.

FINIS.

## SACRAE SCRIPTV

RAE LOCA QVIBVS HVGO
noster, partim ad refellendas aduersariorum opiniones, partim ad suas partes desendendas usus: quæ denica
ob mysteria diuina obscuriora, dilucide explicauit.

Gen 1. In principio fe terram Gen.1. Faciamus homi nem Genes.1. Et plasmauit deus hominem limum accipiens de terra, & insufflauit in faciem eius spira culum uitæ 194 Gene. 11. Erat uniuerfa terra labij unius 43 Gen.11. Venite descendentes confundamus linguas 45 Gen.19. Subuerti eos

& subuertit deus Sodomam & Gomorrham Exod.12. Habebitis hặc diem in moni mentum & celebra bitis eam solemne domino Deut. 16. Ante me non est factus Deus & post meno est. 282 Exod.20. Audi Israel. Dominus deus tu us, deus unus est 95 Exod.20. Ego enim fum domin' deus tuus qui te eduxit s de

de terra Aegypti 109 Exod.25. Facias mihi duo Cherubin ex auro ductili Deut.s. Non facies tibi sculptile 3. Reg. 8. Quis nouit spiritum filiorum hominum si ascen datipse surfu. 259 Pfal.9. Factus est domi nus refugium pau perum Pfal.23. Introibit rex gloriæ Pfal.32. Quoniam ipfe dixit & facta funt 28 Pfal.32. Verbo domini cœli firmati funt 229 Pial.138. Quò ibo à spi ritu tuo? Pfal.148. Laudate oes uirtutes eius.289. 298 Prouerb. 3. Ve qui sapi entes suntapud se metipsos, & in ocu lis sus prudentes 205

Prouerb.3. Audi fermo nes fili patris tui et legem matris tuæ ne abijcias 366

Cant. 2. Oftende mihi faciem tuam ut sciam te 376

Sapien.1. Os quod më titur non eritimpunitum 216

Sap.9. Difficile æstima mus quæ in terris funt. &c. 96

Pfal,32. Verbo domini cœli firmati funt, et fpiritu oris eius omnis uirtus eorum 283

Pfal.44. Propterea un xit te Deus, Deus tuus oleo latitiae 293

Pfal. 70. Esto mihi in deum protectore

269

Pfal. 71. Omnia quæcug uoluit fecit,279 Pfal.101, Initio tu domine terram fundafti Pfal.101. Et tu domine terrã in principio fundasti 389 Pfal. 102.148. Benedici te dominum ange li domini imber, ros. & omnia nafcentia in terra.298 Pfal 103. Emitte spiritu tuum & creabuntur 294 Pfal. 103. Qui facit angelos fuos spiritus 258 Pfal. 109. De utero ante luciferum genui te 85 Pfal. 109. Dixit dominus domino meo 389

Pfal.132. Vnguen-

tum descendit in

Barbam Aaron 103

Efaiæ 1. Ifraël enim
me non cognouit
& populus meus
non intellexit me
335
Efa. 48. Dominus mifit me & fpiritura
eius 96
Efa. 53. Sicut ouis ad oc

cisione ductus est 391 Hiere. 10. Dij qui cœlu & terram non fece runt, peremit 283 Hiere.u. Venite mittamus lignum in pa nem eius 391 Ezechi. 28. Pro eis ego fanctificabo meipfum, ut & ipfi fan-Eti fint, &c. 257 Ezech.3. Saluabo eos in Deo eoru. 144 Ofex 6. Viuificabit nos post duos dies & die tertia resurge mus Math. L. Quodin ea na tum

tum est de spiritu fancto est 298 Matth.24. Vbi cadauer ibi aquilæ con gregabuntur. Marth.3. Ipfe uos bapti zabit in spiritu san cto & igne 258 Matth. 4. Dominum deum tuum adora bis Matth . s. Beati mundo corde Matth.7. Omnia quæcung habet pater mea funt, 203, 213, 220 Matth. 7. Nolite foliciti effe dicetes quid māducabimus.343 Marth.19. Quis me tetigit! 198 Matth.9. Extende manum tuam & remittuntur tibi pec-285 cata Matth.9. Mar. 2. Tolle

grabbatum tuum 285 Matth.10. Cum tradiderint uos nolite folliciti effe, &c. 227 Matth. 10. Ego dabo uobis os & fapientiam 227 Matth.18. Cum dixerint uos tradentes, nolite præcogitare quid loquamini 227 Matth.11.In ipfa hora exultauit Iesus spi ritu sancto & dixit Confitebor tibi pa ter Matth.u. Omne quod dat pater Matth.12.Si in spiritu Dei eijcio damonia Marth. 14. Omnis populus quærebat eu

tangere

S. HOTE A. THE SE

tangere, quia uirtus de illo exibat 227 Matth.15. Fiat tibi ficut Marth. 16. Beatus es Simon Barlona quia caro & sanguis 113 Marth 18. Amen dico uobis quia Angeli eorum semper uident faciem patris mei Matth. 18. In ore duorum uel trium stet omne uerbum 359 Matth.22. Diliges dominum deum tuu ex toto corde Matth. 23. Vnus est ma gifter uester Chriftus Matth. 24. De die illa & hora nullus scit 340 Matth. 26. Hoc eft cor-

pus meu.1. Cor.11.

209 Matth, 26. Vbi uis pare mus tibi paschat 209,210 Matth.28. Ite baptizate in nomine patris, & filij, & spiritus fancti 258.329 Mar.2. Erant quidam fcribarű ibi fedentes & cogitates. 391 Mar.13. Dum ftereritis ante Reges & præ fides, nolite cogita re Mar.13. Ponite in cordi bus uestris non pre meditari quemadmodum respodeatis Mar. 13. Non enim uos estis qui loquimini 176.343 Luc.1. Iesus proficiebat fapientia & ætate, & gratia apud deŭ & homines 297 Luc.

Luc.10. Omnia quæ de disti mihi pater.340 Luc.ii. Si in digito dei 152 Luc.15. Omnia mea tua funt Luc.17. Pluit dominus ignem à Domino & uirga regni tui 365 Luc, 20. Quorum remi feritis peccata 195 Luc.22.1. Cor.11. Accipi te comedite hoc est corpus meum 211 Luc. 22. Bibite ex hoc omnes hocest fanguis meus Luc. 23. In manus tuas commendo spiritu meum Ioan.1. De plenitudine eius omnes accepimus 375 Ioan.1. Erat lux uera 340 Ioan.1. Deum uidit ne

mo unquam Ioan i. Et uidimus glo riam eius Ioan.1.Icium à Nazareth que unxit deus spiritu sancto et ueritate Ioan.1. Nos de plenitu dine eius accepim9 226 omnes Ioan.1. Omnia per ipfum facta funt.389 Ioan, s. Non quæro uo luntatem meam. fed uoluntatem illius qui misit me 26 Ioan.s. Omne iudiciū dedit filio Ioan.5. Pater non iudicabit, quemquam, quia omne iudicita dedit filio Ioan. 6. Nemo uenit ad me nisi pater meus traxerit eum

Ioan.

Joan. 6. Spiritus uiuifi cat, caro autem nihil prodest 25 Ioan.7. Flumina de ué tre eius fluet aquæ uiuæ 258 Ioan.7. Mea doctrina non est mea Ioan. 7. Si quis fitiat ueniat ad me Joan. 8. Antequam Abraham fieret, ego fuin Ioan. 8. Ego à me ipso non ueni 174.176 loan.s. Pater meus no iudicat quenquam Ioan, 8. Sicut pater suta habet in feipfo.174 175 Ioan, 10. Nemo cogno scit quis est filius ni fi pater 113 loan.10. Nemo cogno uit patre nifi cui fi lius voluerit reuelare 3412

Ioan.10. Nullus rapit eos de manu mea 152 Ioan.10. Oues enim meæ audiunt uocem meam Ioan.io. Pater meus, qui dedit mihi maior omnibus eft. Ioan.10 .Potestate habeo ponendi animam meam & iterum fumendi eam 287 Ioan. 4. Quicung biberit ex aqua hac quam ego dabo el 258 Ioanio, Sicut cognoscit me pater, ita ego cognosco patrem Ioannis 14. Ego in pa tre, & pater in me 113 Toannis

foan.14. Ego fum uia, ueritas & uita.69. 177.395 Ioan.14. Filius no potest à se facere quic 286 quam Ioan .14. Nemo uenit ad patrem nisi per me Ioan.14.Pacem meam do uobis Ioan.14. Pater meus ulq modo operatur: & ego operor 27 Ioan.14. Qui uidet me uidet & patre. 379 Ioan.14. Qui uidet me uidet & patre. 113. 178 Ioan.14. Rogabo patrem & alium para cletum dabit uobis

30 Ioan. 14. Si diligitis me mandata mea fer-96 nate

Ioan.14.Sime scieritis scitis utiq & patre

Ioan.15. Non possum facere ego à me quicquam

Ioan.15. Spiritus qui à patre procedit, 213. 214.215.216

Ioan.15. Spiritus qui à patre procedit, ille me clarificabit.333. 343-344-352

Ioan.16.Ipseme clarifi cabit

Ioan.16. Mittet pater in nomine meo 177

Ioan. 16. Nisi abiero pa racletus non ueni-170.195 et ad uos 197.394

Ioan .16. Non loquetur à semetipso sed quæcunque audietloquetur Ioan:

Ioan. 16. No loquetur à semetipso sed quæcung audiet loquetur Ioan. 16. Paracletus au tem spiritussanct9 96 Ioan. 16. Spiritus de mco accipiet, 212. 213.216.217.220. 336 Ioan. 17. Clarifica me pater 335 Ioan.17 . Pater ego te clarificaui 219 Ioan.17. Pater uenit ho ra clarifica filium tuum, ut & filius te clarificet Ioan. 17. Vnus deus pa ter, ex quo omnia, & nos in ipfo.144 Ioan, 20. Accipite spiritum fanctum. 196,

198

Ioan, 20. Ascendo ad

patrem meű & ad

patrem uestru, 298

Ioan.21. Hic aute quid Ioan, 21. Symon Ionas diligis me plus his 351 Act.i. Accipietis uirtutem superuenientis in uos spiritus 196.227 Act.i. Domine, fi in hoc tempore restitues Regnum Isra eld Act.s. Cur temptauit cor tuum Sathanas mentiri te spiritu fancto Act. 4. Multitudinis credentiŭ erat cor unum 430 Act, 2. Per Apostolos fiebat figna 387 Act.10. Surge Petre, macta & manduca Rom.1. Inuifibilia eius à creatura mundi per ea quæ facta

funt

funt 298 Rom. Tradidit eos Deus in reprobum fenfum 144 Rom. 2. Quando deus iudicabit occulta hominum per Iefum Christum 388 Rom.s. Charitas diffu fa est in cordibus ueftris Rom. 8. Non enim accepistis spiritu seruitutis Rom. 8. Quicung in spiritu dei uiuimus 258 Rom, 8. Qui filios facit fanctificatos,& per quem clamamus abba pater 145 Rom. 8. Qui in carne funt deo placere non poffunt 203 Rom. s. Si quis spiritu

Christi non habet 334 Rom. 11. Propter que omnia et per quem omnia 385 Rom.15. Cum tradide rit Filius regnum deo & patri 340 1. Cor. 1. Fidelis deus per quem uocati estis in communitatem 1. Cor.1. Gratia domini noftri LESV CHRI ST1.84. 157 2. Cor. 1. Paulus per uo luntarem dei 385 1. Cor. 2. Nos auté non spiritum mundi ac cepimus 1. Cor .2. Nunqua deŭ gloriæ crucifixiffent 335 1. Cor. 2. St cognouiffent nunquam regem gloriæ ctucifi xiffent 367 L.Cor.

nus filius per que omnia 144 1,Cor.10.Petra autem

erat Christus, 377

1.Cor.12. Diuisiones gratiaru sunt, ide autem spiritus. 156

tur manifestatio spi ritus

1. Cor. 15. Oportet corruptible hoc indu ere corruptionem

corpus animale. 53

2.Cor.3. Litera occidit fpiritus uiuificat 253

Galat.1. Paulus Apoftolus non ab hominibus ner per hominem, sed per lesum Christu. 388

Galat,3. Quicung baptizati eftis Chriftum induiftis .3 42 Gal.3. Spiritum filij sui misitin corda nostra clamantem ab ba pater, 187 200,

Philip.2.Non rarină arbitratus est, esse fe filium æqualem deo patri 69

Philip, 4. Et pax Chrifti quæ exuperat omnem fenfum. 25

Philip. 4. Vt det nobis fecundum dinitias gloriæ fuæ, uirtute corroborari per spi ritum, in interiori homine 388

1. Timoth. 6. Cognofcentur qui errant fpiritu 250

1. Timoth. 6. Qnem ui dit nullus hominu nec uidere potest 289

2. Timoth.t. Collabora Euangelio dei, 268 Heb.2. Nam quæ fan-

cuficat & quæ fan

Hificatur ex uno omnes Heb.u. Iesus ex Aegypto populum faluans 365 1. Pet. 1. De falute nostra conquisierunt & scrutati funt Pro pheræ qui de učtu ra in uos gratia.390 1. Pet. 3. Christus semel pro peccatis nostris mortuus est, iustus pro iniuftis, ut nos offerret deo 294 1. Ioan. 2. Hæc aute fcri psi de his qui sedu-

tunt uos 204 1, Ioan, 2, Si quis peccauerit Paracletű habemus apud patre, Ielum Christum

1. Ioan. 4. Deus charitas est, & qui manet in charitate. 63,

Apoc.1. Ego primus, et ego nouifimus Apoc. 4. Sanctus, fanctus, fanctus domi nus deus fabaoth 95.257.289

Sales Spinstern Sad (188

## FINIS.

### LECTORIS.

Ot proculdubio in tam paruo libello mirare furrepfife frata, tu tamé fioccupationes nostras stoperum incuria, fi denique Exemplaris antiquitatem & characterem lucra rum uix legibilem metiri uelles, ignosces nobis facile: equidem dum in caltigatione rumultuatur tantum, nec orium fit, ut senfum, præsertim in Dialecticorum argumentationibus statim in uolare possis, delictum hoc committitur diligentia nostra resarcium. Ergo si quid occurret in hoc libello male castigati, erraratorum hanc seriem consultro, quibus præter, nihil quod lectione sua remorari possit inuenies. Vale Lector humanis.

## IN PRAEFATIONE

# Pag. 6, uer. 1. lege, superasset, pag. 8. uer sui lege ab Occidentali, pag. 14. uers. 16. meliorasses.

| Pagina | Verfus | Lege        | 0  | 23 | Quod         |
|--------|--------|-------------|----|----|--------------|
| 13     | 17     | prorfus     | 48 | 14 | character    |
| 14     | 07     | hoc         | 51 | 02 | funt         |
| 33     | 18-    | fubstantia  | 0  | 05 | tribus       |
| 34     | 14     | character   | 0  | 06 | dicitur      |
| 35     | 15     | comunitatis | 52 | 37 | alterutrum   |
| 36     | 80     | augmentum   | 55 | 07 | oportet cor. |
| •      | 21     | creditur    | 54 | 06 | Quod         |
| 37     | 14     | ETIXEGNOIS  | 58 | 19 | characterem  |
| 38     | 11     | unde        | 0  | 21 | fecundum     |
| •      | 12     | nascitur    | 60 | 15 | fumere       |
| 41     | 19     | pro ducutur | 61 | 09 | eiuldem .    |
| 44     | 05     | guod pro ad | 0  | 11 | nifiex imbe  |
| 0      | 07     | personas    | 62 | 16 | anterius     |
| 46     | 03     | eiufdem     | .0 | 18 | dividitur    |
| •      | 05     | dicuntur    | 0  | 22 | patenter     |
| 0      | 16     | accipitur   | 63 | 10 | charitas     |
| 46     | 19     | comuniter   |    | 14 | percipina    |

| 64                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | perhibet          | 253               | 24                     | Quod              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|-------------------|------------------------|-------------------|
| 65                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 08                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | etiam             | 215               | 05                     | Græcis (tus       |
| 66                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | fimul             | 0                 | 16                     | reliquus coe      |
| 67                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Deorum            | 0                 | 23                     | intelligitur      |
| 70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 01                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | alium             | 118               | 07                     | dirus inuent      |
| 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 05                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | eiuldemes         |                   | 10                     | patri (tur        |
| 71                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 06                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | uidetur           | 0                 | 16                     | que modu          |
| 73                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | est substantia    | 0                 | 25                     | quod accep        |
| 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | buius scilicet    | 210               | u                      | dicitur pro       |
| 78                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | accipit, ccipit   | 175L-NO           | Separation of the last | deus              |
| 83                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | OI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | oftenditur        | 212               | 02                     | circicludit       |
| 85                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | . 04                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | fubstantiuua      | 219               | 05                     | unam              |
| 86                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 09                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Quod              | 230               | 12                     | creaturis         |
| Q                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | utragi            | 237               | 07                     | chrimatif.        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Quare fi fpiri    | 241               | 12                     | omne quod         |
| -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Marian .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | tes patris eft fe | -41               |                        |                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | cundum natu-      | 200               |                        | difgregat<br>Quod |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ram, & filij      | 253               | 16                     | naiurae           |
| 92                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | deum              | 265               |                        | fatis             |
| 98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | dicimus           |                   | 21                     |                   |
| 102                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                   | 270               | 01                     | prohibente        |
| 203                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | claritatem        | 272               | 12                     | facere            |
| 117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 02                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | impetus           | 285               | 17                     | quod              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 08                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | unde              | 291               | 01                     | άπλανι 🕞          |
| 122                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 19 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | τυς υματο μαχία   | 291               | 01                     | entnus fo         |
| 127                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 03                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | guod              | 273               | 17                     | συμπνοία          |
| 132                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 09                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | characterem       | 295               | 09                     |                   |
| 136                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | conclusionem      | 303               | 17                     | necestarium       |
| 163                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 07                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | proflyere         | 0                 | 18                     | utrice            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | generat           | 310               | 18                     | alique legt       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | naturalibus       | 0                 | 23                     | tur               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Agamemnon         | 518               | 20                     | fecundus          |
| 176                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 01                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | indigus           | 338               | 04                     | fut               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 01                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Quæ               |                   | 20                     | alienum           |
| 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Committee of the last of the l | dicit             | 349               | 20                     | aynigod &         |
| 188                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | utercy            | 199               |                        | fecula            |
| STATE OF THE PARTY | 17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | quod posterius    | 364               | 25                     | aduentus          |
| 190                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 05                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Bpifcopus         | 381               | 07                     | nolite            |
| 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | fed               | The second second | 12                     |                   |
| 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | alterutrius       | 0                 | 13                     | Patres            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                   | 395               | 05                     | mentitus          |
| 693                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 64                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | iralcibile        | 397               | 18                     | ducm              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |                   |                        | ofcie.            |

Ē

# ALEXANDER EPI

OTEMBA BUTT

rum Dei, Dilecto filio magistro
Hugoni, Salutem, & Apo
stolicam benedictio
nem.



Ognoscentes laborem plurimum, quem sustinuisti in componedo libro, quem nobis per di-

lectum filium nostrum Magistrur CACIAREDAM misisti, attende tes quocs fructum que exinde speramus Ecclesiæ Dei prouenturu librum ipsum, grata & læta manu recepimus, & deuote sollicitudini & liberalitati tuæ uberrimas propter hoc gratiaru referimus actiones: desiderium & uoluntatem ha

ben

## BREVE APOSTOL

bentes, te quem hactenus relatio nenostrorum, qui à partibus Costantinopolis reuertebatur, charu habebamus, de cætero feruentius diligendi, & multo chariore habe di, & syncerius amplexandi. Roga mus aut prudentia tua solliciteco monemus, ut sicut pro deo & pro deuotione Ecclesiæ prescriptum li brum composuisti, ita quoq charissimum in Christo filium nostru illustrem & gloriosum Constanti nopolitanum Imp. ad deuotione & reueretiam Sacrofanctæ Rom. Ecclesiæ exhibedam, & ad unitate mipsius Ecclesie diligentibus pro uoces monitis, & exhortatione in ducas, ut sicut esse debet, unum fi atouile, & unus pastor. Data Tro iæ. Eidus Nouemb.

## EPLSTORAL ALEXANDRO, PRI-

MAE SEDIS, VERE' DIGNO Pontifici : Patri amantißimo : suo , atque finium terra Domino, H V G O ETTERIA-N V S Famulatum, cum omnimo-

da subiectione.



x A C T V M à me opus de Immor tali Deo, Grætie iudiciu delaturæ, in ipsum crimina, peregrinamig inhumanitate, ut femel timore liberetur, fugitat. Cuch

iam latere nolit, pugnatorum extimescens mu cronibus fauciari, euolat, ad eminentissimam approbatifiimam's auctoritatem Romanicul minis: fummi tui Pontificatus clementiam pro catura:ut in lege ato iure, ab aduerfarijs fe cufodiat. Frendent fane uehementer offenfi,& tropeis inuidendo nostris, tropeorum nostro- Tropis rum simulacru, nequaquam excolunt: sed ea certe publicis, decretis & elaboratis orationibus, delere satagunt: atq; omni conatu decertant, ut modicis mundi utantur finibus. Arqui hæretin anima mea follicitudo, ne in æqualitas orationis, in uentre tantu'm uideatur crefcre, nihil folidi pene habens alimenti, ut cucumer.

Troporum

mer, Narratio forfitan exilis putabitur & preceps, conclusiones quoquagabunda ac effuse apparebunt in conspectutuo, quo nihil uulga re dignum uidi potest. Profecto te iudice, honestans & pulchritudinis, quas discere opereprecium est disciplinæ, delinquere aliquid fuspicantur, & inopia uerborum suasorio splendore priuati. Que enim sapientie tue magnitudo, morum defecata grauitas, & ueri iudicij acumen no terreant Hec funt utig, quæ fumma utig & fola bona dixere Philosophi, Veru spe non derelinquor, qui credo illum, in cun-Ctis Hesperiæ finibus debere recipi, qui iam aliqua peperit ante factis:qui pro Latine ritu Ec clesia se opposuit contra uiros bellatores, qui nihil penè minus quam aduerfarios confutat: eloquar, qui ad Apostolicos pedes: no aurum, non argentum, non lapides præciofos, ut plerique, sed quod omne metallum, omnemig lapidem exsuperat, & quod mortiferam Græcorum controuersiam potest sedari, gratis offert. Præterea, fingularis præftantiffimatg tua uirtus, minuit metum: qui familiaritatem confue tudine non afferente, gratiam mihi fuam, ceu inclyti encliti Pactoli fluore afperfo, cociliauit. Quapropter tui censura Pontificato, amputato Medusæ capite, subductis si qui funt lapsibus, ue-

tustati eripiendo, & obliuioni publicis dictum

opus

## NVNCVPATORIA.

opus monimentis, spero consignabit: ut fructo nepotes ex eo carpant, tanti Pontificis fauore ipsum tuente, ac seruante seculorum posteris usibus.

raddines in or marke a subdistance

nous case, of nothing rises. Ongoing of concentration of perfere An particular of the concentration of the concent

Ceratria Cimirali Cantramelisticado de cambinato de Cambi

·limottono, Konoup es exc

2 2 IN



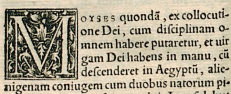
stadent 52

# IN LIBRVM DE HAE

NVHOVPREDALE

RESIBVS QVAS IN LAtinos Graci denoluunt, H V G O-

NIS ETTERIA-NI Præfatio.



orses quonda, excollocutione Dei, cum disciplinam omnem habere putaretur, et uir gam Deihabens in manu, cu descenderet in Aegyptu, alie-

gnoribus abducere fecum uoluit, Itag fub hu' ius typo literæ cum in Theologiæ controuerfiam aliqua necessitate itur, complexionum acumen Gentilium Philosophorum, ueluri ad Cetrafeuti dimicandum cetram gladium'er amplexandu genus. eft. Inductiones sylogismich disponendi funt ei, qui de difficillima & prima Philosophia, fi-Vitulamina dedignam uult facere demonstrationem. Veruntamen spuria uitulamina huiusce acuminis, præcidenda funt proprietatis circumscriptione, qua cognoscuntur aliena. Quod quide couenienter fit, fi Sephora, id est, perspicaciras pulchritudinis, Gersam quide aduenam mun dum oftendat: & Eliezer, id eft, Deum adiutore,habere

habere se demonstret. Hac quidem ego semita progredi gestiens, de illa quæ supra omne credirur esse Philosophia, sermonem coactus face re, Attici quædam modulaminis argumenta, læfibile,immundum,alienum'e contagium re fecans, ad præfentis ferie dispurationis assumpfi, ut per multum necessaria. Nempe suspicor, quod huiufmodi extera ualde referent, & plana faciant quæ dicenda funt, fi facilia, fi uul garia, si pauca quadam extiterint. Perhibent e- Simile nim Physici, quod si piperis multa sumatur quantitas, obuertitur ad cystim, bilemit con- núgra citat: fed cum quantitatem menfuret paruitas, foluit uentre, falutiferacy medicina fit. At qui Simile dum supræmæ Philosophiæ principium delibare aggredior, aquatili uideor mihi fimilis efsetestudini, quæ freta tranare cupiar, stupore cogitatus oblidetur, tabelcit mens, lingua tam quam ægyptiam palmam, quæ apud Græcos Palma Aegy Adiperos uocatur, gustauerit, retardatur. Sim- pria, pliciter aute et omnis fenfus, quafi uehementil fima sensibilium perceperit, titubat. Porrò ignis quide, ferrum'ue Indici Adamantis alterutrum respectu languidum est:cum ferrum scul pturis peruicaciter contradicens, Adamas dicto exuperer: & ideo igni domabilis nondum repertus fit. Ego autem arbitror Adamante incomparabiliter durius & difficilius effe scriberede

re de diuino, quod non modo fenfum, uerum omnem transcendat intelligentiam. Ideog uo lebā circa has latebras fouere, ceu imbellis miles dimicare trepidans: & ne ieiuno eloquio perspicuus apparerem, difficultatem, gestione, & odorem tantinegotij, ut Libyci serpentes pi πήγανον, ganum subterfugiunt, deuitare. Sed Constan-

Multiuadum

ruta tinopo licu essem, accersitus sum consulendus à Magno atq Augustiff. IMP. EMMANVELE utrum'ne Latini aliquas sanctorum haberent auctoritates, quæ Spiritumsanctű ex Filio esse asseueraret. Vt ueni coram, multiuadis hinc inde nodis quæftionum dissolutis, postremo Imperatori magno illi dum reddo responsum, Imperatoriæ celsitudini conueniens: auctoritate firmum, reuerendu grauitate, optimis pro pinguum rationibus, Basilium, Athanasium, & Cyrillum, magnam fingulum eorum fidei lucernam, processionem ex Filio asserentes, in medium produxi. Et quoniam intuitus sum tunc Imperij ferenitatë intendere ad diuinæ di sputationis religionem, inuolucrum uerboru rimari subtiliter, grauissimosig disceptationu Labyrinthos foluedo sufficere, uolutatis multum irrepfit de altissimo hoc negotio pertra-Clare diligentius. Huc quor accessit Hugbaldi Hostiæ: ac Bernardi Portus magnorii pontificum: Ioannis quog Sanctorum Ioannis & Pauli

Pauli reuerendi Cardinalis, iterata eade pro Argumento re petitio multotiens. Nihilominus autem me de his adscribendum illexit plurima, quæ inter Gracos Latinos que contrarietas exastuat: Grecus sanè quod ex Patre solo Spiritus proce dat, uehemens apparet affertor: Latinus aute æqualiter ex Patre & Filio progressum eiusde Spiritu profitetur. Igitur quamquam no fim-Ordo fufficiens, omnino decorem ueritatis tanti negoci enodare ( neg enim omne quod fuccenditur,inflammam prorumpit ) tamé in primis opirulante Deo, Latinæ affertionis expromam confilium. Dein Græcorum intensiones, cum infimulatione aduerfus Latinos iuxta uires meas, rationibus, exemplis, auctoritatibus depellere, ac diluere temptabo. Sed enim ex consequentibus negociu, ex communibus si quæ reperiri quæant conceptionibus, & ex scriptura quæ à Deo inspirata est, eidem causæfides præstabitur. Ad ultimum uero sanctorum Ecclesiæ pastorum testimonia, Constantinopoli multo tempore quæsita, mihi assensum & fauorem Latinorum dogmati maxime præstantia, & tenorem fidei eorundem confirmantia, ut demonstratiuos adijcia syllogismos. Nam-

que horum inductione, ut arbitror, faci lius et expeditius, cui ueritas parti faueat, confiderari poterit.

as Piters

## O A TEMPA ACT DE HAERESIBVS

QVAS GRAECI IN LATL nos devoluunt, Siue, Q VOD SPI-RITVS SANCT VS EX VTRO. QVE, PATRE SCILICET ET FILIO procedat, contra Græ-COS,H V G O N I S ETTE-RIANI Liber Primus.

CAP. I.



EATAM & inmortalem Tri nitatem, quæ per I E S V M CHRIST V M Apostolis per spicue, ut posibile erat, innotuit, gentium Philosophisub anigmatibus ualde caliginosis ab-

scondendo publicabant. Nam Plato Philosophus Dionyfio talia de Trinitate scripfit: peagiou du oit לו מועוץ ענפט, וני מט דו ון לובתד לי ון שלעדטע, ון אוג קני הלעי Sic ego lege xais walk a avayous un you ale yap exet repl rop rendum itag warrou Basinea warr egi, 19 excivs erena warra, 19 tibi per zni- ξαείνο άιτιου άπαντων των καλων . δεύτερου δίε περέ τά δεύτερα, η τρίτον περίτα τρίτα: Quod Latine fic ne, ft per ma- fonat redditu orationi. Dicendum tibi per anigma ta.ubi

Ad Dionisia Epistola. 2. gmata quæda nune eft: te wel terram muffe

## HVG. ETTER. DE HAER. A

ta, ubi ne liber seu ponti, seu terræ in tabulis patiatur, qui legit non intelligat. Hoc enim modo habet: geret, lector Circa omnium regem : omnia est, omniaq; propter id intelligat. illum, et ipfe utiq; caufa omnium bonorum: fecun- autem eft: Cie dum, circa fecunda: er tercium, circa tertia. Plotinus quoq; similia edidit. Tria sunt (inquit) tempus eft, ac pptee excedentia & aterna : Bonum , Mens , & Anima ipfum omniuniversitatis. Hoc est apud nos: Pater, Verbum, or fa bonorum Spiritussanctus quem Philosophi animam mundi universoru: nuncupauerunt. Verum Timeus Locrensiis Trinis da, fecundus tatem ignoraffe uidetur , Deum folitariu quasi con & tertin, ciefitendo: Vnum (inquit) principium omnium est ingenitum: Nam fi genitum effet, abfq; initio non foret principium, sed illud ex quo prodiret. Filij uero & Spiritus nibil bic meminit. Hoc quidem princis pium non folu excelsus Deus, inuisibilis, & in corporeus, ucru à Christianis Pater censetur, solus sine causa existens, or absq; initio. Ex hoc aute proxime atq; immediate, F.lius iuxta focundam genito ris uirtutem generatur : quo medio existente ex codem Patre Spiritus prodit, ut ex sua causa in exhau fta, or infinibili. Ergo ex caufa eft Filius, or ex cau Saest Spiritussanctus. Quade re ad dicendoru declarationem , subobscura , nebulosiá; uoluminis amans ex causis prouenientiu, differentia, sub com-

hætabelle im tercipi cotino ca Rege omnium, omnia a: & iple can circum fecun

## TO HVG. ETTER. DE HAER. A

al sliednimi

· minho imiono:

geest, ledor

autem efficie amo agazi en

cimmo, mi

more parties · ining for

personal de Sa

war firm

gives an

dio bie diftinguenda est. Nam hæc quidem manent er profluunt, ut ex fole radius of lux: o odor ex musco & balsamo: hic uerò profluunt omnino & non manent, ut scintilla ex lapide cudendo: ac ex nubibus coruscatio. Alia uerò commanent o non Separantur ab eo in quo sunt, ut auditus, odoratus, gustus, tactus: uisus etia (ut Aristoteli placuit) quo rum nullum cum suo principio numerum admittit, nec aliqua per se insignitur personali differentia, à לוויסעום נויסעום fua caufa existens indiscretum. Igitur quod profluendo nequaquam sua causa commanet, incopulabi le illi est, ut scintille ac coruscationis exemplu demonstrat.Omnimmode quide progressiones, pror sus secernunt à causis causatina, et longius faciunt ea ab ipsis : profluentia uerò simul & commanentia, suas causas contingunt semper et archius eis adbærent: quia de proximo suum conspicantur principium. Et hic quidem profluentium modus est, qui minus alienus uidetur ese à Filio Sanctog; spiritu, Patre ob focunda quam habet uirtutem, quia mul tiplicame seipsum ex sua substătia, Filij quide personam per generationem, Spiritus uerò personam per procesionem, indemutabiliter or inalterabiliter producete. Nam neg; Pater demutatur in illas, neg; minora ur: merito: cu neg; Filius,neg; Spiritu [anctus

## GRAE, LAT. IMPVT. LIB. I.

ritusandus ex ipso per aliquam deriuetur decisionem: Qui omnium uifibilium atq; inuifibilium c. qualiter , o indiuise una causa , sicut unus Deus, existunt. Vnum sunt tres hæ personæ, non participatione unitatis. nam cum ante omnia fecula unum fine, no frunt unum: quia existens non fit quod iam existit. Si diuinum factum fuisset, aut cum tempore, dut pro temporis initium incepisset fieri, et aliquid prese habuiset: si neg incopit, neque prese aliquid habuit , manifestum quod semper fuit , eritqs semper-Vnde non est aliquid Deo prius : qui uere unum eft, ut dicitur non unitum, non finitum, nec ab uno diversum. Infinitus autem cum sit er ater mus et simplex, nibil potest et accedere, nec aliquid" deperire quod eius essentiæ sit, neque quod non est" fieri. Atque Pater quidem Filij absq; medio genitor est, equalis genitori potentis, ac equalem habentis equam uirtutem. Similiter enim Spiritum ex fe ut Pater emittit, pro ut Latini afferunt. Namq; aiunt quodli cet Pater, Filius, & Spiritussanctus unum sint, una unitas, una substantia, unum principium: Patertamen paterna auctoritate:id eft, fecundum quod efse praftat & gignit, Filij causa seu principiam dicitur, fancti uerò Spiritus, secundum quod esse præflat, & ipfum emittit, caufa uel principium nomi-

natur.

## 2 GRAE. LAT. IMPVT. LIB. I.

natur. In quo, à Filio minime Patrem arbitrantur differre: Atq; ita secundum illos ex Patre Filius, ex Patre autem & Filio prouenit Spiritusanctus. Inquiut enim, Si ab uno folo duoru processionem Spiritushaberet, duorum non effet æqualiter commune er indifferenter, sed precipue illius, ex quo pneniret: at uero Spiritus est alterutrius æqualiter, o indifferenter:non enim minus Filij o magis Pa tris est, quare non ab uno solo duorum processionembabet Spiritus. Ite inquiunt : Omne quod proment ex aliquo, per quocumq; progreditur, tot copulatur, totq; accipit communitates, ut in Logicis apparet Nam generalissimum genus sine principio efe dicitur, fine caufa, er omnium que sub eo sunt caufa, licet non solum existit atque principium. Quippe subalterna cause specierum etiam existunt, cum proximi tamen sola substantia causa sit, principium'que animati ucrò corporis non folum generalisimum, sed & subalternum, principium, causag; existit. Quam conditionem quæcung; similis existume ordinis, non refugiunt. Similiter autem er in naturalibus materia fine principio, et fine causa che intelligitur. Forma quoq; cum alterutra caufa fit, et principium rerum materiatarum. At uero per Filium Spiritusanctus de Patre proce

## HVG. ETTER. DE HAER. A 11

dit,ergo Spiritußanctus Filio copulatur, aliquid ab ipfo accipiens, dum per illum progreditur, atque prouenit. Hoc idem profecto que inter utrumq; fimilitudo est compellit fateri. Similis est enim Filio Spiritus, ficut quidem ex caufa eft suo immediato principio: cui ut immediate communicat, fic ab ip To abfq; medio prouenit, o per ipfum Patri coniungitur. Quicquid sane in progressu medium fortitur aliquid ad copulam et communitate sue, ut ita dicam, primitiuæ cause, per medium referri defiderat. Ideo per Filium communitatem Spiritus ad .. Patrem referri nullus debet ambigere. Qua de re manifestum, quod nullo modo uerbum Dei Patris externu fit ab huiuscemodi confortio. Manet quidem Spiritus in Patre, manet & in Filio: progreditur ex Patre, progreditur & ex Filio. Quod enim rorfus progreditur ab illo q manet, infeparabile no. omnino existit, semel nactum divisione, sed ab ipso est omnino discretu. Atqui exprassam personaliter communitate cum Filio Spiritus habet, penesq; illu ex ipfo profluens commanet. Nimirum fi folum ma neat non progrediens, suo personaliter à principio nequaquam distet, nec alia intelligatur persona:igi turmanet simul & progreditur Spiritus ex Filio. Quemadmodum utiq; omnimmoda discretio identitatens

## 4 HVG ETTER. DE HAER. A

titatem interimit, communitatem: ita omniimmo da commansio atque unio tollit personarum d scretionem. Ex quo liquidò apparere uidetur, quod ma nens in Filio Spiritus, ut proprius eius existens, ex ipso sicut ex Patre progrediatur co procedat.

CAP. II

ED hic Gracorum Theologi omnibus modis Dinterimere craffantur contradictione: quæ dicit: Spiritum ex folo Patre procedere. Atque in hac universi opinione consentiunt, cum in veritate negatio procedendi Spiritum ex Filio, fanctorum nul li Patrum perspicax extiterit. Quis igitur cognofcendi modus fit, quod non procedat ex Filio? Quomodo autem Theodoritus negationis buius inuentor or præco, promulgando que nusquam scripta sunt, idoneus appareat? Quomodo astruere quis hoc audeat, cum nullus fanctorum Patrum hoc afseruerit ? cum nulli reuelatum fuerit ? Veruntamen illi quos nouella ætas produxit, ut iustissimi rigoris seruantisimum, publicant in libris quod non procedat Spiritus ex Filio. Afferunt & ad huiusce positionis demonstrationem quamplures Elenchos, sed apparentes.

Theodoretus

CAP.

antalia

# GRAE: LAT. IMPVT. LIB. 1. 1

CAP. III.

AM Nicomediæ Præful, in hunc modu fyllogismum nectit, co complicat: Si ex Patre Filio procedit Spiritusanctus: quod autem ab aliquibus prouenit, illa habet principia ex quibus prouenit : duo itaque habet principia Spiritusandus. Nicolaus aute Episcopus Methone, in eande prope intelligentiam elenchum format huiusmos di:Si Spiritus ex Patre ac Filio procedit: erit utiq unum ex duobus, er duo principia unius: Vnus est enim Spirituffanctus, ut Pater unus, & F.lius unus: Pater autem & Filius non unus, fed duo, licet naturaunum fint: alius enim o alius, quamuis no aliud of alud: at omnium rerum rationes in Deo funt, primum or ab ipso in res universas distribuuntur. Quare omnis erit que in rebus perspicitur unitas ex dualitate. or dualitas principium unitatis: quod est inconueniens, or communi contrarium conceptioni : fecundum quam unum omnis & unitatem dualitati ac omni proponitur numero, quia unitas principium dualitatis est, o omnis numeri: o

alij quam plures tamquam exucris & subito familiaribus idem colliguut, minimė probabiliter.

· WEST

CAP.

CAP. IIII.

TON est enim ex ueris falsum syllogizare. Omne quippe quod ex ueris demonstratur nerum est: hic autem antecedens quidem ueru, sed a Tumptum atq; illatum falsitatis plenum est. Conclusio enim ex syllogistica non prouenit necessitate, cum no consequatur propositiones quod oftenditur per cas. Nam quod in affiamptione positu est: dico autem, quod ab aliquibus prouenit &c: curtatum er infinitu eft: potest quippe referri ad decem prædicamenta, ut sit quod dicitur. Quod ab aliqui bus substantijs, aut qualibus, seu quantis, similiter autem er de fingulis aliorum : potest autem rursus subintelligi, quod ab aliquibus principijs seu causis prouenit, ipsa habet causas ac principia ex qui Aristoteles bus prouenit. At uero infinita em huiusmodi Ari-Stoteles in analyticis ad finitureducit, dicendo fic: Ex quibus quidem demonstratio, coueniens est eademeffe. Quorum autem genus diuerfum.quemad. modum Arithmetica Geometrie, non eft Arithmeticam demonstrationem coaptare in his quæ magnitudinibus accidunt, nisi magnitudines numeri

sint. Nam eiusdem generis necesse extrema er media effe:ideo ex Geometrica non eft oftendere quoniam contrariorum una disciplina. Qu me manife-

ftum,

## GRAE. LAT. IMPVT. LIB. I. 19

Rum, inquit, quoniam non est demonstrare unum quoq; simpliciter, sed ex uniuscuiusq; principis. Dico autem principia in unoquoq; genere ea, que quoniam funt non conuenit demonstrare. Alexander uero super idem capitulum, dicit : non communiter amplius sumit, sed adijcit : si de numeris dicit numeros. Inquit cnim, Si de æqualibus numeris æquales auferantur. Generis enim adiectione, quod commune est, proprium facit. Quod si demagnitudinibus magnitudines. er in alijs similiter. Maxima enimpropositio est que dicit : In demonstrationibus, ex eodem genere necesse est omnes terminos ef fe. Non enim ex alio genere ad aliud est transire, que demonstrantur. Quoniam igitur de divinis est sermo personis, maxima que inducitur: dico aute: Quod ab aliquibus prouenit illa habet principia ex quibus prouenit: sensum nullum alium nisi habet constituit: quod ab aliquibus personis prouenit diuinis, illa habet principia ex quibus prouenit: quod manifeste falsum est. Non enim simpliciter aliqua duo funt Pater & Filius, ex quibus Spirituf Janclus prouenit. Nam neg; due res proprie funt, sed una: neque due substantie, sed una : neque duo principia, sed unum: neque duo dij, uel Domini, seu fancti, fed unus Deus, unus dominus, unus Sanctus.

## 18 HVG. ETTER. DE HAER. A'

Vnde patet quod secundum quid duo dicuntur, Pater & Filius: ueluti duæ personæ, due Hypostases: igitur cum hæ duæ personæ no sint duo principia, neg; duo simpliciter, manifestum quicquid ab istis prouenit, ex duobus minime prodire principijs, po fito et concesso Spiritumfanctum ex uirog; procedere. Atq; ideo impossibile est colligi duo principia esse Patrem cum Filio. Hoc item argumentu exemplorum inductio utique arguat falsitatis, si hocin negotio ad disipandam inuolucrorum caliginem, ad enucleandam ueritatem, ad internitionem Paralogismorum, ad legentium remedium, refocillationemá; (tamquam multicoloribus pictores uaricibus ad decorandas uenustandas q; picturas ) similibus uti liceat. Et quidem necessitudine quadam si milibus utendum effe uidetur, tum ut uelamina multiplici uarietate scindantur, fructusq; publica honestatis appareat: tum ne sermo ubertatis florentis campi amantisimus, impatiensq; identitatis, pigrescat. Ecce eadem substantia, semen, fructus, & esca dici potest: semen, respectu serendæ telluris: fru etus, respectu præteritæ meßis: Esca uero ut incor-

Nota here poris permutanda substantiam. Sed no arbitror re mempla & ca poris permutanda substantiam. Sed no arbitror re me Sabellium de colligi posse: Si esca ex semine ac fructu proueni at 2 quod ex duobus ideo principis progrediatur.

Quippe

Quippe non sunt duo semen er fructus, nisi ratione. Quamadmodum afcensio e descensio: uia scilicet Thebis Athenas, & Athenis Thebas. Vnum eft enim inhis uiæ fpacium: deor fum fur fum, of fur sum deorsum, at uerò diuersa ratio, equidem hinc incipienti ascensio, hinc uerò descensio est: sic qui dem Pater et Filius unum ambo principiu existunt Spiritussancti. Neg; ideo colligitur Patrem esse Filium, uel Filium Patrem, seu ambos duo principia. Quia neq; quoniam unum spacium est longitudinis ab Athenis Thebas, er à Thebis Athenas, ideo af censio descensio est, uel e conucrso : uel utrumq;, de scensio scilicet & descensio, due une sunt, uel duo itinera: fed una uia, itemq; unum, Sed forfitan ut di-Etum est, non est huic negotio præstandum à similibus præsidium. Namq; Theologus Gregorius in ser Gregorius mone de Spiritu, hoc prohibere uidetur: ait enim. Theologus Non est alicui eorum quæ deorsum sunt, naturam diuină comparare. Nam & si parua similitudo inueniatur, fugit quod amplius est:me deor sum omittens, cum paradigmate, uenam aliquam & fontem Ofluuium intellexi. Nam et alij ne huic forte Pater,isti autem Filius, alij uerò Spiritus similiter habet.Hæc enimneq; tempore distant, neque ab inuicem diffecantur continuitate, et uidentur quodam modo

modo tribus proprietatibus secari. Sed formidaui primum quidem fluxum aliquem Deitatis suscipere stationem non habentem. Secundo autem ne unum numero per similitudinem hanc introduceretur. Vena enim, fons, & fluuius unum numero differenter transfigurata. Rursus solem consideraui, radium, or lucem : fed or hic formido: primu qui dem, ne compositio aliqua subintelligatur illius, quæ compositionem non habet naturæ, ueluti folis & eorum que in sole . Secundum autem ne Patrem quidem substantiam , alia uerò uirtutes Dei faciamus inhærentes , non subsistentes. Neg; enim radius, neq; fplendor, alius Sol : sed solis quædam emanationes of substantiales qualitates, et simul efse mon esse Deo tribuamus quantum exsimilitu dine. In Trinitate igitur si similitudo seruetur, solus nuncupabitur Pater substantia, Filius autem er Spiritus qualitates, uel Patris proprietates. Et hac quidem fic. At ille qui dualitatem Patrem dicit & Filium, eo quod ex ambobus proueniat Spiritus, et principium emissionis abnegat à Filio, folum Patre principium Spiritus dici arbitratur. Vnum fi Filius mittat Spiritum cum non fit principium emittendi, est inconueniens. Magis autem si in altero alter rius principium intelligatur, & non in unoquoq; proprie

propria cuiusq; emisio. Quod si pariter in Patre Filio huiusmodi principium attendatur, rursus fequi dicit incoueniens, dualitates, scilicet, antecedere unitatem, eiuseffe principium.

#### CAP. V.

IDETVR quidemisse uir non attendere quod in Trinitate magnopere considerandum efi: boc, scilicet, quod unitas naturæ tantu attribuitur, dualitas uero personis duabus quibustibet. Quare no cft uerum fi Spiritus procedit ex Filio er Patre, quod unitas procedat ex dualitate. Na tura enim que unitas intellegitur, nullo afferitur modo en aliquo procedere : fed neg; Spiritus acce- Spiritus perptus personaliter censetur unitas aliquando nisi a- fonam no elle busiue fortassis accipiatur. Item cum dicit rationes rerum in Deo effe, Deus nomen, ibi non personam Patris, uel Filig, fed fubstantiam or naturam, or ut simpliciter dicatur, Trinitatem significat. Dualitas wero nomen personas requirit tantu. Sed enim prin 6 pium hot nomen, cum dicitur Pater et Filius funt Principalitz. unum principium Spirituffancti, non unicam pro- tem effe comprietatem significat, sed commune Patri et Filio, ut mine Patri et simplicem, non ut geminas : quod ex his que circa personas Patris ac Filij considerantur, uerum esse apparet.

tem proprieta

apparet. Nam cum Pater sit, er dicatur ingenitum principiu, Filius uerò genitum: ingenita quoq; cau fa Pater, ut genita Filius: Nullatenus tame due cau sæ,uel duo principia reputantur ab aliquibus, sed unum. Si ergo ingenitum & genitu unum uere principium existunt, non sunt ipsi Spiritus differentia principia. Igitur ex his que dicta sunt manifestum effe potest, quod neque Pater ex eo quod Pater, unu proprie dicitur uel unitas, neq; Filius, neq; Spirituffanctus: fed unus, unus, unus, non tria, neque duo. Quareneg; Filius & Pater dualitas proprie dicitun: si quidem non sunt duo, ut oftensum est. Nonenim fi fecundum quid Pater & Filius duo dicum tur, ideo simpliciter duo sunt. Sed neg; ex dualitate unitas est, cum dualitas ad personas utcumq; referri posit, unitas uerò sicut monstratum est ad naturam pertineat.

#### CAP. VI.

Simile ERENDVM est ne de diuino disputantes, igni comparcmur niuiq;: quorum alterum (ut Philosophus perhibet) urit nesciens quare: alterum uerò infrigidat, causam non animaduertens. Non est dubium perfectam solum Deumhabere scientiam, eiq; competere soli quod dicti est.

Non oportere imperari sapientem, sed imperare, ut prima sciente ac nouisima: cuius scientia no mo do omnium cognitiua, sed bonorum effectius est universorum: hominum autem quorundam superficietenus cognitiua, perfectiua uerò nulloru: Quia contemplationis, non actionis est: que antequam rei summam contingat, tabescit: antequam explicet, deficit: er ante aborfum patitur quam pariat. Conducibilisima tamen Dei agnitio pabula doctri næ, atq; studij affatim hominibus largi ur, dum non acceptando personas saciat distributionem pro dignitate suscipientium. Extenditur profecto Dei bo nitas o uirtus ad omne quod ipsam suscipere potest:extenditur inquam per Filium, quem solus Patergenerat.Ideoq; folius Patris eft, & dicitur : per Spiritum quoq; qui non folius Patris est, nec à Patre solo emittitur : quod oftendere nititur omnino. Nulla enim res incorporea, quæ ab aliquo non habente principium per medium uenit, expers est medij, uel mediorum habitudinis si plura medio uno sint. Nam omne quod sic progreditur, medijs ex sin gulis aliquid contrabit : & cum non habente initium : existit principium ex se prodeuntis : quod ex Logicis Methodis manifestum est. At uerò in sancta Trinitate, inter Patrem et Spiritum, medius existit Fulius

Filius. Quare idem Filius cum Patre principiu Spiritusancti existit. Semper enim eunde ordinem habet tres divinæ personæ, cum nullam habitudinem habent ad alia omnia, & impermixtæ sint. Cum igitur omnis divisioà beata Trinitate absit , inqua nulla decessio, nulla inæqualitas, nulla imparitas, necesse quod per unicum medium, Filium scilicet, Patri Spiritus copuletur-Aliter enim non fit secundum personalem progressum, trium personarum continuitas. Vbi autem abest continuitas, diuisio intercedit : que si detur in Trinitate, Spiritus fcilicet quod persona est, à Filio prorsus separetur. Si enim Spiritus foli uniatur Patri, alienus à Filio existat, nec aliquo modo ad eius pertineat proprieta tem; ueluti ad Aedem non attinet qui habitat in ea. Sed necessarium est continuitatis catenam ad Spiritum ufq; progredi.Nam fi Spiritus Filij eft, & Fi lius ipsum non emittat, inefficax secundum hoc Fir lius, er Patri di Bimiliter eundem Spiritum emitten ti uideatur. Quinetiam & Spiritus imbecillis, si cu sit Filij er in Filio, ex ipso progredi no naleat. Prouenit ergo Spiritus ex Filio, neq; fecundum procef. sionem ab ipso, magis quam à Patre secedit, qui per utramq; existit. Nam ambo sunt existendi causa ei absq; defectu perseueranti, er fine diminutione. Sufficit

Sufficit Patri & Filio Spiritus Patris , qui eft Fili proprius, & omnia implet : nam si Phebea lux foli e eius radio sufficit, multo amplius Patri Filiode Spiritus. Propterea no quærit permutationem ifte Spiritus, cum optime fe habet:neg, transuchi, cum omnia penes se inueniat:neq; augmentum flagitat, cum sit perfectio suprema, o omnia in ipso perfe-Aa. Nihil quippe habet adiectum, fed aternaliter possidet omnia, ut Spiritus Patris & Filij emanans pariter ab utrog: Que autem ab ipfo effluut, operationes uel gratiæ ipsius nuncupantur : quorum calore uinificamur, o maturescimus peracerbi. Viuificati uerò & maturati, dulcescimus. Viuificat Deus Pater ut Apostolus dicit. Denuncio tibi in- Paules confectu Dei uiuificantis omnia. Vitam dat et Filius. Oues enim, inquit, mea uocem meam audiunt, ego uitam aternam do eis. Viuificat autem er Spiritus, sicut scriptum est: Spiritus uiuificat, caro autem nihil prodest. Quem Filij esse dictus Apostolustestatur: Et pax CHRISTI que exsuperat omnem sensum , custodiat corda uestra. Pacem CHRISTI supra omnem sensum no aliud esse pu tandum est,nisi Spiritum ipsius; quem qui obtinuerit, universo bono omniq; copia oblectamentorum replebitur-Itaq; habet Filius Spiritum Patris, ficut

er omnia quæ genitoris prop ia sunt, manens Filius. At uero proprium est illius qui genuit, Spiritum emittere. Quare Verbu Dei, qui natura Filius est non positione, similiter generantis Spiritum emittit. Sin autem ita non est, nequaquam prorsus proprium habet illius qui genuit. Verum non arbitretur qu fpiam in hoc compræh ndi generare Filij ef fe proprium, eo quod Filium dixer m Patris omnino proprium habere, quia indiuiduum omne, licet speciei proprium suscipiat, non tamen aliquando erit species. Qui autem hoc dicunt, non honoratur Filium ficut honorant Patrem, condicentes Filium Patrem effe, si omnia que habet Pater et Filius habet. Patet enim quod Spiritum Filius in fe, ficut & Pater habet: qu'a non prius ipsum Pater genuit, et tunc Spiritu ei dedit : quamquam dator quilibet alius, existenti dudum alicui tribuat: Sed sicut dedit uitam, genuisse ipsum uiuentem eft: sic dedit ei Spiritum, est genuisse ipsum Spiritum habente. Quod fitta non eft, prig genitus eft Filius, et tempore poft Spiritum accepit. Igitur ficut dicitur uita er uiuens, iudex & ueritas : sic Spiritus dator & emisfor. Si enim uoluntatem Patris quoniam Filij effe constat, à se ipse Filius quia abnegat cum dicit: No quero uoluntatem meam, sed uoluntatem illius qui mifit

misit me: de Spiritu uerò nihil tale inueniatur pronunciare: Nufquam enim scriptum reperitur quod ipfe dixerit: Spiritus Patris non est meus, neque ex me procedit: Manifestum plane quod pariter eius ut patris Spiritus sit . Non esse dubium ergo debet quin Spiritus sit Filij, & ex ipso : neg; ideo colligi duo eius esse principia uel duas causas: quod no rede Nicomedia Metropolita syllogizat. Inquitenim. Si Pater causa est Spiritui emisionis, causa au tem est et Filius, eo quod ab ipso procedat quæmad modum & à Patre, due rursus cause sunt, sicut & duo principia. Huius paralogismi falsam esse conclusionem, & binc forsitan manifestum erit. Omni ex elementis conditærei, aliqua causa est: Pater ut sit, cuius eiusdem Filius, eo quod p ipsum facta sint omnia, negari causa non potest. Igitur due cause atq; duo principia omnis huiusmodi conditionis existum: Quod ut non proueniat, superius monstra. tum eft, ubi enunciabatur Patrem Filiumq; fecundum quid duo dici, or non simpliciter: propterea unus operator Pater et Filius existit. Audimus enim Saluatorem per Ioannem dicentem. Pater meus ufque modo operatur, er ego operor : non duo oper ratores sed unus, ut unus Deus & unus creator. Omnia per Filium facta sunt, absque Patre? absit. Scriptum

Scriptum est enim, quonia in principio fecit Deus coelum & terram. Etrurfum: Quoniam ipfe dixit o facta funt, mandauit o creata funt: præceptum posuit o non præteribit : quod maximum est potestatis. Quemadmodu enim cuilibet dicere promptum, er præcipere facile eft , sic Deo facere que non erant, et facta conservare: magis autem er mul to amplius expeditum erat. Huius operatoris est ma re, er ipfe fecit illud. De Filio quoque idem scribitur: In initio tu Domine terram fundafti, & opera manuum tuarum sunt cœli. Non dixit per te facti funt coli, o fundata est terra: fed tu fecisti terram, opus tuum eft cœlum. Ecce manifestu est quod Pater condit & Filius, non duo conditores, no duo principia, non due, sed una causa consistunt. Cum igitur creaturarum non fint duo principia Pater et Filius, neque due cause, multo minus Sanctifpiritus Solaratione ab eis differentis, or aqualiter utriusq; existentis, due cause seu principia duo censebuntur. Attendendum uerò est, quod causa et principir um, genitu, er procedens, et similia, no sint natura seu substantiæ, sed personarum pie ac diligentes explorationes, & sacerrima quadam notamina. Quod ex animalium prima conditione patet melius: Etenim prima animantium facta funt & creata,man-

ta, mandato, non generatione. Eanon ex similibus prodière, cum nulla prius existerent. Ideoq; ingenita quidem illa tamen, sicut que ab eis decifa funt, genita folu merita nuncupari possunt. Qua de causa ingenitum genitumq; naturæ non sunt animalis germina, cum omnibus similiter non adfint, ut sub. statialia nascentibus animalibus: & cum nunquam circa idem animal utrumq; repertum fiunt, genitu scilicet, & ingenitum, Igitur cum omnis similis & disimiliter creature una causa o unum principium, Pater, Filius, er Spirituffanctus existant, multo magis iuxta suum ordinem proprium, Pater & Filius ut sine medio existentes , proprij & unici eorunde Spiritus una caufa, siue unum principium, absq; dubitatione consistunt. Porrò solus Pater Filis causa est : qui si à Patre in emittendo Spiritum abfiftat, in habendo cundem Spiritum non fit ei compar per indifferentem habitudinem. At uero æqualiter atq; indifferenter ab utroq; Spiritus habetur, igitur æqualiter atque indifferenter ab utrog; idem Spiritus emittitur. Alioquin no tam similiter sit Pater secundum imaginem, quantum aliter habens si aliter alienus ab eo est, scilicet Spiritus emissionem, quod est inconueniens. Similia enim per similitudinem co pulantur, non per disimilitudinem. Nam ut disimi

Cubstantialis

litudo segregat omnia o distare facit, ita similitu-Similitudo do tam substantialis quam non substantialis coniun git & copulat. Quadere Spiritus Filio coniungitur:quia simile ei est, ut imago eius:quæ imago comunitatem, copulam, of similitudinem indicat, Caterum, ex consonantia quam habet ad Filium Spiritus, er ex similitudine, fortitus est bocidem no-

Similttudine & non putes

similitudine men quod Paracletus nuncupatur-Rogabo, inquit, Patremer alium Paracletum dabit uobis. Nam Pater non dicitur Paracletus sed Spiritus & Filius: quibus saltem hoc nomen nec equiuoce commune effe uidetur. Quam communitatem non ignorans

ologus.

Coannes The Theologus Ioannes in prima Epistola scripsit: Si quis peccauerit, Paracletum habemus apud Patre IESVM CHRISTVM. Sedenim eodem modo Spiritum habemus Paracletum, pro nobis Patrem interpellantem, ficut facit Filius, licet hæc huma no more ac dispensatius dicta uiderentur . Nihilenim appositum habent, uel adiectum, cu in eo quod Deus sunt, rationes omnium rerum æternaliter har beant. Ergo similis est Filio Spiritus, & Patri Filius : at non sicut quibusdam Hæreticis uisum est. Quidam enim, peruersi dogmatis arbitrabatur similes effe Patrem & Filium fecundu feciem difi miles uerò secundu substantiam: propterea compo fitum

situm ex oppositis, simili, scilicet & disimili, Filite Dei constituerunt Quibus no olum iniquitatis co-babitat clades, ucrum detestabil a inconvenientia eos consequuntur. Nam si ex simili atque disimili componeretur, non esset simplex, neq; totus lume, totus ueritas, & totus natura Deus: & aliquid intelligeretur ipso prius & antiquius. Quippe simplicium conventus composita perficiunt, que ipsis constitutis priora sunt, antiquioras; natura: Filius verò ex substantia Patris est, ex simplici simplex, ex simili similiter, & ex equali equaliter. uerum in Patre Filius est, & nibil in Patre ipso prius, neq, absq. ipso. Quare ipsa spiritus emissio non absq. Fi lio est.

#### CAP. VII.

SED Niceta Bizantius Philosophus per incom uenientium inductionem probare decertat, q. non procedet Spiritus ex Filio & aliquid esse in Pa tre & ex Patre sine Filio Ratum enim tenet Spiriritum ex Patre procedere , nullo modo uerbo communicante. Si ut quidam (inquit satentur, Spiritus ex Patre & Filio procedit, cum manisestum uerissime sit nobis ex Theologicis informat onibus, quo mam Spiritus ex Patre procedens, per Filium da-

tur, & m Filio quiescit, simul autem & Patri copulatur: procedit autem secundum illos & ex Filio necesse utiq; est dari Filium, Filis in manifestatione ac distributione Spiritus ex ipso. Sin autem ita est, crit Filis Filius, & ideo nepos pronuntiabitur. Etrursus scilicet illorum nugas de nepote erit apparens pronepos, & ille rursus alterius egebit: & hoc in infinitum. Non igitur secundum illorum uanitatem Spiritus procedit ex Filio, sicut ex Patre. Ex quo liquido apparet quod ex Patre, ac solo, Spiritus est, sicut per universum Ecclesia orbem, longe usq; in hodiernum recte docet. Sed & hoc quia non recte dicitur, de facili uideri potest.

### CAP. VIII.

PRIMV M quidem, quia insyllogizatu este etenim propositio que dicit: Quod emitit Spiritum, Filium habet: Maior, uniuersaliter deberet este se, ea particularis accipitur. Nam illatæ conclusionis causa propositio, que recte debet syllogis mum talem persicere, hæc est: Omne quod emitit Spiritum, Filium habet: que indemonstrabilis este impossibiliter: quia neq; maxima est, neq; fidem ab aliqua maxima suscipere. Emissio Spiritus non facit Patrem esse neq; Filium: quoniam non est nascibilitas

cibilitas Spiritus progressio ex Patre,qua sola Fili us à Patre differt. Nam in emissione Spiritus atq; omnibus alijs uidetur Pater Filio communicare, fi mulq; cum eo de sua substantia Spiritum emittere. Substantia uerò ipsa neg; emittit, neg; generat, neg; generatur. Qua enim secundum naturam sub Effentia Dei stantie adsunt diuine, omnem personam consequu non este Patur.Itaq; si substantia generatiua esset, & Filius teem uel Filius uel spiritum & Spiritus utiq; generarent: quorum nihil uerita fanctum quia ti propinquat. Ex quo manisestum quod Pater no nec generat, in eo quod substantia sed in eo quod Pater, es fer tur, necemit cudum huius habitudinem ex sua substantia Filiumgenerat. Si non ex substantia sua generaret, secundum naturam minime Pater nuncuparetur, ac tumin generando ex substantia nullam facit dista tiam. Non enim corpus & substantia illa, sed ceu lux non assumit extrinsecus splendore, ex sua substantia ipsum effundens: ita neg; Pater habet Fi lium extrinsecus, sed ex sua ipsum substantia gignit, indiussus perseuerans : atque propterea uere Pater est, ex quo paternitas omnis nominatur. Ergo non sine substantia credendæ sunt persone, nec cogitande quo modo unico charactere, absq; substantia qualibet personaru intelligatur, cum per insignit uas proprietates singulare perso

naru caracter circa unam substantiam & eandem attendatur, hic minime apta nata facere substatia est .atqui emisio Spiritus no est insignitiua propri etas nec unicus caracter. Quod unum esse manife ftum ex hoc eft quod Spiritum emittere non eft u-

Pater, fed in fa & principi am, Spiritum

nica personæ Patris figura, cum non in eo quod Non in eo op Pater Spiritum emittat, sed in eo, quod causa siue eo quod cauf principium. Quod uideri potest iuxta hunc modum: Si Spiritus non ut genitum ex Patre progreemittit. ditur, Pater non emittit Spiritum ut genitor: nam si in eo qui gentor Spiritum Pater emitteret, Spi ritus ex Patre ut genitum prodiret, at uero non est Spiritus ex Patre ut genitum: non enim duos Filios, sed unum solum Pater habere creditur: Ma nifestum ergo quod non ut genitor Spiritum Pater emittit. Amplius, Pater cum Spiritus emissor sit, aut in co quo differt à Filio ipsumemittit, aut fecundum id quod non differt: At in eo quo differt no emittit: nam in co quod Pater non emittit Spi rium,in quo solo à Filio differt. Ecce similiter lo Chrysofto- annis Euangelium, Chrysoftomus etiam confirma re uidetur quod diclu eft, ubi faluator dicit, Pater meus non iudicat quenquam, sed omne iudicium dedit Filio,ut omnis honorificent Filium, ficut ho norificant Patre: ergo, inquit, Patrem ipsum dice

mils

#### GRAE, LAT. INPVT. LIB. 1 24

mus?absit, propterea enim dixit Filium, ut manen tem Filium honoremus ficut Patrem, sed qui Patrem illum dicit, nequaquam Filium ut Patre honorauit, sed totum confudit: er post pauca. Que cunq; oft Pater, hoc est Filius genitus & manens ineße Filij :fecundum huius Sancti uiri intelligen tiam dico. Pater est emittens Spiritum, ergo & Fi lius: quod quicung; à Filio remouet, non eum sicut Patrem honorat. Ex quo aperte datur intelligi, quod non meo quo differt Pater à Filio emittit Pater Spiritum, sed in eo quo communicat . Veru cosiderandu in hoc loco est, quod licet Pater a Fi lio differat, et à Spiritu et e couerfo, paucas tame admodum inter se babent differentias, eo quod su perlatio communicatis secundum naturam plura ma existit. Propterea ut extimo non potest colligi Patrem & Filium & Spiritumfanctum tres Deos eße, quia qui circa naturam considerantur, quam plurima intelliguntur, paucisima uero que circa Circa natura proprietates, atq; in rebus creatis, maxime in ani malibus, contrarium uidere est. Nam animalia mo tu, appetitu, actibus, uolutatibus, tempore, loco & alijs pluribus differunt. Ex quo huiusmodi argumentatio non reprobatur. Socrates est homo, Pe trus est home. Et Ioannes : sed neg; Ioannes est, Pe

& circa proprietates.

Paternitas proprietas est non natuua ita & filiatio & processio.

trus,neq; Petrus est Socrates, tres igitur homines sunt. In divinis autem personis tres proprietates immobiles sunt paternitas, filiatio, processio secu du quas solas tres personæ, Pater scilicet er Filius & Spiritussanctus insignuntur. Que non modo in his, modo in alijs, nec in pluribus, aliquando in paucioribus, sed in eisdem semper personis inspici umtur. Hæ personæ neg; argumentum suscipiunt ut sint quattuor, neq; diminutionem ut in dualitatem redigantur, cum unus Deus pariter existant absq; permutatione. Si enim una specie plures ho mines unum, multo conuenientius tres personæ u nus Deus pura fide ac religione immaculata pronunciatur: de quibus non est quærendum quomodo sint tres cum prorsus & omnino sint insepara biles, languidi enim circa fidem homines leduntur in buiusmodi ut dicit Apostolus. Quoniam ani mæ ægritudo, maligne ac ociose quærere de Deo. Credere enim oportet accedentem ad Deu,ea que à Sanctis enunciata sunt, & manifestata: T no ra tionbus inuestigare quia non sunt. Ecce ut credere ab omnibus fidelibus quod unicu habeat Deus Pa ter Filiu, ita omnis Latinoru finceritas deuotioq; credit, quod Patris & Filij æternaliter, inseparabi liter of similiter Spiritußactus fit proprius, er ex utro

utroq: procedat ,ast ex aduerso Nicomedia Antistes melamăs ad imposibile quasi ducit oratione, Inquit enim. Si Pater emitit Spiritum, emitit autem & Filius qui ex Patre genitus est: proprium est Patris hoc, quasi ex causa collatum proprium utiq: & Filij continget: Filium hine pro uno duo habere propria, ad inuicem contraria: passionem actionem scilicet, generari ex emittere. Nam etsi Pater dicitur gignere Filiū, et mittere Spiriū, non tamen est propietatu hac diversitas: disfere tia enim magis aliquo modi habedi ea que ex ipso.

#### CAP. IX

IGNORANTI A certe Elenchi, hoc est, cui non ex his quæ data sunt ex syllegistica necessi tate, ha som ex his quæ data sunt ex syllegistica necessi tate, ha som ex est et est experience i dest, Argumentatio costiciatur. Nam Spiritum emittere non proprium solius Patris, qui ex pluribus ratiotinationibus directis er imposibilibus demonstrari potest. Et utiq; si detur proprium ese Filij, no tamen pro uno Filium duo propria habere ad inuicem contraria, passionemet actionem sequitur. Nequaqua enim Dei Filius du generatur uel nascitur, patitur al quid: cui pati sit in passione adigi, quod in tempore omnino ese habet. Deus autem in passione non adigitur,

3 neq.

neg; de Patre in tépore nascitur, seu gignitur . Nã ante omnia secula temporaq; Filium Pater gemuit: denig; si creatis in rebus, no omnis actio passi one infert:ueluti actiones que absolute cesentur: ut legere sicut quidam dicunt accurrere, spirare, et huiusmodi:multo minus in Deo ex actione qua libet pasio emergit. Diuinum quippe, cum simpli citer bonum sit, alterari non potest. Et aute quod alterarinon potest, si quid aliud adicelum intelligatur, appositi conuentu interimitur. Impasibile est, quod Diuinum est. Vnum minime patitur Dei Pilius meo, quod de Patre nascere : præterea ia oftensum diversas esse proprietates, generare ac Spiritum emittere. Nam boc quidem est persone infignitiuum, hoc uero minime : Quod fi Patre simplici o individuo existente, similiter habet se ei,quod generare illud,quod emittere dicitur :similiter se habebit hoc, quod dicitur præscire ei, quod est facere:ut neg; circa hoc Divinum intelli gatur compositum. Sin autemita est, erit faciens, qui prescit mala, sed non sicut prescit Diuinum: ita omnino er facit. Non igitur idem est generare ei,qui censetur emittere: sicut non idem est generare & communicare. Solus enim Pater generat, fed non solus creat, nec tamen privationem hoc in Dro

Non ideo De um effenon simplice, quia multas habet proprietates.

Deo simplicitatis conducunt. Amplius. Si idem est generare, or emittere, emittens erit generans ,rer mißum erit genitum. Atqui nibil eft inter Patrem Filium . Immo femper Pater , femper Filius Spiritum emittit:nequaquam in emittendo diffusum, nequaquam in aera diffolutum, nec indigentia compulsum aliqua. Virtus enim sanctificatiua est per se subsistens, nec uirtutis, nec uitij, nec uicißitudinis,nec alterationis susceptibilis: qui dum à Patre & Filio mittitur & procedit, mißus & procedens non ex loco ad locum facit transitum: Quomodo repleuit orbem terrarum, cœlum, terram, o mare, et que in eis sunt rationalia: undiq; in eis Spiritus persistit, et, ea continet: Domini sci licet Filij existes, et ab eode ut à Patre missus, et emißus : quod ineuitabili ut astimo necessitudine, que supponitur, sistit argumentatio.

#### CAP. X.

MNE quodà Filio mittitur seu donatur, sinon est ex substantia mittentis, seu donatur, sinon est ex substantia mittentis, seu donatur, tis se ucrbi, aut opus eius est, aut possessio, aut sactura, aut aliud quippiam ab illo separabile: Nam Filius aut nullo modo mittit Spiritum, aut sorinse cus mittit, aut deintus ex sua substantia. Neganti

mittere Saluator contradicit euidenter: Enuntia re uerò, ab exterioribus mittere, qui potest aliquis cum Filij profunda Spiritus perscrutetur? Magis autem cam omne qui forinsecus ipse mittit uel per ducit, codem posterius, sit & secundum primam originem ex nihilo:utpote militia cœlestis exerci tus,coelum, stelle, atq; mudus, cum sua primordiali materia. Si ergo extrinsecus mittit Filius Spiritum, aut est quippiam eorum que dicta sunt, aut aliud aliquid ab illo separabile. Relinquitur ergo quod deintus ex sua substantia mittat Spiritum Fi lius: Quod si deintus mittit, or non ex sua substătia, sedem participationem aduenientem scilicet, er adiectum habet ipsum, cum odor aliaq; plura Substantijs ex quibus prodeunt infint, secundum participationem. Verum nequaquam Filius, secun du quod ex Deo est, mittitur à Spiritu. Eade quip Caussa et cau pères alij potest ese causa, o alij causatiuum: eidem uero nihil potest causa & causatium ese: Pater quidem Filij & Spiritus causa existit, at Fi lius nequaquam Spirius caussa negari debet:quod eius sit substantialiter, eundemá; mbil adueniens, nibil adiectum, nibil secundum participationem habens mittat secundum naturam. Simpliciter na que sut habet ip sum Pater o mittit sita o Filius: Quam-

fatiuum

Quamobrem ex alterutrius substantia existens, ab utrog pariter mittitur & peruenit: cum nihil aliud sit Spiritum ex aliquo existentiam habere, quam, ex ipfo ex quo ese habet, procedere. Am plius: Si persona Sanctispiritus, à Filio inseparabiliter mittitur & donatur, ex eodem Filio infepa rabiter Spiritum effe oportet : Nam si non est ex Filio inseparabiliter, uerò alio modo, cum ab ipso mittatur et donetur, separabiliter est ab co. At qui fine decisione atq; inseparabiliter mittitur & do natur, alter ab altero: Quare aliquo modo est alterexaltero. Amplius: Si quædam separabiliter mißa, ex causis ex quibus mittuntur perfluunt, multo amplius qui inseparabiliter ab aliquo mitti tur, ex mittente ese iudicandum est. Quomodo au tem utrog; modo, ex causa deductio fit manifestum: Nam truncus à radice: à cerebro detes: cornua er unques à carne, er à substantia cordis uenæ separabiliter perducuntur. Radius uerò à sole: ac felendor ab igne mittutur inseparabiliter: quæ omnia ex se mittentibus proueniunt. Qua dere Spirituffanctus, qui à Filio mittitur inseparabiliter & donatur, ex ipso profluit & habet existen tiam. Sed Methone præsul his non consentit, hoc modo dum Syllogifmum connectit Si unus est Spi ritus

ritus & perfectus, quia Deus, unus autem Deus, et perfectus quoniam bonus: Nam quod perfectum no est, ex una utiq; sit & perfecta principali causa, qua est Pater, unumquidque. Si autem non ex uno, & hoc solo, sed & ex Filio: non idem ergo unum. Quomodo enim est, quod no ex uno neq; principali, cau sa una: duo enim sunt Pater atq; Filius, & neuter corum perfectus: in quantum sui adinuicem egent ad productionem: No est igitur ipse Spiritus perfectus. Quomodo enim, cum sit ex imperfectis: nibil ex imperfectis perfectum: quin & Diarchia Monarchiam ab una exterminat Deitate.

#### CAP. XI

Cuerò iuxta rationem hanc, neque Pater perfectus est, cum non sit ex uno: ex nullo enim Pater est. Similiter enim cœlum astraq; mini me perfecta simt: Non enim ab una sunt sola persona sortita ese, cum tres æqualiter persona; ipsis sundamentum esentiæ præsiterint: licet à quibusdam principalis Pater causa censeatur: Filius nerò conditiua, Spiritus uerò Sanctus consumma tiua. Quam utiq; habent rationem, si Spiritus non ex Patre solo, sed ex Filio, non idem ergo unum.

Quærendum est quomodo dicatur unum? Nam unum multipliciter dicitur apud Diuinam ferip. turam, similiter o apud Philosophos: ueluti ger nere, fecie, numero: Sed quod genere unu eft, fe Vnum multi. cie, uero plura confiftit:specie autem unum, numero plura sunt: Nam una species de pluribus nu mero prædicatur. Vnum quoq; numero multipliciter uidetur, aut enim ut continuum, ut unum dixerim corpus totius continuitate. Quod quidem plura est in partibus: unum toto, aut quod natura dividinon potest:ut punctum, or unitas: aut que rationem habent eandem nominibus differentia, ut tunica o uestis: punctum uerò o unitas, qua quam dividi non posint, alteruter tamen principium nominatur of finis, prius dicitur or posterius. Et quidem in Diuma scriptura unum de mul titudine accipi consueuit, o unum de eo quod na tura unum est. atq; numero: Et de multitudine qui dem cum dicitur: Erat universa terra labij unius, o linguæ unius: cui simile in Actibus Lucas protulit: Multitudinis credentium erat cor unum, & anima una: de uno numero similiter cum dicit: Vnus est magister uester CHRITVS: unum au temrurfus habet Diuina scriptura: quod substantia est unum er natura, proprietatibus, ucro mi-

nime:

Vuum simplicitate solitudine singutaritate.

Quid perso-

nime: sicut tres Diuinæ personæ, quæ proprie pro prietates tres nuncupantur: sed neg; natura, neg; substantia tres sunt. Vnuum quippe simplex indiuisibile ac unicum quod Diuinum est . Sancticnim asserunt, ad intellectu solo ex proprietatibus differentiam personarii confitemur. Non enim ut res numerabiles, tres prosonas credimus; ut unum unum, or unum: fed felam differentiam proprietatum: neg; tres diuerfæres ese ereduntur:etsi a-Etu personæ tres existant secundum tres proprie tates, que rerum non introducunt sectionem aut diuisionem, sed proprium à communi distingunt: Nampersona quod singulare est, er per semanife stat concursumq; insignitiuarum proprietatum, secundu rationemex proprietatibus cofiderata, ut individuum à communi secernit, & indicat. Qua de causa, personæ à maioribus talis asigna. tur descriptio: aiunt ergo personam ese substantiam, è proprietatibus ab eisdem naturæ rebus nu mero differentem: cuius descriptionis integer con sumatusq; hoc effe sensus uidetur:Persona est substantia rationalis que per suas proprietates singu laris potest intelligi:ut Pater per generationem : Filius per natiuitatem: Sanctus uerò Spiritus per procesionem: per horum similia, que singulis per Conis

Sonis connecti posunt singulariter: substantia uero earum er natura simplex est er uniformis. Vnum funt natura, co eifdem substantia, tres perfo næ utputa simplices. Composita enim non unum natura dicitur, etsi unum numero existant, Etenim mundus est compositus sic ex differentibus na turis, non unus uidetur natura, sed unus numero: Qua de re proprie personas er solas plurali utitur in Deo numero f riptura: ueluti, Faciamus ho mine: co, Venite descendentes linguas confunda. mus. Non unum modum & incomplicabilem tan tum, sed unicam naturam, personaruq; significan do differentiam. Nam Diuinum natura unum fed non personis. Quomodo ergo in supradicta coclusione, que dicit: Si non est ex uno solo Patre Spiri tus, sed ex Filio:non ergo idem unum accipere unum: Si dicit Spiritum non effe idem unum Patri & Filio, manifestum est inconveniens : quia idem unum sunt per substantiam & per natura. Quod si dicere intendit, non esse unam personam eunde Spiritum: eo quod ex duabus prodeat personis, et hoc à ueritate omnino remotum est. Nam ex duobus luminibus ter ium prouenit, duobus nequaquam imminutis:rurfus ex substantia or uirtute a Hio progreditur: Ex uena er fonte flumum emanat:

nat: Ex Patre & Filio Spiritus mittitur: & ex Patre & Filio Sanctoq; Spiritu mundus creatus est: omnibus itaq; patet minoris falsamese dictă consequentiam ac conclusionem: hanc scilicet Di archia, Monarchiam exterminat à Deitate. Nam ex superioribus liquido apparet, quod neque duo principia; neq; due nuncupantur cause, pater & Filius: sed neq; Pater licet sine principio sit, Monarchus appellatur: Monarchia enim nature, no persone est: Manifestum ergo huiusce inconueni ens, dicentem Spiritum non ex Patre solo, sed ex Filio procedere: nequaquam consequi

#### CAP. XII.

A TTAMEN Nicetas ex aduerfo instat di cens: Si omnibus quidem qui diuina dogmata bene meditantur in ambiguum & indubitabile constat, quoniam omne quod in Zoarchica et omni conditrice Trinitate simili modo conspictur, aut communicatur de tribus prædicatur, aut singulariter de una persona dicitur: Emisio aute simili modo, secundum eadem processionem in Zoarchica Trinitate dicta non est communis, unius utiq, omnino erit. Si autem hoc ita est, utru Patris satebuntur solius, an & Filij? Quorum si Patris!

ecce quanquam nolint, domesticam suam opinionem inficiabuntur: Si uero Filij? Heu quanta impietas: hanc enim Patri auserunt, er Filio attribuunt: Quibus concedere necesse erit, alia propria immuicem permutari, o succedere. Immog; omnimoda confusio, atq; inordinatio erit in Deitate: que alia inordinem redigit, or neq; hoc folu, sed fugit esse quod est Sancta Trinitas, sibi uicisum cedentibus succedentibusq; proprietatibus: quæ omnis impietatis plena funt: Ergo Spiritus non ex Filio procedit, quemadmodum ex Patre ut qui-Hæc quidem necessaria forsidam fatentur. tan fuiffet argumentatio, si que inducta sunt ab aduersarijs, concessa positaq; constitisent: at neque ab aduersarijs concessa sunt hæc, uel posita:neg; manifesta per se,ut ex his liquet que sup ponuntur Palam enim est, quod quæcung; natu- Nature prora propria funt, ea eße communia eiusdem substantiæ personis: ut æternum, immortale, incommutabiliter per fe: Nam qui participatione incouertibilia exiftunt, ut angeli Sancti, terminum finemq; habent . Sed magnitudinis Dei finis no est. Quo enimibo à Spiritu tuo? Vbiq; Diuinum est, er in omnibus er per omniatres personæ consistunt, que adinuicem consubstantiales sunt: ut eadena

priz co.nmuniz effe tribus perfonis.

dem suscipientes substantiæ rationem. Verum Filius ex Patre, ac ex Patre Filiog; Spiritußactus eft nec ideo succedut proprietates, è quibus Pater Fi liusq; insigniuntur:neq; in uano est Filiatio seu pa ternitas, ut nudum nomen circa nudum substantiu intellecta,neg; consequens. Quod Græci Latinis insultando afferunt dicentes: Si Spiritus procedit ex Filio, excidit Pater à sua proprietate : certum eft non effe sibi substantiam consubstantialem, per sonæuero si consubstantiales sunt : onullatenus

proprietates suas alternare quæunt. Quomodo enim quod singulare est, habere ualeat alterius pro prietate? Quo fit ut Caracter, id est, proprietas in signitiua personæ, ac quælibet proprietas singula ris immobiliter adhæreat circa Divinam quamlibet personam considerata. At uerò non est unius tantum persone, aut trium queuis proprietas, ut sequentia indicabut. Insecabilis quide est Diuina substantia, sed tamen plenisime eam personaru u-

Naturam no effe persona.

munes.

na quaq; habet sine diminutione. Quod igitur e. Proprietates rit inconueniens personis prorsus inseparabiliter alias cife per commanentibus, proprietatum aliquam Filij Parum persona- tris ue communem ese? No omnis proprietas per rum lingulas, sonam describit, id est, sicut ea equaliter ei, quæ se gregare naturam, putatur à reliquis, sicut quæda

pro-

proprietates in his quidem quæ diuersarum substantiarum sunt segregant naturam. In consubstă tialibus: id est, in his que sunt eius de nature uero, personam insignire uidentur, ut in homine et equo:risibile atq; hinnibile: quæ cum differentio naturarum sine proprietates, intra eandem speciem non substantiam secat alterutra, sed persona rum separationis indicium, adiecto numero, tantum præstat: Dextrum autem er sinistrum er hu iusmodi nec secant substantiam, nec personas definiunt. Similiter his Diuinæ personæ quasdam ha bent proprietates, que neutrum efficiunt. Quafdam uero que alteram que solum tres sunt: Pater nitas, Filiatio, atq; Processio. Na proprietas, que Principium proprietatem caussa nuncupatur, siue principium alicuius per este & causta sone, minime insignitiua est: sicut & quedam a & ingenitum lie, ut ingenitum sine caussa esse, sine principio este effe, emittere, fine Patre effe, no effe Spiritumfan stum, non effe procesibile, habere Spiritumfandum, mittere Spiritum anctum . Quare pleras q Filio Pater communicat, similiter quasdam babent proprietates & Filius, que insignitive non sunt. Q uare quasdam Spiritui communicat, ut causatiuum, non esse Anarchum, non esse Patre, to alia his similia, Iuxta eundem modum & Spir

ritus

Personales proprietates angularu Hy postaseum, id funt infigniti tates non fingularum infig nitiue, fed dua rum perfonalij & Patris et Spiritus com munes, & has dicit circa Substantia co

ritus aliquas habet, quas Pater communicat. uelu ti non effe Filium, non effe genitum, differre à Filio, o alia huiusmodi que non sum Hypostatice proprietates siue personales . Hææ omnes circa Substantiam considerantur, or singulare non sunt postaticasque fortite personam: ergo sum proprietates, que ne quaquam personarum insignitiuæ sunt: una certé eft, personaru in Diuina Trinitate proprietas, unam personam indeficienter indiminate ac indemutabiliter infunt proprie fignit:ut Paternitas Patrem: & Filiatio Filium. Quippe circumscriptis omnibus alijs, quæcumq; conueniunt Patri, ut ingenitum esfe, principium esse, Spiritum emittere, relicto eo ucro, solo : Pa-& Filij, uel Fi trem eße, semper Filius ad ipsum dicetur: er e co uerso Pater ad Filium. Nam Filius Filius Patris di citur, & Pater Pater Filij : nequaquam Filius ad ingenitum dicetur. Nam cum non sit Pater, non fiderarinon eft Filius: Quod fi una proprietas, unam hypostasim ind ficienter, or absq; omni diminutione proprias fingularum. insignit (habet autem plures proprietates quali bet de tribus) erut proprietates, que minime per Sonas insigniant . Quamobrem non idem est habe re proprietates, or ab eisdem insigniri: plurese nim quodlibet animalium proprietates habet, à milla quaru insignitur. Patct igitur, ut arbitror, nullum

nullum inconueniens sequi, si Pater, er quæ cum eo due persone unt, huiusmodi possidem propri etates: cu differens habitudo, copositione non ad Nonideo De ducat: sicut in puctis in unitatibusq; liquido appa um este comret . Nam cibus ex ordine positis unitatibus, me positi & sim dia prioris respectu secunda uidetur, tertiæ uero resi plures ha prima: & eadem prima, & seeunda cum sit, non bet qualitates suscipit compositionem. No enim est possibile pas prietates. sione unitatibus, cu sint indiuisibiles, inesse:que neg; minores, neg; maiores inter fe fiunt, neg; excrescunt, neg; contrarium patiuntur : que forte ad primam relats, dextra intelligi, ad secundam uerò sinistra : & eadem dex ra & sinistra existente non deperit propria ideo simplicitas: sed neque Diuma Natura composita dicetur, eo Diuma Natu quod habet uirtute et actionem personisq; intri fe composita bus existat . Per omnem utiq; modum Diuina sim quod ribus plex Natura est, & tamen tota Patris, tota Filij in personis. tota Spiritusanchi est . Quid igitur cuipiam inopinabile uideatur una intribus personis Deitate commanente, si dua un personarum inseparabilium proprietas una est, & dicitur? Amplius: Ex affectionibus animæ ut quibusdam ussum est, quedam uestigia in corpore commanent, er ex corpo ris in anima, quibus Physiognomones ex corporis

plicitate care

Anima etiam idea portedunt anima affectiones. Quoniam uero corporis and ex passionibus corporis, uestigia quædam adhæ dolet rent animæ (manifestum, dolenti enim condolet; uulneratoq; affligitur) patitur anima non solum in senectute, sed in ebrietatibus, egritudinibusq; or propter corporis intemperantiam arceturab actionibus. Quo ab huiusmodi lapsu regresso, rur sus perlucet anima:nec alius tamen imnascitur sen Sus, cu priorum reminiscatur post ebrietatem. Verum hac omnia o quacung, horum similia sunt, Aregropoli ad compositum, Aristoteles retulit in Libro de A-

bet: Ratioci- nima: dicendo sic. Sentire, es amare, aut odire no

mari uero, & sunt mentis passiones, sed habentis illa, in eo, quod diffe:no funt illam habet : eo quod non moueri animam arbitra illins affectus, tus est, sic nequaquam tamen cum pasiua mouen taberillud, ca di societate, omnem corpori & anima communiratione quail tatem abstulit. Non est anceps alteruter singula-Lib.1.de Ani res quasdam proprietates nactum esse:ut rubrum

ana .cap.1111 nigrum, album, diuiduum esse : alijs alibi positis Partibus, o similia: his corpus. Rationalis autem anima absq; corpore intelligere, cum sit in corpo re:unum cum uelit intelligat, nullius eorum qua extrinsecusegens, o quanto maiora in se suscipi at, tanto facilius inferiora difpenset, se cognoscat, feg contempletur, ex quo monstratur separabile er im

or immortalis, or utrumq; quasdam communes proprietates habere, ut in toto effe, animal constituere, ab inuicem posse separari, copularia; iterum. Dato tame quod hodie omnibus reclamet communitatibus corporis, cuncta dubitatione suf fossa post resurrectionem alicuius consortium habitudinis adipifcetur: ait enim Apostolus: Corrup tibile hoc induere incorruptione, or mortale hoc induere immortalitatem : Iteru, Seminatur corpus animale, resurget corpus spirituale: no quod uerte du sit in spiritum, sed quod plures cu suo rationali Spiritu habiturum sit communitates: huius rei omnis dubitationis nodum ex amußmi dissoluere ui dentur, exoptati corporis IESV Saluatoris no. stri, eiusq; beatæ super omnes mulieres Genitricis subtilitas, leuitas, candor inuiolabilis, immortalita tis quoq; ac incorruptionis gloria: quæ corporis equaliter & Spiritus effe non est ambigendum. Cum igitur anima & corpus plurimum distantia ab inuicem, præter singulares quas habent propri etates quibusdam communicent : nibil utiq; sit in conueniens, si Pater & Filius, non uolutatibus dis Proprietates creti,nec dispertiti internallis, non separabiles no dici non subdiuidui, aliquibus non substantialibus participent fantiales que proprietatibus, simula; una caussa, unuma; prin- rum sunt per cipium Sancti Spiritus existant: unius enim lumi- fonarum

54 HVG. ETTER. DE HAER. A'
nis duo lumina, unam caußam, unumq; principium effe animaduertimus sensibiliter.

#### CAP. XIII.

CED obiectiones adhuc iterare aduersarius Inon cessat: Si una inquit caußa Spiritus Filius eft et Pater: buiufmodi causa aut secundum nu merum habet unum, aut fecundum feciem: Quo rum fi Spirituffancti cauffa fecundum numerum habet unum, & una numero caussa Pater est cum Filio Sancti Spiritus, quare non funt due perfonæ Pater & Filius: Item, Omnis, inquit, causa nu mero una existens aut ex principio aliquo est, aut nullum habet principium. Nam habere principium, or carere principio, unum numero er idem non uidetur poßibilium, at uero caußa quæ dicta est,neg; habet principiu in eo quod Filius dicitur, unde no est Spiritussacti una caussa numero Filius Pater, sed neg; secundu specie una propinqua Spiritus causa Pater est et Filius. Nã ex uno no nu mero, sed specie habetia se similiter illi unu ha bet: quippe que ad unu specie coparatur similiter illi unu habet. Quod si ita sit, no erit specie nums ro unus cu non habet ex cauffa effe, que numero una sed que specie una sit. Porrò causa secudunu merum

merum una, una unmero ex necessitate est, si quod specie unum habet plurium est. Ecce enim ba .fylaba, quod secundum speciem unum habet, pluri um atq; differentium pars dictionum inuenitur: ea si secundum numerum unum haberet numero discreta effet, et unius tantum pars dictionis, hoc uersarius sed autem si quis dicat non recle colligit, eo, quod ue re dicatur unus Deus Pater & Filius atq; Spirituffanctus fed neg; tamen genitus Deus, neg; inge nitus sunt hij tres. Quare non sunt unus Deus: Di co, inquit, Græcus, Deum non habere ibi unum fecundum numerum, fed fecundum naturam, feu secundum speciem. Nam dicendo unus Deus est Deum unum Pater & Filius & Spirituffandus, nibil aliud intelligimus, non quod huiufmodi substantia Pater numeri, sed fe eft er Filius et Spiritus per quam Pater Deus eft, ram. non Deus Pater; Filius Deus, non Deus Filius: Non enim in eo quod Deus Pater neg; in eo quod Non in eo o Deus Filius, cum in eo quod Deus, nullas recipiat trem personales proprietates. Soluihac potest, ut ar bitror, obiectio, er per alia plura, er per ea quæ supponuntur. Diufio caussa que dicta est haben tis unum, aut secundum numerum, aut secundum speciem.de materiali, formali ue caussa, et reliquis que supponuntur dici cosueuit. Sed neg; Pater for

Hucufque 24 auctor hinc lo gtur feilicet: hoc autem a quis &c.

effe tres perfo nas no fecuda cundum nate

HVG. ETTER. DE HAER. A'

Caufarum dinisio.

lus, neg; cum Filio materialis, siue formalis causa Spirituffancti est. Neg; uerò efficiens, seu finalis quod manifestius fieri potest per inductionem diuisionema; earum, que apud primos Philosophos dicuiur cauffarum quadrifariam divifarum. Naque harum alia est efficies, alia materialis, alia for malis, alia finalis. Earum rurfum . Ex quidem in-Junt, ut materialis, o formalis: Eæuero extrinfe Efficiens cus intelliguntur: ut efficiens & finalis. Efficiens autem ideo extrinsecus, quoniam uoluntatis est: secudum uoluntatem enim facienda disponimus, o pro uoluntate mouentur, quibus secundum locum motus inest: Sed neg; Pater extra Filium est,

Materialis neq; Filius factura est. Materialis autem causa inestrei, quemadmodum domui fundamentum : res Statue: ac elementum fyllabis , res quidem potest abfq; ftatua efe, Spiritus aut fine Filio et Patre im Formalis posibile quod existat. Formalis item caussa reru designativa est:nam secundum speciem, non que

à genere differentijs habundat, sed quæ dividitur è diverso materiæ insignuntur res : sed Pater non est species Filij, neque Spiritußacti: Magis autem Filius effet Patris species, si dici hockceret: Ipfe e-Finalis nim manifestauit nomen Patrishominibus : Finde

lis causa est, propter quam facieda in actum pro deunt:

deunt:ut Medicina propter sanitatem: est enim fi nalis causa propter quam alia, ipsanullius causa, er extra rem confideratur er abest: Pater autem semper adest, nunquam à spiritu separatur. Quare non est finalis causa Spiritus Pater. Manifestum igitur secundu nullum dictorum modoru, Patre ef se causam Filij , seu Sancti Spiritus: quia indicibilis atq; meffabilis est ille modus, quo Pater Filij Pater & causa censetur, et Pater est Filio, Sancti Spiritus una quoq; causa unumq; principiu. Que uero dicta funt patet, quia diumis personis minime propter prædictas causas conueniunt . Quare una quæq; semper ens adesse ducit, quæ non existune. Et enim ut Pater, sic & Filius, sic & Spiri. tussanctus nulla unquam re inserior esse potest, perse expetibilis, perse liber, perse bonus existes. Quoniam igitur monstratum est causam no esse personalem proprietatem, manifestum & eui dens est, quod nullum inconueniens sequitur: st Pater & Filius una Sancti Spiritus caussa, unumque principium effe credantur, ex quo falfa mamfeste apparet Nicomedia Antistitis alioru ue po sitio quæ dicit. Quod non est unius propriums trium est commune: Si igitur caussa emissionis Spi ritus non eft tantum Patris, fed & Filij, necesse quoq;

HVG. ETTER. DE HAER. A quoq: Spiritus effe, sicq; erit Spiritus emissor fimul er emissis; quod mendacij plenu est. Nam co mune est Patri & Filio ex aliqua non procedere: non effe Spiritum alicuius, nec Spiritumfanctum eße, ficut dicitur in substantiuo no effe,omni subfantie commune eft: primis scilicet & secundis: et sicut dicit Porphyrius commune esse proprij et inseparabilis accidentis, quod præter canuquam confistant illa, in quibus considerantur. Vnum ut huiusce omitta negationes, dico, quod habere har bitudinem ad inuicem Patri Filioq; commune est. Omnis enim habitudo circa plura licet considere tur, ut una tamen habitudinalis proprietas segregatur, ex quo liquet rurfus, duos unam proprieta tem habere, que quanquam pluraliter uideantur dici,non propter se sed propter participantia plu rali utitur numero: quia per ea que habitudinem babent, er ipsa facilius habitudo manifestatur. Commune quoq; est Patris & Filij caracterem ha bere ad inuicem ferespiciendi, or rursum equali ter secnudum habitudtnem differre ab inuicem: fed or illud quod illorum quæ aliquid funt, quis in ficietur Patris ac Filij eße commune, dici fcilicet, ad convertentiam?ut enim Pater Filij Pater dici sur-fic & Filius Patris Filius efe dicitur:exequa-

tur

tur utiq; ab alterutro ad alterutrum prædicatio, que & conuersio dicitur: quonia ut hoc ad illud, sic & illud ad hoc prædicatur couersim: Similiter autem et descriptio corum que ad aliquid, hec sci licet, quibus hoc ipsum este est, ad aliquid quodămodo se habere: de Patre quidem atq; Filio prædicatur, ut de existetibus ad aliquid, nequaquam ue ro de Spiritu. Et quoniam aduersus positam obie clionem sufficiut hæc ut arbitror, in alias que restant contradictiones eundam res ipsa postulati

#### CAP. XIIII.

CCE Methone præsul talia proponit: Si per secta, inquit, ex Patre processio Spiritus. Persecta autem quoniam Deus persectus, de Deo persecto Patre Spiritus: quid inquam, consert adbanc illa quæ ex Filio? Quorum si er hic aliquid consert, non est persecta illa: quomodo enim persecta, si tantum dehabet quantum illa consert: Siautem ex Filio processio Spiritus cadem quæ ex Patre processioni est, nihilá; amplius est, neg; inuenire neg; dicere, ad declarationem Spiritus persectionis: supersua utiq; sit prorsus ca, quæ ex Felio: at supersua est atq; uanus, supersuum quid inducens, in super consummata supra persectaçs

## HVG. ETTER. DE HAER. A'

Mihi quidem huiufmodi ratio, non · Trinitate. sudetur sufficiens, ad tolledam Spiritus processio nem ex Filio:uere cum passibilis uniuscuiusq; ani me fit, non potest magnum quid ac generosum cocipere, maxime circa Diumum, dum perpetitur saliginem; non faciunt horrenda fic belligerantes mulnera.Ignorantia certe, hoc in loco huiuscemodi caullatione prudentior, bec quidem, of fimilia his quam plurima in Latinos, ut circa pueros & omni uemo formidantes, naufragium iaciuntur: Non nequeri er similiter potest Filius ex Patre Perfettus to- perfectus est, perfectus quia Deus perfectus, de Deus Deo perfecto Patre, Solus enim Deus perfectus ue reuidetur:illo existente solo persecto, extra quod nibil est summe, et quod no indiget alicuius, alia ue ro omnia uidentur er sunt abufiue perfecta:fiue fe cundum quantitatem, siue secundum qualitatem, Seu Metaphorice : ut perfectus calumniator, perfectus latro, perfecta destructio: res quippe per ficere dicitur annullari: Si igitur perfectus Deus eft, Filius ex Deo Patre perfecto, quid, inquam, Spi ritus ad buiusmodi conferat perfectionem? Qui si confert, neuter est persectus, neg; Pater neque Filius. Quomodo enim perfectus fi tanti eget, quansi Spiritus dator eft? Sin uero unus Deus perfectus eft Peter & Filius, & nihil amplius eft inuenire, meq:

neg dicere ad manifestationem paternæ perfectio nis Superfluus utiq; sit Spiritus, quod cogitare impium eft. Nam ficut universitas uidetur Patris er Filij effe,ita & Spirituffancticatq; quos uocat Pa ter & Filius, quos nocat Filius & Spiritus, Quos Sanctificat Pater, hos quoq; sanctificat & Spiritus:licet de Spiritu dictum sit: Non loquetur & semetipso , sed quecunque audiet loquetur: quod quidem præcipue oftendit eisdem naturæ uerita. tem communitatis, et non aliquam minorationem Omne enim quod natum est, si rationale sit, no ex imbecillitate, uel casu cum uult, à se ipso propriam habendo uoluntatem loquitur, Spiritus uero Dei non fic. Quicquid enim uult Spiritus eft , Dei eft uolutas, & quicquid uult Deus: Spiritusfancti uo luntas eft . Ceterum Prophetæ reliquiq; homines nolunt quicquid Deus uult . Ecce Petrus magistrie negauit: Aaron aduersus Moysen murmuranit: le remias Prophetiam aspernatus est: Spiritus aute non sic. Non ehim aliquando que Dei Patris, aliquando que suijpsius, uult, quia in se aliam non habet uoluntatem: sed neg; Filius una er eade exi stente trium personarum uoluntate ac perfectione, proptered perfecta Spiritus ex Patre procesio non debet prohibere cam, que ex Filio ese dici-

### 62 HVG.ETTER. DE HAER. A'

· tur, cu neg; perfectio Filij ex Patre, prohibeat per fectione Sancti Spiritus ex code . Quare planu eft. quod ex utrog; perfectione et ese habeat Spiritus. Na si separatim et seorsum Spiritus progressio ex Patre effet, nullo modo Filio comunicate, imminue retur dignitas illius, qui genitus est: Et enim si ex so lo Patre Spiritus procederet, solus Pater ipsu mitteret et tribueret, quod sic manifestu fit : Si Filius eo quod à solo Patre generatur, à Patre solo datur et mittitur, propter cande ratione, si ex Patre solo procedit Spiritg: Pater folus ipf u tribuit ac mittit Mittere aute et dare spiritu, Filij dignitas est: Qua dere fi feorfuet feparatim Pater mittit Spiritu,mi nuitur Filij dignitas, quod cogitare impiu nefariumq; est:igitur ex ambobus est Spiritus procesio. Amplius ut auterius oftesum est, nihil comune ha bet Pater et Filius ex eo quod habet est Pater, bic est Filius, personaliter ab eo dividere prorsus ad si militudine individuoru speciei cuius ibet, sub sub statia intellecta: at uerò Spiritus ueluti qualitasest Patris & Filij, pro ut magnus Cyrillus in septimo ad Hermia sermone patetetur uider afferere: sic di

>> ces. Numq signa & prodigia per Paulum CHRI
>> STVS operatus est in uirtute Spiritus actio

? quadă naturalis et uines, er ut ita dicanus, quali

tas divinitatis Filij Spiritußanctus est: Si aute hoc so ita eft, quomodo erit factura, quod in Deo, er ex Deo naturaliter Et iteru ide dicit: Quafi aliquis >> uapor, et qualitas est substătiæ ipsig Patris, et hæc >> quide Sactis, sed talis qualitas no est accides : Ma- >> gis aute una personaru sanctæ Trinitatis uerusq; Deus : hoc idem Theologus Ioannes testari wide- Ioannes Tue tur, ubi dicit: Deus charitas est, er qui manet in logus charitate, in Deo manet, & Deus in illo. Que eharitas cu uehemens est et indeficiens erga proximum, Spiritus est in nobis, qui manere facit nos in Deo, Deumq; in nobis: quod ex operibus maxi me cognoscitur. Quemadmodum anima, quam nul lusuidet; ex actionibus motibusq; percipere, quod innobis sit ac existat: sic in nobis Dei charitas, per aliquos motus actionesq; cognoscitur : quis Spiritus datus efficit ,ut scriptum eft : Quoniam de Spiritu suo dedit nobis, qui ut mundus munda & immaculata largitur. Tale donum Spiritus Saetus eft, quod charitas dicitur, per quam Pater di ligit Filium, & Filius diligit Patrem, er equaliter buiusmodi charitas communicatur Pairi et Filio: Nam qui diligitur, debet dil genti æqualem redde re affectionem: quia sincera & certa dilectio, ex equali omumo ad inuici m dilectione confiftit: cri

# 64 HVG. ETTER. DE HAER. A'

men alioquin dilectio foret ; inæqualem reddere diligenti affectionem: & amanti amato disimiliter aßistere. Ergo hæc charitas quæ ineffabiliter iungit Patrem Filio, Filiumq; Patri, que coniun-Hio nos ad amorem Dei, Filiumq; ad amorem Patris trahit . Non eft enim ociofus in Deo amor, quo tres personæ muicem connectuntur: Quãob. rem non est putandum, quod propter homines so Dewest 2 lum, amor Deus dicatur: qui ante omnia secula ca ritas existit, quæ est Spiritussanctus, ut Euangelicordibus no- fle Paulus contestatur dicens: Charitas Dei diffusa est in cordibus nostris, per Spiritumsanctu, qui infundit. datus est nobis, exuberans opimumq; donum : ut Chryfostomus prohibet. Donum enim quod ma ximum erat, hoc dedit, non coelum, or terram, or mare: sed quod hijs omnibus erat honorabilius, quod angelos ex hominibus, or filios Dei ac fratres CHRISTI praparauit : er post pauca in Epistola ad Romanos : Non cum intercapedine,inquit, er pedetentim nos honorauit, sed repe te honorum fomem diffudit, o hæc ante certami na: Quare licet non per multum dignus sis noli de sperare, magnum habens advocatorem charita tem iudicamis. Quid est quod maximum dicit uni uer forum donorum bonorumq; fontem? Deus utique

mor uel chari tas, quia in mmum chari tatis amorem

que Spiritußanctus, quam charitatem nuncupauit Euangelista cum dicit: Deus charitas est, De hoc quoq; in quartodecimo Pfalmo ait Hieronymus : Spirituffanctus nec Pater eft nec Filius , fed ... dilectio quam Pater habet in Filium, & Filius in Patre . Augustinus quoq; in sexto Libro de Trinitate ait: In omnibus æqualis est Patri Filius, et est unius eisdem ; substantie. Quapropter et >> Spiritusanctus, in eadem unitate substantie et equalitate confistit, fine enim sit unitas amborum, fine fanctitas, fine charitas, manifestu est, quod no aliquis duorum est: quo uterq; coiungitur, quo ge nitus à gignente diligitur, genitoremq; suu diligit. Quoniamigitur Spiritus ut est amor Patris, ita et Fili: ut procedit ex Patre, procedit ex Filio, manifestu igitur ex hijs que deta sunt, quod non exi stente Filij Spiritu, neq; ex ipso procedente, imposibile est eundem foiritum Patris esfe, uel ex ip so procedere: Quippe superius monstratum est, quoniam Spiritus progressio ex Patre Filio ue una eademq; est, er quod comune duorum, Patris dico & Filij, ex fe ipfis Spiritum emittere:oftensum quoq; est, quod cum emittendi proprietate plures alias communes habent proprietates, Pater et Filius, que Spiritui minime conueniunt. Di Aum

# 66 HVG. ETTER, DE HAER. A'

Aum etiam eft, quod Pater non in eo quod Pater, spiritum emittit, sed in eo quod principiu et causa nec ideo in unam confunduntur personam, etsi per unam er in differentem progressionem ex am bobus Spiritus proueniat . Sed neg; indiuisibilitas simplicitasq; deperit, neq; Semiarrium prodigiu neg: Semisabellius exoritur error,ut nequaquam suipfius coferuet proprietatem Pater, si aliquid huius & Filio impertiat. Similiter autem et Filius non solus insigniatur Filiali proprietate, ut aliquid de ea Pater assumat: Nempe, non omnia que Patris et Fili, Spiritus quoq; communia existunt, e conuerso:propterea non est uerus qui dicit, Omnia quæcung; habet Filius, habet & Spiritus excepta nascibilitate. Si itag; habet emisiuum Filius, habebit hoc & Spiritus: quod à ueritate re motum nam Filius eundem foritum habendo mit tit, sed Spiritus non habet Spiritum, neq; se ipsum proprie mittere dicitur.

#### CAP. XV.

I Satq; similibus Bizantius nouus Philofophus non cofentit: Inquit enim, Si Spiritus ex Patre Filioq; procedit, sicut quidam autumant & dicunt, necesse aut similis sine temporect acernam

aternamesse progresionem Spiritus ex Patre & Filio, aut secundum prius & posterius : Quod si secundum prius er posterius in quocung; duorie sit, euidens est blasphemia, erit enim Spiritus se ip so prior or posterior, eternus or temporalis, recens er antiquus, sub tempore ac ance tempora, eo quod non simul adsit Spiritus progressio, ac eius existentia, quod impietatis plenum est: Sin autem simul, præter tempus æternaliter ex ambobus, Patre dico & Filio, procedit, cui ut propug naculo innituntur, qui ex aduerfo dimicant : quæ rendum est ab ipsis : Vtrum simul præter tempus or æternaliter an quomodo dicant? Na si prim cipaliter ex ambobus dicant, aperta est blasphemia. Erunt enim in supersubstantiali, supranaturali, et Zoarchica Trinitate due principales, of si ne principio, or sine caussa personæ: ideog; duæ causse, duoq; principia, or duo non habentia neque caußam,neg; principium. Itaque in duorum pluralitate que Christiane sunt religionis transse renturier iniuria non qualibet Zoarchica ac supersubstantiali irrogabitur Trinitati. Quod si no principaliter, licet simul & æternaliter, sed propius atq; remotius, aut primo & secundario, & sic parturitur impietas: primum quide, quod ma-

## HVG. ETTER. DE HAER. A!

gis erit Filius caußa Spiritus, minus autem Pater. Nam quæ propinqua caussa est, magis causa est, pro ut communes conceptiones & ucritatis fermo declarat Sed in ea, quæ incommutabilis er in alterabilisest divinitate, atq; in Thearchicis hypo stasibus, neq; magis neq; min us est inuenire, eo quod æqualiter, er in eadem gloria omnia quæ co munia sunt, diuinis personis cosistant. Hæc qui demer alia dictus Philosophus concinnat er exa cuit, quæ aduersarijs uulnera non insigent : prius quidem or posterius secundum tempus, or princi Paliter & secundario, proprie in Deo Latini non enunciant, & hoc merito : Numero quippe diui num superius est, et temporis consequentia: Nam ubi unum & idem communitas est, nihil dehabes numerus tollitur. & concordia in unitatem coadunatur. Ideoq; principaliter procedere Spiritum ab alterutro remouentes, de utroq; prouenire affirmant æqualiter: inquiunt enim, Si non est in san Aa Trinitate prius secundu tempus, neq; secundu natura, honorem ue, potentiam ue, non est aliqua triu personaru principaliter ab alia, magis autem quod à nullo secundum posteriorem ratione pronenit, principaliter ab aliquo no uidetur procede re. Qua dere, secudum exceptissimum causa modum,

dum, ineffabilemá; ordinem, quo Spiritus quidem tertius, Filius uero secundus à Patre cesetur. Colligi non potest aliquod eiusmodi: Nepe, si quia Pa ter à nullo Spiritu, à Patre uerò, ipsum Filius habet principaliter, is Patris existit, propter eande caussam. Quæcumq; Filius habet, Patris erut prin cipaliter: Quod si ita est, solus Pater principaliter uiuit, principaliter regnat, principaliter iudicat, quin etiam principaliter persona est : hæc si concedantur, reum mendacij Apostolum facere ui dentur dicemem: Non rapinam arbitratus eft,effe fe Filium æqualem Deo Patri: Sed & illud quo modo stabit? Ego sum uia, ueritas, & uita . Nemo uenit ad Patrem nisi per me:ac alia quæ multa his aggregari poßunt: Quod uero sequitur, scilicet, propinguam quidem causam magis che causam, minus uerò que remota est, absoluendum sufficiens ese arbitror, quod id tale in naturalibus, logicis, similibusq; in quibus non cadem caussa ubiq propinqua remotag; est, locum habet. In Dininis uero personis nequaquam tum propter alia multa,quæ silere nunc præstat, tum pro co, quod pro pinqua, mediataq; prorsus eadem causa censeatur Pater & Filius, atqui neg; fecundum tempus, neg: secundum naturam, neg; secundum aliquem

## 70, HV G. ETTER. DE HAER, A'

alië modu, Pater Filio prior est,ut de Patre quide Spiritus principaliter, de Filio aute secundario, aut nulla ratione ut Græci nimiu mopinabiliter af firmat, prodeat: ut enim ante omnia tepora simul natura funt Pater et Filius, eifdeg; honoris, ita quic qua potest Pater, potest et Filius, er quicqua à Pa tris, o à Filij potetia remouetur. No potest pecca re Pater, non potest peccare Filius co quod peccare non sit res existes, sed tantuboni prinatio Infirmitas est, ut Apostolus dicit, CHRISTVS cum essemus infirmi pro nobis mortuus est:et Da uid: Multiplicate funt infirmitates corum:ideog; non est Deo possibile, sicut neg; quod factum est, ut non sit factum facere Deus potest: Verax enim Deus est factum autem facere non factum, menda tium est. Potius enim hoc fit facile, à se ipso differ re,poenitere,naturamq; propriam deferere,id eft. dicere quod posit non ese Deus, quod ridiculum prorsus er mutile, proptereaut Aristoteles dicit: Nulla potestas præteriti est, sed præsentis, aut futuri:nullo enim modo posibile est, præteritum te pus existere nuc: sed neg; in præterito ueru erat di cere, quoniam nuc est illa quæ fuit temporis parti cula, Si præteritum tempus relabi non potest ad præsens, uel ad futierum, nibil coru quæ sunt nuc. ucl

Peccatti quid

Factum infechum fleri non potest.

uel sutura sunt in tempore præterito existentiam habere posibile à quocung; autem omnis aufertur existendi aptitudo, ei nulla uere potest attribui po tentia: quare nulla est præteriti possibilitas, sed præsentis, uel futuri. Quo circa præteritum omne necesarium uidere, no posibile, neg; contingens, posunt utiq; Pater & Filius aque omnia: uolunt autem potiora. Quorum si quis dicat. Non quecunq; Pater, potest & Filius, er è conuerso : eo quod Pater cum sit Pater, non potest ese Filius, neg; Filius Pater:ucrum hæc & his similia magis negationes sunt, quam consistentierei alicuius: negationes autem infinita funt, o neg; naturam, neque subsistentiam habent, quare neg; potentiæ Sunt. Ex quo manifestum quod ad nullam potentiam pertinet Patrem ese Filium, cum utrumg; in terimat. Item si quis dicat aliud ese generare pofle, valiud posse generari, valterum quidem Pa ter tantum potest, alterum ucro tantum Filius, un de differentes ad inuicem potentias Pater & Filius habere uidentur:respondendum quod eadem potentia est in Patre, secundun quam potest generare, que in Filio, secundu quam potest generari, quamquam diversis effulgeat proprietatibus:ueluti una potentia est hominis disciplinæ percepti

#### 72 HVG. ETTER. DE HAER. A'

tibile, secundum quam Orator potest atq; Philo-Sophus : attamen secundum Oratoriam Rethor, et secundum musicam Musicus nuncupatur. Eius modi sane distinctionibus trium personarum posse ac proprietates ad instar lancis ese ostenduntur: at uerò si solus Pater Spiritum posit emitte re,ut Græci autumant, de fectum patiuntur diftinctiones: or dictarum personarum posse, paritas, atg; proprietatum interire uidetur, quod hoc mo domonstrari potest: Solus Pater duo maxima in Trinitate potest singulariter, schect, gignere Fili um, ac fpiritum emittere : Que diverfa ese, cum illa seguitur contradictio palam est: Nam secundum quod potest gignere, potest Filium habere:se cundum uerò quod potest emittere, non potest Filium habere. Quare secundum aliud potest gionere ac secundum alud pot st emittere. Quicuq; ue ro duo maxima in Trinitate singulariter potest, plura singularia co potest, qui unum singulariter ibidem consimilis figuræ potest, ut Filius quidem tantum gigni . Quod si hoc singulum tantum in Trinitate Filius potest , Patri duo maxima in Trinitate singulariter potenti non exequatur secundum hoc. Nempe si exæquatur in Trinitate Patri, tot singulariter in Trinitate potest quot et Pater.

Sed neg; Filius duo potest, in Trinitate singulariter, neg; Spiritus: Plura ergo in Trinitate singularia solus Pater potest, q solus Filius aut solus Spi ritus. Sed instet forte aliquis dicens: Ex præmisis non prouenire buiusmodi conclusionem, proco, quod poffe pluraliter relatum, ad proprietates ta tum referatur: ueluti persona singulariter intelle-Eta eft, fecundum fubstantiam dicitur producta in pluralitatem, non substantiam, sed proprietates in dicat . Quod ex propositionum consecutione uideri potest: Si eft persona cum substantia : sed due persone, si amecedant, non inferent duas sub stantias, uel aliquid talium. Iuxta hunc modum, in quiunt, poffe fingulariter intellectum substamue dici: o exco, quod unu funt persone tres. In quo quantum posunt due, tantum quælibet trium fola potest pluraliter autem pose, cum in Trinitate pronunciatur, solummodo proprietatum indica tiuum est. Quare superius positæ coclusionis hoc Sciliceteplura in Trinitate singularia, Solus Pater potest, quam solus Filius, aut solus Spiritus : uerus bic est sensus, plures singulares proprietates potest habere Pater folus quam Filius folus,

aut spiritus solus.

5 Cap.

# 74 HVG, ETTER, DE HAER, A' CAP. XVI.

ED uidere mihi uideor, quod talis respon-Isomagis impedit quam expediat: Nam fiue duas proprietates, scu duas potentias, Patrem, Filium uerò unam tantum quis habere dixerit,impa ritatem, aut proprietatum, aut potentia, quorum utrumq; detestabile arbitror, apportat. Profecto, ut una & cadem est trium potentia, secundum quam aliud Pater, aliud Filius, aliud Spiritus singulariter potestita proprietatum numerus, circa singulas personas, ne quicquam imparitatis appa reat,ide penitus conseruatur: Cu enim Deus nibil muano faciat uel habeat prorsus.no astimo debere recipi, Patre habere plures Filio proprietates: quippe si aliqua proprietate genitor à Filio habu dat, aut aliquid potest secudum illam, aut minime: Si potest, non est omnimoda inter Patrem Filiug; paritas singularis pose. Nec reprahededa est illa ta conclusio, si non potest: inuano est: Cum ergo nullam duinarum personarum proprietates, absque uirtutis titulo habere posibile sit, non est ambiguum si earum aliqua habudet proprietate, ab alia eandem & posse habundare singulari: Sed at tendendum quod in quibuscung; infirmitatis ucl imbe-

imbecillitatis causse proprietates ese posunt, siuc in quibus una proprietas amplioribus equiualere potest:talis complexio locum non habet, alio quin conditorem suum in posse creatura transcen dat, & Domium suum plerumq; seruus quilibet. Amplius, Si Spiritus secundum singulare procede di quod possidet proprium,tantum potest,quanta suo utrog: Pater singulare: Spiritus posse, Patris alterutro posse ualidius est: Rursus si posse singularis proprij Spiritus, no equè potest ambobus pa ternis proprijs, plura potest in Trimitate singulariter Pater, ut superiora monstrant, quam Filius, fi ue Spiritus: Talium utiq; ac similium inconuenien tium causa origoq; Patris habitudo ad Spiritum. que à Filio remouetur existit. Et quoniam istiusmodi dogma imposibilia sequuntur, reliquum est, ut folum Pater gignere fingulariter, Filius uero gi gni, Sanctus quoq; Spiritus tamum emitti poßit. Cuius quidem fritus existemiam personale quod ex duobus progreditur opinandum non est, idcir co geminam constitui: sicut in Mathematicis euidens est: Punctum enim absq; internallo super positum puncto, binarium non pertingit, nec aliud quam prius fuerit, efficitur: Eodem aute modo, limea si superponatur linea, non constituit superficiens.

# 76 HVG. ETTER. DE HAER, A'

ciem,neq; crescit,neq; in speciem pertransit aliam hoc idem superficies er confilium litterarum figuræ obtinere putamur. Cum aute ex toto effe illius qui gignit, eiusq; qui gignitur, Spiritus proueniat, omnis excessus, uia, imparitatisq; singularis personis singulare proprium obtinentibus,interci pitur . Quare sccudum Latinorum dogma, de nul la Trium complexio necti potest, quod aliqua illa ru plures, alia proprietates habeat, uel plura qua alia posit singulariter: Quicquid enim sic induci dranfastor tur, avanonstor, id eft, inconfequens eft, ficut ante riora oftendun. Ergo circumscripta est omnis im paritas, etiam que putabatur Spiritus, uel ad Patrem, uel ad Flum, ex eo quod Pater aliquid fingulariter, et aliquid potest cu Filio, Filius quoq; & liquid singulariter et aliquid potest cu Spiritu, Spi ritus etia aliquid fingulariter, et aliquid cu Patre, licet nomen quo exprimatur, forsită inuentu non fit. Sane quod his orationibus significatur, immediate Filio iugi caussam nel causatinum esse tamu in Trinitate, soli Patri. Spirituig; conuenit, à wà Tug ctiam de utroq; tantum prædicatur: Item dif ferre à Filio, remoueri à Filio, aliam personam esse à Filio er aliam insignitiuam proprietatem habe resambobus ita quod cuiq; duorum tantum conuenit.

AWASU!

wenit, quorum equipollentia repperiuntur simili ter apud Filium cum altera duaru : Præterea sunt er alia communia Patri er Filio, Filio er Spiritui, Spiritui & Patri, que non habent ad fingulos relationem:ut est, duas personas esse: duas insignitiuas proprietates habere: o aliqua singularia in Trinitate pose: atq; si qua horum similia excogitentur. Quo circa fi Pater & Filius, duo in Trini tate singularia possunt unum autem Spiritus, nulla imparitas, uel inaqualitas colligitur: habet enim id idem cum Patre Spiritus. Et notandu, quod quemadmodum aliud est sensilibus commune, ac aliud proprium: commune quidem sensu percepti bilia effe, proprium uero, ut colore, uifu, sono aut auditu, percipi: Ita tribus personis commune est insigniri personali proprietate, duabus uero com mune est emittere, duabus autem causatiuum ese, duabus quoq; immediate Filio iungi . His omnibus ad singulos relatis, proprium est aute ut huic qui tani a finguladem gignere, illi uero gigni, alij autem procedere. Quorum quidem, si aliquis urgeat, esse aliud ex Patre quam ex Filio, non tamen obtineat, aliam ef fe atq; aliam ex alterutro processionem:utpote, fi aliud sit iuratum esse Regis, ac aliud hæredis Regij:una tamen est fides, qua iuratus ab utrog; coplecti-

Proprietatum alias communes tribus, al as duabus can tu personis, alias fingulas

## 78 MVG. ETTER. DE HAER. A'

plectitur.Itaq; liquet ex prædictis, quod in Trinitate neq; prius, neq; posterius, neq; principaliter, neq; secundario, eo quod Spiritus ex Filio procedat, dicendum est. er quod non est, ad consequen-

ce tiam ducendum illud Augustini : Non dicitur de

ce quo genitum est Verbu, es de quo procedit prin-

« cipaliter Spiritussantus, non Deus Pater. Necil· « lud Hieronymi: Credimus in Spiritumsanctu, qui

ee de Patre procedit proprie. Ex quo enim fefu hæc

se dicta fint, Augustinus statim aperit : Ideo, inquit, addidi principaliter, quia & de Filio Spirituffanctus procedere reperitur, sed hoc quoq; illi Pater gignendo dedit, ut de illo Spiritusfactus pro cederet:ergo abufiue dictum est, principaliter or proprie: quod hoc habet Pater à se, non ab alio, Filius autem à Patre hoc habet, ut de ipfo sit & procedat, sicut de Patre est & procedit Spirituf-Sanctus: que nullam procedendi prorsus faciunt differentiam : quod ex peritia Grammatica artis aperte potest intelligi, Ecce, Verbum à nullo ac cipere temporis: Participium autem à uerbo acci perc, et tamen codem modo utrumg; habet, er pa riter ambobus conuenit tempus: Nam per omnem modum ut ex Patre, ita ex Filio procedit Spirituffanctus. Cui ex hijs que supponuntur, iteru fides presta

præstatur: Si enim Pater solus, ut Græci fatentur, Spiritumsanctu emittit , solius Patris Spiritus San Elus est: Nam si Pater non est genitor , nisi geniti ex eo Filij, & Filius non est Filius, nisi generantis se Patris, manifestum quod Spiritus nullius est Spi ritus,nisi Patris ipsum emittentis : Quaex re , si Filij est Spiritus, liquido apparet, quod er ab ipso emittatur. Item, Patris quidem proprium est ge nerare, Filij uero generari, & Spiritussancti procedere: at Pater folius Filij Pater : O Filius folius Patris Filius, eo quod ab ipfo folo generetur: Qua re Spiritussanctus, Patris solius Spiritus est, cum ab ipso procedat & solo: Nam si non procedit ex Filio,neg; Filij Spiritus est. Cæterum, Pater illius quem genuit solius Pater est, quia Filius ex quo generatur folo, illius folius est Filius, unde manife stum, quod Spiritusfanctus si non procedit ex Filio; neq; Filij Spiritus est: hoc autem imposibile Quare imposibile quod ex boc sequitur erit, dico aute: Spiritu non procedere ex Filio, Item Spiri tus Filij eft, non ut ivepy suevo, neg; per gratiam, gumenus eft sed secundum naturam: quemadmodum Patris, ex in possestis ma quo manifeste progreditur. Quorum si per naturam alicuius esse Patrem er generare idem est, st. gratiam. militer o per naturam alicuius esse Filium, et ab

lus, in bonis bonus eft per

ali-

aliquo generari est idem:manisestum quod et per naturam alicuius esse Spiritum & emitti ab aliquo est idem. Igitur cum per naturam Spiritus Pilij sit. & ab ipso emittatur, quoniam uerò per na turam habet Filius Spiritum, id est, non per gratia nec ut Energumenum, maniseste cosiderari potest ex eo, quod nibil aduentitium, nibil corruptibile, nibilá; secabile habet natura Diuina, uel aliqua personarum diuinarum.

#### CAP. XVII.

D hec autem, nequeo preterire sub silen tio graussimam illam obsectionem, que tamquam ex tuba emittitur in longitudinem, qua Latinorum implentur aures, er si ualde illicitum putem. in Diuino nugas cosingere, aut cossesso proserre huiuscemodi: Ecce, Nicomediæ præsul, cum dijs exclamat: Si ex patre est Filius, ex Patre autem er Filio spiritus, Nepos utiq; Patris Spiritus est: quia et apud nos nepos proximè quidem est ex quo ducitur, per quem medium ab auo deriuatur. Quid dicendum huic, aut quidem respondendum erit? Hoc neq; in naturalibus consecutionem has bet: ut: ales quidem prima ouum peperit: ex alite autem et ono, paser prodift: igitur, quæ progresa est

est auicula, neptis iudicabitur alitis. Multo minus in Diuino locum reperit redargutio huiuscemodi. ubineg; corporea generatio est, neg; pasibile: 0mne antem quod talibus generationibus subiacet, necesse est secari: Omne autem quod secatur passi bile. Stupesco in talibus, & ideo maxime, quod non folum dictus Antistes, sed quicung; cotra La tinos scripserunt in hoc negotio, Paralogismo eodem, quo or antiquisimi Hæretici, or similibus que non habent locum, præter quamin naturalibus, ust sunt. Qua in re, qui hec opponunt, secundum apparentiam tantum, nequaquam autem secundum ueritatem decertant: nibilq; fic litigando, contra eos, qui è regione ueritatem comple-Auntur, aliquod affertur inconveniens . Pala eft haud dubito, ex hijs quæ dicta sunt. Quod si geni tor in eo quod Pater est, habitudinem relationem que habet ad Spiritum, consequitur ex necesitate, propter idetitatem habitudinis genitoris, spi ritum genitum effe & Filium. Ideog; aut confun di personas, aut fratrem Filij Spiritum confingere: quod idem personas confundit. Itaq; genitor non in eo quod genitor causa est Spiritus, sed in eo, quod causa principiuma; , ut sepe conculcatum est. Quare neg alienus à Filio Spiritus est,

# 81 HVG.ETTER. DE HAER. A'

neq; absq; habitudine ad ipsam iudicandus. Sed neq; hoc inconveniens. Si Filius non in eo quod Fi lius Spiritum emittat, cum Pater non in co quod Pater spiritus caußa existat, contra quod Nicetas fillogyzare conatur. Att enim . Si Filius non in eo quod Filius, Spiritus caußa existat, relinquitur utiq; secundum aliquam aliam habitudine: Quod si ita est erit Filius: ut Filius ex causa : ut autem et ipse Spiritus emissor caussa: propter quod, hinc inde inconvenientia oboriuntur. Aut enim non ex caußa existes, habuit Filius emissor Spiritus es se, aut ex caussa existens Patre scilicet , atqui si no existens ex causa, erut rursus in supernaturali & suprasubstantiali Trinitate duo principia sine principio: Pater, scilicet, & Filius. Ideo que duo principia, or due causse: Si autem ex caussa Filius existens Spiritus emissor sit, omnino ex Patre hoc fortitus eft. Nam & Quod Filius eft, et omnia quæcung; habet, per Patrem habere dicitur: Sin autem ex Patre hoc habet: quæ est ista ex hæredatio, or detrimentu filialis existentia, ut no in eo quod Filius, Filium generet, et Pater cenfeatur, cum Pater in eo, quod emissor, Filium rursus emis forem Spiritus oftendat? Si enim ex Patre indemnis est Filij generatio, Spiritusq; processio, quemadmo-

admodum emissor Filius oftendetur:necesse omnino ut detrimentum circa Diumam naturam no in ueniatur quod generet Filium, of sit nepos hinc complasmatus aliquis, cum & emissor Spiritus, in eo quod ex Patre Filius monstretur, Quod si ita est, congeries impietatis & profunda emerget fouea: Non ergo Spiritus ex Filio procedit, ficut ex Patre. Huiusmodi quidem argumentationes, quibus tollere nititur à Filio processionis causa, prudens iste uir, ignorantis apparet magis qua stu diofi .Quærit , que exhæredatio ista est & Filis detrimentum, ut non in eo, quod Filius Pater sit (quod quidem quærendum non erat, fed multo mi nus inferendo, ut ex pluribus alijs uideri potest, ue luti si Pater, in eo quod factor Filium factorem or stedat. Omnia enim per ipsum facta sunt:necessarium sit Filium Patrem esse, ad ostendendum eu in eo, quod factor, genitorem: uerò nullum detrimentum, circa Diumam naturam inueniatur: qua fallacia, si de his que apud nos sunt, exemplum su matur, apertisima est hoc modo: Si Paterineo quod desipit, Filium demonstrat insipientem, nul la certo uidetur necessitas fatui Filij generationem inferre, ne fiat paternæ detrimentum fatuitatis: puto in figura dictionis huiusmodi peccatum ob-Holuis

## 84 HVG. ETTER. DE HAER. A'

wolui, eo quod non idem eadem exponatur interprætatione. Etenim huiusce consecutio substantialium est, non proprietatum: quod reclusis considerari potest latibulis, si omißareligione ad modi cum Diuina, mentem ad humani generis propaga tionem quis reuocet. Non ne quisubet hominis Fi lius, cum omnia que Patri substătilia sunt habeat, corum que talia non sunt minimam interdum por tionem retinet?) Si Patri substantialiter inesset Fir lij generatio emißiog; Spiritus, ex neceßitate Filius ip sum idem nactus foret quin etiam & Spirituffanctus, or hoc in infinitu: fed Pater in eo quod Substantia generat, aut spiritum emittit : Neg; in eo, quod Deus à Filio, uel à Spiritu differt, unus er nim & idem Deus hi tres sunt : sed in eo quidem, quod Pater generat à Filio differt : in co autem quod emittit, à spiritu solo. Qua de re manifestu, quod penes substantialia tantum, talis locum ha bet consecutio. Nam in dubitabile est personales, fine Hypostaticas proprietates, impermutabiles esse: co earum permutationem tantum confusionem er disparitionem personarum facere, quibus Solis circumscriptis omnibus alijs, differentes co gnoscuntur personæ: at causa: et ut ita dicam, cau Satiuum, o muttere o mitti: o quem plures a lic

lie Hypostatice non sunt, siue personales: ideog; non fit confusio personarum, quando dicitur: Vna causa Sancti Spiritus Filius & Pater est. Natura Causta spiris enim quasi res substantia quæda una est, propri- lius. etates autem notamina, et differentiæ indivisibili um, o que note non sunt personarum . In rebus uerò creatis contingit eiusde aliqua differentia,et separabilia esse naturæ, or sepe nequaquam easde habere proprietates. Et Filius quidem solus est ex Patre, ut genimen : secundum illud : Ego à Patre exiui. o illud: De utero ante Luciferum genuite:non quod uterum habeat Deus, sed quia legitima frequentius germina, uteri concipientium par turire cofueu runt. Nibil ergo aliud fermo innuit nisi ut certum faciat, quomodo legitimus fructus Patris unigenitus existit, propterea & Spiritus proprius eius est, sicut & Patris, cum nihil inter omnia que Patris sunt existat, quod à filio aliente sit.Omnia, inquit, mea tua, er tua mea: Quomodo ergo Spiritus caußam Patri foli attribuere quis au deatspro foribus habet periculum, dividens à Filio Spiritum, dum dicit, non esse ex Filio, ex quo existentia quemadmodu ex Patre habet, sicut mo stratum est, qui certe à Filio effuditur: sed eius no est posessio, qui munus est Patris & Fili, non fa-Auras

# 86 HVG. ETTER. DE HAER. A'

Aura, docens non ab alio instructus, quia cu Deus fit, omnia scit, o omnia habet . Nos autem quanquam Dij per ipsum efficiamur, quod ipse est fieri non possumus. Na quod ab aliquo efficitur, non est de substantia facientis, sicut quod gignitur est de Substantia generantis: ergo Filius de Substantia Pa tris gignitur, & figura substantiæ Patris, quia de illo existit nascibiliter solus: Spiritus uerò ex sub-Stantia Patris & Filij est processibiliter. Quorum si spiritus ex substantia Patris existentiam babet, ex substantia uerò Filij cuius est secundum naturam minime, separabilis est Pater a Filio, & non eft substantiæ unius utrumq; persona, & in separabilis: at non est separabilis Pater à Filio, cum ea dem cognitionem, eandem substantiam, eandeq; uitam habeant. Nam que non sunt eiusdem substă tiæ,non und cognitione compræhenduntur, neq; similiter possunt uiuificare. Cum igitur substantia liter ex utroq; sit Spiritus, ex alterutro æqualiter o similiter habet existentiam. Ideo ait: Sicut cog noscit me Pater & ego cognosco Patre:ita perfe ete scio eu, sicut et ipse me, inde omnia scio, quia Pater in me, et ego in Patre . Quare si Spiritus Pa tris eft: secudu natură, et Filij si Patris est substăti aliter et Filij Amat enim Pater Filiu, et omnia mo Arat

ftrat ei, o exhibit quecuq; ipfe habet. Attame fe pientia Patris Filius eft, er nibil fcit Pater, nec ha bet sine Filio, Ex quo patet, quod amborum equa liter sit Spiritus, quo Pater Filium diligit, & qua einon ad mensuram tribuit : diligendo autem Pater Filium, in Filio existit. Filius in Patre : non ut contentum in continente, sed ut quibus esse unum er idem er æquale eft, propterea dicit: Sime sciretis, or Patrem meum utiq; sciretis: quæ certe consequentia falsitatis arguenda est, si Spiritus ex Filio non procedit. Nam si Pater habet aliquod proprium quod non sit filij , nequaquam ex Filij cognitione perfecta Patris habetur cognitio:quod forsitan hoc modo melius apparebit: Nullius scien tiain Filio deprahendit quod adeum no pertinet: ac emittere Spiritumfanctum ad folu Patrem per tinet: Nullius ergo scientia in Filio depræhendit e mittere spiritumsandum, quod proprium Patris eft. Quare non est uerum fi Filius scitur et Pater, fugienda sunt ea ex quibus inconuenientia oboriuntur tenenda uerò est ueritatis norma: qua dicit: Sime sciretis, & Patrem meum utiq; sciretis: que quia uera est, manifestum quod ex Filio sicut ex Patre Spiritus prodit. Non separantur persona, neg; distant abinuicem, sed mutuo absq; confusio

### SS HVG. ETTER. DE HAER. A.

ne in se sunt. Quamobrem nos tres homines dicimur, ut tres personæ locis distantes, er quam plu ribus alijs er non unum proprie existentes: at in sancta Trinitate unus Deus, non tres dij, propter personarum eandem substantiam, et inconsusam admuicem capacitatem, non uirtute differut, non tempore extenduntur, non spacijs diuiduntur, quia non est aliquid inter Patrem er Filium, ut an tiquior sit existentia Filij Pater: cum igitur æter na sit Filij communitas ad Patrem, er per omnia par, æterna est spiritusancti ad Filium, à quo in nullo, nisi per processionem quemadmodum à Pa tre dissert.

#### CAP. XVIII.

Be D adhuc Methone Antistes Nicolaus, uerborum nouitates excitat, suas quasi Latinorum opiniones existant, cum iniuria pronunciat,
er tanquam bonus Athleta in certaminibus, aut
sicut in nubibus aquila pullos aduolandum prouo
cas, extollitur crastaturis; in sermone capere, quos
nondum intellexit: ait enim: Si quia unum sunt
Pater er Filius, sunt autem omnino natura unum,
ideo ut ex Patre, ita ex Filio dandu est procedere
Spiritum, hoc enim nouitas Latini dogmatis appetit:

petit:dandum fit & Filium ex necessitate ut ex Patre,ita ex Spiritu generari,quoniam & Pater & Spiritus unum funt natura : Quod si non itaest periclitatur Spiritus cum non sit unum natura cum Patre: & rursus palam sit Macedonius.

At hic quidem uir minime ueritati propinquat, Latini quippe non ideo dicunt Spiritum ex Filio ese, quod Pater et Filius un us Deus sim, nec per aliquam hoc dicere diffutatione coacli funt, sed propierea ex utrog; fpiritum procedere faten tur, quia aqualiter Filij atq; Patris exiftit, non co dibiter non nascibiliter, non possesiue, sed similiter amborum est, nequaquam ut actus et opus est hominis sed quodammodo ut radij alma lux exiftit & folis. Amplius autem , o ex hoc manifesta eft, Filij efe Spiritu & ex Filio, quonia Filius per se figura est personæ Patris, & æqua,ut ita dica, mefura magnitudini eiusde personæ ac æquilibris, cuergo figura personæ Patris par sit, ac persona fi guræ, enuciatur aute de persona Patris Spiritum prouenire necese cu ide Spiritus sit Filis per omnia Patri coparis et de ipfo enuciari: quare si pro cedit ex Patre Spiritus, procedit ex Filio, aut no est æqui libris, et par figura personæ patris: Ite: Figura par est magnitudini ac personæ Patris: Ex magni-

# 90 HVG. ETTER. DE HAER. A'

magnitudine uerò er persona enunciatur Spiritum procedere: quare idem ipsum & ex figura enunciabitur:emittit igitur Filius Spiritum ficut Pater. Opponet autem aliquis, Spiritus par est personæ Patris: at uerò de persona Patris enuncia tur habere Filium: Qu are idem de Spiritu prædicabitur, er ertt Filius Fulius Spirituffancti. Sed di co non esse buiusmodi æquipollemem comparatio nem:eo, quod nunquam datum sit filium æqualiter effe Patris ac Spiritus: cum omnis confiteantur Spiritum æqualiter effe Filij atq; Patris. Qua re in quibufquidem nibil indiguum nec indecens Diuinas personas consequitur, in his Patrem dici mus caußam. & Filium concaußam, nec aliqua in iuria Filio Patri uc aut Sancto Spiritui corroga. tur. Nam in legationibus & donationibus Spirieus, semper Patri Filius consors est: at Spiritum dicere Patrem, seu Filium Spiritus Filium appellare,execrabile prophanumq; est. Sed neq; proposi tio illa quædicit, Emisionem Patri & Filio com munem effe: proprium paternæ personæ, quo aptus natus est insigniri, Pater solus interimit : hoc autem Paternitas est & fola, secundum quamut ex anterioribus liquet, emissor non uidetur, sed so lu Pater · Quelibet proprietas in omnibus que abea

ab ea denominantur, nominis sui principium seruare cosueuit,ut caliditas calidi: o frigiditas frigidi. Nulla utiq; proprietas circa suum quod consideratur singulare, dupliciter in principio denominari facit: at paternitas una, fola proprietas, et circa solum Patrem, consideratur. Itaq; secundum Paternitatem tantum Pater dicitur, onnemifsor. Trium egere quod ab aliquo denominatur dicunt Philosophi: Rei, à qua denominatur: nominis Res quoq: amplius autem, o folius disimilis termina Nomen Terminatio tionis: quodoung; horum trium defecerit, impedit denominationem. Manifestum itaq;,quod emif sorneq; à paternitate, neq; à Filiatione denomina Secudum pro tur. Qua exre patet genitorem secundum aliam prietatem & proprietatem generare, ac secundum aliam emit aliam genera-re, & emittere tere Spiritum. Et attendendum quoniam non pro Patrem. pter honoris parilitatem Patris & Filij ut ex Patre, sic ex Filio Spiritus procedit . Si enim propter honoris parilitatem ex ambobus Spiritus emanaret, consequi uideretur, ut Filius propter bonoris parilitatem ficut est ex Patre, ita er ex Spiritu eßet. Quod Methone astruit Episcopus, qui uerax in his quæ intulit, inuitus reperietur: ait enim: Duobus eiusdem honoris à Patre progredientibus, si alterum, alteri existentia usum prastets alterum

alterum æqualem alteri decet reddere gratiam,ut bonoris æqualitatem ambo conseruent : quod si non retribuit, ubi est incommutabilis ordinis obferuantia?Et si quidem non potest, languidus est: si nero non uult, inuidus. Vach, bonus Spiritus, gre Aus, & Principalus eiusdem potentiæ secundu na turam, Filio Paterq; consubstantialis. Hic qui dem Vir, er omnis intelligere uolens, uerum effe quod dictum eft , reperiet: Spiritum fane Filio & qualem ut Deus Deo gratiam reddit . Nam quale gratiam Pater ex ipso prodiens retribuit, cande Filio recompensat, ex ipso procedens : utrumq; e. nim emissum dicitur, & est. Ex his ego quæ dicta Sunt, ut arbitror, soluctur er Nicomediæ Prasulis instantia: que dicit: In quocunq; communicat Fi lius Patri, non magis & minus communicat: Siigitur in caußa ei communicat, æqualiter communicare debet : Quod si æqualiter communicat, erit utiq; ut emissor, sic & genitor, nam ambo ad cauß a rationem referuntur. Sin autem non ita eft, qua ratione dimidiam er non totam habebit caus Sam? quod enim ex dimidio imperfectum, nihil autem corum que circa Dominum : imperfectum Demiror uirum bunc, tum quidem, quod

Cauffam non est. elle naturam.

Weluti mixtionem substantialium ac proprietatum faciat:

#### GRAE. LAT. IMPVT. LIB. I.

faciat:caussa enim non est de substantialibus, nege Hypostatica siue personalis proprietas, sicut prius dictum est: tum autem, quod quasi ab uniuoca uoce facit conclusionem : sed causa hic nomen uniuocum non est, nec etiam æquiuocu proprie us quidam putant. Dicunt enim ideo æquiuocum no eße, quod oftendat caußarum comunitatem, fecu dum quam communiter habent habitudinem aliquam, ad ea, quæ ex ipsis sunt caussis: sed nulla re rum communitas in æquiuocis, secundum æquiuo cum nomen consideratur, habet autem cause hec aqualiter comune: primas effe, quorum sunt cauf sæ:aut potestate, aut actu, ideog; non est Homony mum, Quod uerò non sit uniuocum hoc manifestum est, Namuniuo cum habitudinem habet ad rem indifferenter, ut una eademq; ratio eorum omnium sit, que sub univoca voce continentur : at hic non est eadem ratio que Patri competat e emissori:secundum aliam quippe rationem Pater genitor dicitur, o fecundum aliam emiffor: ficut iam demonstratum est. Talia uero proponences di cunt, quod hoc nomen caussasti, quasi ab uno ad unum. Deniq; cuius ueritatis cosequentia ese po test, que dicit: Si Filius in causa Patri communicat, o inqualibet: aut iterum: si in aliqua, or in quali-

qualibet (talem enim sensum facere uidetur superi us posita propositio) ad neutrum antecedens sequitur consequens. Indefinita enim particularem, no universalem inferre consueuit, Verumtamen in ficienda non est propositio que dicit : Filium e qualiter patri communicare in quo communicat: qui cum in emittendo Spiritum Patri communicet, nequaquam in generando eidem participat. Solus autem Pater generat, folus autem Spiritum non emitit. Propterea ex simili potest dignosci fal lacia huiusce, Filij ac Sancti Spiritus singularis quædam communitas hoc modo: In quocung; Spi ritus Filio communicat, aqualiter o non fecun dum magis et minus communicat: Si ergo commu cat ei in consolatione paterna, æqualiter omnino communicare debet: Quod si ita est, erit utiq; , ut paracletus, ita & Verbum, ambo enim ad confolandi rationem referutur : Sin aute ita no est qua ratione dimidiam or non totam habebit caussam consolationis parternæ? Quod enim dimidia. tum est, imperfectum est, habent autem & alia co. munia Spiritus & Filius : profecto sicut Trinitatem trium, fic o duorum tantum Filij scilicet, o Spiritus communitatem scriptura exprimit, uni satem quidem Moyses parabolicæ, ac Trimitatem infinu

#### GRAE. LAT. IMPVT. LIB. I.

insinuando prodocuit: Audi,inquit, Israbel Domi nus Deus tuus, Deus unus est:in quo & unitatem docet, or Trinitatem quodammodo manifestat. Semel enim dicendo Dominus, bisq; Deus, Trini tatis numerum edisseruit : subiungendo autem unus est, commodam fidelibus doctrinam attribuit unius Dei:una enim est saucta Trinitatis substantia: uirtus & uolutas: hoc idem & cœlicarum uir tutum agmen Deo hymnum decantantium, cum ter Sanctus, semelq; Dominus dicant, confitentur: er in altero quidem numerum monstrant proprie tatum, in altero autem unitatem naturæ commemorant. Ex quo iterum euidentiff me tres ese Diuinas personas, unius substantiæ apparet. Sed enim saluator in Euangelio indivisibile ac in separabile Sancta Trinitatis confitetur dicens diabolo: Dominum Deum tuum adorabis,et illi soli ser uies. Et alibi: Diliges Dominum Deum tuum, ex toto corde tuo: putas ne quia non dixit Dominum Deum tuum & Filium eius non oporteat nos diligere, magis autem condiligere Patri Filit, Sanctumá; amborum Spiritushic quidem est Spiritus, qui solus Diuinus est. Nulla certe creaturaru, Diumus, uel Sanctificationis Spiritus dicitur: ucrum hoc nomen Divinum per se tribus perso-

nis tantum conuenire, manifestum Paulus facit, cum Athenienses propter simulacra, superstitio fos uocet, ut in Actibus Lucas his uerbis refert: Ge nus cum simus Dei, non debemus extimare, auro uel argento, aut lapidi sculpture, artis er cogita tionis hominum Diuinum effe simile : sed de Filio Spiritu dicit Propheta, ut quidam autumant, ex persona CHRISTI oftedentis se, et Spiritu Pat trem misife: Dominus, inquit, misit me, & Spiritum eius. De misione quoq; spiritus Salomontesta tur in Libro Sapientie his uerbis: Difficile estima mus que in terris sunt, & que in prospectu sunt inuenimus cum labore : que autem in cœlis sunt quis inuestigauit:sensumautem tuum quis sciuit! nisi tu dederis sapientiam, & miseris Spiritum-Sanctum tuum de altisimis . Ideo Saluator prohi bet in Euangelio : Si diligitis me, inquit , mandata mea seruate, er ego rogabo Patrem, er alium pa racletum mittet uobis : Alium dicit Paracletu,ut me: Et iterum: hoc locutus sum uobis, paracletus autem Spiritus fanctus, quam mittet Pater in nomi ne meo (id est, in uirtute mea, er per me) ipse docebit uos omnia. Palamest igitur ex his que di-Aa sunt, quod Filius & Spiritus aliquid præter Patrem commune habens: hoc est paracletum es

### GRAE. LAT. IMPYT. LIB. I. 97

fe:ex Patre existens, quod nullum creatoru habere potest: manisestare Paternum nome hominibus ac uoluntatem, utpote illi, qui eam bene nouerunt er persecte, quod nulli contigit creaturarum. quare non sit in conueniens, si Filius una caussa, unumg; cum Patre est principium Spiritussancti.

### CAP. XIX.

E D maguoperè observandum, quod principium siue caussa, ut ex superioribus liquet, cum referuntur ad Spiritum,nec Patri tantu, nec Filio tantum conuenire singulariter piè intelligutur. Ambobus enim sine metu dilapsus fidei stabilibus uestigijs, proprie attribuuntur. Verum cum Deus de Deo, lume de lumine, principium de Prin cipio dicitur. Filius in singulis clausulis intelligitur, quemadmodum cum dicitur ingenitus princi pium est Filij, siue causa: utrobig; Pater concipi tur. Nihil enim ut puto refert dicere ingenitus est principium siue caussa geniti, er ingenitus esse præstat genito, Pater est principium Filij, or Pater est existentiæ caussa Verbo . In talibus quip pelocutionibus principium sine causa circumscripta, qualibet alia proprietate, de Patre solo in telligentiam faciunt. Propterea secundum Diale

Hicorum regulam, corum que simul sunt natura, neutrum alteri causa est ut sit. Non enim pater, sed res que pater est filiout sit, causa est: Similiter au tem neq; Filius sed res que Filius est, Patri caussa est ut sit. Pater namq; tunc fit cum filius fuerit. Aiunt ergo: cum Pater Filio tempore prior non sit, caussa uerò cuiuslibet rei prior est actu uel potestate illo cuius caussa existit, manifestum satis est, quod neutrum neutri caussam existentiæ præstet. Que sententia de primo Patre ac superno non est particeps ueritatis est enim Pater causa Fily: fed non quod Pater est simpliciter, uidetur caus sa esse Filij existentiæ: Nempe cum Dominus inge nitum principium geniti, or genitorem ese cauf-Samuerbi, non substantia que Pater est simpliciter, sed Pater nidetur in singulis intelligi. Eodem quoq; modo cum dicitur Deus de Deo, lumem de lumine, principium de principio, non substantia que Filius eft, sed Filius simpliciter cocipitur, ex fingulorum prolatione nominatiuorum, tamquam in qualibet clausula hoc exprimatur: Filius de Patre existit, Deus quidem de Deo, lumen de lumine à sanctis patribus conscribitur: principiu autem de principio. Secudum quam rationem cau farectissime pronuntiatur, in eiusdem Filij natiui tatis

GRAE. LAT. IMPVT. LIB. I. 99 tatis Sermone, uidelicet: CHRIST VS nascitur gloriamini: Magnus in Theologia Gregorius, dogmati Latinorum prohibens testimonium, his uer bis depromit dicens: Erat Dei uerbum ante secula muisibile, incompræhensibile, incorporeum, ex principio principium, ex lumine lumem, fons uite ac immortalitatis: Quod certe uerbum, si caus sa paracleti principiumq; minime sit, uane ipsum solum de principio nuncupatur principium . Nic mirum Spiritus, er de Deo Deus eft, er de lumine lumen, or de principio cum Patre ac eodem Ver bo creature omnis principium atq; caussa existit. Veru Deus Dei. caussa causa lumen luminis, siue principium principij, Diuinæ consuetudo scriptura haud multum utitur. Ergo Pater folus cauf sa siue principium est Filij, quoniam solus generat & unigenitum Dei uerbum, ob id folius Patris di citur: quod folum ab illo generetur. Sanctus ucrò Spiritus neutrius tantum dicitur: sed amborum pa riter. Ex quo rursus apparet Deum Patrem, & Fi lium existentia caussam prastare Sancto Spiritui,

nec Paternum impediri proprium, si Filius cumgenitore suo Spiritum ut mittitzemittat.

g 2 Cap

CAP. XX.

Calmo pro

GIT V R nullus strideat erroribus diuulsus, nullus stygio calmo patientis lapsum sidei uecletur irremeabilis adtartarum, nullus totius afpectum ueri Solis excludat à se, nullus distorto li bramento ueritati obieclus, dictarum orationum peruertat interpratationem: sed altius menti habeat infixum, quod præses simplicitatis Deus cu sit, ab emissone Spiritus, unigenitum Filium suum, quamuis nullius egeat, er nulla umquam re inferi or effe posit, excludit. Et quoniam soluendis adhuc omnibomulta supersunt, et LEONIS dilecti fratris, qui est ingenij mei acumen, huiusq; fuscep ti laboris incentiuum, calamus, tum quod Imperialium uacet Epistolarum interpretationibus,tu quod nuper per Hellespontum in Asiaticam tras fretauit plagam, cum Augustisimo Princpie EM-MAN VELE, solitum scribendi obsequium con

tinuare nequeat, hic respirando, cogor modicum interstringere.

HVGONIS ETTERIANI DE HAERESIBVS A GRAECIS LATINIS IMPVTATIS, LIBRI RRIMI FINIS.

# IN LIBRVM DE HAE

RESIBVS QVAS IN LATI-

nos Græci deuoluunt, Secundu, HV

NI Præfatio.



EDITYS tuus, germane mi LEO TYSCE, illidentiŭ coræftuum, anhelos exhaufit fomites:& æternarum perfona rum indagandæ ftudiŭ pro-

paginis, admodum confortauit, Nam cum animi tui honestate incocti prudentia æditæ coprobat, & quafi liquore perfusa cœlesti, securitatem habere spectandi aliena certamina uaticinatur, plurimum germane opitulatur follicitudini Cum uerò aftruit nihil uerendum esse ulterius grauissimorum iudicium examen, si quod de magnis, excellétibus, maiestate præclaris, & optimis per naturam rebus cocepi, edisseram. Leue reddit onus inex plicabile uisum, summi principatus eminetiaq dignitatis. Qua dere mentis acies noctu interdiu'g post tuum discessum, tamqua ue perculis pungerer, coartata, latitudinem aeriam de inanimata cogitatione peruagari 

Percule

#### PRAEFATIO

suspicatur, & aliquid attingere Lyrice dulcedinis. Quod futurum esse haud ambigo, fi comoditate intelligendi, prætermifis diuite uena eloquii, ampullis eloquentie, multiplici bus'q figuris, quas luculenta exigere oratio folet, conceptum fermonem, quo ad licet, explicare coner absolutis rationibus. Nempè difficiles funt aditus, & multa funt oftia, quæ recipiendum tum excludut, tum difficulter fe aperiunt, uix pulsanti facientia intentioni lo cum. Idcirco cum in talibus fuam exerceat in uidiam fortuna, millia uectium ante quamli bet sit introitus, probabilium necessariorum argumentorum numero, locuplete perfringenda funt. Quis haud mediocriter animus irritatus, ad muletra uenire perquirit, ac perpensius indagare, qui sanguinem, qui lacus dulcedinem instillent. Cuius propositi execu tionisq, ut neg nos, neg alios pæniteat, unctione non luctantium in palestra opus est, fed leticiz oleo, infpiratione, scilicet, Dei acaf piratione, qui Machinam hanc omnem, & fe ptorum flammantium coruscantes globos regit, luminis'm inmensi universam continet ætheream charitatem . Hűc igitur fuprçmum rerum conditorem inuoco ut occurrar efurienti cum panibus, & operis incepti cumulatam

### PRAEFATIO

tam completionem largiatur. Namq; fineillo spes obtinende finis expers est, imeptus di cendi caffus, inutilis utilitas, errorit pernitio fus. Profecto non est humani confili, tantarum rerum inuestigano, indefesse uitæopera redundans, & laudabilis speculabude tue sol lertiæ Frater instantia. Verum eodem Spiritu afflatus, de quo fermo instituitur, ut Ethnei Cylopes chaliben inceptum urges, & grandioribus & sonantioribus uerbis septemplicis fiftule, attribuis peritiam: tamquam Philo fophiæillius thefauru in Fratre repereris, Cu igitur uestibuli pariter formidolose disputationis, eiusdemig consumatoriis te desideratiffimum intuear, longos anfractus grauitate delectos, circumscribere teptabo: & inter Cetrina seu Cypressina laquearia, dirigam curfum incepte orationis. Quo in proposito mul tum præftat fiduciæ illud Euangelij: Vbi fuit corpus, illic congregabuntur & aquile, aliorum'a alitum grex, talis corporis carne uesce tium. Etenim ubi ueritas eft Christiane fidei, Sanctorum exuberant testimonia: & ungučtum scilicet, Spiritussanctus, diluendo tenebras medatij, descendit in Barbam Aaro, hoc eft, in eos qui eiusmodi ueritatem colunt, uomereg rectitudinis insulcant. Cæterum tales nuquam contradictio, ceu nec procelle Ocea-

4 num

# P RAEFAT I O num derelinquit, eo, quod natalis folico fue-

tudo pertinax existat, nec exui ualeat de facili patritus amictus. Tu quidem satis ad unguem nosti, qualiter aduersariorum agmen, instituto sermoni obuiaturum sit: qui certè si fuerit incastigatus, ut uitis imputata, iocundi

tate fructuŭ ac fuauitate priuabitur:aftuta e-Graciaastuta nim hominum natio, quæ absg amaritudine

fellis esse nequit, minime quatienda stabilitate antiquitatis spreta, intempestiuos plerums sermones magis uanitate, quam ueritate amplectitur. Nimirum ab eadem slamma quædam aduruntur, alia uix calesiunt, et

quædam adurintur, ana tix calentur, et quædam dealbantur, uelut argentum, alia de nigrescunt, utæs. Ad hoc circun spectissima di uini sermonis cautela, nihil sui uiolatum iri patitur, quæ necessitatem incommodi extra posita, inferre prohibet cum celeritate pedem inrem dissicillimam. Ea names siue cominus siue eminus cernatur, inopinatis recessibus arcet enodare cupientem, tamquam molesti interpellatorem, aucupantem intelligentiam candoris splendidissimi. Postremò non uide-

tur debilis refellenda calumnia, domestica ex ercitatio, sollicitudo Græcorum cottidiana, uelamine forsitan obtecta, adeo firmarum ar gumentationum, utæra nostri comunis per-

fugi, ab inferentibus liquæfieri putentur.

Propto-

#### PRAEFATIO

Propterea contentionibus flagrat acerrimis, animo nocendi, ut accipiter, magis armati quam unguibus, Hincut extimo ufq in præ fens factu eft, quod eorum infimulatio, nullis depugnationibus lenita fit, immo latius sit diffusum opinione malum:aded, ut Catholice fidei, germane'm iustitiæ regulam uio larit. Quo circa quanto maius discrimen est, tanto inuigilandum acrius, in hoc quem flagitas sermone, eodem priori genere argume tandi futuro, defiderate hoc materia. Et quo niam calamus nifi scribæ manu moueatur. ipfe naturaliter nihil gerit, age mi Frater, dimidia mei pars, ficut iam data chartis indidifti laudaftig, duce Deo aggredere dicenda: Consequentia enim mutuo antecedentia complectentur, & publice utilitatis exploran

do,præmium fenfuum firmitati, magis quam nitori uerborum accommodabuntur.

eradine applie diffice educations of a de-

g 5 De

DE HAERESIBVS QVAS GRAECI IN LATL nos devoluunt, Siue, Q VOD SPI-RITVS SANCTVS ex utroque PATRE, SCILICET, ET FILIO procedat, cotra Græcos, H v G o NIS ETTERIANI Liber Secundus.

CAP. I.



E Patre Deo, et ex eius substan tia Filio, ac Spiritu prodeuntibus differenter cum unica in ter Christianos confessio esse deberet (pro dolor) uaria,

nes de mudo.

Varie opinio ut de mundi genitura inter Philosophos, uerfatur opinio. Quorum hij quidem hunc mundum e ternum effe afferebant , atq; ingenitum, dicentes. Hunc mundum, neg; quis Deorum neg; hominu fecit, fed erat femper. Quidam uero genitum effe aiebant, pro co folum, quod fenfilis fit, non quod ab aliquo tempore incoeperit. Nam fic genitane. cefario anteit tempus, cu sub aliquo tempore sor tita

## GRAE. LAT. IMPVT. LIB. II. 107

tita sunt existentiam, ut Aristoteles dicit: qui sane ingenitum secundum hoc dicit mundu, quod ip-Sum non proceserit tempus : Genitum uero rursus,ut quod suam existentiam à Dinina causa suf ceperit: sicut idem in Libro de Calo ait : Calum quidem mouet quod non mouetur, neq; fit melius illo existens: Et rursus in Metaphysicis circa prin cipiu: Deus quidem uidetur causarum omnibus ese principium aliquod. Imposibile est enim, pri mæ caußæ generationem effe,nam ut quilibet effe clus à caussa efficiete aliqua fit, sic er omne quod gignitur, ab aliquo gignente gignitur. Quare secundum Aristotelem: Deus prima caussa est om- Deus prima nium muisibilium atq; uisibilium, hic Deus unum simplex est, quo simplicius exeogitari nequeat: Cuius omnia participane, er quod ipso non parti cipat nihil est participatur quidem Deus non sen fibiliter nec obtentus loco ab bijs qui participat, sed absq; habitudine totus in participatione singu loru existit, et totus excipitur ab omnibus, quod per Simile quidam Sanctorum demonstrauerut dicentes: Sicut grandis & acuta uocis, qui presen Simile tes sunt universi secundum propriam uirtutem, in uenes, pueri-famineus fexus, senes quoq; irrationabilia etia participat, uox tamen que ab bis par

cawili omnfit

ticipata est, in se ipsa perseuerat inparticipabilis: ita Deus secundum substantiam, nec participatur nec cognoscitur: Verum dicitur participari,in co, quod ex ipfo ut ex efficiente causa, sunt omnia,et in ipfo continentur omnia, in eo quod funt ut M4 gnus prohibet Dionyfius. Ab uno quoq; inquit, Deus, or à nullo in parte aliqua, ueluti centrum in medio circuli, ab omnibus, circulo lineis circu-Jacentibus participatur, ut sicut sigilli alicuius sin gulare, infignitiones prototypo participant sigil lo, penes unam quamq; insignitionum toto e eo dem, sed in nulla secundum aliquam partem existente. Igitur Deus licet à pluribus participetur, unus est: non ut numerorum principium, sed ut ab omnibus exceptus, nibilq; post se habens quodei communicatur. Vnde hoc seculu, quod dum fit efse habet à Divina causa existentiam suscipiens,ne quaquam à se persistit, neg; proprie unum est, cu diuisibile sit, or parti parte subijciat: atqui quod proprie indiufibile est, indistans, or se totum sui toti coaptari necesse est: quod per se uerè existit, principiumq; non habet : diuisibile autem quodli bet distantiam habet, er extrinsecus effe contrabit. Ceterum folus Deus cum rubil extrinfecus ha beat, uere indivisibilis, or unus est, ficut ipse Moy fem

# GRAE. LAT. IMPVT. LIB. II. 109

sem instruit: Ego enim, inquit, sum Dominus Deustuus, qui eduxi te de terra Aegypti: er præcipi endo non dividere cultum ait. Non erunt tibi Di præter me alij : deinde plane quod nihil ei corum que possunt uideri conueniat, oftendit dicens: Non facies tibi sculptile, neg; omnem similitudinem eorum, quæ sunt in cœlo desuper, et quæ sunt in terra deorsum, er que in aquis subiter terram: uocem audisti, formam non uidisti. Nullam figura operaberis, quia dominus Deus tuus unus est, diui sibilis non est, nec extrinsecus ese habet, indiuisibiliter diuisibilia sine tempore que sunt in tempo re, 4c permutabilia fine permutatione cognoscit. Et quamquam indiuisibilis sit Deus, ut oftensum est, dividere tamen in Trinitatem que indissolubilis est, & inscissilis, neque partibus compacta est, neque in substantiuo est, ut actu, uel potestate substantiuum deserens:non existedo difpareat, sed est sempiterna æternitas, collectum esse habens simul omne nequaquam effusauel explicita, ob temporis productionem : hæc quide Tri nitas omnia simul continet, omnia simul providet. omnia simul & fola mensurat, à nullo mensurata. Namq; tempus particulariter mensurat quæ temporalia sunt. Ea uerò simul omnia quasi mensura-

tis coaptetur rebus mensurat: differt certe ab his quæ fiut prorsus, atq; ab omnibus quæ futura sunt cum neq; fuit, neq; erit, sed cu proprium eius sit, tota simul præsens est, et non hoc quidem eius sub fiftit, boc uero iam subsistet, or nondum est . Infinita est, or non habet prius or posterius, sinemateria est, or supra omnem simplicitatem supra om nem terminum, supra omnem intellectum, er suprauniuerse rationalis creature comprehensionem existit: sicut Magnus scribit Dionysius. Non " ut mentem, inquit, uel substantiam laudare licitu eft, Thearchicam supersistentiam, que omnium es " sentium suprema est, ut ante omnia existens, co mnia continens in se, ab omnibus ut super substan etialis excepta super bona, sur sum initiale princie pium, adeo ut nihil corum, que de ipsa dicentur " proprie dici queat. Ex quo ut arbitror fit, quod in eius diuisione peccatur à pluribus, de quibus uerendum est, ne odore mortificentur uitæ, dum affe rere conatur, optimo, uelut Eritius, unqueto suffo eati, quod nullo modo diuina scriptura peperit. Quoruumus est Nicetas Bizantius Philosophus, qui aduersus proximum uana confingendo, suas in hunc modum complicat argumentationes.

Cap.

### GRAE, LAT. IMPVT. LIB. II 118

#### CAP. II.

I spiritus, inquit, procedit ex Filio sicut ex Patre, aut secundum eandem procesionem, aut secundum differentem: si differens, aut potior paterna erit aut deterior : Quod si potior, erit prorsus Patre Filius melior. Nam quorum secundum naturam emisio potior, omnino er ip sameliora sunt . Quod si peior, erit Spiritus seipso deterior, or potior, co quod differenti procesione habeat existentiam: sed & Filius minime consubstantialis Deo Patri que : Nempe, quorum secundum naturam emisiones deterius habent, horu er natura deteriores sunt. Quod si equalis eadem erit paternæ, si eadem: quæro utrum actu compleat existentiam Spiritus?an non? Si non complet? Frustra est:nihil autem circa Deum frustra. Si opere complet Emperfecta est ex Pa tre emisio, quamobrem ipsamq; asumit. Si perfecha est paterna Spiritus emisio, quomodo enim non,cum perfectam existetiam Spiritui sufficiat? Superhabundat rursus quæ ex Filio ? nihil præstat enim circa Spiritum copletionis, eo quod illa que ex Filio eadem paternæ sit, etiam propter existen tie Spiritus simplicitatem. Quid huic respondebo?

# HAT HVG. ETTER. DE HAER. A

debo?cum fiducia confiteor, quod æqualis : magie autem eadem. Questio uero que sequitur , Vtru actu compleat existentiam Spiritus an non? duoru mihi facit indiciu:tum quod indiges sit ea que ex Patre, quod nullo modo dandum est: tum quod plena sit emisio Spiritus, ut ex Patre illa quæ est ex Filio, quod pium est consiteri .Quo circa si no complet : ergo frustra non consequitur. Quam enim potest habere consequentiam, si paterna emisio indiga no est, frustra eam ese quæ ex Filio? Neque hoc rursus colligitur : si confert, id est, actu complet, imperfecta est Patris emissio. None nim ex parte Pater siue Filius Spiritum, sed ex to to or perfecte uterq; pariter emittit: Solus enim Filius existit de Patre absq; medio,ideoq; perfecte Spiritum emittit ficut Pater : qui existens in Patre,non aliunde habet ut sit Filius, & Pater in ip so est: quia nihil habet ei dißimile. Imago quippe Patris est Filius, & in ipso tamquam in imagine Paterna cognoscitur: Signaculum existit uerum Dei Verbum in se repræsentando Patrem: propte rea Spiritum perfecte ut ipse Pater emittit . Num quid non dicimus Deum Patrem perfectum & perfecte eodemq; modo Filium? at tamen neuter indiguuseft. Ad hec autem quæri similiter potest paul

# GRAE, LAT. IMPVT. LIB. II.

paucis quibusdam adiectis. Saluator in Euangelio loquitur: Nemo cognoscit quis est Filius, nisi Pater, or quis eft Pater nisi Filius, or cui uoluerit Filius reuelare, & hoc merito, quod eiusdem sum, in quit, cum eo naturæ ac consubstantia, er sicutillie nullus nouit, sic neque me nisi Pater solus, or hoc maius omnibus est, quod habeo nosse Patrem, or eiusdem cu eo substatiæ ac naturæ cosistere. Qua re Filius nouit Patrem & Pater Filium? Reuelat seutig; Pater, reuelat se & Filius, Pater quidem se reuelat ut Saluator Petro respondens perhibet. Be atus es Simon Bariona, quia caro er sanguis nonreuelauit tibi, sed Pater meus qui est in cœlis: Reuelauit quoq; & Filius Patre & se ipsum, non tame ficut ipfe fe ipfum nouit, fed quantu nofse potest qui dignus existit reuelatione. Nam leze Ezech.8 chiel àlubis sursum in electri spetie apparuit: Danieli uerò antiquus dierum: uelatus autem à Seraphin, Esaiæ: Patrem etiam ipse similiter reuelat: Esas Ego enim, inquit, in Paire & Pater in me, & qui udet me, uidet & patre uterq; igitur Pater & Fi lius Petro reuelauit, Age itaq; , eade uel diuersa re uelatione, omnimodo eandem confiteri oportet. Quod si eadem, quærendum est, Virum actu com pleat Petri cognitionem Filij reuelatio, an non? Si

aclu & opere compleat fruftra eft Filij reuelatio, sed Deus nihil in uanum facit: si actu & opere co plet, paterna erit imperfecta reuclatio, atq; propterea illam affumit: Si uerò perfecta Patris reue latio est superhabundat rur sus Filij , hoc quonia non prouent manifestum, cum neg; defectus, neg; separatio siue divisso in Divinis apparere vel ese possit personis. Igitur equaliter reuelant, at non quantum ipfi sciunt, sed quantum bij quibus fitre uelatio capere quæunt. Pater quidem & Filius no per reuelationem se uicisim fed per naturam cognoscunt. Creatura uero rationales, gratia cogniti onem accipiunt, atq; reuelationem. Tollendo enim Superiaces cordi nostro uelamen, se ipsum nobis u terq; reuelat, in Patre. Nullus quippe divina Trinitatem, eo, quod ultra omnem-intelligentiam sit reposita cognoscit, ideoq; sola à se sola cognosci tur: sicut Euangelista dicendo præcinit: Deumne mo uidit umquam. Certe nist eandem Deo scien tiam quis habeat, quod nulli contigit, nec futuru est, uero ipse se ipsum nouit: eum nose non est pos sibile, quod ex boc manifestum esse potest. Omnis Beientia a qui Scientia, aut senfu aut intellectu, autem similitudine, seu imaginatione rerum ueritatis compræhensionem amplectitur. Item: Quing; sunt ex quibus

anima

bus rebus.

# GRAE. LAT. IMPVT. LIB. II.

anima cognitionem recipit: Ars, Prudentia, Difci- Prudentia plina, Sapientia, & Mens: fed per nullum horum Disciplina quis perfectam de Deo cognitionem potest accipe Sapientia re:eoq; magis, quod neg; in Deo, neg; circa Deum sit accidens: quantò enim pauciora in aliquo suerint accidentia, tanto id cognitu difficilius est, et ampliore opus habet diligentia. Cii igitur in Deo nullum fit accidens, & simile simili cognoscatur, eius non potest cognosci substatia. Item: Nulla sci entia infinitorum est, nam nisi scibile scientia cons præhendat,ipsum nequaquam cognoscit. Deus au tem infinitus est, propterea nullo supra dictorum modorum comprehendi potest:qui omnem simili tudinem corporum incorporaliumq;, sua puritate transcendit, credi potest, compræhendi omnino non potest: sola ei mente propinquatur, ofide, sinequa, neg, mens uidere potest quæ intelligibilia sunt. Non enim quales factura, ut dicit Parmeni- Parmenides des talis & factor:neque quantus ille, tanta sunt hee. Igitur cum pariter reucletur, seq; per naturam cognoscant, & æqualiter ac perfectæ Spiritu smittant Pater Filiusq; manifestum quod ex neutro imperfecta, seu indiga, uel sursum hahundans emisio est.

Cap.

#### CAP. III.

SED unde sermo ad idem regrediatur, rursus Methone Antistes, Parologismos texit ordiendo: Etenim neq; simpliciter, neq; ad responden tem in hunc modum sillogyzat. Si cum Patre qui est sine initio et caussa, consubstatiale, rursus prin cipium existit Filius: duo sunt in Trinitate diuer. sa principia: hoc quidem in eo, quod sine principio est, principatus, dignitatis consolidatu: hoc uerò, in eo, quod intercidens er initians simul er initiatum habitudinums, disserbia coniugum sit.

Huic obiectioni multa ex aduerso responderi posut: ut ex hijs que in primo Libro positasunt, euidens est. Nam si Pater & Filius non simplicite dio dicenur, sed secundum quid, nec alter ab altero separatur, multò minus duo principia, siue due causse, eo, quod alteruter causa sit, sanctis, spiritus Principium predicabuntur. Numquid Verbum Dei Patris Deus cum ex Deo? Deus quidem genitus ex Deo ingenito at tamen no duo Dis genitus & ingenitus, sed unus & idem Deus: sic igitur unum principium, unaq; causa Spiritus sancti, qui est sine initio Pater & Filius: qui principium & caput dicitur: ut Hylarius dicit:

Capus

# GRAE, LAT. IMPVT. LIB. II. 117

Caput enim omniu Filius est, sed caput Filij, Deus » est. Duo sane ubi similia numerandi nomina , reru :. aliquam pluralitatem oftendere wolunt, etfi earu existendi rationem taceant: Nam neg; continuitatem,neq; discretionem, neq; dividendorum aperiunt differentiamsaliquam tantummodo manifesta >> tia uarietatem, qua nulla inter Patrem & Filium, >> ex eo, quod Spiritut esse præstat reperitur: Vnum » una caussa est Spiritus uterq; Prabenda quoque Ingenitum no sunt aures & Theologo Gregorio, de eo qui sine,, mitio de eo qui principium, et de eo qui cum prin, cipio, Philosophanti hoc modo. Qui sine initio, qui principium, qui cum principio unus Deus: Ne ,, que sine initio ese, natura est non habentis ini,,, tium, fiue ingenitum: Nulla enim natura, quia no est hoc, aliquid, sed quoniam hoc, rei existentis est positio, non illius quæ non est existit interitus, neque principium. In eo, quod principium sit, ab eo ,, qui sine initio dividitur. No enim natura illi prin Principium cipium, sicut neg; illi quæ sine initio . Nam circa non este name naturam hac, sed non sunt hac natura. Vt quiest sam circanacum non habente principium, o cum principio, turan. non est altud quam illa. Nomen autem illi qui sine " initio Pater: illi uerò qui principium Filius. Ei au " tem qui cum principio Spiritussanctus. Natura "

qui-

quidem tribus una Deus, concordia uerò Pater, ex quo, er ad quem referuntur, quæ ex ordine, no

ee ut collidantur, sed ut iungantur. Ecce absolute Sanctus iste uir, Filium uocat principium: et ab ip fo Spiritumfanclum numerat quia principiu Spiritus inmediate Filius eft . Creaturarum quippe o mnium equaliter tres personæ principium exiflut.ex quo patet, quod Spiritusandi principium Filius est. Verum tamen ad Patrem, er que Filij er que Spiritus sunt referuntur: qui solus sine ini tio & fine causa est: Filius autem ex Patre genitus, principium est Spiritußandi, quod Sillogysmo qui supponitur, demonstrari potest. Quicquid est in sancta Trinitate principium, alicuius in ca principium existit: alioquin solum po nihilo Fi lium Sanctus uir principium nominaßet, cum omnium conditorum tres personæ pariter censean tur principium: At uerò Filius est in Sancta Trini tate principiu: Filius, igitur, alicuius est in ea prin cipium: sed non est Patris principium Filius: neces se igitur ut Spiritussancti principium existat. Manifestum ergo ex his que dicta sunt, quod principium personas non dinidit, cum Pater er princi pium, & avaexo in scriptura nominetur, Filius uero licet non dicatur avapxo, ex Petre enim, prin

### GRAE. LAT. IMPVT. LIB. II.

principium tamen nuncupatur, perfectus ex perfe cto Patre, non ficut ex diluculo dies fit : quia non ex imperfecto perfectus, quippe que adesse condu cuntur ab imperfectione uenunt, talis est natura Ordine creature progredi rerum ut cum ordine progrediatur, dato à proui -untu. dentia. At ille qui divinis personis ordo inspicitur natura indicibilis, & ineffabilis quanquam sit, hoc tamen piè sentientibus de Trinitate innuit pa tenter,ut quod primum dicitur, caussa illius sit, quod ab ipfo nuuciatur uicinius: ut Pater quidem, qui sine initio causaq; proximus uerò huic absque medio Filius, qui absq; omni dubitatione, secudum dictam rationem, principium Spiritus exi stit. No enim sui ipsius caussa Spiritus est, qui Spi ritus, quamuis per se repleat, quæ illum habent in se singularia, non tamen ex se prouent . Si enim se ipsum emitteret, antequam emitteretur, effet, & se ipsum cu no eset emitteret: Quare aut in irritu cedit qui dictus est ordo, aut est necesse Filiu Spiri tus caußa pertradita annumeratione intelligi, ex quo patet, quod falsus est qui dicit: Omne quod de Zoarchica et omni conditrice Trinitate prædica tur, aut comuniter de tribus personis, codemq; mo do, or univoce dictum reperitur: aut de una fingu lariter: Nam misio Spiritus cum sit ex Patre & Fis

Filio, pariter, neq; triŭ comunis est, neq; singulari ter unius: At Nicomedia Praful è regione talia dif fundens nititur: Quicquid Deus est, hoc proprie est:neg; intercidit suboppositu:ut Pater proprie, quia non est Filius, et Filius proprie, quia no est Pa ter: Nă natura no propria, quoniă ambo his igitur sic se habetibus, cuex causa, Patre scilicet, Filius sit, causa ipse no existit. Na ide causa, er ex caus fa e Be, penes naturam que fectione non suscipit,in machinabile, sicut ratio demonstrauit. Dico quia non est syllogismus, nec ex eo aliquod La inorum dogma suscipit inconveniens: cum circa Hyposta ticas personales q; proprietates tanum hoc ueritatem contingat: At Principium caussatiuumq; ta lium non sunt. Igitur neg; de his uera est proposi tio, que dicit: Quicquid Deus est, hoc proprie exi stit: Nequaquam enim sub hac principium & ex caussa esse comprahenduntur, quod quidem Nys se Gregorius in tertia Homelia Pater noster, manifestum facit dicendo. Proprium Patris nonex causa ese, boc autem non est proprium in Filio, fiue Spiritu: Nam Filius à Patre exiuit , ficut dicit Scriptura: Spiritus ex Deo & Patre procedit: Sed quemadmodu fine causa ese solius Patris est, Filio Spiritui ue conuenire non potest, sic uer-

#### GRAE, LAT. IMPVT. LIB. II. 121

fauice, ex causa esse, quod est proprium Filij atos Spiritus, in Patre perspici naturam non habet: ca fit commune Filio, & Spiritui, & infra: Filius au tem cum ex Deo sit, non est Spiritus, neg; dicitur: quia non convertitur habitudinalis hec confecutio, ut posit æquipollenter per resolutionem oratio conuerti, ut sicut CHRISTI Spiritum dici mus:ita & Spiritus CHRISTV M nominemus, Hac proprietate manifeste ac sine confusione alterum dijudicante ab altero, Ecce purus puro, bonus bono, or rectus innititur recto dogmati. Qui cung; igitur astrucre audet non ese proprium Fi lij & Spiritus ex caussa esse, similiter aute et Spiritum non esse Filij, quemadmodum et Patris mul tum manifeste bunc Virum increpat. Hinc utique manifestum ese potest etiam quod caussam ese no sit Patris proprium: eo quod nec ex causa esse sit Filij proprium,ut oftenfum est: Nam fi eius, quod ad aliquid non est proprium ad aliquid : nec eius quod ad aliquid, proprium ad aliquid: ueluti duplum quidem dicitur ad dimidium, excedens uero ad excessum, non est autem dupli proprium excedens nec sit dimicij proprium excessum. Similiter autem quoniam dicitur Pater ad Filium, or caussa ad caussatiuum. Non est autem proprium Pilij

Filij ex caußa effe, cum spiritui coueniat: nec caus Sam esse sit Patris proprium. Et quoniam Spiritus Filij eft & Patris, quidam quasi concordiam ipsum uocauerune utriusq:alique uerò afferunt, quod animarum nostrarum caussa concordia dicatur, quas concordes facit, er in unum conuent Spiritus con- re: Quamdiu enim Spiritus adest, inquiunt, neque ourat. quantum acus scissura connexio scindetur, propte rea Spiritus datus eft, ut gentes quæ lingua dividuntur, coniungeret, cuius aqua diligentia est, ut animæ corpus consentiat simplici & uniformi.

contiam pro-

At uero Methone Praful ante destis rationibus ex aduerfo inclamans non traducitur: Si Pater, in quit, eorum caußa est, qui ex ipso sunt, secundum quod maior non ratione natura, sed ratione perso næ:ratio autem paternæ perfonæ non conuenit Fi lio, qua sit ratione unius in Trinitate scilicet Spi ritus caußa, Filius naturæ: Itaq; naturamaior eft, σ πυτυμα τομαχία manifesta: at ratione perso næ:ergo coaptabitur rationi personæ Patris, quo Pilius, à Sabellio, qui eum prodigialiter Patremas ferebat infamatus est, nulla ratione Spiritus caufla Filius existit: Nam si eadem ratione, caussa per Sonæ Spiritus extat Filius, qua & Pater coru qui ex ipfo funt cauffa eft, duo hac fi cundum idem ac cidunt

### GRAE, LAT. IMPVT. LIB. II. 125

cidunt in councinentia: Patrem quidem dicere Fi lium paternæ Hypostaseos, cum hic quide duorū, hic uero unius eorum caussa existat et quod actu compleat Patris personam, quasi ante completionem imminutam, sed neg, hoc absq; improbatione, dimittendum est.

#### CAP. IIII.

ICO itaq; insufficientem esse factam diui fionem, que Spiritum ex Filio, aut ratione naturæ, aut ratione personæ prouenire significat, Eandem quit pe cum habeans naturam, no est alter ex altero secundum substantiam: Natura e nim se ipsam quomodo pariat? Similiter autem ne que secundum personæ rationem : Quemadmodu enim pater, non in eo, quod Pater, emittit, ita et Fi lius no in eo, quod Filius, caussa principiumą; spi ritus. Quapropter ex natura quidem Patris & Fi lij, or ex persona que est Pater or que est Filius, nequaquam uerò in eo quod hic quide Pater, hic uerò filius existit: sed in eo, quod ei existentiam prastant, Spiritus esse habet:neg; sunt duo princi pia,cum secundum spiritus emisionem numerum non suscipiant: Numerus enim, non unius, neq; eius dem penitus, sed habentis aliud or aliud, unde ca de Pe-

de Patre et Filio, quot sint Personæ quæritur; due respondetur: Cum uerò de indicibili, ac ineffabili causa Spiritusfancti exquiritur dili genter, non due Spiritus cauffe Pater et Filius, fed una, fecundum dictum concordie modum nuncu pantur: propterea nec uoce significatiua differen tium principiorum caußarum ue Sancti Spiritus utendum est: Si enim Dei & hominis Filius, una persona est, er Diuma humana que natura unus CHRIST V S. Non debet inopinabile duas per-Sonas unam Spiritussancti caußam eße uideri. Ec ce enim apud Grammaticos significare substantia er qualitatem una caußa, unag; fignificatio nomi nis existit, secundum quorum opinionem,omne se re nomen substatiam & qualitatem significat: sed neg; quod hæc significat. duo significare, uel aliquod nomen æquiuocum dicitur, uel substantia & qualitas que una significatio existunt nominis co funduntur. Manifestum igitur quod filius Patris personam ut patientem desectum, aliquam non ad implet:neq; quispiam ipsum Filium parte esse per sonæ Patris eo, quod Spiritus ex ipso procedat, di cere cogitur · Quomodo enim si Filius eade ratio ne connumeratur Patri: qua Spiritus, utriq; perso ne Patris portio inueniatur, Filius ? Sane si nata Loth

#### GRAE. LAT. IMPVT. LIB. II. 128

Loth eadem ratione caussa est Filij qua parens, utriusg: causa existit, minime ipfa in Paternæ com positionem persona adigitur-Amplius: Si Spiritus nullam habitudinem ad Filium haberet, neg; ab ip so mitteretur, neg; per eundem ex Patre procederet:quin etiam non effet trium personarum una Diuine communicans proprietatisfed post ipsum existeret: eius esset factura ut dicebat Eunomi us. Quare habet Spiritus ad Filium habitudinem, quemadmodu ad Patrem pariter differens ab utro que. Tres quippe diuma persona nullo quidem se cundum naturam modo differunt: secundum uero personales proprietates non modo differunt, ueru etiam conveniunt. Igitur Filius ficut Pater, Spiritum dat et mittit, et emittit. Ex ipso enim Filio ex uberat nobis Spiritus, sicut idem ipse testatur : Si quis sitit ueniat ad me, o bibat, qui credit in me, sicut dicit scriptura flumina de uentre eius fluent, aquæ uiue: quod Euangelista interpretatur dum Jubiungit: hæc autem dicebat de Spiritu quam ac cepturi erant credentes in eum : aqua uiua Spiritus dicitur, eiusq; gratia: eo. quod in actu sit, qui si idoneum inueniat habitaculum, non derelinquit, nec euacuatur, cuius gratia præter ipsum de credentium uentre non emanat. Sic enim discipulorii flammantia

flammantia corda repleuit à C R I S T O missis et aliter Apostolis, similiter nobis passibilibus exi stentibus, spiritum habuit: qui quamuis grandia muirtute faciente & Spiritumfanctum per orationem & sepe absg; oratione, solo Domini nomi ne muocato, credentibus darent, nihil à se ipsis operati sunt in rebus huiuscemodi sed Filius sua irtute, ex ex se Spiritum dat, quare ex Filio procedit Spiritus. Sed Nicetas in sententiam hanc disputat, huius smodi utens prolixis argumentationibus.

#### CAP. V.

MNIS imago, inquit, dispare habet circumferentiam, ad illum, cuius imago ese dicitur, prater illam que naturaliter dicta est. Cu autem homo imago Dei, & ad imaginem Dei conditus, hic cum duplex sit duplicem ad Zoarchicam Trinitatem ex propositione similitudine resert: uno quidem modo, quoniam primus homo ingenitus est: plasma enim est: Seth ucrò genitus, est enim genimen: at Bua neutrum horum, quia sectio est: altero uerò modo quoniamens nostraim passibiliter & sine fluxu generatrix est, que in no bis orationis existit, Quippè ratio mentis genimen,

men: sed enim Spiritus diner sus à mente cum sit, ac oratione in nobis cum oratione prouenit: ergo, qui dem in homine confideratur, ad imaginem Det cir ca Hypostaticarum proprietatum differentiam, secudum quam ad sanctam Trinitatem ex propor tione remetitur similitudinem, incommunicabile est, ad reliquas personas, que comprehenduntur sub demonstrata imagine circumferentiæ similitudinis, scilicet. Magis autem cum non habeat quis fingere, aliquando idioma primi hominis: contingere Seth ut commune: neg; quidem Euæ: ad alter utru genitorem dico & genimen: siue rursus geni minis nascibile Adam uel Euæ. Similiter aute ed que interius sunt si speculeris, idem uideas . Nam mentis idioma, quod quidem illam orationis geni tricem constituit, non inuenies in oratione, neg; o rationis, ut nascibilis in mente, neque Spiritus ut Spiritus. Quod si in his que imaginabiliter exproportione languidiorem aliquam circumferentiam, scilicet, similitudinem habent, incommunica bilis proprietatum differetia inuenitur, multoma Bis in ea quæ ultra sensum & intelligentiam est. In alterabili & incommutabili prorsus Trinitate, quis inueniat personalium proprietatum existentiam incommunicabilem ? Nam si quod mi-

### 148 HVG. ETTER. DE HAER. A

nus uidetur inesse, inerit, er quod magis uidetur inesse ,inerit (uidetur autem multo minus, quod in deflua & creata, conuertibili que natura est, non moueri: Neg; commutare proprietates personarum secundum quam ex proportione similitudinem imaginis repræsentat) multo autem magis in ea que inconvertibilis & inalterabilis, & semper similiter habens natura, hoc inerit. Quod h ueruut demonstratum eft, Non igitur Spiritus emißio:communis est Patris & Filij:ut qui hoc di cunt detestabiliter, maxime impie agentes do. gmatizant. Non est quod cuiq; uidetur uerum sicut Protagoras arbitrabatur:ut Solem unius pe dis esse, qui centies & septuagies amplior terra or stenditur. Fallitur pene iste Philosophus, dum de Patre Deo ac primo homine ingenitum similiter dici afferitsIn quo parum minus Eunomio Hæreti co aberrat ut uidetur : qui diuine solum substan tiæ competere ingenitum, huiusmodi demonstrare argumentationibus conabatur. Non est (aiebat) posibile intellectum iri, co quod neq; secundu pri uationemintelligatur, quod dicitur ingenitu: Eo' rum enim que secudum natura prinationes sunt, ideoq; habitudinibus posteriores: at in Deo nullus præcesit, cuius prinationem ingenitu significet. Items

Protagoras de Solc.

Emomius

Item, Neg; in parte eft Genitum: in parte uero in genitum, quod diumum eft. Indiuifibile enim, nege in ipfo eft aliquid ut diver fum, simplex enim, unit enim or folum ingenitum cum fit, ipfautig; fubstantia ingenita est, unde non est dividenda: ut hoc quidem eius ingenitum hoc uerò genitum pronun tietur. Primum itaq; dicendum, quod talia compositionem non inducunt: dein ingenitum private onem in Deo non oftendere . Consequenter ueros quod adiectionis forsitan, seu subtractionis littereunius, » scilicet , errore traductus est . Nam ingenitum quoniam per unum v apud Græcos scribitur, quantum hoc nomen increatum significat, or non folum diume nature, si sic dicatur, ue rum tribus competit personis, etenim natura pariter cum personis incaussata est. Cum autem per duo vu ayevuntou scribitur, soli proprie Pa tri,non Filio,non Spiritui,neg; alicui creatura co menit: innuens quod nullum principium, nullamg; caussam per se habeat. Ergo si Diuina substătia, agenita dicatur, increata debet intelligi per unu , quia cum duo scribuntur ve , Pater so lus, sicut per genitum intelligitur Filius : Sanctus Hero Spiritus neg; ระบบทรอิร neg; สำระบบร , quame his unum sit, quod non generetur uocatur, sicut neg

# 136 HVG. ETTER. DE HAER. A'

neq; incredulus uocatur, neque impius, quamuis non credat. Neq; ueneretur, uel colat aliquem exiftens Deus. Agennitio uerò, & his fimilia, que de Deo dicuntur, nullam mostrant creatoris ad crea ta similitudinem. Omnis quippè similitudo expositione ac existentia, sed nullam apud Trinitatem Zoarchicam primus homo habuit, ex eo quod suit ingenitus, similitudinem, cum ad naturam minimè pertinet ingenitum, uel existentiam. Nam si ad naturam spectaret ingenitum, cum animalia omnia ingenita prodierint à principio, eius dem utiq; om nia naturæ sorent. Adam enim, neq; in eo quodium.

Adi quomo nia natura forent. Adam enim, neq; in eo quod in do ad Dei i genitus erat genuit, neq; Seth in eo, quod genitus us. generauit. Cum igitur Deus quidem dicatur inge

nitus, quia nulla eum caussa præcessit, Adam uero quia caussam habuit efficientem Den scilicet, plas matorem, alter pro co, scilicet, quod ex traduce non suerit, nec uteri coartatus angustia, ingenitus nuncupetur. Manisestum quod eius ingenitum no sit ad Dei simili udinem uel imaginem. Quippes Adam ex hoc ad imaginem Dei conditus uocetur simili modo irrationalia, quod sari non licet, ad Dei pronunciaretur imaginem condita; ad hocus tem sciendum ingenitum disferentes significationes habere apud Philosophos. Nam ingenitum di citis

citur:uno quide modo, si quid nuc est quod prius non erat, præter temporis latitudinem ac permutationem: ueluti quidam tangi ac moueri dicut uno autem cum aliquid contingit fieri, ac no fiere ut domus: quæ cum fit, nondum est: alio uerò, cum quid omnino impossibile est fuit, ut quandoq; qui dem sit, quandog uero non, ut Deus Pater, qui neg; genitus est, neg; principiŭ sortitur ex aliquo. eternus utiq; cum sit er indifferens, nullius prin cipij causam attigit aliquando: qua dere, propriedicitur, ingenitus. Nominatur quoq; principium quasi procedens causa, co quod existentia prastet, faciat etiam ac expleat . At uerò Hæreticorumuersutia, huius contrarium dicebat genitum:eo quod Dei Verbum generationem habeat. argumentatione utens huiuscemodi: Si principiu babeat ut sit, non erat utiq; priusquam gigneretur er erat quando non erat, at non sic sub tempore nascentium esse ostenditur Verbum Dei. Nequaquam hoc nomen circumscribit Verbi naturam. Ex substantia enim Patris est, ut lumen & genimen, et sic apud illum æternum existit. Cæterum: ingenitum Adæ non erat insignitiua personæ pro prietas,nec Eue sectio,nec Seth nascibilitas. Nam omne insignitiuum, circa rem quam insignit const deras

### HVG. ETTER. DE HAER. A'

deratur.Ingenitum uerò Ada, non circa rem qua insignitur, sed extrinsecus attenditur: Similiter au tem & Eux scelio: primum enim costa resecta est, o postea Eua formata est : Sed notandum quod genitum insignitiua uidetur Filij proprietas, & e ius folius, quam nullus aliquando filius fortitus est mel sortietur. Nam si omnium filiorum natiuitas insignitiua proprietas esset personaliter, omnis eundem personæ caracterem haberent: Nec aute differut homines numero, quoru differentiæ insig nitiua proprietas caußa existit:eo quod , sit imma chinabile in prospectibus, idem in also inuenire. Nam quæ proprietatem habent eandem, non differunt numero, ut enfis:mucro : gladius . Et hac quidem de ingenito ad monstrandum quod non sit personalis proprietas, neg; substantia infignatad ueniens extrinsecus. Propterea breuiter ad obie-Aaresponderi potest, non esse consequens si Ada Eua, Seth, supradictis tribus non communicant proprietatibus, quod nullis communicent alijs. Ec ce enim anima et corpus, neg; incorporeum, neg; commune habet corporeum: at tamen ut superiu declaratum est, alias quasdă comunes habeno pro prietates. Hoc quoq; modo Pater et Filius ingeniti genitig differentijs differut : cauffa uero principios

pioq; conueniunt . De oratione uero Spiritu & mente dico, quod languida similitudo sit, er nequaqua familiaris proposito, utro modo nó, o ra tio, siue oratio accipiatur: Nam mens rationem non generat, cum potius ex ipfa suo modo constitutionem habere uideatur. Quare tantum de ora tione cum voce prolata intelligenda est compara tio que ut Spiritus amministratur, per corporalia instrumenta, or utrumq; simul diffunditur, or in aëra difipatur: In fancta ucro Trinitate genitum er emiffum incorporaliter, impaßibiliter, er incommutabiliter. Ex Patre quidem solo Filius, ex Patre uerò & Filio, absq; passione, sine separatio ne, o absq; decisione Spiritus prodit. Apud homi nes uero non fic: Nam & Spiritus fine oratione, ut per gemitus & woces non significativas, & o. ratio fine mente, ut internulentis & plenis Demonio, alijsq; pluribus reperitur: Sed or mens for la sine oratione, absq; sensibus, quin etiam sine phantasia operatur du convertitur ad se ipsamadu incorporalium comprahensionem amplectitur, dum contemplatur divinum, or dum scientiam uniuerfalium qua subsistere non est imancipitimeditatur. Subsistit enim huiusmodi communitas, cu que participat ea, indubitater fint . Quippe que MANUS

### 134 HV G. ETTER. DE HAER. A

unius Speciei funt, eandem naturam habent, ut eiusdemrei participantia: quam contemplari secu dum se,mentis solius est. Oratio uerò er Spiritus, per corpus semper exercetur. Pala est igitur quod ualefaciendum sit huiusce argumentationibus, at que similibus, quia nullam fidem ad aliquid colligendum inconueniens conclusioni faciunt . Neg; enim per hec conducere, quod de una fola divine maiestatis personarum, aliquod natura deitatis idiomatum, neg; rursus aliqua proprietas alicuius personarum de diuina natura prædicetur. Quare omnino innititur ueritati, quod Spiritus emisio, Patris Filiją; sit communis: quod Nicomediæ An tiftes non consentit, ait enim. Si Filius ex cauf la est, ut ex Patre, caussa uerò rursus, ut Spiritus e miffor:dividitur utiq; idem:cum fit causa, er ex caussa: At uero simplex est quod diuinum est, nec diuiditur:igitur si est causa, no est ex caussa quod enim Deus habet, hoc inseparabiliter habet, et no secundum accidens. Sicut infinito finitum exe quari non potest, ita neg; ei quod sine materia ma teriatum: hæc quidem ratio, neg; ei quæ materiam babet causa, rite coaptetur: Nisi causa ex qua pri mum fit aliquid & in quam ultimă resoluitur acci piatur: qualis est prima materia, que in quibuscuque

### GRAE, LAT. IMPVT. LIB. II 135.

que fuerit, substantiam suam conservat, ex qua pri mo elementa fiunt, que simplicia esse per ecrum. motus Aristoteles probat. Vnum enim singula naturaliter habent motum, unamq; materiam: Nam una numero materia, unius forme actu susceptiua est, quod in compositionibus magis patet:unu enim lignum, non simul scamnum, mensa er paries eße potest:licet una numero species plura efficiat ut ars aliqua et quilibet art fex plura, differentia que conficit, Quod fi elementa cum fint ex materia er forma, er cum causa sint ipsa compositorum corporum simplicitatem non abijciūt, mul to amplius licet causa sie Filius Dei, er ex causa in sua permanet simplicitate. Amplius: Actio à sub stantia ex qua progreditur tertia existens, à uirtute quæ substantie censetur effectus, ut absq; medio ex illa profiliens secunda est: qua uirius dignitate, ut uirtute substantia, ex qua procedit pri or eft. Ex quo fatis liquere potest, quod sicut sub-Stantia uirtutis, uirtus nerò actionis causa est sine plex & individua perseucrans, ita Pater Filij, Filius uero Spiritus causa est simplex existens & in diuisibile. Sciendum uero quod quidam actionem distinguentes, dupliciter aiunt eam etiam & circa Patrem & Filium considerari: & unam quidem

### 136 HVG. ETTER. DE HAER. A

dem dicunt aßistricem,nec prodeuntem extrinser cus fecundum quam genitor genitusq; similiter et codem modo Spiritum emittunt. Aliam uerò attri buunt naturæ, quæ tres pariter comitatur perfonds secundum quam que ab ipsis personis aliena existunt, ex subiecta aliqua materia, aut ex nihilo Pater, Filius, Spiritusq; Sanctus condunt er faciunt. Si ergo ex substantia uirtus prouenit, ex uir. tute ucrò procedit actio, Nec ideo uirtus duo, ucl aliquod duplex est:multo amplius de Patre,qui si ne principio est uirtus exit, filius. scilicet, ex quo, ut ex Patre, Spiritußanchi emanatio profluit. Ite: Ex alio dictus Paralogismus falli potest, mens uni formis est, mens seipsam cognoscit : quare quodu Mens mformæeft, se ipsum cognoscit . Duplex igitur mens est, cognita, er cognoscens, intellecta, er in telligens:agens. or patiens. Propterca Plato dice bat: Anima semper moueri, id est, se semper cognos cere: quo posito, colligat qui uoluerit, quod mens Se ipsa potior, & honorificentior, cum faciens patiente honoratius sit, hæc quidem & his similia in rebus que materiam compositionemá; habent, atq; sub tempore suas perficient actiones, interda ueritate obtinent: At in his , quæ sine materia sunt fugit ueritas conclusiom. Amplius: Filius mittitur

mittit, fed non ideo duplex est: Ex quo ut sufpicor, or alius eiufde Prafulis Paralogifmus ener uatur, qui dicit: Si Filio effe est à Patre folo, Spiritui autem à Patre & Filio: duplex, ergo, & buic existentiæ ratio, or quomodo duplex, quod com positionem nullam suscipit? Absistendum certe erat ab huiusmodi. Nam, si ideo quod ex Patre. ac Filio Spiritus procedat, duplicem existendi ha bet rationem, Pater iuxta eandem rationem dupli citatem adinueniet: cum folus filium generet, non folus uero Spiritum mittat & donet . Verum hu iusmodi habitudines duplicitatem non inducunt: Et enim causa hoc nomen er causatiuum, ut ita dicam, non hoc aliquid, nec quantum, nec quale quid, sed ut habet, ad aliquid significant . Qua de caußa manifestum, quod nihil talium nominum, in eo quod huiusmodi facit duplicitatem, Si nomina Substantiarum significativa, quantitatum , qualitatum ue duplicitatem, de Deo enunciata non inferunt, multo minus hoc facient habitudinum fig nificativa. Nam Dominus, oftium, via, panis, veritas, uitis, lux, uita dicitur: una substantia cum sito O simplex, propter aliqua idiomata que perspiciuntur circa opera ipfius sic nominatur. Rursus Pater avapxo ,id eft , fine principio: avalrio,id eft,

# 138 HVG. ETTER DE HAER. A

est, sine causa dicitur, ingenitus genitor, & huiuf modi:fed unum eft fecundum fubiectum & fimplex er indivisibile:non folum ipse pater, sed er Filius, Sanclusq; Spiritus : tota nempe Trinitas, ab hijs que non insunt, frequentissime nominatur Eo enim quod ab homine uideri non posit, muistbilis, o in conspicabilis, quia omnem superat in telligentiam, in accesibilis er infinita:quia corru ptione ac morte maior oft, incorruptibilis, er im mortalis, non incipiens, non quiescens: quasi aliquod pelagus substantie infinitum, er intermina tum, er si personis diffinita sit, antequam tenea tur, dilabens: er antequam intelligatur, profugiens. Hæc quidem non ex hijs, qua secundu ipsam, fed ex his, que circa ipfam: Ex Patre quidemfci mus sed non ex Patre : immò persecte credimus, quod Pater generet Filium, or cum Filio pariter Spiritum emittat: quod quidam inficiantur, no be ne. Nam Spiritus ex Patre prodiens , aut contingit Filium, aut non contingit: fi non contingit, no est aliquid quod coniungat & copulet Filio Spiri tum: secundum quod persona cum non complecta Eur proprietatem, uel unam ex Filio Spiritus, nul lamq; personaliter communitatem cu eo habeat. Hoc fi ita eft, non eft eius Spiritus, etenim fi nihil affignar

GRAE. LAT. IMPVT. LIB. 11. 136. Rignationum in quibus ese spiritui est, ex Filio. accipit neg; Filij Spiritus est, nec eius imago: bec. utiq; asignationes & annotationes Spiritus sunt Quod fi hac ex Filio accipit ut ex patre femper emittitur. Semper enim Pater & Filius emiffor eft conditorq; fed cu femper emittat: no femper pro pter infirmitatem rerum, que conduntur, que ne queunt ei, que fine initio est Trinitati, exequari, codunt. Qua de causa, no piè ac uere dividicant. qui dicunt, imposibile secundum idem communi cari Patri & Filiog; Spiritumfanctum, concinna doucrba, non ad fidem faciendam, sed ad illaquea dum si ualeant. Quemadmodum inquiunt, in quibus communicat Pater Spiritui, non est aptus aliquo modo discerni, uel dissungi à Filio, ita, inquibus discretionem, distinctionema; ad Spiritum babet, non est posibilium, secundum illud Filio co municare, quod pænitus à ueritate remotum est, cum ex anterioribus palam sit, quod quædam qui dem Filio, quæ non Spiritui: quedam uerò spiritui que non Filio, Pater communicet. Que uero ambobus communicant, hac nature, ut secundum naturam sunt, unde numquam cuenit, quod in quo aliquis trium personaliter ab aliquo difiungitur. secundu illud eidem coniungi code modo prorsus enim

enim imposibile ac inconsequens est, ueram esse contradictionem, qua idem discretum personalitereodemá, conuinctum modo esse pronuntiat in Trinitate, hoc quidem de aliquo existentium ase personarum. Sed nea; colligitur, si emisio Spiritus communis est Patris & Filij, natura utrius si est Spiritus emisio: & idem est natura & persona.

#### CAP. VI.

ERVM Nicetas in arguendo sermonem adhuc extendit: ait enim: Si omne quod de mnaquaque persona, Diuinæ Maiestatis dicitur, non enunciatur, de ea magis er minus. Causa uerò er principium prædicatur de Patris persona. Non erit Pater magis caussa, ut sit Filij genitor: quam ut sit emissor Spiritus, at uerò proprietate, scilicet, paternitatem secundum quam genitor Filij existit, non impertit Filio ut ipse Pater appare at er non sit unus Deus Pater in Trinitate di sus. Non igitur in eo, quod emissor, et caussa existit, Spiritus dat Filio ut non magis er minus caus salves pater appareat Filij, qua Spiritus. Quod salbuc inucrecundius qui ex aduerso disputat in stiterit:

fliterit : famur ad ipfum: Que exheredatio, ut Deus & Pater, cauffa, er principium existens Fi lij ac Spiritus? huic quidem attribuit emißionem, paternitatem uerò minimè. Si autemnibil de aliqua Dinine Maiestatis personarum, secundi magis er minus dicitur, Non enim est aliqua noua se ctio in omnipotente ac supersubstantiali Trinitate: Manifestum utiq;, quod Deus Pater solus est causa Spiritus ubi emisor, ficut er genitor folus Filij. Opinio citius fallitur quam sensus prop- Opinio falliter duas caussas aut quia fensus circa manifestas certasq; res uerfatur, opinio uerò circa occulta: aut quia sensus in temporaliter fere rebus adijcitur. Opinio autem per media, porrò que circa Deum sunt occultaincertag: nobis existunt, ex quibus fallitur qui nimium præsumit animus. Cer te omnino modo inconsequens est, si Pater Filio non præstat, ut ipse Filius Pater sit, non dat, ei ut emiffor fit Spiritus. Et fi non dat ei paternitatem,non tribuit ei Spiritus emißionem : ueluti si non dat Pater Spiritui ut nascatur, non dat ei, ut conglorificetur: er accipere de Filio, er annunciarenobis. Amplius: Longe à uero prospicit: Si Pater solus est caussa Filij: Non est autem solus a di Spiritus caussa: magis eft saussa Filiy Pater, quain

#### 148 HVG. ETTER. DE HAER. A'

quam Spiritus: Nam genus generalissimum substă tia sui proximi solu causa existit principiumq; fpecialisimorum uero non folum. Sed propteres no puto, quod magis superiorum quam inferioru genus, fiue cauffa, nuncupetur: uel magis contineat superiora, qua inferiora mediatum quippe uel inmediatum proximum, & remotum : habitudines quidem posunt interdum facere differentes, augmetum autem uel diminutionem non afferut: fed neg; intensionem uel remisionem, propteres in ipsa Trinitate talis complexionis falsitas depræhenditur: si , Pater solus est caussa Filij : non autem solus est causa misionis Sancti Spiritus. Quare magis est caussa unius qua alterius, quod nullus recipit recte credentium, ideoq; superuacaneum est quærere, cur dederit Pater emisio-'nem , non tribuendo paternitatem : cum nequaquam duos Patres, uel duos Filios Trinitatis admittat fides: talium quæftionum , non eft idones positio: sicut or huius, cum anima causa, or prin cipiu existat phantasiæ rerumq; dederit ei quaru libet imaginationem, cur non tribuerit ei opinio nem? Nam quod uolumus quimus imaginari: ut ho minem non folum tricubitum, sed uiginti er mille enbitorum. Posumus quog fingere hircoceruu;

or hyppocentaurum, quamquam opinari neque amus que uolumus. Nam bis duo octo dicere pofsumus, opimari uero hoc nequimus : quia opinio- Opinionem sequitur sides nem fides sequitur ut Philosophus dicit . Non enim contingit opinantem quibus uidetur non cre dere. Nec tame anima phantasia magis causa est, quam opinionis. Igitur ficut quærendum non eft, quomodo genuerit Deus, ita non est inuestigandi quomodo duo fint causa unius. Nam si quomodo in Deo queratur: omnino & ubi , ut in loco : & quando, ut in tempore: atq; alia similiter prædica menta quarantur. Quod si hoc inconueniens abfurdum est & fanctis Patribus non credere, fed in circumcifo corde obuiare scripturis eorum : 4c dicere, quis fuit Ambrosius, qs fuit Augustinus, qui afferunr Spiritum ex Filio procedere? à Spiri tu certe docti, hoc affeuerauerunt hij & alij qua plures. Et utiq; idem Spiritus docuit Patrem non ese Filium Patrem, sed uirtutem potentis, sapies Sapientiam, Hypostaseos, & Substantia proprin characterem: hic est Spiritus, quam er ueritatis omnium Dominus nominat, imago Filij, & digitus, ut Spiritus oris eius, ut Dominus pariter cum eo et Patre:ac conditor . Etsi ad Patris personam Apostolus omne reduxerit conditionem, sic dices.

VIIIIS

144 HVG.ETTER. DE HAER. A'

Vnus Deus Pater, ex quo omnia, er nos in ipfo: Ced idem dicit: Vnus Dominus Filius: per quem o mnia. onos per ipsum:non tres conditores : sed unus. Nam angelos in coditione cooperari tribus nullus audeat afferere, sed neg; unam quis personam intellegat, cum dicitur conditor unus, quem admoduneg; quod in Prophetis dictueft,in perso na dicuntur, Subuerti eos, inquit, ut subuertit De us Sodomam & Gomorram:et alibi: Saluabo cos m Deo corum:et Apostolus cade figura dictionis utes dicit: Tradidit eos Deus in reprobru fensum Sut igitur tres personæ, unus conditor: sicut unus Deus, q fine motu, fine labore abfq; aßuptione ma teria fecit hanc universitatis mole, omnino impas sibilis omnino indemutabilis . Ideoq; in proprio quod fecit opere, non eguit instrumentis. Cuius rei exemplum animæ inseruit humane quodammodo Aning moss idem creator . Etenim anima nostra motus , fine labore consumantur, absq; substantijs constituuntur e rebus, ac inteporaliter pene fiunt. Quod si anime substantiam actionesq; inspicere nequinus, minus autem & angelorum, quomodo idiomata dininarum personarum perfecte cognoscemus? Credendum Sanctis certe Viris , qui fatensur Spiritum ex Filio procedere: cum hoc etians

idens

Mak

idem pluribus necessarijsą; rationibus intelligere wolentibus, enideter appareat: Cum enim Filius et Spiritus soli effe babeant ex Patre, alter quidem sine medio, mediate uero alter: necesse autem Filium ex Spiritu eße, aut Spiritum ex Filio. Non aus tem habet Filius effe ex Spiritu. Restat igitur, ut Spiritus ex Filio effe babeat, tamquam, ex immedi ata caussa.

#### CAP. VII.

A Mut dicit Magnus Basilius in Epistola ad Canonicum: Nibil est inter Patrem & >> Filiu. Si aute non est ex Deo Spiritus per CHRI >> STVM neg; est omnino: Quare circa ordinem e uacuatio ipfius existentiae, aspernationem habet, & omnino fidei est negatio. Igitur ut ex inmedia- Caussa media ta caussa Filius, sic utiq; Spiritus ex Filio, ut ex im ta et immedia mediata caussa,cuius imago est, or in quo quiefcit:quamquam secundum Græcos ex ipso no pro deat. Si enim Filius, quia imago Patris existit, ex ipsoesse habet. Manifestum quod Spiritus imago Filij cum fit, ex ipso esse habet . Qui filios facit sanctificatos, et per quem clamamus Abba Pater: Si ex Filio cuius imago est, non ese habet Spiritus, dicedum utiq; quod sit, ut imagines equiuoce hijs pre

### 146 HVG. ETTER. DE HAER. A'

pro quibus facte funt. hoc fi ita eft , non eandem Substantie rationem suscipiunt imago, illeq;, cuius imago est. Secundum quid ergo dicemus Spiritum imaginem Filij, si non habeat ullam, ex eo quod persona communitatem ad ipsum? Omnis imago ex prototypa idea similitudinem, Typum figura. que accipit. Ecce Filius cum sit imago muisibilis Dei,splendor gloriæ, ac figura substantiæ Patris, ex ipfo effe habet: at uero Spiritus imago Filij eft, ut Sancti perhibent : et non ab extrinsecis notis: ut Rex à purpura, chlamide, ac diademate, sed ab eo, quod deintus habeat et emittat, quemadmodil TPater. Ex quo Taliqua similitudo inest, non Secundum figuram & colorem, ut imagines : quia nihil in illis huiusmodi. In eo autem, quod æterni in corporeum, immobile, secundum substantiaest comparatio:ex quibus non multum uidetur imago Filij Spiritus , aut Filius Patris existere. Quip pe, secundum ea quæ tribus personis communia insunt, nulla differentia in personis apparet, nulla personæ attenditur proprietas : nam neq; secu dum ea, hic quidem Pater, iste uero Filius, ille aute Spiritus censetur, si secundum substantiam imago diceretur:non magis Filius imago Patris, quam Pa ter Filij nuncuparetur, Ergo, secundum proprietatem

tatem imago Filij dicitur Spiritus, & non fecundum substantiam, ut æternum, inconscriptum, & similia Hinc est, quod Magnus dicit Basilius, in Tertio cotra Eunomium fermone: Imago uera, & naturalis Filij Spiritus, non ex imagine Diuina, 20 quemadmou nos:immo enim cum sit imago,no ha bet imaginem, er cum sit unctio, unctionem non 22 habet. Et Gregorius quidem, qui lavuarsezés >>> cognominatur ex revelatione, dicit hec . Vnus Spiritusfanctus, qui ex Deo existentia habet, ima go Filij perfecti perfecta. Iohannes quoq; Dama- ,, scenus similiter Patru uestigia du imitatur scribit ,, hec: Imago Patris Filius est, & Filij Spiritus. The logus quoq; Gregorius de Filioloquens, talia pro ., nuntiat: Imago est ut consubstantialis, er quonia, hoc modo, at non ex hoc Pater, hoc est imaginis De imagine natura, ut sit imitamen Archetypi, er cuius dici- >> tur . Vnde patet, quod si Spiritus imago Filij est, 22 ex illo effe habeat. Sed qui dicit nullam comparationem esse Spiritus ad Filium, imaginis tollit rationem. Non est enim posibile comparatione sub lata,imaginem intelligi . Ideoq; si Spiritus imago Fily existit, palam est, comparationem ad ipsum habere.Imago enim, quid aliud est, quam ex causla esse:illo scilicet, cuius imago est? Omnino autem Substan-

# 184 HVG. ETTER. DE HAER. A'

substantia in co.quod substantia, non imago, non caussa, non causatium, non maius, neq; minus di citur: sed neq; substantia nomen imaginis est signi ficatiuum. Nam personæ cosubstantiales sunt; sed non substantia.

#### CAP. VIII.

ERVM Nicetas, ut mihi uidetur, non at tendendo hæc quæ dicta funt, fertur inua euum :Inquit enim : Si omnibus qui recte sapere wolot, confitendum est, quod Filius Sanctusq, Spi ritus ex Deo Patre, hic quidem per generationem, ille uero per procesionem, secundum naturam ex Patris substantia intemporaliter, er eternali ter simul, ceu germina exorta Deo, prodeunt, nec bic quidem prius,ille uerò posterius:ut non alterum forte tempus præueniat. Nam in quibus prius eft er posterius, ibi prorsus temporis intercalatio. Quod si penes Trinttate detur, erit aliquid Zoarchicarum personarum sub tempore: Ideog; creatura, ut in tempore esse accipies, nec sue caus Se consubstantiale : quod est Arriane, Eunominia næ, atq: Macedonianæ, hærefeos actus, er inum bratio. Quod si uerum, immo, quia maxime uerum intemporaliter & aternaliter simul Filium Spi

Spiritum'ue de Patris substantia effulgere: utrum dicatur quærendum , simul ipsum intempora liter er aternaliter effe ex Deo Patre, er na. turaliter ex ipso effulgere quemadmoduet Filius. er ex Filio codem modo prodire ut ex Patre, aut posterius? Quod si posterius, erit Spiritus se ipso prior, or posterior, or ante tempus, or sub tempore, or eternum, or non aternum: eo, quod con currentem habeat procesioni existentiam, quod omnis plenum est impietatis. Sin autem propter huiusmodi, quod consequitur impossibile ac prophanum hoc dicere: uitauerint, ex necessitate dicent alterum, quia intemporaliter ex Deo Patre, ac aternaliter ex Filio procedit. Sed quomodo est posibile, simul intéporaliter et æternaliter, ut ex duabus causis esse habeat:nisi ambæ primæ causse sine or principales? Aut qua ratione una por test caussa duabus ex causis existentiam habere: cum altera causaru simul cu illa ex se quam emit tit,de alia caussa existetiam habeat?hoc omni pro digio figmento que Damoniaco irrationabilius. Quod si instantes qui hoc modo disponuntur dicat, quoniam omnia Deo & Patri possibilia sunt quæcung; ei placent, respondendum eis est: quod feipsum negare non posit. & cum sit principite

### BO HVG. ETTER. DE HAER. A.

er caussa Filip, Spiritus q; non esse hoc idem quod est. Si ergo propter abominabilem huiusmodi opinionem. quæ dicit Spiritum ex Filio procedere, multa sequuntur inconucuientia, pala quod Spiritus ex solo Paire procedit, sicut ueritatis sermo ab antiquo usq; in hodiernu maniseste prædicat.

Deuito plenam contumelia responsionem, ne fario huic uaniloquio retribuere. Nufquam certe in facra scriptura repertum est, quod folus Pater causa sit principiuq; Sancti Spiritus: uel quod ex eo solo Spiritus procedat: quoniam Pater quidem solus generat, or quod solus fit causa princi piumą Fili, scriptura in pluribus testimonia pro bibet. Namq; folus habet Filium, folus autem no habet Spiritumfanctum, cum neg; folus mittat, ne que solus tribuat, quia Filius dat er mittit Spiri tum gemadmodu & Pater. Cu igitur à Patre & Filio æqualiter habeatur Spiritus, mittatur atq; do netur, dua sunt cause habetes, mittentes, atq; tri buetes Spiritumfanctu. In Superioribus, dictueft, quod Pater & Filius no dicuntur simpliciter duo qui cu duo dicuntur, tales est sensus, ut quidam pu tant: Pater no est folus nec Pilius est folus,, sed Pa ter est & Filius, Secundum uerò aliam ratio nem, non est recipiendum in eis, propter supra diches

dictas causas dualis numerus . Etenim binarius, quemadmodum reliqui omnis numeri, nequaquam proprie de Diuinis personis, sed de discretam con tinuamá; habentibus quantitatem enunciantur. Continuum quidem, quod de solis magnitudinibus dicitur, est, ut Philosophi perhibent, cuius par tes, ad communem terminum copulantur: at partes in Patre uel Filio intelligere, quas communis copulet terminus, neg; figmentum etiam suscipit. Tres quidem dimefiones, que licet cotinue fint, in partibus determinate tamen dicutur: non quod dissecentur adinuicem, sed una quæg; ipsarum, propriam rationem posideat, nullo modo eis copetunt. Discretum ucrò est, cuius partes, per se Discretum cofiderantur,ut non cotrabantur inuicem: Pater quid uero & Filius fingulas licet habeant rationes, nul lo tamen modo partes habere intelliguntur. Ergo proprietatibus tansum due persone, sine due Hy postases Pater Filiusq; nominantur. Quamobrem patens est, quod nullum prodigium introducant, nullum afferant portentum, nullumig; satanicum figmentum complasment: qui fatetur ex Filio Spi ritum procedere. Quippe omnis impietas, omnisqu imposibilitas fugit talia enunciantem. Nam Patris & Filij una manus eft,et cadem, ut idem tefta

Cotinui quid

## 152 HVG. ETTER. DE HAERE. A'

tur dicens: Pater meus, qui dedit mihi maior omnibus est, et nullus potest rapere oues de manu Pa tris mei: er post pauca iterum dicit: Nullus rapit eas de manu mea. Ecce una manus, no dua, Patris Filij:quoniam una caußa,unumq; principium Spiritus existit uterq;. De hac manu digitus prodit, Sanctus fidelicet Spiritus, sicut Euangeliste te Statur, Matheus enim ita scribit: Si in Spiritu Dei eijcio demonia: Lucas uero: Si indigito Dei: digi tum indubitanter dicendo Spiritum, ut manifestu faciat, quod sicut digitus consubstantialis est manui, et ex ea prodit, substantiam existentiam que ab ipfa sumens, ita Spiritusfanctus Patri, Filioq; consubstantialis existens, licet mediate quidem de Patre,immediate uerò de Filio. Nam folendor cu Substantia intelligitur, imago cum Archetypo, &. Filius omnino cum Patre, Spiritus autemneg; fple dorgloriæ, neg; imago, neg; Filius Patris est :qui etiam nec multum in eo quod Pater ad ipsum ha bere uidetur habitudine. Ex quo liquet, quod neque à modo intellige di,neq; ab ordine procededi, neg; à scriptura possibile accipere sit, quod imme diate Spiritus ex Parte, or non per Filium proue. niat. Si enim quia Filius immediate de Patre nasci tur, fine medio datur er nobis, er Spiritus fi abfq medio

medio de Patre procedit, es immediate datur nobis, at uerò non fine medio datur nobis, non igitur immediate de Patre procedit.

CAP. IX.

AETER VM: Nicomedia Praful er af Serentes ex Filio effe Spiritum er profitetes ex Patre per Filium, ucluti per medium proce dere uchementer arguit: Tempus, inquit, hic cofi derare, quæcum q; affeueramem ex Patre ac Filio Spiritumsanclum procedere sequentur inconue nientia: Si autem quosdam tumultuantes audimus non ex Patre er Filio, fed ex Patre per Filiu, hoc Latini afferant, procedere, prorfus, mediate Filio instituut ex Patre procedere Spiritum. Scd si mediante Filio, ex patre, Filius autem fine medio, ex ipso est, minor est Spiritus Filio : Nam quod per medium aliquo participat, minus est, immediate participante illius. Et hinc rursus habet locu Ma cedonij dogma diminuentis Spiritum, tollentis & qualem dionitatem ac potentiam. Quomodo autem filio mediante, dabimus à Patre procedere? Namq; si Pater emissor est, Spiritus uerò Sanctus emissis hac autem sunt habitudinis nomina, er si mul natura : nam emissor emisi, emissor est: emiffus,

### HVG. ETTER, DE HAER. A'

missus, ab emissore emissus. Nibil autem eorum, quæ sunt ad aliquid per medium aliquid dicitur: Quomodo ergo Spiritumsanstum, mediante Filio dieamus procedere? Repugnans utiq; hoc est syllogisticis ratiocinationibus, atq; demonstrationi bus ueris: Hæc igitur cotra illos, qui in sermone ua rif funt, o per rationabiles arbitrantur decurfus infirmare, quod apud nos dogma perlucet: Nos autem siquis interroget, quomodo similis ex Par Comparatio: tre Filius & Spiritussanctus?respondemus: Queadmodum ex fole radius, et fplendor: calor, et lux: quanquam er harum comparationum multa sit

permutatio, defectusq; similitudinis . Quo enim modo, alicui eorum, que deorsum sunt ad simili-

ded deficiens

bitudinem Diuma coparata natura similabitur. At uero Latinus ei quidem qui afferit Spiritu ex Filio existentiam habere, ut ex Patre, consentit: dicentem autem, ex Patre per Filium, er non Subintelligentem ex Filio, aspernatur. Quur austem hoc faciat, superius oftensum est, or rursus in eodem sermo persistet. Nuc autem, amedelibatum discutiendum eft, id scilicet , utrum Spiritus , ex Pdio immediate progrediatur, an non? aft quod im mediate proueniat, sidem potest facere, qui suppo mitur fyllogifmus: Si ueritatis capax firmitatisch ordo.

### GRAE, LAT. IMPYT. LIB. 11. 15

ordo, or habitudo nominum existit, uerus est er firmus ordo personari, o habitudo : nempe que fcribuntur, not & funt corum que dicuntur. Voces uero, intellectuum notæ: Intellectus autem finem habent rerum compræhensienem:et tunc uere in telleclus existut, cum quasirebus ipsis coaptatur. Nam imagines funt in anima rerum intellectus, uo Imago quid ces uerò intellectuum indicatiuæ funt: Ideo q; à na Vox cur data tura tributa, ut per eas significemus ad inuicem a nime conceptiones, secudum rerum dispositione Atqui Ordo habitudoq; trium nominum dinina. Ordo rum personarum, cum sit inuariabilis , ueritatisq; capax, nomen paracleti Filij Dei nomen coniungit absq; medio: quemadmodu nomen Verbi Dei copulat ingeniti uocabu'o. Enimuero Dominus Christus Bap IESVS CHRISTVS intraditione falutaris ordine terrore Baptismatis, cu baptizare discipulis In nomine Pa toffit tris & Filij & Spiritussandi omnes gentes praci peret, hunc ordinem assignauit : in quo copulat sibi & Patri Spiritum, propter aliquam proculdu bio comnunitatem atq; parilitatem, Non est enim. aquum suspicari huiusmodi ordinem, ad naturaus ita diuinam referri, quod ad nullam Hypostaseon proprietatem: Nam natura că una sit, ordini non deputatur alicui, neg numero. Innumerabile penitus

### es6 HVG. ETTER. DE HAER. A'

penitus est, quod unitatem aliquando non excedit. Vnus enim Deus, una substantia, unaq; natura in tribus intelligitur personis: heæ quidem ordina tur, bea numerantur, bea communitatem er copulam interse posident. Porrò quæ ex natura com munitas, ordinem nullum exigit, fine utiq; dicamus Filius & Spiritus & Pater Deus est. fiue Spi ritus & Pater, & Filius, recta in fide semita itur: Sed que in est ex proprietate communitas, non Acfe habet: In hanc enim obseruandus ille ordo est, quam Dominus Discipulis tradidit bapuza re præcipiens,omnes gentes, In nomine Patris & Filij & Spiritusancti, o non in nomine Spiritus e Filij Patrisq, uel Filij, er Patris er Spiritus, eo quod Pater caußa, principiumq; fit Filij, Filius quoq; caussa sit Sancti Spiritus, quod quidem ufquequaq; manifestum, ex co, quod secundum bap tizandi dignitatem, Filio Spiritus copuletur, or dinem certe Diuinarum nominam personaru qui dictus est, in uanum afferere pronunciari haud co weniens ese existimo. Quarum secundum habitudinem personarum er ordinem, nominum ordo existit, er dispositio. Sed forsitan qui apud Apofolum est ordo, huic repugnare uideatur, qui dicit: Diuifiones gratiaru funt, idem aute Spiritus: divis

diuisiones administrationum sunt, idem aute Dominus: or divisiones operationum sunt,idem aute Deus, qui operatur omnia in omnibus . Ecce primum Spiritus meminit, secundo Filij, tertio autem Dei er Patris. Sed non eft arbitrandum ordinem Apostolum peruertise, qui à nostra inicium habi tudine, ut magnus testatur Basilius, fecit: Quonia inquit, suscipientes dona, primm interpellamus di ,, ftribuentem, deinde mittentem, ac postremò erigi , mus cogitatum, ad fontem & causam omnium bonorum, quo Apostolus ordine usus fuit . Et iterum ut dicit: Gratia Domini nostri I ESV CHRI , STI. or charitas Dei or Patris, or communicatio Sancti fpiritus sit cum omnibus uobis: er in o ,, mnibus buiufmodi. similis folutio eft. Non enim fe , cundu ordine, ante secundu gloria, qua ipsi suscipiut, inter se gloria er ordo est, qui a nobis taliter effertur, cu illic secundu personaru consideretur habitudine, hic autem à nostra habitudine, qui nequaqua legem ponit,neq; uerò contradicitilli ordi ni, neq; repugnat gloriæ, sculicet, uelutibenefitij re miniscatur accipit principium. Maniscstum igitur ex his que dicta sunt, quod firmitatis, ueritatisqs capax est ordo nominu, et hibitudo, hoc fi uerum efe constet, ut in ordine nominum Paracleti nomen

### 1,6 HVG. ETTER. DE HAER. A'

men, absq medio ingitur Verbi Dei uocabulo : ita o persona, que est Spiritus, sine medio quidem Filio, mediante uerò eodem Patri capulatur. Qus re immediate quidem ex uno, mediate uerò ex alte ro procedit: Nam quod medium dicitur, utring habet aliqua inter se diuersa, ubi uerò tres secun dum ordinem pronunciantur, persone, quomodo barum nonerit aliqua media? Quod uerò illatum eft, dico aute, minor igitur Spiritus Filio : siquide quod per medium participat alicuius, minus eo est quod abfq; medio participat : quia inconsequens eft, timendu non eft. Non enim propterea Spiritus minor est Filio, quod eodem mediante, de ingenito prouenit,ut in rebus fensibilibus euidentisimum est: Ecce enim Atlanticum Pontico mari participat, scilicet, Propontidem: attamen dichum pelagus, Propontide maius est. Similiter autem Nilus, er ei similes, mediante fonte uena participant, cu ipso fonte multo ampliores existant. Et generalis simum substantia per medium participat rationa li, et irrationali, cum sit maior ambobus, Sed enim Verbum Dei, mediante rationali anima, participat humani generis: sed quis minore illum anima rationali aut uirgine Matre audeat afferere? Er-30, non ob hoc Macedonij dogma locum inueni;

et. At uero iam eundum est, in secudam obiectionem quæ dicit : Q uomodo dabimus omnino ex Patre ipfum procedere or cetera? Ad quod dicen dum quod Pater, Filius, atq; Spiritusfanctus, comunes or propries appellationes quam plures he bent, quas sacra scriptura manifestas facit. Quere aliquas, quia res ipfa exigere uidetur, sub compendio hic memorandum est: Pater igitur ingenitus, caussa, principium, er emissor nominatur: Si militer autem Filius genitus, Verbum, principia, caussa dicitur or emissor: scilicet, immediate : paracletus autem Spiritus, caußatiuus, er emißus na cupatur: qui licet secundum hanc appellationem Patris dicatur, & Filij, nequaquam tamen Pater & Filius fecundum hec appellativa vocabula, re ferutur conuersim ad ipsum. Nam ingenitus Spiritus Pater non dicitur neg; sapientia Dei Verba scilicet, Filius censetur Spiritus ancti . Itaq; si mediatam caussam Patrem, Filiu aute, quia nulla mediante persona Spiritum emittat, immediata quis caussam uocauerit, à uero non oberrat. Et rursum cum Pater & Filius unum principium,unus emis for sint emissi Spiritus, unam & candem causam penitus quis ambos dicat, nullo modo peccabit. Caussa quidem causatini est, or causatinus ad causam

### 160 HVG. ETTER. DE HAER. A

caußamrefertur,et emiffor emißi, emißor eft. Sed forsan inferat aliquis er dicat: Quomodo Pater mediata causa existit Spiritus, secundum dictan rationem, immediata uero Filius, eo, quod nulla in ter ipsum et Spiritum persona existat media, duæ cauffe Spiritus, mediata scilicet, er immediata Fi leus existit er Pater?quod minime colligitur, sicut non prouenit Deum habentem Filium, er Deum non habentem, duos Deos effe, uel duos Dominos Et sciendum quod quidam dicunt, Patrem et Spi ritum, uel Filium er Spiritum, non effe ad aliquid, quianeg; à dictione monstrante habitudinem, ad dictionem que non est cum simili habitudine, rela tio attenditur: Non est enim ex altero scire alterum, sed neg; omne quod alterius dicitur, contimio illud est ad aliquid, ut habitus anima er uir tus dicitur, hoc enim o similia, solum esse alicu ius exigunt : ut in Patre & Spiritu : & Filio & Spiritu contingit. Quidam enim aiunt:in hoc, et in similibus; cum nulla sit conuersio per huiusmo. di uocabula, tantum exigi quod alicuius sint . Hij tamen Patrem immediatam Spiritus caußam, Filit uero immediatam, sed eandem constituut. Nec co tra Aristotelem, uel alios Philosophos, que huma narum & non dininarum rerum dinisionibus " tuntur

tuntur buiuscemodi. Caussarum beæ quidem existunt per fe, heæ uero secundum accidens, or rur sum, heæ quide remote, illæ uero compositæ: hææ quidem potestate, ille autem actu, per se caussa dicitur, ut statuæ quidem , à avdgiavronoids, id est, sta tue factor: secundum accidens autem homo, & simpliciter animal. Remota causa dicitur, ut fani tatis artifex, propinqua uero ut materialis: Et rur sum dià xao w, propinqua causa duplum, remota uero numerus, sed non eodem modo in diuinis con tingit personis: Nam Pater in eo quod emissor,me diata emißi Spiritus caussa, Filius uerò eadem exi stens immediata dicitur. Notandum hoc loco, Pa trem à quibusdam inter Filium Sanctumq; Spiritum medium poni, Similiter autem inter Patrem Filiumq; medium quidem Spiritum constituerunt quod non puto debere trahi ad consequentiam-Nam secundum hoc tamen, quod existentiam utri que præstat Pater, medius duorum copulag; censetur, Spiritus uerò, quod neq; genitus, neq; ingenitus proprie dicitur: medius inter Patrem Filiumq; locatus est. Reliquum est solum Filium pro priemedium existere, ut quodammodo ex alijs a nimaduerti potest:scilicet,ex generalisimo genere. Quod licet existentiam det subalternis & spe cialisi-

### 162 HVG. ETTER. DE HAER. A'

cialisimis, nullustamen eorum medium ipsum generalißimum effe afferit, sicut neg; inter uena fon tem ue fluuius, ab aliquo constituitur medius. Ita que cum solus Filius immediate se habeat ad Par trem, or ad Spiritum, folus ipfe simpliciter, & absolute medius inter Patrem eft atq; Spiritum. Verum de diumo formidabile permultum tractaleloquebatur re,quod etiam Socrates ucrebatur, qui taliadi cebatide Dijs cum difficultate suscipio sermone, ne de facili dicat me aliquis delinquere. Ergo Pater, Filius, emissor es emissus, caussa es causati uus,ad aliquid dicuntur. In his enim existentiaex habitudine adest. Nos tamen ex his quæ nobis im pendit beneficijs Deus, beneficum nominare, ac Patrem didicimus, unumq; Deum, unumq; beneficum Patrem Filium, fanctumq; Spiritum credimus: cum existentia modum, neq; mens imaginari neq; ratio describere ualeat : sed neq; alio modo. quam per actionem quæ trium una est peniius, o eadem, unitas illorum cognoscatur : quæ unus De us, & una substantia est : Ea simplicitatis rationem licet, secundum aliud Pater, secundum aliud Filius, et secundum aliud Spiritus dicatur, non omisit.Inseparabiles quidem omnino existut, qua quam distinguantur hae tres persone proprie tatibus

Socrates de dijs non faci -

tatibus,inter quas si Filius non sit medius, ut dici tur, In nomine Patris & Filip, possit dici utiq in nomine Patris & Spiritus, quod Ecclesiastica non recipit traditio. Ex quo patet, neque Spiritum, neque Patrem, in trium enumeratione medium debere intelligi: id idem processionis emanatio ex Patre Filio que profluene affirmat. Nam principiorum attributio, per proxima transit: at uerò genimen proximum est generanti, eig; coequale, quod si coequalitatem exeat, Deus effe definet, à summa decides excelletia Infinită habet potentiam, quia coequalis est Patri generanti se, ac coæternum, quod Pater solo esse Subsistetia, scilicet, generateideog; solus gennrat, folus uero Spiritum non emittit; cu non in eo quod Pater, sed ut emissor caussa principiumq; Filio me diate. Hoc nullu in admirationem ducere debet, cũ plura in naurtalibus talia, per medium ad inui cem referri comperiantur. Et enim Tantalus Agamenonis proauus, dicitur mediante Pelope atque Atreo: Similiter autem, Pelops eiusdem Agamenonis auus appellatur ,quoniam Agamenon eius dici tur nepos. Qua de causa idem Pelopides censentur & Tantalides at uerò patruus & nepos sunt eorum, quæ ad aliquid & per medium dicuntur,

# 164 HVG. ETTER DE HAER. A'

er non est possibile sub intelligi absq; medio. Iuxta urò eundem modum, gener soccr, er quæcunque his similia. Quod si non sieret, parentela uon ad multum linea extenderetur, neq; in Logicis generalissimum, specierum contentarum genus censeretur, Neq; specialissimum eorum, qua ante ipsum sunt dicentur species, cum per medium et generalissimum horum genus. Es specialissimum lorum species nuncupetur: ergo nihil inconueniens est dicere Spiritum procedere per Filium. Er Estio.

### CAP. X.

ERVM Nicetas prolixa nimis oratione, iterü contra hæc impetu fertur uaftißimo, in hüc modü: Si apud omnes, inquit, qui circa diuinum exhibere pium cultum uolunt, manıfestum constat, quod diuinum incaußatum est, incommu tabile est, en nullius uicißitudinem obumbrationis suscipit: Amplius autem, omnipotes, infinitu, en quascunq; quis Deo dignas ex sacra scriptura denominationes, en ex communibus de Deo con ceptionibus excerpens, quoad licet diuinum esse factatur, quicquid de Deo, sccundum existentiam enunciet: manifestum, quod substatialiter hoc despro-

promat, eo quod insusceptibile diuinum, sit accidetis. Et quoniam sic sentire ac dicere, diuinæ pie tatis ratio nos instruit, considerandum, utrum diuinum susceptibile sit prædicationis eorum quæ opposita dicuntur an no hæc qui circa ea uersan tur quadrifariam dividunt: aut enim in oratione, inquiunt,effe, aut in re: er ea quidem que in oratione, ut affirmationem & negationem opponi di cunt: quæ uerò in re, aut in habitudine, aut absque habitudine accipiunt: at uerò quæ in habitudine inferunt se atq; inferuntur. or ut ad aliquid oppo nifaciunt, que uero sine habitudine, hoc quidem aptum est permutari hoc uero non, or sunt opposita, ut prinatio, or habitus . Quomodo nerò diuinum, eas que secundum contrarietatem, priuatione, habituq; oppositiones ad prædicatione non suscipit. Manifestum est co, quod natura pror sus incommutabile fit: hec aut min hijs que ap titudinem habent alterandi & permutandi, suam existentiam ostendunt: neq; uerò ea, quæ ut con tradictio in co reperitur oppositio, quia semper eadem o similiter que circa diumum considerantur exiftunt. or post modicum: Cum igitur Di uinanatura,tribus sit communis personis, conditrixq; universitalis, corum, que ad aliquid oppo fitionem,

# HV G. ETTER. DE HAER, A' sitione, secundu eandem specie habitudinis, nullo modo de se prædicari permittit:ne sorte uniforme unifariu habitudinis uideatur interimi. His igitur ex comunibus nobis de Deo conceptionibus, & naturalibus & demonstratiuis rationibus, et Philosophoru conquisitionibus promu!gatis,animad uertendu est, illis qui cofitentur. Spiritu sanctuex Filio procedere, que admodu ex Patre . Na si hoc ita est, comunis erit emisio Patris et Filij, er erit Filius Spiritus existentiæ causa, que admodu et Pa ter,in eo, quod emissor: At uerò Filius, genitus est ex Deo & Patre, et caußaipfam describit ut geni tore, iuxta Verbu ueritatis. Colligitur ergo, quod Filius oppositoru babitudine, eoru quæ ad aliquid Suscipiat, et similiter sit caussa Spiritus, et ex Deo Patre ut ex caussa. Sed monstratu est nobis per uni uersale rationem, quod imposibile sit, inuenire op posita de Diuina natura prædicari: uel de aliqua triu Hypostaseon. No igitur procedit ex Filio Sa Aus Spiritus, sicut quidă impie ac prophane opi natur. Hoc aute qua friuolu sit satis patet, cu neg ut afferit ex comunibus coceptionibus, seu Philo sophicis colligatur, cu de Hypostaticis tantu pro prietatibus hoc unu sit: No est enim aliquando Pa eer Filius, uel Filius Pater, aut Spiritus: sed de alijs nibil

mihil prohibet ad aliud or aliud, eamq; ad aliquid oppositionem suscipere, ad unum uero idemq; ne quaquam. Namq; possib le non est, idem sui ipsius caussatium esse. Quoniam uero de Hypostaticis proprietatibus, quod illatum est pro inconuenienti ucrum existat, ex ordinis obseruan tia carundem personarum liquido apparet. Ecce enim Sanctæ ac beatæ Trinitatis plura sunt nomina, eo quod plura ipsius circa humanum genus beneficiaexistant, quorum hæc quidem substantia monstrat, hac uerò non: in quibus nullus est or do necessarius, nepe in tribus nominibus, sicut superius expositu est, que sunt Pater Filius, er Spiritus, et si quahis similia reperiatur sacra scriptu raordine obseruat: qui ordo, si no imitatur perso nas, falfa est glorificatio, et indeces, et infomnio si milis, quod quide est aliqd, sed nil coru habet quo ru fantasia repræsemat: Ita crit huiusmodi ordo, illius qui no est ordinis facies imaginatione . Itaq; imitatur ipsas personas nominii ordo, & mediate Filio, de Patre Spiritus procedit, or est quide Fili us ex caussa, scilicet, Patre, à quo genitus est, et ide Spiritus causa ut eius emissor. Hocutiq; Saluator ostedere uolens, cu discipulis Baptizare præcipe ret,triu nominu ordinem præfatu tradidit: quod Rullo

#### 168 HVG. ETTER. DE HAER. A'

nullo modo frustra secisse putandum est. Hoc ide Saluator affirmat, cum dicit ad Patrem: Omnia meatua sunt: ad ipsum enim, tamquam ad principiwm,emisionem Spiritus refert, etiam er conditionem universitatis: or tua mea sunt : quia licet ex te Spiritum habeam, illum emitto ut tu, codog; pariter omnia: nullius egens adiutorij: Ministrorum enim hoc est, er à dignitate Filij remotum.I gitur nullum inconueniens eandem dicere perfonam, caussam esse atq; caussatium : ficut dicitur mittens, or missa: glorificans, or glorificata: pra dicata, or prædicans: ad aliud quide, or ad aliud sumpta: Namin Thabor monte, Pater quide pra dicabat, Filius uerò prædicabatur, er nubes obu brabat, Sactus uidelicet Spiritus, ut manufacto no erat opus tabernaculo. Ex hijs ergo quæ dicta sut, euacuatur manifeste, quod à quibusdem ut aliquid irrefragabile inducitur. Vna, inquiumt, existemia causa, plures effectus esse inspiciuntur in natura libus, artificialibus, uoluntarijs, or pene in omnibus rebus: ut Adam cũ unus homo fuerit, multoru effectuum ex ipfo prodeuntium, causa existit:ut Pater: similater & Befelcel faber, cum unus effet, quam plurimum & differentium rerum caussa fuit: Idem inuenire est in hijs, que sponte funt: nam

nam Petrus atq; Paulus Euangelica pradicationis doctrina quam plures traxerunt ad fidem, & alteruter singulus existens, multorum salutis sae Elus est reconciliator, o uoluntaria muitos in fide genuerunt: at uerò uerfa uice fit in effectibus. Nam uno existenta effectu, unam proximam effe causam necesse est, nisi propter defectum eiusde cause, ac imbecillitatem aliqua secum caussam af fumat, quod ex ipsis rebus liquidò apparet. Hoc si ita est, Spiritus ex Filio processo Patris, defe-Aum of imbecillitatem indicat, quod minime cosequitur: Nam si hanc rationem sequi uolumus, Mundus cũ causatiuus sit, neg; Filium, neg; Spiri tum habeat, propinquam causam, nisi utiq; per infirmitatem & impotentia Patris, sed unaquæq; trium aqualiter factor mundi, co creator existit: ut enim superius dictumest, Pater solus generat, non autem folus creat, or condit.

## CAP. XI.

ERV Mad hæe Methone præsul reclamat adhuc: Si omnia, inquit, quæcung; hæ bet Filius à Patre accipiens habet, proculdubio, E ex Patre habet Spiritus emissionem: unum ergo diuersiclima hæc liberalitas, secundum quaml s Filius

# 170 HVG. ETTER. DE HAER. A

Filius quide ex Patre accepit, ut sit et ipse Spiritus caussa: Spiritus aute quamqua ad ide honoris habeat, et ex eiusde substantiæ caussa prodeat, tamen parili honore priuatur, cu à Patre nequaqua acci piat, ut caussa sit Filij, aut alterius sui similis : mis forte iniuriæ imputare crimen Patri qs audeat. At eode iste uir urgeri potest incomodo: Na si Filius, quecuq; habet, à Patre accepit: et Spiritus mißio në ab eodë accepit, mittit quippe Spiritu Filius: Nisi enim abiero, inquit, paracletus non ueniet ad uos: si aute abiero mitta eŭ ad uos: et rur sum: hæc à principio non dixi uobis, quonia uobifcu eram: nuc dute uado ad en qui me misit: Ecce patet & Fi lius mittat Spiritufanctu, et quod à Patre ide mittatur. Quomodo igitur à Patre Filius accipies Spi ritus emißione: est enim mittes et missus, spiritus aute no accepit missionem, neg; Filij neg; alterius fui similis: priuatus ergo parili honore, liberalitas hæc, potest tame et de sacili solutione habere talis obiectio, cu couenieter respoderi posit. Ideo no ac cepiße Spiritu Filij caußa eße, quia Filius est ipsius caußa ,Spiritus uerò eius cauffa eße, nuf q repe ritur, neg; alterius sui similis: ne quarta in Trinita te persona induci demostretur: Amplius, Quomo do accipit indicin onne Filius à patre, et Spiritui

no impertitur, scriptu est enim: Omne iudiciu de dit Filio ut omnis honorificat filiu, ficut honorifi cat Patre. Sufpicor, immo credo firmiter, q, emifsio Spiritus, si ad honore Patris pertinet, quod ad honore Filij referatur, q sicut à Patre uita habet, iudiciu habet:ita et Spiritus emissione habet, et si cut nascibilitas no impedit Filiu quin habeat natu ra Patris, immo ex hac habere probatur: fic emifsio Spiritus ex Patre et Filio, no impedit Spiritu, quin habeat Patris Filijq; natura, alioquin Spiri tus et Filius no fine eiusde cu Patre naturæ: cu Pa ter folus generet, folusq; Spiritu ut Græcus arbura tur emittat: Spiritus uero et Filius, nullo modo At uerò adhuc hic ide instat, dices Spiritu no esse unu et simplex, cu no fit ex uno fed ex duobus. Quoru alteru cu sit causa ex nulla caussa prouenit: alteru uerò ex causa prodeudo, et ide exiftit causa: Cate ru fi ideo ga ex duobus procedit dividuus fit Spiri tus, Patre dicat gs eode modo dividuu fore:cu ex se Filin generet emittata; fpiritu. Quomodo enim ex indiuifibili, duo quasi diuersa, Filius quide p ge neratione, Spiritus uerò per procisione progrediatursfallacia pro certo ineft, cu ex relativis copositio fieri putatur. Na que ad aligd dicutur, ni bil amplius q fua substantiua oftedunt: unde sæpe contin-

## 172 HVG. ETTER. DE HAER. A.

tingit, nulla circa substantiuum facta permutatio ne, demutari habitudmem, ueluti qui prius erat dexter, in nullo alteratus ad aliam partem migra te, altero sinister fit demutando habitudinem. Propterea prædicamentum ad aliquid, quasi pro-None Hugo pago à Philosophis, in noue prædicamentis nuncu patur: in quibus attenditur ut leuæ accidens, eo quod in pluribus sepe adsit, absitq; præter aliqua Sub fantiui mutationem, uel etia alterationem ali quam. Ex quo patet, quod minime colligitur, fi Fi lius caussa est, er ex caussa prouenit, neque totus caussa,neq; totus ex caussa, sed ex alterutro imperfecto componitur. Ast indubitato quidem totus caußa, or totus ex caußa eft, cu individuus fit er in corporeus. Quoniam uero caussa er caus-Emplicem, 1d satiuum compositionem non inducunt, manifestü: eft, compositu Ecce namq; Filius & Spiritus, principiu & cauf & ex causta. fa cum Patre funt conditrix universitatis, Ex Patre quidem caussa Filio ac Sancto Spiritu, secun' dum aliam o aliam feciem, in quo magis quam in aliquo alio compositio appareat, existentibus. Quippe creaturarum alteruter causa dicitur, ut efficiens conditrix, scilicet, secundum quam speci em habitudinis, nullo modo Spiritus uel Filius ex Patre prodeunt, Eorum enim quifq; creator est,

non

prædicameta aumerat.

Nonideo Filium effe non quod caufa fit

non creatura. Et notandum quod hic manifeste so luta est Nicetæ obiectio, de oppositis: Igitur si caussa caussatiuum secundum differentem ha bitudinis Spiritus, Filio, Spirituiq; competentia, nullam in eiusdem faciunt compositionem, manifestum quod neg; Filius ex co quod similiter Patri Spiritus caussa nuncupetur, compositionem habe at. Amplius autem, idem Antistes in bunc modum argumentatur: Si ex Patre Filius immediate nasci tur, mediante Filio, ex eodem Patre Spiritus procedit, idem Pater propinqua remotaq; cauffa censeatur. Sed hoc ut iam dictum est, in anterioribus, inquibus prius es posterius est, forsitan locum habet: cum idem homo, in eo quod av Apravro woids, statue, per se caussa existat: in eo uero quod artifex, secundum accidens: ex quo quidem propinqua & remota causa uocatur. In diuinis uero personis, medium of immediatum, of propinqui dicatur utiq; remotum uerò non arbitror dicendum. Nam diuinum non est sub natura, ex quo ap Diniaum, non

paret, quod non sit personalis Patris proprietas est sub natura Spiritus emisio, neg; in hoc à Filio distinguitur. Si enim personalis Patris proprietas, foret, emisio Spiritus numquam aliquando caussa mediata Spi ritus, sed semper immediata, quemadmodum er

Filig

Himo .

174 HVG. ETTER. DE HAERE. A'

Filij dicetur. At uero mediate Filio, Spiritus causa Pater existit: quare no est personalis proprietas emißore effe, neg; Patris neg; Filij . Quonia uero per mediu Filiu, or ex Filio Spiritus procedit,ma nifeftu (femper enim Filius suo Patri absq; medio iungitur) cu Pater generet quide non per alique, emittat uero per Filiu, er ideo Spiritu ut Pater ha bet sicut ipfe testatur: Pater no dimisit me solum. Sin aute Spiritus æqualiter et similiter Filij est ,ut Patris, Pater emittit ip sum Filio non emittente, co fequitur, ut Pater folum fecundu hoc Filium deserat, quod cogitare, universa transcedit impie tate. Sed forte quis dicat: Si Filius à se ipso no est, neg; Spiritu per se habet: si per se no habet,neg; si militer neg; æqualiter Pairi mittit uel emittit.No est aute à se ipso Filius, sicut ipse perhibet dices: Ego à me ipfo no ueni, quod in superioribus folutũ cst sufficieter. Nã si hoc datur, nequaquam a qualiter et similiter Patri uită Filius habeat, quod nullius habet intelligentis cofesio. Et attendendu, quod no potentia sui minuedo talia fatus est, sed a lienu interimendo et contrariu. Na si homo liberu habet naturaliter arbitriu, er super omnia dominium quæ tellus fouet, multo amplius unigenitus Dei Filius qui se ipsum eximaniuit, et se ipsum pro nobis

Liberum ar bitrium

nobis tradidit, Spiritu & uita habet ut Pater: ficut ide ipfe afferit dices: Sicut Pater habet uita in le ipfo, sic dedit et Filio uita habere infemetipfo. Et quomodo no similiter sicut habet Spirituip-Sumg; emittit, Filio dedit habere atg; emittere! No habet Filius Spiritu fecundu participtaione, qui per se uita, per se lux, o per se ueritas existit:nec ab alio modicu quid ipfius Spiritus accipit, ut ideo impotes sit emittere ipsum, cu Pater ad plenu hoc queat facere. Quod semper habuit, quomodo ab alio accepit? Quid aute Apostolis plus habeat, si Patre interpellado mittat Spiritu, non habens per se,neg; ex se prodeunte: Quare mittit & emittit Film Spiritu ficut & Pater: porro Spiritus mbil detrimenti du mittitur o procedit patitur: quippelicet mittatur, ubiq; præsens est, diuidens unicuiq; prout uult. Deus est cuius proprium, non solu futura præscire, ueru facere quæcung; uult: Vni cuiq enim, ut Apostolus dicit, datur manifestatio Spiritus ad utilitate · Amplius: Spiritu fideles ducu tur, & Filij Dei efficiutur, sanctificatur quoq; in nomine domini nostri IESV CHRISTI et in spiri tu Deinostri, sicut ide dicit Apostolus: hic est Spi ritus, qui profuda Dei nouit, qui orbe terraru replet,q in omne ueritate deducit,ubiq; prefens,nul livis

lius indignus:nec aliquid habet adiectum uel ad uenticium. Qua ex re manifestum quod cum Filius dicit: Ego à me ipfo non ueni: o de Spiritu: Ego mittam er de meo accipiet: or me glorificabit o quecung; talium personarum distinctionem solummodo ostendit que prorsus incognita hominibus fuerat: hic est Spiritus qui loquebatur, in A' postolis:loquebantur enim Apostoli pro ut Spiritus dabat eloqui illis: rurfum : Non enim uos estis qui loquimini, sed Spiritus Patris uestri, qui in cælis est, loquitur in uobis: locutus est et in pro phetis hicidem Spiritus. Quis det, Moyfes dicit, totum popolum istum prophetare, quando dabit Dominus Spiritum suum super ipsum. Nouus autem Noui Testameti Propheta Agabus clamabat dices:hæc dicit Spiritusanctus: Igitur in Prophe phetis, in Apostolis, or in CHRIST Ounus Spi ritußanctus loquebatur: sed tame aliter ab illis,et aliter à CHRISTO idem Spiritus habebatur. Nam CHRISTVS per se Spiritum, illi uerò per CHRITVM habebat. Cum igitur altisimi Ver bum per se Spiritum habeat, per se Spiritum det, Pater quod per se emittat, o quod exipso proce dat Spiritus, Amplius. Que uerò per Apostolos fie bant signa, non propria illorum, sed Dei per eos operan'

operantis erat. Quod uerò fiebant per Dei Fili um:eiusdem erant, qui nibil in eo, quod Deus, adiedum habere potest. Nama; divinum simpliciterens bonum ex se sufficiens est suig; coplectiuum:quanquam quidam quod ex se sufficiens est simpliciter, bono inferius esse fateantur. Quid enim aliud, inquiunt, est ex se sufficiens, quam illud quod à fe, atq; in fe bonum possidet ? hoc autem iamboni plenum est, ut quod ipsum participat. uerum latent seipsos dividentes, quod divisionem nonrecipit, per participationem. Emittit ergo Fi lius Spiritum, sed non absq; Patre: sicut neq; Pa ter absq; Filio. Quia quemadmodum Patris est Spiritus,ita & Filij: propterea Filius Dei uerbu Deiest, Filij uerò Spiritus paracletus . hinc est quod dicit: Mittet Pater in nomine meo: quod nihil aliud significat, quam in mea uirtute, or in mea potestate. Ego enim emissor sum, sicut & Pa ter:quia Spiritus à me procedit. Ego enim sine medio Patri coniungor: Ego sumuita & ueritas, o ad ipsum uia. Nemo uenit ad eum nisi me existete medio, et alibi dicit Patre sibi attrabere. Ne mo, inquit, potest uenire ad me, nisi pater meus traxerit eu. Liquet ergo quòd Filius offert Patri, etPater attrahit Filio:q immediate patri iugitur,

## 178 HVG. ETTER. DE HAER. A

et æqualiter ei per omnia exiftit, unde: Qui uidet me, uidet et Patrem: Patrer in me manens, ipfe facit opera: non habeo aliquid singulare, uel à Patre separatum: sicut nec Pater aliquid habet quod à me separetur, sed omnia comunia: ergo si in to to Patre Filius est, no solus Pater Spiritum emittit. Nam si solus Spiritum emittat, no est in toto Patre Filius absq: medio.

## CAPVT XII.

TQ VI Methone Præsul asserit non esse Filio Spiritu æqualem, si ex ipso pro deatstali utens syllogismo. Quod ex duobus est, ei quod ex uno tantum, nunquam est æquale: at qui Spiritus ex duobus est, cum Filius ex Patre fo lo nativitate habeat:ergo no est æqualis Filio Spi ritus, fed aut maior aut minor. Quid ad hoc respondendum arbitrer, aliud nisi complexione si mili depromere inconveniens, hoc modo. Quod ex uno, ei quod ex nullo nunqua est æquale: at ue rò filius ex uno solo Patre scilicet, qui à nullo est habet existentiam: Inæquales sunt ergo Pater atque Filius. Non sunt hæc in quantitatum proprie tate, quia neq; mensura, neq; quantitas in diuino eft. Propterea uerò no funt proprie duo Pater & Filius

Filius: ex quibus ut ex duobus differentibus, Spiritus existentiam habeat, cu tantus Deus solus Pa ter sit, quantus Pater cu Filio. Sed enim hic quide Virrursus experimentum sumit fallendi, hoc mo do diffutans: Si Spiritus ex Patre er Filio proce dit,non erit deinceps folus Pater, Pater : nec ultra tota unitas Deitas. Et quomodo utiq; quo cum paternam caussam Filius partitur, nec ultra solus Filius, Filius. Quomodo enim cufit Pater in par te Spiritus, nec deinceps unus folus Spiritus? Quo modo enim cum non ex uno,neq; folo? Hoc quide er alia plura, Vir hic complicat, ut uideatur argu ens: maxime enim, ut Aristoteles dicit, uolunt uideri arquentes: Sed quoniam commiscet falsa ueris, nibil concludit. Quana uis consecutionis effe potest si Spiritus ex Patre & Filio procedat, Pater non est Pater, nec Filius, Filius. nec unitas Dei tas. Nam similiter quis colligat, si Spiritus fecundumnaturam à Patre habetur, & Filio Pater est Filius, & Filius est Pater. Vel, si Filius & Spiritus ex Patre diuiso modo existentiam contrahat, non erit ultra Deus unus & simplex Pater. quod fortaffe proueniret, fi Spiritus & Eilius dicerentur, per naturam duo, er no tantum per proprie tates, nec autem unitas secundum natura est per

## 180 HVG. ETTER. DE HAER. A'

fonæ tres simul, sed non divisim. Qua de re, neg; due unitates Pater, & Filius, neq; tres: Pater, Filius, sanctusue Spiritus, unitates existunt. At ue ro, una unitas sunt tres personæ, sicut unus Deus, Tota unitas, Ttota Trinitas, Deitas . Veruntamen sicut non est aliqua personarum trinitas, ita earum nulla, ut anterius monftratum eft, unitas proprie censeri potest. Vnus certo solus of folum Pater, Pater: or unus est folus, or folu Filius, Filius: wunm of folus, of folum Spiritus, Spiritus fanctus: trinitas tota Pater, & Filius, Spiritus fanctus, o unitas trinitas, o trinitas unitas, unus enim hoc tria Deus, & Deus hoc tria, & folus Deus: Ideo autem unitatem dua litas, siue trinitas non intelligitur, sed Pater quide fons est earum, quæ ex ipso duarum personarum, eam ex quo nullæ proueniut unitates, sed per sone,propterea non duo Patres,non duo Filij,no duo Spiritus creduntur:neq; tres Dij,fed unus et Solus or totus Deus qui ante omnia, or super om nia, omnium caussa existit. Palamest igitur in conseques esse quod illatum est:omne enim quod ex natura inferiur ad proprietates, er ex proprietatibus ad naturam, inconsequens est : ut in hoc apparere potest exeplo: Vnus Deus est tres persons

personæ. Igitur aut ingenitus Deus aut genitus est tres personæ: aut procedens: insyllogizatum elt,eo quod unus secundum naturam dicitur: Ingenitus uerò genitus & procedens minime.Ideoque nihil ex his colligi potest. Amplius, unitas in eo quod unitas immobilis est, cum nullam existetiæ suæ caussam habeat:nang; omne id, quo prius no est aliud, merito immobile putatur: Deo au tem nulla existimari caussa potest antiquior, his magnus Dionyfius testimonium perhibet. In omni pene, inquit, Theologia negotio, Thearchiam conspicamur Sacrosancte fanctam, ut uni .. tatem quidem propter simplicitatem superna turalis individuitatis ex qua, ut ex unifica uirtute intelligimus in Deo dignam concordiam:ut Trinitatem uero propter trium personarum supersubstatialis fœcunditatis apparitionem. Qua obrem,unitas quidem naturæ est, trinitas uerò personarum. Cum igitur à sanctis Patribus unitas dicitur moueri, non ipfi unitati, sed nostro motus animo referendus est, qui Deum in tribus unum speculando personis, eadem prorsus naturam habentibus mouetur: hoc est, quod Dionysius ite rum dicit: Est quidem, inquit, sont ana Deitas Pa- .. ter, Filius uero & Spiritus, uberis Deitatis, fi fic opportunune

## 182 HVG. ETTER. DE HAER. A.

opportunum sit dicere, germina Deo plantata. Fontanam quidem Deitatem, hoc eft, fontem in Deitate Patrem uocat . Propterea folummodo quod fine principio Pater est, er duobus solus præstat esfe, Filium uerò er Spiritum germina Deo plantata, eo quod ex Patre uterq; effe habet. sed quonia improprie Deitas Pater dicitur, Subiunxit: si sic oporteat dicere. Nequaquam his uerbis inficiando Spiritum ex Filio effe, magis autem quod ex Filio Spiritus fit, affirmare uidetur, dum dicit: Filius & Spiritus, on non Spiritus et Filius:tanquam mediante Filio, ex patre Spiri tus proueniat. Modus autem proueniendi, necex primi, nec intelligi potest, cum sit omuino ineffabilis. Liquet igitur ex his quæ diela funt, quod ne que Filius, neg; Spiritus dicitur unitas: pater uerò ut quibusdam uidetur, aliquotiens uocabulo si gnificatur unitatis : ut apud Theologum Grese gorium fie disceptantem: Vnitas, inquit à princi-

pio mota in dualitatem ufq; trinitatem fletit. Sed uidetur tamen fanctus ifte Vir, in hoc loco, abust uè, unitatem pro Patre, dualitatem pro Filio, tri nitatem uerò pro Spiritu fancto translatiue accipere: cum quidem, quoniam unitas, nomen natura significat inum est, or non persona, tum uerò quià

quia Verbum Dei,nequaquam unitatis, Filius de citur:cum unitas eius Pater nullo modo cenfeatur. Est autem dicti intelligentia huiusmodi: Pater sterilitatem abijciens, in dualitate motus est, ideft. Filium genuit: o ufq; in trinitatem, fecundum scilicet Spiritum, fetit:emisit Spiritum: @ ultrà neg; generando, neg; emittendo procesit. Quidam uerò dictum capitulum aluter uolunt in terpretari, dicentes: Vnitatem moueri in dualitatem, trinitatem abfq; medio: putantes, quòd ficut Pater in generationem Filij fine medio me uetur,ita or in emisione sandi Spiritus:hoc si ue rum effet, non in dualitatem à principio, sed in trinitatem Pater moueretur, inmediate generan do ex se Filium, atq; emittendo immediate Spiri tum.quia certe repugnans ei est ordini, qui de ba ptizando datus est à CHRISTO discipulis. Similiter autem & glorificationi-de qua iam diclum est, cu or ueritati congeneret quidem non per aliquem, emittat uerò per Filium. Amplius att tem,imposibile est ad trinitatem non per dualita tem migrare. Nam si disciplima et dignitate, duo, priora sunt tribus, non est possibile intellectu co prehendi,in trinitatem stetisse, per dualitate minime progredientem. Atqui disciplina er digni-

#### 184 HVG. ETTER. DE HAER. A'

tate, trinitate prior est. Et unitas quidem dualita te prior est, eo quod non convertitur, secundum subsistendi consequentiam. Nam cum duo sint,ut Aristoteles dicit, statim sequitur, unum esse. Vno uerò existente, non necesse est duo esse sicutique cum sit trinitas, sequitur statim dualitatem esse: dualitate uerò existente, non necesse est Trinita tem esse per consequentiam: quia tertium adse cundum refertur, secundum uerò no ad tertium, sed ad primum. Ex quo euidentisime apparet, quod Pater & Filius sancto Spiritui æqualiter effe præstant. Quapropter, Filius etiam in san. Aa Trinitate principium, ut superius disputatum est, nuncupatur. Solus igitur Pater absq; initio, e abfq; caussa existit. Caussa uerò er principiu non folum. Qui quidem moueri dicitur, ut disciplina indisciplinatis existens, eosq; informans, immobiliter ip sa permanens. aut ita mouetur, ut Aristot eles solem diem occidere, infixaq; astra moueri:qui nequaquam secundum se, sed secundu absentiam nostræ uisionis mouentur: Noster uti que sinquit, uisus obtensus longe nutat propter imbecillitatem, quod quidem caussa forsamelt, ut reuibrare uideatur astra, quæ infixa sunt: pla netis non reuibrantibus, ad quos sufficit uenire uifus.

uisus. Quod uerò ab oriente in occidentem progressus occasus apparet, non est ipsius solis, fed noftri uisus: sic igitur diuinum, cum sit immo bile, prorfus fecundum naturam & substantiam moueri dicitur, dum nostram intelligentiam monet ad se speculandum, faciendumq; differentes inuestigationes, de trinitate, de unitate, atq; personarum proprietatibus. Item moueri unitas dicitur in dualitatem,ufq; in trinitatem,non ulteri usiquoniam iste numerus perennitate, co identitatem habet: & idem principium,idem medite eundemig; finem, quod numerorum alius quispiam adeptus non est. Etenim, unitas principium,unitas medium, & unitas finis . Omnia funt unum, & tria suut omnia, ut Aristoteles affeuerat: Corpus, inquit, folum magnitudinum perfectum eft , solum enim diffinitur tribus, quod quidem omnia ese dicitur, eo quod principi um habet, medium, atq; finem: quod no sit magnitudo, que tribus plus habeat dimensionibus. Quemadmodum igitur in tribus personis, diumum, perfectionem habet, sic or omne corpus, in tribus dista tijs ut Ptolemæus docuit: O. portet nang; inquit, tres distantias diffinitas ese, e cas secundurectas accipere cathethos:tres eni folas

#### 186 HVG. ETTER. DE HAER. A.

Solas rectas adinuicem lineas possibile sumere, duas quidem secund um quas superficies diffinitur, tertiam uerò quæ profundum mensurat. At uerò tertium personarum copula,omnem cogitandise riem, omnem exsuperat rationum uigorem, natu ramá; supra omnem collocata est, co quod absque tempore unum principium existant divinæ tres persona: Nam licet ex Patre sit filius, er ex Pa tre ac Filio Spiritus fanctus, no tamen post Patre Filius, neg; post hos duos Spiritus esse incapit. Nullum profecto momentum dandum est, fine punctum omnino, quo Pater Filium, seu Spiritu præierit, ficut fol non prius luce fua extitit, neg; radios præcesit lux. Qua de re, no prorfus caufsam, eo quod ex causa uidetur antiquior. At Me thone Præsul, inuestigandum, inquit, est quomodo sentiant, qui fatentur Spiritum ex Filio proce. dere, siue ideo, quia filij dicatur: siue quia uniuer faliter,omne quod alicuius dicitur effe,ex codem ipso procedere uideatur: hoc si itacst, quia Deus Abraham effe dicitur, er Isaac, er Iacob, ex his utiq; & procedat, & mundus omnis . & item: Magis, inquit, ut oratio familiaribus fungatur ex emplis: Quoniam ipfe Pater & Deus dicitur, & pater CHRISTI, exiplo procedat, ut ex Fi

GRAE. LAT. IMPVT. LIB.II. 187 leo ad Patrem. & in omnem Deitatem blasphemia pertranscat.

#### CAPVT XIII.

HEOPHILACTVS quoq; Bulga-I riæ Archiepiscopus super idem capitulum hoc modo difputat: No est in tempestiuum in hoc , loco dicere, negotio fe ipfum offerente: quo modo ,, habeat Filius Spiritum, or quo modo Spiritus fit ,, filijedicit enim Apostolus: Spiritum filij sui in cor , da nostra misit clamantem Abba Pater : alibi: ,, Si quis Spiritum CHRISTI non habet, hic, non est eius. At uerò Latini boc suscipientes, 00 ,, desipientes fatentur, quod Spiritus procedat ex,, Filio. Nos autem primum hoc dicimus adeos, ,, quoniam aliud est esse ex aliquo: aliud est, ef-, fe aliculus: ueluti Spiritum effe quidem Filij, in- ,2 dubitabile est, or scriptura testimonio sirmatum? ,, esse quidem ex Filio nulla scriptura perhibet, ut,, non duas caussas Spiritus, Patrem scilicet aig; Fi ,, lium introducamus etiam inquit. Sed infufflauit,, discipulis, or dixit: Accipite Spiritum sanctum. ,, Oinsipientiam, si ter dedit discipulis Spiritum, Sanclum quando insufflauit. Quomodo ergo dice ,, bat: Accipietis uirtutem superuenientis Spiritus, fancti

# 188 HVG. ETTER. DE HAER. A'

Sancti in uos, non post multos hos dies? aut quomodo in Penthecofte cred mus adueniffe Spiritum, si sero in die resurrectionis ipsum dedit, ter utiq; insufflauit? Sed hic quidem sunt lati risus, Manifestum sane, quod ter illis Spiritum sanctu nequaquam dedusfed unum donoru Spiritus fan Sti, dimittendi scilicet peccata. Et rursus: Habet aut Filius fpiritu substantialiter, ut consubstantia le sibi, no ut energumenu. Prophetæ quippe agun tur, or item dicitur Spiritus effe Filij, fecundum quod unitas est filius, or uirtus, or sapientia, sar-Aus uero Spiritus & unitatis, & fortitudinis,et Sapientiæ Spiritus apud Esaiam describitur:dicitur autem Filij spiritus, quia per Filium datur ho minibus. Vtq; sane urroum istorum, ut uera fa tear, humi haurit, et nequaquam Dei creatura i attingit,utq; quam plura inconuenientia implicat: sed quoniam sine demonstratione incredibilia funt atq; incerta, cum neq;, ex communibus conceptionibus, neq; auctoritatibus fanctoru buiuf. modi argumentationes irradiate fint . Quapropter temptabo quantum dominus præstat ucrita tem reserare ac detegere, ne falsitas pro uerore cipiatur, lucernaq; ueritatis sub huiusmodi procellarum incurfionibus uideatur extingui. Primu igitur

igitur dicendum eft, quod ficut Spiritus fanctus specialiter nuncupatur Spiritus, sic utique sapien tia wirtus, or unitas Filius nominatur. At tamen Pater sanctusq; Spiritus est, quando eiusdem applicationibus utuntur. Non enim intelligi potest, fine sapientia sapiens:nec potens abfq; potentia: sicut nec absq; dilectione diligens. Est autem fapiens Pater, Sapiens Filius, er Sapiens Spiritus fanctus. Similiter autem uerus er potens.confert autem Spiritui Pater effe, confert autem cum illo & Filius. Etenim Spiritus Patris & Filij caritas, equè ac substantialiter, er secundum natura. Ast forte nominati prius Viri ex Filio esse Spiritu ideo inficiati funt, quod fecundu nullum modit corum qui dici ex aliquo à Philosophis consueue runt, ex ipfo sit Filio spiritus. Sunt autem qui dici consueuerunt, ex aliquo modi, bi quippe quide ex aliquo effe dicitur, quod exmateria & forma confiftit. Nam ex materia dicuntur materiata,et ex forma que in illis formata: secundum quem modum ex Filio Spiritus effe non perhibetur.di citur quoq; aliquid effe ex aliquo, ut ex efficiente caussa, ex imperfecto, perfectum, ut de puero dicere consucuimus, iuuenem fieri. Sed enim ex partibus totum, co ex contrarijs contraria, co quide

## 190 HVG. ETTER. DE HAER. A!

equide posterius fit, ut ex Habraicis Graca, er ex Græcis Latina. At qui fecundum nullum diclorum modorum ex aliquo Spiritus Filijest, porro neq; patris. Namneq; materianeq; fpecies Spiritus fancti Pater, neg; pars, neg; ut ex con trario fit permanente subiecto, eode ad contrarii permutatione, quod per passione fit, er alterius corruptione: sed à Spiritu sancto corruptio abest omnis, o universa penitus altercatio, que no ua riatur per tempora, quasi ante paruulus extitit, o ut puer in uirum, sic per momenta temporu, ad incrementum ueniunt. Alius certe modus est existentia, secundu quod amboru Patris scilicet et Filij, Spiritus effe cefeatur: ineffabilis & inue stigabilis, licet dictus Spiritus polliceatur dicere creaturæomni. Veruntamē apud Latinos, omnis patet per fide Patris & Filij effe Spiritu substa tialiter, et secundunatura, or aqualiter, quiano minus Filij, magis uerò effe apparet Patris, scilicet utriusq; per omnia æque existit. Ob qua re, non est secundu abundantia uel defectu alterutru, quia quot modis est Patris, totidem Filij existitse cundum natura, substantialiter secundu caussam: et secundu emisione, id est, processione Ad hoc an te qua superius posita sunt, ut opposita, scilicet, aliud

aliud effe exaliquo: or aliud alicuius, eide in plu ribus couenire inuenitur. Nã pars quide totius eft, or ex toto, et arboris fructus, et ex arbore: et foumamaris, or ex mariet ficut imposibile eft, fontis effe aquam, or non ex fonte, sic impossibile eft, Spiritum efe Filij, or no ex Filio: aut Patris, or non ex Patre Filium Spiritumg. Pater uero non, eo quod non sit alicuius, ut ex aliquo, sed in eo,quod generat Filium eius dicitur. Non est igitur congrua comparatio duorum Abraham et Spi ritus. Quippe, Deus dicitur Abraha ut creator, o dominus Abraham: for san uero, o ut amicus illius.Intellectus autem & fortitudinis & similium,ut efficies caussa dicitur: Sed Spiritus dicitur Filij & patris, ut ex Deoens, er ipfe Deusnon ut aduentitium adueniendo extrinsecus (hoc enim quis asseuerare audeat?) sed ut plenitudo eius, qui certe non aliter sano intellectu comprehendi potest, secundum quod tertius dicitur à Patre, ut prius diclum est, nisi ex Filio habere substantiam intelligatur & consideretur hic utique Spiritus iuxta Domini uocem ueritatis est, quia dicitur Spiritus ueritatis: qui profecto in quantum ueritatis est in tantum Filij existit, exipso existentiam sortitur, quod hocmodo manifestins

HVG. ETTER. DE HAER. A manifestius forsitan esse poterit: Si Spiritus ueritatis est, ex ueritate autem esse non habet, sed acci dens uerus est idem Spiritus.ut motus secundum accidens, calidus nun cupatur, eo quod calidum fa ciat, at uerò non est uerus secundum accidens. ergo ex ueritate effe habet: huic syllogifmo exemplorum multitudo fidem porrigit: Ecce enim.humana anima, quia non est ex unitate, secundum accidens uera prædicatur: sicut & alias uirtutes dinoscitur habere. No enim naturaliter inest uir tus uitiumq; quod apparet ex facili eorum permutatione. Ea quide cu ex ratione effe habeat, nonest secundum accidens rationale:corpus uero quia non habet esse ex colore, secundum accidens coloratum est. Sicutiq; Spiritus sanctus, si exuni tale non habet effe, adueniens & aduentitia est eius ueritas:cu ipfe ueritatis prædicetur, or eius dicatur effe . Igitur ficut est ueritatis, sic et effe o subsistere habet eò ueritate, or ex ipsa, Filio scilicet, procedit secundum personarum ordinem. Namq; ueri ordo non est, nec alter alterius caussa existit. Quodsi constet, neg; principiu, neg; cauf. fam in Trinitate posit inueniri . Item rerumexi stentium tres ordines sunt apud Philosophos Nã hæc quidem earum omnino feparabiles funt:fub· fiftentia,

GRAE. LAT. IMPVT. LIB. II. 193 fiftentia, scilicet & intelligentia, ueluti diuinæ: hæ uero modis omnibus inseparabiles esfe, or in tellectu ut naturales: aliæ uerò, secundum quid se parabiles, o fecundum quid inseparabiles, utpote Mathematica: que mediu inter supradictas locum obtinent: communicantes quidem diuinis, in eo quod separabiles:naturalibus uerò, secundum quod non separatur . Similiter autem his in terminis. Syllogismorum perfecte figure rectum posidentibus ordinem, medium semper extremi tatibus communicat: of secundum habitudinem semperalterutrum respicit, nunc prædicatus, nuc subieclus. Amplius: Rationalem animam Philoso phi trifariam dividit : irascibilem ipsam habere proponentes, ratiocinatiuu, atq; concupiscibile: sed ratiocinatiuu aiunt deriuari: concupiscibile subiugari:irascibile autem modo fungi diuino, modo cohæreri snbiectione. Palam est igitur, ut puto, quod in folitario natura, or in trino perfo narum ordine ineffabili,quemadmodum ex non habente principium Filius nascatur, ita et ex Filio proueniat Spiritus. Sed quomiam hic plane ia patescet, uadendum deinceps ad alteram obiectio nis partem: hanc, scilicet, utrum CHRISTVS insufflando in faciem discipulorum Spiritum san Etum 194 HVG. ETTER. DE HAER. A Aum eis dederit?an abfq; Spiritu donum,id eft, uirtutem operadi miracula, discipuli acceperint! forsitan neq; ad huius solutionem sermo elangue ret, at Gregorio qui Theologus cognominatur, Super hec disceptante, taciturnitaci famulandu est ad modicum, bic utiq; de dato discipulis Spiri tu, hoc modo difputat: Spiritus fanctus in CHRI STI discipulis, tribus modis operabatur, prius et per tria tempora, antequam glorificaretur CHRISTVS passione: post glorificationem in resurrectione: atq; post ascensionem in cœlos. et primum quidem leniter, secundo autem uehementer, tertio uero comfummatius, no ultra pra fens actu ut ante, fed substantialiter: ut quis fatea tur conversando et commanendo. Infufflat autem du demostrat se esse qui à principio nostra natu ra condidit : ait enim, quodă in loco Moyses: Et plasmauit Deus hominem, limum accipiens de ter ra, et insufflauit in facie eius spiraculu uitæ. quoni am quide, per inobedientia in morte ductus est, et ab antiquo illo honore dilapsus, renouauit illum CHRIST V S denuo, morte sue carnis, destrue do morte, et ad pristinu honore reduxit: per insu flatione auolante absistenteq; à nobis, Spiritu ite runobis restitues. Sed enim Appollinaris bis simi lia profite.

lia profitetur: Insufflauit enim, inquit, in faciem Adam spiraculum uitæ, & postquā à mortuis re dijt, insufflauit in facië discipuloru, ut resormati ad antiquam imaginem, cosormes appareant suo sactori, per Spiritus participationem. Idem inclitus Papa Romæ Gregorius dialogo astruit dicens: quod per insufflationem illam CHRI-stus Spiritum sanctum discipulis dederit: In terra, inquit, datur Spiritus, ut diligatur proximus: ècœlis datur, ut diligatur Deus.

### CAPVT XIIII.

AETER V M huic sententiæ sloannes Chrysostomus cotraria uidetur asserere, es solus. Quomodo ergo, inquit, nisi ego abiero, ille non ueniet, nisi Spiritum dedit. Non enim tunc Spiritum dedit, sed aptos illos ad suscipiendum reddidit per insufflationem: so post modicuidem dicit: Nequaquam quis peccet, so tunc acce pisse cos dicens potestatem, aliquam spiritualem so gratiam. At non mortuos suscitandi, uirtutes si faciendi, sed dimittendi peccata: differut ne pedona Spiritus sancti. ideo si subiunxit: Quorus remiseritis peccata; remittuntur: so quorum reti nueritis, retenta sunt. ostendens quam sorma ope

## 196 HVG. ETTER. DE HAER. A'

rationis tribuat. Post quadraginta uerò dies,signorum acceperunt efficatiam:unde & dicit: Accipietis uirtutem superuenientis hunc sancti in uos. Qua iure, seipsum interpretatur, Quomodo dixerit, non tunc dediffe Spiritum, id eft, no o mnem spem operationis Spiritus perfecte tunc largiebatur: Theologo Gregorio consentiens dicenti. Primum quidem leniter, secundo autem informatius, tertio uerò consummatius. Ipse enim IESVS testimonium perhibet Spiritum accepiffe discipulos per insufflationem, dum dicit: Ac. cipite Spiritum fanctum. Nemo enim nihil porri gens illusor nisi sit, dicit accipite: IESVS aute dixit eis, accipite. Qua de caussa manifestum, quod aliquid eis largitus sit: Quod si aliquid eis dedit.aut quid erat in uoce, aut quid uoce non significabatur. At nullus lapidem porrigens, cum sit mentitus post, ex industria dicat, accipites pane:ergo quod uoce significabatur, donauit, cilicet, Spiritum sanctum. Quod siquis adhuc conten tionis finem contrabendo dicat: No tuc Spiritum sed unum donorum sancti Spiritus dedisse, Remit tere, scilicet peccata: attendat, si huius modi uir tus separabilis sit: Sed patet, quod non sit sepa rabilis, cum nihil secundum accidens, diuinis infit

sit hypostasibus. ergo dum dat Spiritum, largitur totum, non partem: Scimus enim, quod Spiritus fanctus non diuiditur:in quo non est partes accipere, cum totum sit, quod est o individuum. Igitur totum discipulis Spiritum simul donauit. Sed quærunt quidam, si tunc spiritum dedit :qua redixit, Nisiego abiero, paracletus non ueniet aduos? Et item dicunt: Si tunc insufflando dedit fpiritu fanctum, quo indie Penthecostes rursus de deritiad quod dicendum, quòd in die Resurrectio nis, dedit quidem Spiritum, sed non secundum omnem operationis speciem. In die uero Pentheco † actus stes, dedit eis Spiritum, secundum omnem in ipsis operationis speciem. Amplius: Queratur & ab illis: Nunquid Spiritus fandus Deus eft? Nuquid Deus utiq; eft, ergo & Spiritus sanctus utiq; eft? Quòd fi utiq;:manifestum quòd in Apostolis tuc extitit . quomodo ergo in quinquagesimo die, Spiritum fanctum ad discipulos misit, quibus cu idem Spiritus aderat?ad personarum certe discre tionem, & propter operationu in ipsis Apostolis efficatiam , huiusmodi distinctiones fiunt. Ad hoc insufflasse CHRIST V Sut emissor, in eo,, quod Deus in faciem discipulorum creditur, tum, ut per hoc intelligeremus Spiritum uere de 11 3

## 178 HVG. ETTER. DE HAER. A'

illo procedere, ut de profundo corporis eius, ille flatus euaporabat sensibiliter, tum, quod ad habendum & quasi possidendum Spiritum eis daret quod in die Penthecostes ad robur & ope. rationem,ostensionemá; signorum è cœlis discipulis eisdem misisse fertur. Quod ex hoc liquido apparet:prasente CHRISTO raro signa faciebant eius discipuli, quo in cœlum abeunte, ac mittente Spiritum, per manus Apostoloru signa fiebant:unde in specie ignis missus dicitur, ut eos qui adhuc quasi limus erant, molles existentes, corroboraret atq; confirmaret . Nonne ante hac primus discipulorum Petrus ad uocem expanerat ancillæshic tempore post corroboratus, principum orbis tyrannidem contempsit. Ex his igi tur manifestum effe potest, quod no sit uecordia neg; imprudentiæ, si quis dicat CHRISTVM discipulis tuc Spiritum dedisse, quando post re-Surrectionem eis dixit: Accipite Spiritum sanctu: cum scientisimi Gracorum idemq; sanctisimi, hoc coprobauerint, ut often sum est :porro nostri temporis homines errorem hocreputant, er infa niam: pro co solum, quod Spiritus processionem ex Filio abolere conantur qui ab ipso saluatore te stimonium habet dicente mulieri que fluxu sanquinis

# GRAE. LAT. IMPVT. LIB. II. 199

quinis patiebatur, et fimbriam uestimenti eius co tingebat: Quis me tetigit? noui enim uirtutem exisse de me: Deus enim sum, & Spiritum habeo, in quo eijcio dæmonia, coæqualem mibi fanitatie largitorem. Nam uirtutem exire deintus, & ex propria natura Deo soli copetit, eiusq; solius pro prium est, qui supra omnem creaturam esse recta fide creditur. Prophetæ nempe,ex seipsis non ha bebant exeuntes uirtutes, qui gratia tantum Dei, miraculis corruscabant:clarebant doctrinis, & Deicofilia manifestabat: Atqui CHRISTVS fons totius boni, potentiaq; omnis de se Spiritum exeuntem, licet non localiter transmigrantem, ha bet disciplinæ instar, quæ apud Doctores coma nens, discetibus attribuitur. Noui, inquit, uirt ute exisse de me . in co quod Deus sum : nam in co, quod bomo, non habet consubstantialem sui Spiri tum sanctu.nec de se exeuntem. sed super se stantem. Cum igitur ex scuirtutem exire commonstrauerit, cuidentissime Spiritum ex se procedere docuit. Quando autem resuscitauit Archisynago gi filiam, cum nollet quippiam huiusmodi oftendere,tenuit puella manum, & clamauit dicens: Puella surge: nulla in hoc significando Sancti spiritus imbecillitatem:neq; quod insufficiens foret Spiritus

#### 200 HVG. ETTER. DE HAER. A'

Spiritus mulierem uitæ restituere, sed in medio tantum, quòd caro eius eadam quæ Spiritus operaretur mortis corruptionis q; interemptoria seo quòd propria uerbi sacta siūt omnia uiussicantis.

Neq; tamen præter Spiritum hoc egisse creden dum est, in quo renouauit hominem, o in discipu lorum saciem insussimado restituit perditam grati am, o omnem huiussmodi administrationem per sidem: himcest quòd Theologus Ioannes in quadă epistola denŭtiat dices: Hæc autem scripsi de his

qui feducunt uos, & unctio quam accepiftis ab eo maneat in uobis, & no opus habetis, ut quis

" doceatuos: fed ut ipfa unctio docetuos de omnibus, uerax est, es no est mendacium. Ecce unctio

nem Spiritum sanctum diest qua à CHRISTO acceperunt. quem qui constanter apud se tenent, non opus habent, ut quis eos doceat. Lucas quoq; de CHRISTO loquens dieit: In ipsa hora exultanit IESV S Spiritu sancto, & dixit: Consteteor tibi Pater domine cœli & terræ, quoniam ab scondisti hæc à sapientibus & prudentibus: Exultanit spiritu sancto, id est, indiciu præstitit, quòd ex se, ut ex Patre Spiritus procederet, qui spiritus huiusmodi mysteria parunlis & mundis corde, reuclat. Repleti sut Apostoli Spiritu sancto, sed

GRAE, LAT. IMPVT. LIB. II. 201

non similiter CHRISTO. Non enim ex se habebant, sed extrinsecus acceperunt. I ESVS aut non ex aduentu,non ex adiectione uel extrinsecus, sed ex seipso Spiritus plenitudinem, ut Dei fi lius habet, or habuit. Quod manifeste in nono ad uersus Nestorium, eiusq; complices, capitulo, Ma onus Cyrillus enunciat dicens: Si quis dicit, unum dominum IESVM CHRISTV M glorifica Cyrilli Ana tum'à patre, tanquam aliena uirtute per ipsum utente, or ab ipso accipientem, agere posse cotra immundos Spiritus, or perficere in hominibus di uina miracula, o non magis propriu ipfius Spiritum dicit: per quod operatus est cœlica miracula Anathema sit. Quod idem Sanclus sic interpre tatur: Homo factu unigenitum Dei Verbum permanfit, of fic Deus omnia existens quæcung; or pater:excepto solo, quod sit Pater, er proprium habens ex fe, o substantialem naturaliter Spiritum fanctum:operatum est diuina miracula, unde o homo factum permasit. sic Deus ut propria uirtute, per Spiritum impleret miracula. Qui au tem dicunt, ut hominem unum similem nostri, sci licet fanctorum glorificatum, or ipfum per Spiri tus operationem, no ut propria magis, sed ut alie na er non Deo digna utentem, er tanqua in gra

tie

102 HVG. ETTER. DE HAER. A lie parte accepisse à Spiritu quod in cœlos ascen dit.unste subiacebunt uirtuti Anathematis.

#### CAPVT XV

FERVM hoc cũ undecimũ capitulũ The odoritus Cyri Episcopus, infatuata cofide tia, cotra fas infirmat, quæ multo digna funt, pro nihilo faciens, er que nefaria, magnipendens. Qui er in Cyrilli hæc, scilicet, uerba, Proprius est Spiritus Filij : talia scripsit: Siquidem ut consimilem, er ex patre procedentem afferuit, conspondebimus or ut piam suscipiemus uocem:si autem ut ex Filio, aut per Filium existentiam ha bentem, ut blasphemum & impium abijciemus. Credimus enim Domino dicenti: Spiritus qui à Patre procedit: beatisimo Paulo similiterenuntianti: Nos autem non Spiritum huius mundi accepimus, sed Spiritum qui ex Deo est. Vbi uerò hic idem Theodoritus, ex Magni Cyrilli scriptis plenum certificatus est, quòd cum Latinis de pro cessione Spiritus fancti dogmatizaret, que sequun tur, oblocutus est: Blasphemat & in Spiritum san clum, dum non ex Patre folo illum afferit procedere,iuxta Domini uocem: sed ex Filio eundem existentiam habere:hisunt Aegyptij partus,malo pa

### GRAE, LAT. IMPVT. LIB.II. 208

re germina deteriora. Respondendum quidem erat conuiciatori huic, sed quoniam idem Magnus uir iuftus est respondere, & pro se facere conui ciatori suo responsionem, ego quidem taceo ipso respondente bæc. Scimus quidem, inquit fan- >> etus, CHRISTVM fancti Spiritus operatio- "> ne,malas & immundas uirtutes contriuisse: fed .> no sic famur ipsum,ut utiq; sanctoru quemlibet » quafi aliena uirtute uti per Spiritu. Erat enim et >> eft eius Spiritus, ficut utiq; et Patris:et hoc nobis >> euidenter planum facit, sanctus Paulus, ubi scri- » psit: Qui in carne funt, Deo placere non possunt: » uos aute non estis in carne, sed in Spiritu, siquide » Spiritus Dei habitat in uobis: si quis aute Spiritu » CHRISTI non habet, hic non est eius: procedit >> quidem de Patre Spiritus sanctus, iuxta Saluato- >> ris uocem, sed non est alienus à Filio, omnia enim >> habet cum Patre, or hoc ipfe perdocuit dicens de >> Spiritu fancto: Omnia quæcung; habet Pater mea " sunt, ideo dixi uobis quia de meo accipiet, or an- » nutiabit uobis. Ergo clarificauit I E S V M Spi- >> ritus fanctus, operantem inopinabilia :uerum ut >> Spiritus eius, or non aliena uirtus, et ipfo melior >> secundu quòd intelligitnr Deus. No igitur blasphe » mauimus in sanctos Angelos, neg; in Prophetas >>

## HVG. ETTER. DE HAER. A'

" ut ausus est dicere, qui solum nouit conuiciari. Eo "quod eius, er eorum qui cum eo intentio sit, diui dere in duos CHRISTOS, unum, er alteru " quidem glorificatum & energumenum: alium ue rò glorificantem, or operantem dicere. Vituperat "insipienter omne uerbum pium, er quod ab huius "modi eos absistere facit praua opinione. Et rursus "in Epistola, contra impium Nestorium: Nam & fi sit in persona Spiritus propria, or intelligatur "per se secundum quòd Spiritus est, & no Filius, ueruntamen non est alienus ab ipso : Spiritus enim ueritatis nominatur, & est CHRISTVS ueritas,ex quo emanat, que admodu utiq; ex deo et Patre. Quare patet hic Theodoritu ex Filio Spiritu existentia habere, interpretari, Spiritu ex Filio procedere, quoducritas habet: & Magno Cyrillo aduersari, eo quod affereret habere Spiri tuex Filio existentiam, cui quide, scilicet Cyrillo, maxime crededum effe Græcus etia cofiteatur: archa Consta nisi forte qui uestigia Photij Patriarchæ Constan tinopoleos prosequitur. Cuius quidem Sophisma tum laquei, or triftes ac atroces miuriæ in Latinos, breuiter hic, quia sermo appetit, exprimen-

dæ sunt. bic enim est, qui post Theodoritum in equorea puteum fodiens harena, non semina, sed

Cienena

Photus Patri sinopolitanus

# GRAE, LAT. IMPVT. LIB. 1 1. 206 uenena sepeliendo, diri ualde languoris fidei Chri stianorum caussa factus est. Profe cto hunc cum su is complicibus Esaias deplorat dicendo: Ve qui sa pientes sunt apud semetipsos, et in oculis suis pru dentes. At uerò iam exponenda est superciliosa et extraria mendacium amantis Patriarchæ contra dictio, or turpiloquium. Est quidem, inquit, aduersus Latinos acutum & ineuitabile telum, & ante omnia alia Dominica uox, quæ feram omne, omnemá; uulpem attonitam faciendo exterminat o demolitur. Que est hæc: Spiritum que ex Pa tre dicit procedere: Ex Patre Filius Spiritum pro cedere astruit, or tu autorem quæris, per quem facias, immo perficias impietatem, dum fabularis Spiritum ex Filio procedere. Si communis Saluatoris, conditoris, & legislatoris dogmata, ut à tua uecordia euincantur, impetum non formi dasti capere. Quid utiq; aliud quispiam accipere quarat, per quod tuum penitus coarguat impiis studium. Si tu Dominicas despicis leges, quis reli giosus tuam non abominetur opinionem? Quid utique aliud te de ruina erigat? Que autem medelæ aftutia, totum corpus occupanti plagæ medeatur?non ei quam salutaris sermo effecerit, sed ei quam spontanea indidit agritudo, qua Domini cæ do-

# 207 HVG. ETTER. DE HAER. A.

cæ doctrinæ medicamentum, ex incredulitate litigando permutat in rem, quæ iuuare no potest, mortiferam:magis autem, dum debellatorem aduerfum inimicos gladium diripit,qui quærit ineo rum parte annumerari. Propterea te humi iacentem sub bicipiti gladio spiritus, nihilominus tamen, o nos pro communi Domino, amorem et promptumanimu demonstrantes, quæcung; calcu li sacra nostra, armantis nos militia ad dimican dum commouent. Sed neg; ea quæ ex hac fiut uul nera, ut fugias curam, extra faciemus. Si enim ex una caussa Patre, Filius Spiritusq; proueniunt, licet hic quidem per generationem, ille uerò per processionem: est autem rursus Filius spiritus pro ductor, quemadmodmu blasphemia clamat, Quo modo utiq; consequentiæ sustineat ratio, quod Spiritus Filij non sit productor? Cum enim æqua liter ambo ex una caussa proueniant : si alteru al teri caussa usum suppleat, neq; uerò alteri alteru, nonne ad æquale recopensanda gratia, Spiritum esse causam immutabilis ordinis observantia exi git? Ecce postprimu uaniloquiu, et illecebras præ fidis, et autoris totius schismatis, impudica lingua et inficiatrix coscientia, quanta coceperit et pepe rit blafphemia: scribere ausa, quæ nullus alius, et Superuacuos

### GRAE. LAT. IMPVT. LIB.II. 206

superuacuosextrema arrogatia syllogismos copo nere. Similis interrogatio eide imminet: Si enim ex una cauffa Patre, Filius Spiritusq; proueniut: mittit autem rur sus Spiritum Filius,ut ipfe perhibet: quomodo utique consequentia sustineat ra tio, non generari Filium, uel mitti à Spiritu? Cum enim æqualiter ambo ex una caussa proueniant, quantum à Patre Filius accipit, tantundem accipere debet Spiritus. Quare si Filius mittit Spiritum, & Spiritus generat Filium: ut quemadmodum Filius à Patre mittit Spiritum, ita & Spiri tus recompensando gratia, à Patre generet Filium. Amplius. Filius à patre accipit, ut eius fit Paracletus, quare non similiter accipiat Spiritus, ut eius dicatur Verbu? Quare quide recopesatio et equalitas in boc extitit, ut ficut Filius à Patre ac cipit causam esse Spiritus, sic utiq; Spiritus ab eo de Patre accipit caufatiuu effe Filij. In quo no cor rumpitur fidei ratio, saluis adinuicem utiq; pro prietatibus, pariter atq; æqualiter. Et rursus ide Hæresiarcha, et nouæ Philosophiæ complasmator, non erubescit impudicum principium attribuere sermoni. O sensum, inquiens, intemperantia ebrium & impietate: ô lingua impietate au dace, Quis dixit sacerdotu seu Patru nostroru, Spiritum

208 HVG. ETTER. DE HAER. A Spiritum ex Filio procedere? Que synodus uniuerfalibus sponsionibus firmata & adornata:ma gis autem quod Pontificum diuinitus adunatum collegium, non hanc sententiam, or ante quam appareret Sancti spiritus inspiratione condemna uit:per quos Spiritus fanctus, Patris effe iuxta Dominicam institutionem apparet. Ex quo liqui do procedere magnis uocibus prædicauerint ? Et quidem non fic sentientes, ut universalis, & Apo stolica Ecclesia contemptores, subdiderunt Ana themati. Ab antiquis enim temporibus, nouiter ortam impietatem, prafagis prouidentes oculis, er ipsam cum anticipante multifaria discessione, scripto, uerbo, atq; sententia condenaret. Dogma tizauit statum universalium et sacrarum Synodo rum fecuda, Spiritum fanctam, ex Patre procede re, suscepit tertia, quarta confirmauit, consensum præbuit quinta, sexta adiudicauit, splendidis con signauit certaminibus septima: per singulas earu est patenter uidere fiducialiter egisse pietatem, et Spiritum ex Patre, sed non ex Filio dininitus annunciatum procedere. Teuerò quis grex impius perdocuit, quis contrarias leges Domini ponens, legibus incidere in nefarias sectas subinduxit? In errorem inuium, hic Hæresiarcha inductio ne hac

### GRAE. LAT. IMPVT. LIB. II. 209

ne hac, or uerisimilitudine ducere temptat, non folum idiotas, uerum & fcientes, qui quidem quo niam ex proprijs loquitur, falsitatis operariu ser monem efficit, disseminat uerba, perscrutatur pro pria, dum quærit que synodus sancierit dicere Spi ritum ex Filio procedere. Qu tre sine querela uti nuc possum, eiusdem maledici sermonibus, er efferre: O fenfum ab incontinentia crapulatum, co impietate. Obmitto reliqua, que penè certu no ha bent numerum, uenio ad magnos fidei articulos. Que synodus offerri fermetatum, lanceaq; illud percuti costituit? Panis quidem azymus erat ille: que accipiens Dominus dixit: Hoc est corpus me um. Nam legale pascha, prius cosumauit: dein my Pascha Chris sticam illam perfecit coena in eadem mensa. Re- stus quomofert enim Chrysostomus ubi de traditione Iu- ric de ac Pascha disputat: Vbi uis paremus tibi comedere Paschainon hoc nostrum, sed Iudaicum:il lud enim discipuli parauerunt, nostrum aute ipse parauit: riterum in eadem mensa.uterq; fit Pasch1, & quòd figuræ, & quòd ueritatis. Magnus quoq; Cyrillus, in fexto, De eo quod est in spiritu & ueritate obsequio, sermone, talia loquitur. Di es quidem salutaris huius et desiderabilis occisio his, secundum lunam quartamdecimam: Sic uero lex

do celebraue

# NO HVG. ETTER. DE HAER. A

lex prædixerat manifeste saluatoris nostri occisionis tempus, quoniam pro mundi uita sustinuisse dicimus ipsum: decima, inquit, mensis primi,
tollat unusquiss; agnum pro domos iuxta numerum animarum: scruabitis eum usq. ad quartamdecimam mensis huius, immolabits; illumuni
uersa multitudo siliorum Israël ad uesperam. Audis quomodo à decima tollebatur. usq; ad quar
tam decimam scruabatur, quondam uestima. ut
quintum intelligas tempus, in quo sachus homo
pro nobis sustinuit mortem, minui iam incipiente luna, quæ noctis principio dicata est.

#### CAPVT XVII.

SED enim Epiphanius, Cypri Archiepisco
pus, in libro qui Panaria nuncupatur, contra Ebionitas comestionem carnium inhibentes.
Quomodo, inquit, non protinus eorum amentia
coarguatur, prinum quidem Domino comedente Pascha Iudæorum? Pascha autem Iudæorum
agnus erat, & azyma, carnes agni, asse igni: &
quæ comedebantur, prout ei discipuli dicunt: Vbi
uis paremus: et cætera. Et rursum: Desiderio desideraui, boc pascha manducare uobiscum. Non
dixit simpliciter pascha, sed hoc pascha: pascha
uero

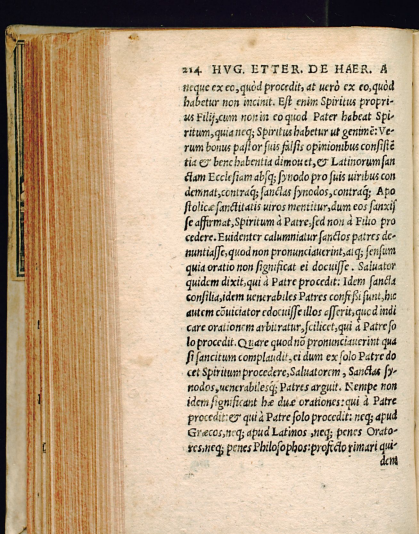
## GRAE, LAT. IMPVT. LIB. II. 212

uero erat ut dixi, carnes affe igni & reliqua: & iteru idem Sanctus ut uere dicebat: Desiderio desi deraui hoc pascha, carnes, scilicet, manducare uobiscum.Plane autem oftendit quod o pascha con Sumauit, er carnes manducauit, ut dictum est, di cit autem & lex, Habebitis hanc diem in monime tum, celebrabitis cam folemnem Domino, cultu sempiterno: Septem diebus azyma comedetis, in die prima non erit fermentatum in domibus ue stris: quicung; comederit sermentatum peribit anima illa de Israël: à die prima usque ad septimum, primo mense, quartadecima die mensis ad uesperam comedetis azyma.usq; in die uicesimamprimam eiusdem mēsis ad uesperam, septem diebus fermentatum non inuenietur in domibus uestris:omnis quicung; co nederit fermentatum, peribit anima eius de cœtu Ifrael, tam de aduenis, quam de indigenis terræ. CHRISTVS autem non fuit aliquo modo transgressor legis alioquin iuste occidissent eum. Quamobrem azymum be nedicens fregit, or dedit discipulis, or dixit: Acci pite, comedite, hoc est corpus meum. Ideo Latino rum sancta Ecclesia æternaliter azyma offert & immolat, nequaqua in hoc Iudaizans, cum in ann) illi semel, or no proposito simili hocuerò per petuo:

# HVG. ETTER. DE HAER. A

petuo,fecundum CHRISTI traditionem pro fello si hoc effet Iudaizare : qui utuntur templo, altari, oleo, aqua, lumine, thuribulo, angelorum imaginibus, & barbas non radunt, Iudais utiq; consentirent. Quoniam autem angelorum iconas habucrunt, patet ex co,quòd Dominus ad Moyfem dixit: Facias mihi duo Cherubin ex auro ductili, pones ca ex utraq; parte propitiatorij, extendentia alas super propitiatorium, co mutuo se respitientia. Palam est igitur penes ludeos fusse usus imaginum. Amplius. Quis pontificum cœtus, tradidit baptizados præungi oleo Domino docente baptizari in nomine Patris etFi lij, et Spiritus sancti, et nihil amplius adijciente? Amplius. Que synodus sanciuit, feruentem aqua Sanguini dominico permisceri, quod quidem magis facit apparere animalem, & gratia sanitatis corporis susceptionem filij, quam rationalem feu uiuam uel fpiritalem? Nunquam enin fcriptu est, dominum feruentem aqua misiffe in calicem. quando in cœna dixit discipulis: Bibite ex hoc omnes, hoc est sanguis meus: Sed neq; magister sobrietatis & omnis continentiæ uinum fine aqua dediffe credendus eft, cum myfterij facramentum eifdem discipulis tradidit. Et rursum quæ synodus

GRAE, LAT. IM PVT. LIB. II. 213 dus costituit, in officijs ecclesiarum Kirie eleyson tantum pfallere, o non concinere buic Chrifte eleyfon. Dixit dominus: Spiritus qui à Patre pro cedit:cofirmauerunt hoc, of fancte fynodi, Lati noruma; omne collegium, non modo non inficiatum est, sed cum omni deligentia, cor ex toto corde credit, o dicit, confiteturq; o ex Filio procedere. Nam licet folus nominetur Pater: subintelligitur omnino & Filius, co quod abfq; medio de Pa tre non prodeat, or cum nufquam Patrem dixifse reperiatur, Ego solus emitto Spiritum: sed neg: Prophetarum quispiam, seu alioru Patrum, solus Pater emittit Spiritum, aliquando protulit: at ueroneg; contra decreta sanctorum Patrum, qui Nicea, Constantinopoli, Chalcedone, uel ubi libet locorum pro firmada fide couererunt. Idem enim, sed aliter dicit explanando & interpretan do, quod piè intelligi oporteat: Spiritum ex Patre procedere subintellecto, scilicet, Filio:twm quia ue risimu est, Spiritum ex Filio procedere, tu quia multi à Filio ipsum dividebant. Etenim verò sicut intelligitur Filium effe Spiritum, cum dicitur effe Patris, ita concipiendus est ex Filio procedere,cum deus à Patre procedit. Na si Spiritus ex co quod habetur, non incinit Paternum propriie neg;



#### GRAE. LAT. IMPVT. LIB. II. 215

dem oportet, non folum dictionem, uerum dictionis intentionem. Sane quæ dubia sunt interdum, per alia manifestantur: cor ex his quæ alibi scripta funt. Nothum quidem uidetur Latinis qui à Patre folo, nothum ucrò Gracus qui à Patre, & Filio:eo quod neutrum in Euangelijs scripium reperiatur.uerum sic opposita sunt, ut alterum quidem duorum sit uerum ex necessitate : alteru uero non, sed ex Filio quidem procedere scriptur ris confonat & concordat, oneq; contrarium uel repugnans inuenitur, quanquam à synodis ex pressum non sit. Et enim quisq; Romanorum Pon tificum qui synodos sanctificauerunt et confirma uerunt, semper hoc dixit ac dogmatizauit. Quos quidemutiq; Athanafius, Bafilius, Cyrillus, fanfloruq; reliquijs manifeste secuti sunt: propterea ex Filio fentire ac dicere debitu eft. In quantifcun que quidem, neq; cum Filio, neq; habere intellige re commune est Spiritu-folus intelligitur Pater: ucluti cum dicitur ingenitus, abfq; cauffa, of fine principio: ac quicquid simile. In quantiscung; ue ro cum utroq; aut cum altero tantum habere intelligere commune, quanquam solus nominetur, Solus tamen non intelligitur. At uero Spiritum ba bet cum Filio communem Patrem. Quare cum di citur

## 216 HVG. ETTER. DE HAER. A'

citur à Patre procedit, et à Filio procedere debet subintelligi.Ex solo autem dicente, multa sequun tur inconuententia: quorum perpauca bic memo ro: Nam fi ex folo Patre procedit Spiritus, non est ipse imago Filij, sed Patris, ut sine medio ex ipfo corrufcans: Non est autem hoc, cum Spiritus imago sit Filij, et ex ipso proxime refulgeat. Qua re si Filius ideo ex Patre prouenit, quia eius existit imago & Spiritus ex Filio existentiam habet, quia imago eius est. Amplius, Propinquior erit Patri quam Filio, or magis Patris quam Filij. Amplius. Si ex Patre folo procedit, ad menfuram dat Pater Filio Spiritum, cum folam missonem, o non emissionem ei tribuat. In quo, scilicet, non uidetur remetiri paternam excelletiam, nec ex integro Spiritum habere cum omnibus, quæ circa ipsum considerantur sicut habet Pater.

Ait enim Magnus Cyrillus: Non ad mensuram dat Spiritum Filius, iu xta Ioannis uocem, sed ipse emittit ex se, quemadmodum utiq; & Pater.
Quocirca quicunq; oratione: Qui à Patre t roce
dit: trasformat, in eam quæ dicit: à Patre solo: Sal
uatoris uocem, qui est perennis sons ueritatis, insirmat. Sed os quod mentitur, non erit impunitu:
sicut dicit Salomon. Tenebrosum & nigrum euo

muit

#### GRAE. LAT. IMPVT. LIB.II. 217

muit bonus pastor, ut piscis qui nucupatur sipia. † Sepia Namneq; synodus, neq; sanctorum quispiam Patrum dixit, non procedere Spiritum à Filio, aut à solo Patre. Restat igitur Hæressota Photiu huiusce dogmatis post Theodoritu susse canulentis super quod quidem demostrationibus canulentis super uacancis q; monstrare allaborauit, quaru una hæc est. Si omnia communia Patris & Filij, & Spiritus omnino existunt communia, ut Deus, Rex, co ditor, omnipotens, simplex, incorporeus, & sim pliciter omnia alia: commune uerò Patris & Filij progressio Spiritus ex eis: & ex se utiq; proce det Spiritus, & principium erit sui, & caussa simul, & c

### CAPVT XVIII.

A CVT I Sophista ac periti artificis com plexio.ut uidetur, non inuiolatam conservat fidem, dictiones proferedo in dolo er astutia: in Haretica impietatis ueneno, obnoxium inuectionibus seipsum fecit: licet nolit, cu no habe at diuinam aduocatricem scripturam: miscet non miscenda, er comparat non comparada, er quia non diuidicat naturales qualitates à proprietati-

# 228 HVG. ETTER. DE HAER. A

Le effentiam et proprietates personales.

Nonidem el bus in Acherusiam paludem præcipitatur. Non enim idem est proprietas naturali, er substantia equalitati. Quippe quascunq; naturales qualita tes habet Pater & Filius, has habet & Spiritus. At uero cu quascunq; proprietates habet duo,et tertius ut retro monstratu est. propterea hoc ide dicit Sophista, sibimet inuenire contrarius, cum dicat: Spiritus & Filij comune effe, una ex cauffa o indinifibili,habere progressum. Quòd utique nequaquam Pater caussam non habenti conuenit:sed neg Theologus Gregorius consentit buic sententiæ, in quodam sermone ad Ironam philosophum. Commune, inquit, Patri quidem & Filio sanctog; Spiritui non fieri, deitas quoq; Fi-

Communetri am deitas,

prietas,

lio autem & Sancto fpiritui: qui ex Patre fecundum quemadmodum Spiritus ex Patre ac Fi-Duorum pro lio progressio, proprietas est:nec ulla cogit ratio, trium esse, quia duorum est proprietas. Incorpo reum quidem et supersubstantiale, ac similia que ad naturam referuntur, tertium æqualiter communia, ubi sepius cule determinatum est, existunt, & rursus divinæ impugnationis plenus dicit. At uero procedit Spiritus ex Filio, aliquid accipi ens quod procedendo ex Patre no habuit. Si enim diquid est accipere & dicere qui acceperit, quomodo GRAE. LAT. IMPVT. LIB. 11. 219

modo non abfq; affumptione imperfectus? Qued finibil accepit, obruuntur o binc alia : duplex, felicet, compositum, uiolantia simplicitatem naturæ, quæ compositionem non habet. Quæ ra tio nihil potentis præstare processionis Sed neg; consequitur proprietas dictiones que infertur co clusio; Mendatium ægritudo est, ut dicunt magis dicentis quam audientis fallatia. Pater facit per Filium, aliquid accipiens: sine quo creare impotes erat, qui operatur omnia in omnibus . Nunquid impersecta est operatio Patris, aut Filij, aut Spiri tus. Non indiget Pater alicuius, perfectus cu fit, ac sibisufficiens. Veruntame omnia per Filium co dit.nihil accipiens quod non habuit. Sed & Spiri tus ex Filio, per Filium procedit:nibil ab ipfo summes,mis quod à Patre accipit:perfectus utiq; Deus ac nullo indigus cum sit Pater, generatta men ex substantia Filium: per quod condit univer sa, eque sibi potentem. Necideo superabundat Spiritus ex utroq; progressio, cum neq; imperfedum Spiritum indicet, neg; inpotentem Patrem uel Filium demonstret. Neg; aliquam inducat co positionem. Si substantiæ pars foret caussa & caussatiuum, haberet utiq; locum ratio compositionis, Nunc ucrò natura dicitur Filius, emisus ue 210 HVG. ETTER. DE HAER. A. ro Spiritus. Non in co quod substantia, sed in co, quod hic quide gignitur: ille uero procedit : fed hoc ad naturam non spectat divinitatis. Amplius, Verbum Dei cum sit perfedum, onullius indigens, quid accepit à Spiritu fancto, quando affum pfit carne carni afiftentem, unclioq; illius facto, sicut scriptum est: IESVM à Nazaret, que unxit Deus Spiritu sancto, or uirtute. Non igitur indigetiam aliquam, uel imperfectum quidpiam Filius supplens, Spiritus em for existit . At uero emittere Deus cum Patre nullius indigo, tu quòd amborum indifferenter eft Spiritus, tum quod fine medio de Patre Films prouenit: et Ideirco no ex folo Patre Spiritus, fed ex Filio, qui folus fru-Aus existit Patris, secundum eandem habitudine quæ ex Patre procedit. Amplius idem couicia tor, Si caussa,inquit, est Pater corum qui ex ipso non ratione natura, ratione uerò personæ: sed ra tio persone paterne à nullo usq; nunc includere Filij personam, impiè dicta est . Nequaquam igi tur sit aliquo modo alicuius corum qui in Trinita te caussa Filius. Adhoc autem, neq; hic conuenit præterire, quoniam & ipsam personam Patris en duo diuisit impietas, aut prorsus Filij persona in partem recipi paternæ personæ affeuerat . Et quidem

#### GRAE. LAT. IMPVT. LIB.II. 212

quidem multa est zizaniorum alia multitudo, ab ea que à principio miecta est, mala pullulans difpersione . que no dormietium ut uidetur, sed secundum animam uigilantium, mortem quæren tium insanorum, ut supremum generosum er salutare degener efficiat semen superueniens generis inimicus, in eorum seuit miseris animabus zizania. Vtri dada est responsio, blasphemia, an pa ralogifmis? Sanctam Dei ecclefiam obiurgat, fbinoso afficiens obprobrio hic litis amator nec eru bescit, Prophetarum complexionem male disponendo torta litia:uerum est quòd dici folet : Qui temperantia caret, uirtutem non habet. Qui uirtutem non habet, sub macula est. Iste conviciator cum iniurijs & ignominia uictoriam è latronis excessu uenatur. Sed uanus est sermo & inefficax, qui propter caussam & causatiuum sicut ex Superioribus patet, personam Patris dividit, aut Filius personam Patris personæ partem constituit. Caussam enim & causatiuum nesciunt personam duidere, neq; ininferioribus. No ergo caufsam existens cum Patre Spiritus, dividit paterna personam. Quare omnino superuacaneum est didus paralogifmus, quemadmodum & hic:Si Pater mittit Filium & Spiritum,non ratione natu-

#### HVG. ETTER. DE HAER. A.

re, ratione uerò persone: vatio autem persone Patris, non cui concludit personam Filij. Nequaquam igitur aliquod corum, qui in trinitate mittat Filius: Trurfum idem bonus paftor. Etiam, inquit, sed Saluator dixit discipulos instruens: quoniam Spiritus de nieo a ccipiet, er annunciabit uobis. Et quod utiq; lateat, qui ad Saluatoris confugeris uocem, non ut aduocatricem sumas: sed ubi ipsum per dissonantiam obiurges, sic enim tua lingua est audax, o impudica, ut in ijs qui in comprehensibilia funt occasiones confingat, or subintelligat. Quomodo tuam ex lege dissonantia quæ incommutabilem & inalterabilem dißipat ueritatem,non cohercuifti, cum poenam debeas. Ideo autem te,ut qui puerorum sunt, non cognoscas, imposibilia conando, priuauit temeritas. At uero age, nuc er fi non prius intelligere te oportet. Quod nihil sic manifeste stat contra tuam in-Solentiam, quemadmodum Dominica & Saluta ris ista uox. Nam si dixisset: De me accipiet, neg sic admuentio tua reperisset terminum:uerum ha beretaliquam competentem occasionem error propterea tantam impietatism agnitudnem Sal uator prouidens:, non huiusmodi emisit wocem: ne forte diaboli uersutia, multos per te deuoraret

### GRAE. LAT. IMPVT. LIB.II. 114

er post pauca, non dixit Saluator: De me: sed de meo accipiet. Multam et magnam licet breui per mutetur uerbo, de me, ad illud, quod de meo, diffe ventiam posidet. Nam de me ipsum inducit, qui uocem pronuntiat, De meo, autem, omnino alia a pronuntiante personam. Et post modicum: hic au tem qui sit, ex qua Spiritus accipit nisi Pater. Ne que enim aliquid aliud, qui contra Dominum pugnant confingent, neg; enim ex alio filio, fed neg; ex accipiente Spiritum. Cum dixisset quoniam accipiet, manifeste declarat, or ad quid accipiat: Non enim ut procedat aut subsistat. Attende Do minicas uoces, ô homo, sed quare accipiet, ut quæ uentura sunt annunciet uobis?planius autem rese rans quid sit illud, quod dicit: De meo accipiet: co tinuo subiugit: Omnia que habet Pater, mea sunt. Quare mea, accipiens de meo Patre accipit, & ideo dixit, Quia de meo accipiet: quia in Patre sunt mea. Spiritus autem de Patre accipit . Nam que Patris sunt, mea sunt. Quare cu dicit, De meo ad Patrem oportet intentionem dirigere, or non ad alium divertere.

CAPVT XIX.

HVIVS conuitia, quemadmodum abyfus fiuc tartarus, fundum no habent, cum

# 214 HVG. ETTER, DE HAER, A ex eius ore Auerni flumina effluant, quorum no mina ut Socrati uisum est, sunt hæc: Achero, Pyr riphlegeton, Cocytos, ex quibus Stygia nascitur palus, or inamabilis unda, quæ Acherusia nuncu patur .Vtina iste obliuionis aqua potasset,omniumq; perdidiffet conuiciorum memoriam . Paratos effe ad fatisfactionem omni poscenti nos ratio nem, de ea, que in nobis est fide, of fe Apostolorum princeps præcepit: fed cum modestia er ti more, conscientiam habentes bonam . Sed hic non quærit cum modestia er timore, secundum Apostolicam institutionem, propterea se ueritas illino manifestauit, utpote, non recte querenti. Ita quip pe ueritas quærenda est, quasi Deus præsens sit. si Deum hic præsente habuisset, nequaqua in Dei Ecclesia tot couitia prosudisset. Nullus enim pra sente Domino suo prudens seruus impudenter agit, proprij domini honorem contemnendo. Sed attendendum quod supradicta Petri uerba, or ad doctrinam spectat, or ad inuestigatione CHRI STI. Verò ubi præcepit: Dum steteritis ante Re ges or præsides, nolite cogit are quo modo aut quid loquamini responsuri eis: ad testimonij glori am præfentiæg; sancti Spiritus, sæpe namg; sapientiam hanc aliquis in disceptationibus, atq; auda tiam

## GRAE. LAT. IMPVT. LIB. II. 215

tiam: sed quia facile in tumultibus turbatur, confundetur in perorando: Apostoli autem in utroq; gratiam acceperunt, unde stupebant Præsides, et ipsi secu habere Spiritus præsentiam certificaban tur.Magnopere conatur ifte uir, secundum Gram maticoru regulam oftendere, quòd, Me, à Meo, in significatione quamplurimum differat . Nam, Meo, ut omne possesiuum pronomen, duas perso nas,unam intrinsecus, scilicet, possessoris, alteru uerò extrinsecus, id est, possessionis significat. Quare cum CHRISTVS ut possessor intelli gatur, dicendo: De meo accipiet: Spiritusq; fit ac cipiens, Pater proculdubio est persona, que ut possessio nuncupatur. At uerò nihil pro certo uidetur cogiueritas, ut palam est. Idem enim Salua tor dicit: Non possum ego à me ipso facere quicquam, sicut audio iudico. iudicium meum iustumest, quia non quero uoluntatem meam: & rurfum:Omne quod dat mihi Pater ad me ueniet, eum qui uenit ad me, non eijciam foras, quia descendi de cœlo, non ut faciam uoluntatem mea, sed uoluntatem eius, qui misit me Patris:et item: Mea doctrina non est mea. At uerò si secundu po sitionem Photij Patriarche, Meum, pronomen ubiq; duas personas significat, uoluntas Filij, alid

### 216 HVG. ETTER. DE HAER. A

fit à Filio persona. Quo fit ut no quatuor autquin que personæ, sed centu uel plures in Trinitate pof fint fubintelligi, er effe. Quare no eft neceffariu, Meu prome, ubiq; duas significare personas, cu et figurate de eade persona dicatur, ut Pers. dicit:

Vindicta postquam meus à Prætore recessi. Et Euripides: Ego autem meus sum, attendere de buiffet homo iste, quod aliter apud Grammaticos accipitur persona, er aliter apud Theologos. Et enim in Grammatica quælibet res persona nuncu pari potest: siue per se subsistat, siue per aliud, siue substantia sit, seu accidens. Quare secundum buiusmodi disciplinam, cum Filius dicit: Mea uoluntas, meum iudicium, mea doctrina, mea genera tio:er quicquid simile in singulis clausulis, alia et alia intelligitur, ad similitudinem possessionu, per fona.In Theologia uero, tacitis proprietatibus, ad omnibus qui secundum substantiam dicuntur, telligedis per- tres tantum imminuantur personæ, quarum nulla expresse intelligi uidetur, ubi Saluator dicit: De meo accipiet, or annuntiabit uobis. Et hocita ese demonstrat dicens: Omnia quæ habet Pater med funt, ideo dixi quia de meo accipit & annuntia bit uobis. Si Spiritus accipit de ijs quæ sunt Filij, et habet Filius: accipit de his que funt Patris. 09 babet Pater: Ite fi accipit de hijs que funt Patris

Gramatici ac Theologi in-Conis differut.

### HAER. LAT. IMPVT. LIB.II. 217

et habet Pater: accipit deihis quæ funt Filij et has bet Filius . Omnia enim que habet Pater , funt Filij: or que habet Filius funt Patris. At uerò ac cipit Spiritus de his que funt Patris, or habet Pa ter, quare accipit de his que funt Filij, & habet Filius. Quod fi accipiendo de his que funt Patris Thabet Pater, accipit de Patre, Taccipiendo de ijs quæ funt Filij, or habet Filius, accipit de Fi lio.Manifestum igitur, quod non ex solo Patre ac cipit Spiritus ut Photius afferit Amplius . In his que sunt Patris, & habet Pater, non uidetur om nino Patri communicari debere, neq; in his que Sunt Filij, or habet Filius. Nam neg; Pater Patris est, uel Patrem habet:neg; Filius Filij est, uel Fili um habet. Veruntamen accipiendo de his quæ funt Patris, & habet Pater: & de his quæ funt Fi ly er habet Filius indubitanter accipere de utro-· que dicitur: quia emissionis ac processionis caussa secundum quas Spiritus effe accipit, de Thesauro funt Patris & Filij: qui licet ambo emittant, non tamen secundum quod Pater uel Filius ei effe præstant, ipsumg; producunt. Quamobrem , De meo accipiet, sic intelligendum arbitror: De meo, falicet, & Patris thefauro effentiam fortitur- & que uentura funt annuntiabit uobis,id eft, ipfum

arg HVG. ETTER. DE HAER. A' esse Deum ut nos sumus, per ea quæ uos docebit animaduertetis. Eandem enim nobis scientiam, substantialiter habet, o secundum natura. Que uero natura communicant, ex fe inuicem cognoscuntur. Nam per unum hominem, omne hominum genus uidere est, or per unum bouem omne boum generationem, sed non per bouem oues, neque angelos per homines. Et enim que differentis naturæ sunt ex se inuicem nequeunt cognosci. Amplius. Si emiffor Spiritus non in eo quod gene rat secundum naturam est Pater, Filius uero minime, quomodo uerax erit Saluator afferes. Ideo dixi quia de meo accipiet, quia omnia quæ habet Pater mea funt, aut enim habebit fecundum naturam, ut sit emissor, quod Patris non ut genitoris est, aut si non hoc Patris quidem sunt que existut Filij, quæ uero sunt Patris, non pertinent ad Filium. Quare si omnia que sunt Patris, non ut geni toris habet Filius, emittere autem Spiritum : Patris: non ut genitoris est, hoc abeffe non potest à Filio. In eo enim quod dicit: Omnia quæ sunt Pa. rs:non ut genttoris esse Filij nihil extra dimittit Et idcirco neq; Spiritum emittere, quod Patris, non ut genitoris eft. Amplius. Magnus Athanafiusinuna Epistolarii ad Serapionem scribit hoc modo

#### GRAE. LAT. IMPVT. LIB.II. 219

modo: Quemadmodum genimen unigenitus eft Fi >> lius,ita Spiritus, qui à Filio datur & mittitur, & .. ipfe unum est, or no plura, neg; ex pluribus unu, », sed solum ipse Spiritus. Nam cum unum fit Dei so Filius uiuens, Verbum unum effe oportet, or ple >> nam sanctificativam & illuminativa vitam, que >> est operatio ipsius & donum, quæ ex Patre dici » tur procedere, co quod à Filio qui est à Patrema- >> mfefte foledet o mittitur o datur. Igitur Filius ,. quidem à Patre mittitur: Sic enim, inquit Deus, >> dilexit mundum, ut Filium fuum unigenitum da- >> ret, Filius autem Spiritum mittit. Si enim, inquit, ,, abiero, mittam eum aduos. & Filius quidem Pa- .. trem clarificat dicens: Pater ego te clarificaui. » Spiritus quoq; clarificat Filii: Ipfe enim , inquit, » me clarificabit.et filius dicii: Que audini à Patre >> meo,illa loquor in mundo-Spiritus uero ex Filio » accipit, ex Filio, inquit, accipiet, et annutiabit uo .. bis.lde quoq; Magnus Bafilius in tertio de Spiri- » tu sermone affirmat . Dignitate quide est secudus >>> a Filio, ab ipfo effe habens, et ab illo accipiens no » bis annuntiat, or quod omnino de illa caussa exe ,, at, tradit fermo pietatis. Sed enim Magnus quoq; Cyrillus in fexto ad Hermiam fermone, similia lo quitur. Quomodo igitur inquit per Spiritum fan .. Aficari

210 HVG. ETTER. DE HAER. A. Aificari dicunt illum, cum ipfe manifeste dicat de Spiritu: quia de meo accipiet & annuntiabit uobis. Et hoc Dominus non secundum participationem aliquid effe, credentes in fancto Spiritu cu ipfe perfectus omnino fit, or abfq; indigentia, fecundum propriam naturam & exiftetiam. Illud autem magis significantes, quod de Dei et Patris substatia,uerbi quoq; quidem, secundu propria na tura ex ipfo eft er in ipfo apparet, Spiritus exiflit. Sed neg: Chryfostomus in Ioannis Euagelio ad Patre de meo accipiet referre uidetur, expo. mes:De meo accipiet, id eft, quæ dixi egoet ipfe di cet,aut, Ex meo ex quibus scio ego, er ex mea sci entia.et iterum: De meo,id est, consona meis pro nunciabit. Omnia quæ habet Pater, mea funt illa. Ipfe enim ex his que Patris funt dicet, & ex meis dicet, quæ uetura sunt annutiabit uobis: Dei hoc maxime proprium dicere, que uentura funt. Quod fi ipfe discit ab alio, nihil amplius Prophetis habeat. Verum in hoc loco diligentisimam apud Deum scientia demonstrat & hic sanctus. Quid ergo conuenientius dici posit, diligentisie mam scientiam quam Patris sapientiam, que CHRISTVs eft, or ex qua Spiritus accipit, ficut patet ex eo, quod non tanquam indignus diaerit GRAE. LAT. IMPVT. LIB. II. 228 xerit:et'ab alio discens, sed ad ostendendum quod eius caussa est Filius, sicut & Pater.

### CAPVT XX.

V DISTI Photi gloriofos hos Viros, Athanasium dico, Basilium, er Cyrillu: ij tuam instantiam dissoluunt. Audisti asserentes illos, Spiritus ex Filio accipiet, er annuntiabit uo bis: on protinus tacuifti, obediendo doctrinis corum diuinitus monstratis, quibus quidem omnis sapiens concinit, & summa confignat electio ne. Non bonum meritum reddis Patribus tuis, quos ut falsitatis testes appareant proscribis. Quantu quidem melius tibi et competetius erat, sentire ac dicere, quæ cœlibes illi Viri senserunt er conscripserunt, quam dehonestare, ac contumelijs afficere Dei Ecclesiam, dum & asseueras quòd Sanctu Symbolum adulterinis ratiocinatio nibus, or procliuibus ad fallendum, fub exceffu confidentiæ improbare teptauerit. Propterea et uociferis, ô malitiæ machinamenta, Spiritum fanctum,non ex Patre folo, fed ex Filio procedeve, frustra profitetur. Quis aliquando uel ab im-Pißimis uocem audiuit erumpentem huiusmodi? Quis prauus serpens in corda illorum talia in-Millanie

## 222 HVG. ETTER. DEHAER. A

stillauit? Ad hoc autem fateris, quod Sacrofancte confitearis Spiritum effe Patris, & Filij, sed & substantiale ad utrug; tantum uocibus applicas in hunc modum fando: Scimus quod consubstantialis est quidem Patri Spiritus, co, quod ex ipfo procedit, consubstantialis uero Filio, non quod ex epfo procedat, absit, quia neg; ille huic per genera tionem, sed quoniam ex una o indiuisibili cauffa,ante fecula æqualiter utiq; progressio. At uerò mihi uidetur non recte dici consubstantiale pradicari æquiuocè, de tribus personis. Inconuenien tia enim sequuntur & imposibilia quamplurima. Nam si Spiritus consubstantialis est Patri, co quod ex ipfo procedat, procedere substantiale est Spiritui. Et enim, si Socrates Platoni consubstan tialis, quia rationalis est, ambobus rationale substantialiter inesse cotingit: at uerò procedere ne que Patri neg; Filio substantiale est : Igitur, non funt eiusdem naturæ cum Patre, Filius atg; Spiri tus. Quod fi uerum conftet, non funt unus Deus, quoniam consubstantiale no æqualiter or uni uoce de tribus prædicatur personis, quod quidem Photio uidetur dicenti, consubstantiale quide omnino ad utrung; uocibus & non significatione reddimus, sed non bene. Nam substantialia eiufdem

Hic probatur processio Spi rieus, cum si cius proprietas no este sub stantiam spiri cus. Vnde col ligitur perso nales proprie tates non esse essentiam, cu mequaqua sub stantiales sint personales,

#### GRAE. LAT. IMPVT. LIB. II. 222

dem funt substantiæ atq; naturæ. Quæ uerò eiuf dem substantiæ atq; naturæ sunt, eandem ratione substătiæ suscipiunt. Quaru omnia cosubstantia lia eandem substantiæ suscipiunt rationem. Quo fit,ut consubstantiale de omnibus consubstantiali bus, similiter & codem modo enuntietur. Sane si cut specialisima species, de suis individuis predi catur, sic utiq; Deus & substantia, de tribus dici tur personis. Et quemadmodum omnia, que specie participant, eiusdem naturæ censentur, ac con-Substantialia: fic utiq; Pater, Filius, atq; Spiritus Sanctus æqualiter eiusdem natura dicitur, atq; con substantiales, secundum substantie nomen, or non equiuoce. Ergo secundum quem modum dicitur Spiritus confubstantialis Patri, secundum eunde et Filio cosubstantialis est. Et sicut Filius consub stantialis est Spiritui, ita Spiritus Filio & Patri. Nullam enim posident differentiam, in eo quod consubstantiales, quare non quia procedit consub stantialis est Patri Spiritus . Amplius , Quonians consubstantialis est Spiritus Patri, non differt à Patre. Quoniam uerò procedit, differt à Patre, ergo quoniam procedit, non est ei consubstantialis. Amplius, consubstantiale colligit multitudine in unum, participatione enim speciei, et, ut Philo

# 125 HVG. ETTER. DE HAER. A!

Sophus dicit, plures homines unus-Nam Socrates & Alcibiades duo cum fint, reducti ad hominem angustantur, o fiunt specie unus, collectiuum ue rò & adunatiuum quod comune, propterea uniuersi homines interse consubstantiales sunt, sed mullus homo, in eo quod homo alterius effe dicitur. Amplius. Incomparabile ac incommunicabi le est quod substantialiter dicitur ad procedere, si ue ad aliqua illorum, quæ propria nuncupantur. Non enim exciditur à natura, cum nulla quidem diversitas infit personis, secundum substantiam: proprietatum uerò tantum natura, in fu bftantiæ identitate demonstrat alternitatem . Quamobrem confubstantiali ad substantiale, nulla neg feeundumprolationem,neg; secundum sensum est permutatio. Amplius Si processio substantia est Spiritus,natura Spiritus processibile est: sinatura quidem procedit Spiritus, Pater uero non, non funt eiufdem fubstantiæ, Pater & Spiritus:igitur non consubstantiale est Patri Spiritus, quonia ex ipfo procedit. Amplius. Neg; hocuidetur effe ue rum,ut Spiritus ideo fit Filij, quod ex una cauffa o indinifibili ante secula æqualiter utrique pro gresio. In convenientia enim sequentur & hoc exuntiantem:nempe,fecundum quod funt ex una caussa

### GRAE. LAT. IMPVT. LIB. IL 224

caussa & inuisibili uniuntur ambo. Non enim tot, sed huiusmodi oftenduntur, eo quod secundum unionem non intercedat numerus. Imposibile est enim, aliqua numerari in eo quod nihil differunt, cum secundum distantiam tantum numerum nanciscantur, at uerò secundum quòd Spi ritus eft Filij differens ab ipfo, er quafi altera persona ostenditur. Nihil quippe sui ipsius esse Estentia com potest. Quare non ideo est Filij, er ei consubstan non est pater. tiale, quòd ex una cauffa & indiuisibili, ante se- quia parris & cula equaliter utique progressio. Amplius . Non dicitur Spiritus Filij ut consubstantiale, or qui mittitur per ipsum, ut Photij declarat descriptio: aut enim æternaliter est Filij, perg; ipsum æternaliter mittitur, aut prius Filij erat, quam per ipsum mitteretur. Quod si antequam mitteretur, Pilij erat Spiritus, quia per ipsum mittitur eius existit . Et rursus si per Filium Spiritus aterna liter mittitur, dut mittitur Filio cum Patre mit tente ipsum, aut tanquam per instrumentum mit titur per Filium, ueluti per arcum mittitur fagit ta: sed hoc est impossibile, eo quod alia natura fit cauffe,et alia instrumeti :alienus utiq; foret Filius à Patre, ut instrument ab artifice. Quare mis tit Filius, et habet Spiritu omnino, quemadmodii



Tater:qui, scilicet, Spiritus, neq; in co qui habetur,neg; in eo quòd mittitur alicui consubstantialis est. Profecto que minime substantialiter in sunt, substantialia esse non possunt. Quomodo enimà proprietatibus ad substantiales qualitates, scilicet, substatiales differentias, ratione tranf Le proprieta ferri posibile, existimo non recte. Non enim est eine qualitate, proprietas idem substantiali qualitati, propteres da eff, Deitare, non potest transigi consubstantiale in proprietatum communitatem:ergo Filius Dei eft Spiritus dator, et eius emissor ut suæ plenitudinis, est enim eius plenitudo Spiritus fanctus, sicut Ioannes dicit: Nos, inquit, de plenitudine eius omnes accepi mus:uidelicet, De Spiritu eius. Quod fi Spiritus in co, quod persona Filio non communicat, pleni tudo Filij non communicat Filio. Item fi Spiritus non est ex Filio, plenitudo Filij non est ex Filio: quod est inconveniens, cum ergo ex Filio, er ex ipso procedit. Hoc qui negat afferere, uidetur no propria uirtute per Spiritum fecisse miracula. Ad iecta uerò aduenientiaq; cum sciant Filium habere,omnia quæ Pater habet , excepto quod Pater non eft. Quare cauffa Spiritus eft & emiffor, ut ipfe Pater ex quo exiter procedit: ficut Lucas te Statur dicens: Omnis populus quarebat cum tan geres

Non idem efquæ fubstanma trum eft.

# GRAE. LAT. IMPVT. LIB.II. 227

gere, quia uirtus de illo exibat, et sanabat omnes. Que est ista uirtus, ni si de qua dixit : Accipieis uirtutem Spiritus fancti superuenientis in uos? Huius uirtutis CHRISTVS causa & fons existit sicut Pater, quia sanat, roborat, sapientes facit, or infinita præftat beneficia. Per Matthæie quoq; CHRIST VS loquitur: Cum tradiderint uos, nolite solliciti esse, quomodo aut quid loquamini:non enim uos estis qui loquimini, sed Spiritus Patris uestri qui loquitur in uobis. Et rursus per Lucam exprimit: Ponite in cordibus uestris non præmeditari quemadmodum respondeatis, ego enim dabo uobis os & sapientiam . Marcus quoq; idem affirmat dicens : Cum duxerint uos tradentes, nolite præcogitare uel præmeditari quid loquamini, non enim uos estis loquentes, sed Spiritus fanctus. Scimus quidem indubitanter & firmiter tenemus, quod CHRISTI uerba plena ucritatis funt, or quod loquebatur in Apostolis ipfe dederit, fanctusof, fuerit Spiritus. Ex quibus colligitur uera illa coclusio, CHRISTVS dat & remittit Spiritum, hoc modo: CHRI-STVS dat qui loque batur in Apostolis, hæc aut propositio uera est, ipsius testimonio Saluatoris: Ego enim, inquit, dabo nobis os er sapientiam?

atue

Atuero qui loquebatur in Apostolis, Spiritus san Elus erat, ut idem Saluator testimoniu perhibet. quare CHRISTVS secundum se dat Spiritu ut Pater. Non enim, inquit, per me Pater dabit, sed ut Pater,ego dabo. Liquet igitur ex prædictis qued ficut Spiritum dat Filius,ita & emittit Filig er Eilio existentem Quare non quomodo Filij,ita intelligis, confilij, fortitudinis, timoris, sapientiæ, adoptionis, omniumq; simpliciter benefi ciorum, donorum, atq; gratiarum Spiritus effe di citur? Nequaquam hoc modo Filij nucupatur Spi ritus, Filij fane Spiritus, ubi Patris æque ac indifferenter cenfeatur. Intellectus uerò gratiarum & donorum dicitur Spiritus,ut dator, & effectius illoru cauffa.Is idem ficut Dei dicitur Spiritus, ita & Domini Spiritus nominatur, fed non conwertitur. Et enim licet Deus Pater Spiritus, iuxta Domini uocem cenfeatur Spiritus est Deus, Spiri tus quoq; & Filius Dei. secundu illud: Spiritus an te faciem uestram CHRISTVS dominus:neg; tamen Pater, neg; Filius, Dei fpiritus dicitur: ficut igitur commune eft Patri er Filio non effe Spiritum alicuius, sic proprium est Spiritum esse amborum Spirituum. Amplius, Sicut inter illos qui en Deo nati funt, solum Dei uerbu, de utero eius genitura

# GRAE. LAT. IMPVT. LIB. II. 219

genitu effe pronnntiatur, ita inter Spiritus Deia solus Spiritus sanctus, de ore Filij prodire creditur-Verbo enim Domini coeli firmati funt, & Spiriru oris eius, Verbi, scilicet, iuxta Apostolum omnis uirtus corum. Isto Spiritu ille iniquus An tichristus disperdetur, quia Dominus IESVS interficiet eum Spiritu oris sui, & destruct illustratione aduentus sui , ut Paulus dicit : quod de anima CHRISTI nullus intelligere prasumet. Nam illa in eo quod anima est, neg; interficit,neq; destruit aliquid.Reliquum igitur est, ut Sancto Spiritui Solummodo attribuatur hoc. Qua ex remanifestum est, quod sicut Filius de Patre per natiuitatem existit, ita Spiritus ex Patre & Filio per processionem . Quod iterum & fic monstrari potest. Spiritus oris CHRISTI ex CHRISTO procedit, cuius rei signum est insufflatio in faciem discipulorum facta.scilicet,Spi vitus oris CHRISTI, Spiritus fanctus eft, unit enim habet Spiritu cosubstatialiter ut Dei filus, no plures. Itaq; Spiritus factus ex CHR ISTO Dei Filio procedit. Sed forte dicet aduerfarius,in fufflatio, donatio, processio, siue missio spiritus ad Apostolos, seu Prophetas, à CHRISTO facta, teporalis existit, penidubio. At nero illa qua Spiri tus existentia

230 HVG. ETTER. DE HAER. A existentia consideratur, secundum se est, or non intelligitur ad aliquid, sed à quo. Eam enim Græ cus intelligit, dum Spiritum ex Patre solo afferit procedere, prius uerò dicta, cum sit temporalis, et ad homines æternanon est:nec dogmatis ambiguitatem facit, nec multum ad schisma pertinet diuulgatum, propterea superius positis argumen tationibus, nullo ut uidetur, qui ex aduerso diffu tat, coartatur inconuenienti huius obiecti solutio. quanquam ex superius dicto magni Cyrilli, aduer sus Nestorium capitulo, er ex eo quòd relatio ta lium creatoris magis quam creatori coueniat,pa tens fit. In his tamen quæ sequuntur, quia præsen tis uoluminis series finem poscit, commodius ex plicabitur. Iam enim ut aftimo, Gracorum pene omnis instantiæ solutæ sunt: demonstratum est enim, quoquo modo ex Patre ac Filio Spiritus proueniens, non progrediatur ex duobus principijs, seu ex binis causis. Apparuit autem, quo modo caussa principiumq; ac ingenitum, no sint personales proprietates, cum genitor non emit tat Spiritum,in eo, quod Pater, neg; folus. Often sum quoq; est, nullam proprietatum esse persona rum, or quomodo non uni tantum personæ adsit quælibet proprietas, cum aliud sit habere proprie tatem;

# GRAE, LAT. IMPVT- LIB. II. 274 tatem, aliuda: proprietate infigniri: similiter aut patefactum est, secundum nullam coru que apud Philosophos dicuntur caussarum, Paire seu Filin caussamesse Spiritus, sicut non Spiritu caussatium effe utriufq;, dicto tenore, cum fit amor amboru. Explanatum quog: non apparere inæqualitatem circa personas propter proprietates, existente duorum æqualiter Spiritu. Adapertum etiam est Spiritum & Filium & Patrem, Patrem quoq; cu Spiritu, quadam obtinere uicisim singulariter, Patremq; similiter esse Filij caussam, non quod eft Pater cum Filio . Dilucidatum eft perfectam effe Patris, er perfectam effe Filij emißione Spi ritus:nec aliqua superabundare cum sit una & eadem. Filium quoq; principium existentem in trinitate, Spiritum emittentem sine medio, non ra tione nature fine persone, sed ratione causse ac principij, ex utrog; progredientem, nec esse duplicem uel compositum, ex duobus proueniendo sed neg; Filium componi, eo quòd caussa sites caussatiuus. Enucleauit autem oratio primum ho minem non fuffe Deo & Patri fimilem , secundie ingenitum, or quot modis ingenitum . Amplius

dutem, Imaginem effe Filij Spiritum medij exi-

stentis Patris, Spiritusq: secundum ordinem, & unitatens

unitatem quidem ad naturam referri, ad persona uero non: Spiritu etia Filij effe, no ut intellectus, aut ut confilij, aut ut timoris, aut ut adoptionis Filiorum, uel ut aliquorum huiusmodi, quibus cum oftensum est CHRISTVM insufflando in faciem discipulorum dedisse Spiritum . Amplius autem euidens factum est, per necesarias rationes à Photio dicta inualida esse, Spiritumq; plenitudi nem esse Filij, ex ipso procedentem, iuxta Euangelistarum testimoniu. Qui quidem & CHR F STI, oris Spiritus, Pauli autoritate, nucupatur. Igitur deinceps uestro fauore atq; hortatu animo frater mi charisime L E O, non paucis præstanti or,et diffiniedi perite CACIARED A,trafeun du est ad genus talium demonstrationumqualiu huius sublimitas participat negotij : ut diductis lucubrationibus, sub crepitates lucernas, requisitisq; sanctorum atq; Philosophorum Latinorum

Græcorumúe quàm multis uoluminibus, inueniam quòd ad legendum uestræ primum, ac aliorum dilige tiæ, Liber tertius ex

hibeat.

IN

# IN LIBRVM DE HAE

7丁五子以 35

RESIBVS QVAS IN LATINOS

Graci deuoluunt, Tertium HVGO-

NIS ETTERIANI

Præfatio.



ERSVADETIS, pollentis in genij Germane mi LE 0, tuʻg CACIAR ED A, inoptimarum artiŭ cruditionibus prestan tissime, ut stilŭ orationis re-

noue, ac disceptationis uarietate fastidio me dear lecturorii. Comodissima quidem ut pu to, uobis uidetur in explicandis solitaria na tura quaestionibus, & in enucleanda purita te, nulla contagione polluenda mendatii, Renouatio tali methodo progressura. Eun dum uero est rursus aduersus olearias Pelas gorum cellulas, opiniones maligna consu tanda sunt, non hostiliter, & series aliqua demonstrationum cum autoritatibus ordienda, qua cunctis emissionibus prastantio rem ex Patre atq. Filio, Spiritus progressum auspicetur. Qua ex re, indagandi ueri cura, crudescentem ia m morbnm perfectius consunctis quae segetes interimit, dissi-

d's bata

pata caligine, meritum promptius ueritatis persequitur. Amplius quidem ueridicus sen fus. ex uarietate huiusmodi, concentum nasci iudiciorum prouentu copiosissimum ar bitratur. Nam palam est, ex his scientiæ augeri claritudinem, confragositatem ambiguitatum leuigari, mucrones retundi diurnis excubis infidiantium, et inextricabilem superuecta contemplationis difficultatem, ut anni tempora, Eõis conuerfionibus quo da modo referari, Hæc utiq peragratio, cer tum ducem habet, rationem, scilicet, nobiliter in acumine fastigiatam, quæ cum semper eadem existat, certissima est, & inexpugnabilis, circa id quod ualet comprehendere.Interdum uero autoritatibus confortata Sanctorum, hyemales conculcando scaturi gines, attollit acie ad fublimia, & dum fumma & alta capefcit, damnis non prorfus con fumitur probationis: licet enim supereminens claritas diuinæ fertilitatis, nunia fubti lirate abdita fit, non humanis omnino fubiaceat inquisitionibus, tamen quia eadem argumenta maximis minimis'er cauffis con ueniunt, non ex toto ipfa fe fubtrahit noftris demonstrationibus. Colendus autem diligenter est animus, qui una & eadem intelligentia, similitudinem, differetiam, iden riratem

#### PRAEFATIO

titate & diuersitate prædicamentoru cogne scit, & ima & altissima contemplatur mirabiliter . Ex quibus nimirum haud iniuria, spes iacens erigitur & dilatatur . Eog ampli us, quod uigilantissimi nostri pectoris cenfuram, exarctiffimam ingenii limam, arque probatissimum examen, duo quæ procedűt uolumina, cum iam subierint, Charybdis, feu Scyllæ, amodo non formident naufragi um. Quod ut puto iam Mareotidam amplectuntur Ebenum, corruptionem fugan tem &(ut aiunt)folitam conferre, ne uisu ni gra metum incutiant, optima est proculdubio, Cylindrus, uestræ immutabilis perseue rantiæ, & ad coæquandam aream, quotidia nis implanationibus, abundantium uideli cet resectione supplemento hyantiŭ errato rum'g cauterio. Hæc cefura dum dicta com probat, magnam attribut fiduciam operi, exercendo: fidem habens cum integritate fensus, & admirationem cum gloria. Quibus acute dijudicat ficubi textilicinia, ignobiliter eminentissimæ sapientiæ connectan tur, aut molibus ingentiu columnaru arun dines: quod nihil negotio necessariu in hoc omnino est, nam cum in Asphal tide stagno Iudææ prouinciæ tauri fluitent impune cu camelis, ut notum est, non irriti rumoris præconio

#### PRAEFATIO

præconio, in diuinorum uerborum purum Auorem petit,ima quifquis inmergitur, tenuirate laticis non inhibente. Nec diem lon gius licet detinere, cum animaduerfione ple ctendus seuissima execrabilis factus fit.Er go de hac materia ederealiquid formidabile estinam in his non solum infirma facul tas rationis orationisquerum ualidiffima, uix se à mendatio temperat, & ab inconfultis erroribus. Age uero quod absolutissimè puritatis specula, eos qui ab imis non recedunt lateat, cui omne peruium est, necaliquid excogitari potest, quod eius oculis nu beculam qualemcung obijciat: propterea de talibus scribere cupienti, allicienda permultum est cælestis musicæ dulcedo, ad po li australis infima mergi & illic exulare, pro hibitura dicedi tumultuosam libertate que stare nescit perpetuò agitatu excessus & replicationis. Ea certe dum luxuriat, non mo do dulcibus, uerum amaris floribus, & ubi sæpenon eft aqua, sed lutum insidet, Phæbeos radios, non Phæbum ipfum imitado, morarum impatientem, & nuquam Zodia ci excedentem terminos. Igitur si extremo in littore luctantes uetos, crebras procellas, ymbrem inimicum uerentur periti equoris, quid in scribendo efficiat fauilla pertranfiens.

Jniversitäts- und Landesbibliothek Sachsen-Anhal urn:nbn:de:gbv:3:3-27110/fragment/page=0336

#### PRAEFATIO

ens, tellus serotina, uiolentus ce torrens, que magis sterilitatis caussa existunt, quam porrigăt uberta e. Ego aut Spiritu ueritatis stillă te în conscientiam: et fouențe propositione. Amplius, & utrius uestrum bone sidei col lucente sustragio, necnon intime amicoru CACIAREDA tuo chrismatismo, sed oracu lo, me de his uaticinante, scriptură, nequaquam uereor, quin partis, que a nobis defenditur questionis purgem ambiguă. Nă que precidurur, & si plurimis ramis repullu lent, languidiora tantum resurgunt. At uero pa licentinu un calar.

rò ne licentiæ uagandi fama reclamet, uertëdus eft stylus, ut pro ueniat quod pollicetur oratio.

TO SHIP THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE

Publication of the printing of the areas of the

q 4 De

# DE HAER ESIBVS QVAS GRAECI IN LATI nos devoluunt, Sive, QVOD SPI RITVS SANCTVS ex utroque PATRE, SCILICET, ET FILIO procedat, contra Græcos HV GONIS ETTERIANI

Liber Tertius.



V M A N V S peregrè proficifcens animus, quanquam ægrè inuifibilia,magis autem quæ tri um diuinarum exiftunt perfonarum,rimari ualeat,tamen in

uestigando laborat, ac rationibus ostendere quibus potest nititur, quòdunus Deus est, ex quo, er per quem, er in quo sunt omnia. No possunt certe plura esse prima, cu necesse sit, unum ese, quod exhibitiuu existat uniuersoru, tam similiu quàm disimilium: quo cum si aliud quid sistatur, supre ma unitas, er uerè unum, iam non erit. Na si De us non est, per se unum, sed in semetipso, aliquid habet, cuius uocabulo, rite queat denominari:

HOIS

GRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 239 non erit caussa tantum, si ex alia ipsecaussa proueniet atq; in infinitu ratio gradietur, nullo reperto, in quo stari possibile sit, ad instar sectionii continuæ quantitatis. Cuius quidem quis quælibet particula facte diufionis, potest rursus diuidiscurrit in infinitum dinifio . Itaq; necesse eft, caussam absq; caussa,et principium esse sine prin cipio, quod nullius participando simpliciter unu fit et prima cauffa, primumq; omnium que funt principium, quod sic manifestius fit . Si omnis multitudo uno posterior est: o unius aliquo modo participat: unum simplexo; principium omni multitudine prius est . Atqui omnis multitudo uno posterior est, et eius aliquo modo participat, quippe si multitudo unu præcedatsex uno ese no contrabet, cum uno prius ipfa extiterit. Et enim non existentis, non est aliquid quod participet. Quarum cum nulla supremum principium mul titudo præueniat, nec aliqua divisio, unum est & simplex supremum principium. Amplius. Omne divisibile, aut secundum multitudinem, aut secundum magnitudinem, aut secundum actiones, que in tempore ferutur uidetur poffe diuidi: Deus au tem omnino immobilis existens er eternus, cum quamlibet preueniat multitudine, nullo dictori

modorune

modorum dividi potest. Liquet igitur quod ante Supremum principium non est, aliud principium abjq; principio, par ,uel melius, nec ante Deu eft Deus, nec aliud post ipsum, quod sit Deus. Qua de re, neq; generalisimum in divinis personis, ne que subalternu, neq; particulare, seu speciale perquirere oportet. Quia ubi genus, er prius, species, or differentia, proprium, or accidens. Sed ut monstratum est, Deo nihil prius est, sed neg; diffe rentijs ex aliquibus ipse constituitur, naturam ex istens supra omnem, nibilq; habes secundum par ticipationem. Simplex enim diuinum est, or uni forme, extra omnem duplicitatem or compositio nem. Equidem quod compositum est, ab aliquibus diuersis coponitur, aut ex præexistentibus, ut ele Arum ex auro argentoq; aut ex his que simul confiderantur:ut caput,ex osibus atq; carmbus, alijs huiuscemodi.Hæc enim et his similia con sistentiam pariter sortiuntur, quaquam differat, quia nequaqua horum præuenit singulum, quod ex his constitutum est caput. Itaq; cum dininum sine principio, er absq; caussa sit, neq; disciplina proprie, neq; demostratio, neq; diffinitio cius est. Nempe disciplina per demonstrationem fit,demonftratio uero per prima, diffinitionema; : Deo at dide dutens

GRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 241

autem nibil prius est, dissinitio principium sinces babet, principium quidem generalissimum. Inter dumetiam et quod sub generalissimo, sinem uero, dissertias. Ideo é, nulla dissinitio potest divino asignari, nec aliqua talis certe demostratio so lis assimationibus contexta, de Deo esse potest eo quò dinfinitus sit, et absq; principio. Quas ob res, per remotiones et institutiones, adhua Spiritus sancti processionem ex Filio esse, quantum facultas ipsa permittit, duce Deo monstrare eggrediar: tam nunc in hune modum.

#### CAPVT II.

HARISSIME, quod difgregat & diffect aliud abalio, aut intelligitur ut substantia, sut ut qualitas, aut ut quantitas, aut ut ad aliquid, aut ut quippiam aliorum prædicamento rum. Na præter hæcnec esse, nec intelligi aliquid talium possibile est. At uero quod disgregat ac disse se aliquid, ratione causse spiritus sancia, ut qualitas, aliorius e aliquid potest intelligi. Substantia quippe non est, quod dissect quonam cius dem substantia ac naturæ Pater, Fi hus, Spiritus q; sancsus existunt. Sed nequequatitate Spiritus secernitur ratione principis à

Filio: Et enim utraq; , diftincla, scilicet, co continua inficiatur, hoc perficere ut patens est . Nam distincta quantitas secundum passionem . atq; col lectionem confideranda, suas particulas actu exhibet,intellectu, or non potestate, alioquin discre tum continuum existimabatur. Hocintellectu co cipitur, cogitatuq; quanta sit, sed Deum intellige re, quantus sit non sufficimus, cuius maiestas, ut individua, ut indiftans , ut fine compositione, ut abfq; quantitate, qualitatene non diffinitur. Hoc idem ipsum de continua quantitate sentiendus est, ea secundum concordiam, er alternitatem attendere, rem diuisibilem in semper diuisibilia, cu partes non discrete actussed potestate accipiendæ sunt. Ne continuum faciamus discretum, er cœlestia quæ impasibilia sunt corruptibilia. Am plius, Omne quod mensurari potest, aut quantitas est, aut quantitatis participat. Nempe mensurabi lium hoc quidem proprio ese mesurari possunt, ut linea, superficies, hoc uerò participatione ut homo, lignum . Socrates enim non in eo quod homo mensuratur, sed in eo, quod magnitudine participat:uerum fecundum accidens mensurabilis est, at uero trium Dininarum substantiarum per sonarum, nulla mesurabilis est. Quare neg quan titas

# GRAE. LAT. IMPVT. LIB.III. 248

titas illarum est aliqua,neg; quantitatis partict pat earum quæpiam. Sed neg; qualitas aliqua intellectu potest comprehendi, quæ Spiritum à Filio quin caussa ipsius Filius sit disterminet: Equi dem nulla hoc efficit differentia . Quippe cum differentia tripliciter dicatur, communiter, proprie,acmagis proprie: sola quæ magis propria di citur, hoc ab illo diffecando aliud facit . Dei uero Filius, atq; Spiritus fanctus, substantiales funt, nullam separabilem proprietatem sortiti. Qua quidem ex re liquet, quòd Spiritus à Filio, nec ma gis proprie,nec communiter differat seu Patre. Nam qua communiter de rei esse aliquid non copleditur,nec aliquid demonstrat ineffe alicui spe cialiter.Reliquum est igitur, ut proprie tantum Spiritus à Filio differat . Inseparabili enim proprietate, quæ nequaquam substantiam complet differt à Filio Spiritus, quæ contraria sub codem participari aliquando non ostendit. Et enim magnitudo Aethyopis nequaquam per temporis suc cesionem in albedimem permutatur-Neq; qui cal uus est, capillatus rursus sit. Sed neq; glauci oculi nigrum aliquando colorem, secundum natura recipiunt. Sic utiq; in sancta Trinitate Pater Filius non fit, neg; Filius Pater, fine Spiritus fanctus, aut Spiritus

Spiritus Pater, siue Filius. Hæc itaque persona, quia nulla permutatione suscipiut, proprie diffe rut:atq; in eiusmodi impossibile est in innice per mutationem fieri. Sane non solu inseparabiles co manent in tribus personis proprietates, uerum et impermutabiles, quemadmodum, immò, amplius multo ipsis privationibus. Hinc est quod videtur diuinas abinuicem differre personas, differentia quæ dicitur proprie alteratum, faciente tantum, on non aliud. Nam communi non differunt differentia, que separari potest, sed neque magis propria que aliud facit. In sancta uerò Trinitateni bil separabilium, nec aliud & aliud, sed alius etque alius existit. Patet igitur tres personas, neg; communiter, neq; magis proprie, sed propriatan tum differre abinuicem differentia. Amplius. Om nis prinatio, que propria differentia dicitur, du suo inest susceptibili, oppositum tantummodo ab ipfo excludit:ut caluitium capillatum effe ,cocitas uisum habere, aliorum ucrò nibil secundum se circumscribit. Quod quidem non prorsus com munis habet, atq; magis propria omnis . At uero Spiritus fanctus ut prinatio ab habitu, à Patre dif fert, o à Filio . Similiter autem Filius, iuxta eur dem modum à Spiritu & à Patre differentiam na Aus

# GRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 245

Aus est. Nihilominus autem Pater à Filio, Spiritug; quòdex infignitiuis personaliter proprieta tibus euideter apparet, que sunt, paternitas, nati uitas, et processio. Earu unaqueq; à sua persona, fola duo ut unum oppositum excludit, ueluti pro ceßio æqualiter generantem & genitum à Spiritus persona disterminat: Spiritus nang; neq; generans est, neg; genitus. Eodem quoq; modo generans & genitum, duo circumscribunt, nempe innascibilitas quidem procestionem atq; nativita tem:natiuitas uerò processionem & innascibilita tem. Ex quo liquido apparet quod processio non magis Spiritum à Filio quam à Patre diffecat cu duo & fola,innafcibilitatem dico,ac nafcibilitatem:ut unum oppositum excludat, sicut ex anterioribus palam est. Amplius, Si paternitas no ex cludit Spiritum à Patre ratione causse, seu princi pij,neg; nascibilitas excludit eundem Spiritum à Filio fecundum eandem rationem. Quippe Spiritus æqualiter & similiter alterutrum existitide st milibus uerò idem iudicium. Igitur nulla differen tia Spiritum, quod non fit Filij cauffatiuus difter minat:quare proprius Filij, sicut er Patris ex alterutro procedes Sanctus existit Spiritus. Quo mam uerò instar privationum proprietates in tri 6:45

bus personis considerantur. Manifestum ex com munitate prinationis ad illas. Commune enimest prinationibus go proprietatibus iam diclis infeparabiliter quidem adeffe, fed non substatialiter: alteratum folum, or non aliud facere, or impof. fibile in alterutram permutationem Filij. Verum attedendum quod privatio dicitur multipliciter. Nam absentia formæ in eo quod aptum est, habe re illam privatio dicitur: secundum quam significationem dicitur ab Aristotele: Omne quod aliquo modo fit,ex contrarijs fit,id est, ex oppositis, o in contraria, id est, opposita corrumpi. Co traria dicit prinationem & formam, tanqua duo. principia. Omne enim quod aliquo modo fit, du abijcit priorem diffositionem, illum adipiscitur Statum, secundu, quod fieri dicitur. Quo absisten te absentia formæ substantiut naciscitur, uclutist quid iniustum est, iustum fiat, or quod insipiens, Sapiens: of sciens, qui idiota. Nisi enim statu abij ciat priorem, non babet locum formæ priuatio. Quippe impossibile est huiusmodi prinationem cum sua forma circa idem substantiuum simul co fiftere. Sed enim fecundum confuetudinem loque di,nuditas,prinatio,nuncupatur:ex qua regressio in habitum fit Similiter languidum, er inerme, cum

# GRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 247

cum prinationes sint, facile in habitum redeunt. Rursus pecuniæ perditio, possessionis atg; bono ris privatio censetur, à quibus omnibus, possibile regreßionem fieri:at uerò de huiusmodi nunc ser monon instituitur, sed de his tantum, quæ in com positis per innaturalem dilabuntur dispositionem, ex quibus non fit regressio, ut Aristoteles addocet sic dicens: Ab habitu in prinationens fit permutatio, à prinatione nerò in habitum, imposibile est:neg; enim cæcus factus rursus uidit.neg; cum effet caluus, comam iterum refum pfit:neg; cum effet fine dentibus, dentes ei iteru pullulauerunt. Quamobrem duorum alterum di cere neceffe, aut secundum nullam differentiam differre tres personas, aut secundum illam, que propria dicitur. At secundum nullam differre, ra tio non patitur. Nam differentia, differunt à se singula, ubi uero nulla est differentia, nulla proprietas attenditur, quia secundum proprietatem aliquam rebus inest differentia, quam uicissim dif ferunt. Aft nullus afferere me arbitretur divinas incidisse privationem personas, to quod privatio num harum proprietates, similes pronunciauerim. Nihil quippe uiolentu, uel præter natura in vis, quia meffabilis, unaqueq; simplicitatis existic nihil

948 HVG. ETTER. DE HAER. A subil habes extrinsecus, porrò multotiens ab his quæ nequaquam insunt rebus, earundem rerum disciplina perficitur . Enimuero qui punclum diffinit, cuius nulla pars eft, ex co, quod non inoftsipsum notificatsaßignationisq; rationem con flituit.Similiter autem qui in tribus differentiam personis admodum privationum cosiderari enun tiat, minime in Deo ponit prinationem, sed quod inseparabiles habeant proprietaes, nequaquam substantiales dicte Hypostases oftendit, er quod oppositum tantummodo excludant: ut privationes, pro huiuscemodi ut puto Plotinus dicebat: Plotinos Pla Oportet plures linguas, id est, uertigines, in unit tomicus. cond scere, atq; sic intelligere Deum: er compre hendere illum clausis oculis. Exuperat enim intelligentiam omnem, or cum fit simplex, or uni uersitastamen ex illo emanat, omnibus potior existens que codidit. Nam qui præstat, accipien tibus melior est:maxime uero ipse Deus qui solus bonus est, cui de nullo accedit inuidia, quia nullius eget aliaq omnia, ipfius habent indigentiam. Ergo he tres persone, ingenitam licet concordi am adinuicem, secundum naturam, habeant, diffe runt tamen: o secundum qualitatem que apparet ex proprietatibus, qua non insunt substantialiter

## GRAE. LAT. IMPVT. LIB. 111.249

liter. Etenim ex pprietatibus figura, fiue chara-Aer uidetur innasci. Omnis aut figura, fiue chara cter, ut Philosophis uisum est, ad qualitate refertur, et secundu qualitatis asignationem extat atq; participationem. Qua de re in singulis pre dicamentis, generalia siue specialia nomina quali tatem uidetur fignificare, co quòd circa substantiam qualitatem determinent. Quorum quidem quasi speciale atq; præcipuum, qualitas sola, alio rum prædicamentorum obtinuit:ut subtali redditione rei cuiuslibet existentis figura per sead ipsam referatur. Nam quod quantitate participat, secundum quam dicitur quantum, co ipso infignitur, figura differetiæ, in quo qualitas cofideratur: ide uero de fingulis aliorum dicendum eft. Caterum, qualitatis qualitatem, aut differentia differentiam, inuenire nel inueftigare non expedit, tertium uero personarum differentias perqui rere necesse est, quibus singulare adinuicem distinguantur, quarum differentia secundum ratio nem solam attenditur. Nam huiusmodi differentie se ipsis different, e earum non est differentia, cum ipfæ fint differentiæ. Sicut enim nec motionis, motus:nec generationis, generatio: aut per mutatio, permutationis: ita nec differentia diffore

ferre reperitur, quod de omnibus pene proprieta tibus recipiendum est. Nihil enim seipso conueni enter participare dicitur, ueluti bonitas bona no fit, nec æqualitas æquatur-fed æquat. Ex quo ma nifestum quod tres personæ differentijs a se discernutur,ipsa uero differetia je ipsis differut,du bitabit autem aliquis fortasse in hunc modum. Ve re existentis, or illori qui in generatione ac corruptione provoluuntur, ut consimilium non potest unum genus substantia esse, uel qualitas, seu ad aliquid, licet horum sit proprium, cu alio præ dicamento subsistere: ut in substantia Pater, in quantitate maius, in qualitate disciplinatum : eodemá; modo er in cateris. At uero Pater er Filius, Spiritusq; sanctus, cum unus Deus sint, uerè babent existere. quare non continentur sub genere illorum, quæ in generatione corruptioneg; prouoluuntur. Sed neg; sub sempiternorum aliquo genere simul sempiterna corruptibiliage continente. Quibus ficfe habe ntibus, quomodo erit quod dicitur, uerum, quoddiuine tres perfo næ proprietates, communitates & differentias obtinuerint? Nam cui differentia inest, aliud mox fequitur genus, ad quod abfq; ambiguitate respo dendum, diuinum genus non effe, cum neq; gene ralißimum

# GRAE, LAT. IMPVT. LIB. III. 251

ralisimum, neq; subalternum sit, neq; in genere contineri, cum neg; potestate, neg; aciu diuino ali quid prius fit. Sed neg; fecundum ordinem, ut in disciplinis Grammatica prior est Dialedica, neg secundum rationem, ut universalia quidem, secun dum rationem singularibus priora sunt, secundu sensumuero singularia universalibus . Manisesti itaq; quod diuinum, neq; in genere est cum nihil eo prius fit actu, uel potestate. Neq; id genus exifit, cum nec de aliquibus differentibus specie præ dicari habeat. Sciendum quippe est, ut ex antedidis patescit, quod dissimiliter rationali ac morta licreatura in divinis proprietates personis consi derantur. Porrò ex his quæ minime insunt eis, conuenientisime illarum proprietatum, quæ cir caipsas consistunt, demonstratio fit . Rationalis uero er mortalis creaturæ oftenfio, uerfauice fie ri consueuit. Nam ab existentibus absentia perpendit, er quæ nondum insunt, ceu Adam morte esse, quam non habebat, nec unquam uiderat, per uitam cognouit. Nullum enim adhuc morientem intuitus fucrat, fed ex repugnāti, uita scilicet, mor te que est privatio uite, intellexit: sic dines pau- Mors quid pertatem, ægritudinem animaduertit samus, ab existentibus no existetia . Amplius, aut inuestiga

re oportet

re oportet substantiam, identitatem, or differenti am trium diuinaru personarum, aut non. Quod si non oportet, unde sciemus quod Deus Pater no est Filius, atq; alterutrii, quomodo asignabimus proprietates? Quomodo percipiemus quod uiuat, audiat, ui deat, Filiuq; habeat Deus Pater, ni si exhis quæ apud nos sunt rebus, atq; uocibus per quascung, demostrationes referentur hæct pa lam est quod ex ijs que apud nos rebus semoni busq; sunt, circa Deu coprehendamus existentia. Ipsum enim non uidimus, aliquando describimus autem illum per ea,que amplioris apud nos honoris existunt, excipientes incursus passionesq;, abhis que à nobis dicunturine ignorantie tenebris humanum genus ex toto commaneat . Itaq; cum inter nos uitamorsq; uerfetur,morte autem uita potior fit, Deum niuere credimus & confitemur . Rursum, quoniam uita que bic est principium finemą; habet, er esca, atq; potus indiga, cum aliorum quam plurium ab co quod honorabi lius est, Deum appellamus, afferentes nullorum hanc indigere, uitamq; habere principij finisq; nesciam. Eodem quoq; modo uidere, audire, ac generare ipfum confitemur, pro eo quod cæcit a te uifus: auditus furdetate: ac fterilitate focuditas potiord

#### GRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 152

potiora sunt. Cum igitur necesse sit, er oportunum existat , perquirere, que er quales trium personarum personales proprietates, et que no, or cum omnino perutile fit, de his diffutare, per eas que apud nos funt res nocesq; proculdubio corum foluitur instantia, qui de diumo distutare interimunt. Veruntamen decet nature ineffabilis rei concedere, nec amplius laborare ad harum personarum inuentionis proprietatem,nisi quan tum res permittit quæ quæritur,cum pateat una quanq; personam ex propria denotari figura. Vi detur autem quibusda tribus effe commune proprio charactere infigniri, carundem suffragante mune eft ein ef constitutionibus, ac commune idioma effe Patris fepersona Hy Filijatq; Sancti fpiritus quasi collectionem pro- ttantius, tingu prietatum, non substantialium complecti. Queadmodum forte humani generis numerositati co mune eft, diei, noctis, horarum, ac cuiuslibet diffi niti temporis esse perceptibilem. Etenim irratio nabilia, of fi temporis habere sensum uideatur, ueluti hyemis, estatis, caliditatis, or frigiditatis, no tepus, sed que in tempore fiunt, percipiut: tepus quippe res incorporea est, nec sensu percipitur. Qui uerò sensum refugit, irrationabilia non nouerunt. Apparet igitar ex his que dieta funt. immobili

immobili proprietate infigniri, non substantiali, or unicum characterem habere, tribus personis communia effe: quod uerò huiusce communita-

mera colligi polsunt quia non substantia fint dict tres Hypostafes, nel personguel fubitantia uel fingularia tria uel tria proprijs characte

Ideo & in nu. tes, non fint substantiales, manifestum, cum non secundum substantiam dicantur, neg; substantiali ter infint, neg; singulariter. Non enim easdem o. les sunt, ut pos mnes proprietates complectuntur infignitiuas, cum fingulare perfectam sui characteris completionem habeant, or differentem ab omnibus alijs rationemilgitur tres diuinæ personæ, alia quide babent infignitiua, or alia quibus minime infiribus inligni- gniuntur:ut de Adam & Eua, Cain uideri po test. Adam enim proprium plasma esse, quod immobile idioma in ipfo extitit. Eux uerò propriñ ex sectione coste prouenisse: Cain primum esse omnium genimen, quod alij non contigit homini. At nihil horum dictarum personarum insigniti uum erat, cum collectio proprietatu qualiter nun quam in alio fuerit, eadem, id est, proprietas que innascitur ex tali collectione illori, ac quorumli bet similium insignitiua censeatur proprietas, quam nunquam duo uel plura individua infigni ri possuntamen quodlibet huiusce colle-Hionis, secundum speciem uel genus, alijs inesse præter supradicta possunt: ut Philosophum esse. Athenien [cm;

#### GRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 255

Atheniensem, caluum, or his similia . Trium ue ro personarum tres proprietates infignitiua funt, paternitas, nascibilitas, er processo. Quare unaquag; dum unam tantum personam insignit, circa unam tantum confideratur. Attenden Videtur deita dum ucrò est quod in tribus personis, qualitas duobus modis confideratur. Nam substantialiter sed & quali-& fecundum proprietates, quibus distinguntur: quod ad qualitatem frectat er qualitatis eft pro Fides uere caprium, ut declaratu est. Propterea non puto dandum esse quod insignitiua proprietas persona sit, quam infignit, or circa quam confiftit, ut chara cter circa substantiam : secundum quod persona constitutionem habet. Coniuga tamen persona ta lis proprietas semper est, immutabilem cum ipsa subsistentia fortita. Ergo singulæ personæ singu lares habent proprietates, or alias quasdam uni siue duabus communes . Qu bus de rebus ut superiori planum fit, quod nulla qualitas, Spiritu à Filio magis, quam à Patre disterminet.

tis essentia no dici qualitas, bet proprietas perionalis tholica qua creditur perfo nalespropietz tes non effe ip fas perfonas.

#### CAPVT III.

ORRO neque habitudo est magis disse cans, or disterminans Spiritum à communitate Filij quam Patris. Nam habitudo est

communitas differentium adinuicem,ut uocum, barmonia, animorum proportio: & anima atq; corporis, coniugatio. Et habitudinis quidem propriumest differentia, colligere in communita tem. Ad aliquid uerò, ad aliud respicere, nec in seipfo confistere. Quorum quidem forma est ad aliud dici, illud uero, ad quod dicitur similit er dici addit quòd ad fe dicitur, corum que ad aliquid co secutio. Ceterum, que confistentia sunt adinuice non dicuntur, ut lux folis est, er ad folem non dicitur. Aliud entm est, alicuius esse mensuram, aut actionem, aut passionem, aut possessionem, sine proprietatem, or aliud ad aliquid effe, wel dici. Il la enim er si alterius fint , propriam naturam ha bere uidentur. Ad aliquid uero, in eo quod ad aliud refpicit, effe habet, er ex co, quod ad fuum re latiuum aliquam suscipit conersionem. Qued de Spiritu sancto quidam non arbitrantur recipiendum qui quidem & si Patris sit & Fili, non ta men Pater Filiusúe conversim ad Spiritum referuntur. Non enim Pater, fine Filius, Sancti fpiritus, Pater uel Filius, qui amborum doni dicitur: & comparibus alterutri donatorum bonoribus decoratur. Nam coelestis est, orbem replet, donn exoftens uite & wirtuis, per hacdonum omnia Dre

GRAE. LAT. IMPVT.LIB. 111. 257 Deo & Patri Filius reconcilianit Hoc dono anima, que salita no est putrescit, fœtorumq; sorde scit cogitationibus.boc dono Apostoli roborati universum peragraverunt orbem, doctoris prædi cantes mandata, sanctificati à Patre & à Filio prout Saluator dicit: Pro eis ego fanctificabo me ipfum, ut er ipfi fancti fint in ueritate: quamuis Patre roget ut fanctificet illos, et CHRISTVS quide seipsum sanctificauit, pro Apostolis cæterisa; fidelibus quado hostia p mudo oblatus est et quado tota humanitas ut primitiæ in ipso per crucem sanctificata est. Pater quoq; hostiam susci piens mundu fanctificauit, per quam reformati Filif Dei nuncupamur. Sed & Spiritus fanctus, uera sanctificatio est, qua fideles per ipsum unum funt, qui proprium quasi uocabulum et singularem charactera, fanctu dico, fortitus eft. Verum ficut natura Spiritus eft fanctus, fic natura fandus eft Pater, sic natura sandus est Filius: propte reautiq; apud Efaiam Seraphin ter uociferantia Sanctus, describuntur, quia in tribus personis se cundum naturam sanctificatio consideratur. Nec solum hocipsum Patri & Filio commune habet Sanctificationis nomen, sed et ipsam Spiritus nun supationem cuius multiplicitas breuiter hic difinguenda

stingueda est. Multipharia certe Spiritus dicitur Nam Spiritus eft Deus, co cos qui adorant eum, Idem dicit Di in fpiritu o ueritate, adorare oportet: @ Prodimus de Spipheta dicit: Spiritus ante faciem uestra CHRI rim lancto. STVS dominus Spiritus, & Sanctus firitus, iuxta illud: Ite baptizantes in nomine Patris, er Filij & Spiritus fancti . Spiritus angeli dicitur, sicut scriptum est: Qui facit angelos suos Spiri tus. Spiritus & Sancti Spiritus dona nuncupantur: que operationes Propheta nominauit. Cuius iterum gratia aliquando quidem ignis, aliquando uero aqua nucupatur: aqua quidem ut: Quicuq; biberit ex aqua hac quam ego dabo ei , fict in eo fons aque uiue in uitam eternam. Et rursus: Flu mina de uentre cius fluent aque uiue. Ignis aute dicitur ut illud: Ipse uos baptizabit in Spiritu 4 fancto, er igne: Spiritus rurfus dicutur fpiritualiter uiuere, ac fecundum Deum conuerfari. Qui cunq; enim, inquit, in Spiritu Dei uiuimus , hoc eft, fpiritualiter. Nouit autem scriptura & fpiri tum uocare uentum: o quod literam distinguit, ut illud: Litera occidit, Spiritus autem uiuificat. 6 Item Spiritus dicitur quo filiorum adoptio fecer nitur ut illud: Non enim accepiftis Spiritum fervitutis. Spiritus etiam notabilis affectio: ut Efa-

#### GRAE, LAT. IMPVT. LIB. III. 259

ias: Cognoscentur qui errant Spiritu. Spiritus dicitur & uitalis uirtus iuxta Ecclesiasten: Quis nouit Spiritum filiorum hominum, fi afcendat ipse sursum, of fpiritum iumentorum si descena dat ipfe deorfum in terram. Spiritus & humana anima nuncupatur, Vt in manus tuas commendo Spiritum meum. Manifestum ergo ex his que di Aa sunt, quod non folum Pater & Filius, et quod est amborum donum, Spiritus nominantur:uerum quam plura alia infignuntur eodem nomine, unde non ubicung; Spiritus dicitur, Deus oftenditur, neg; rurfus ubi Paracletus, ibi intelligitur & Spiritus. Quanquam & hoceius nomen fit, quo maxime cognoscatur. Na ut omittantur alia, CHRISTVS qui est sapientia Dei, Paracle. tus uocatur, or tamen non est ipse illa tertia persona, quæ appellatur Spiritus sanctus. Sed forte dicet aliquis, cum Spiritus Pater, Spiritus Filius, fpiritus dicatur & Sanclus spiritus, quomodo se cundum boc uocabulum à Patre & Filio differentiam habere posit notarisad quod dicendum quod Pater cum fit Spiritus & fanclus, non eft wq; dicitur alicuius Spiritus. Similiter autem Filius spiritus existens atq; sandus, nequaquam aki mius spiritus nucupatur, quia natura divinitatis ipfam

Deeft hie aliquid, fed pa-

quam de alio dicantur: tamen sui ipsorum sunt quod exissunt, homo enim of salterius dicatur, non hoc tantum ipsum quod est homo, sed in eo quod silius siue pater uel aliud huiusmodi. Referuntur interdum relatiua of per accusatiuu casum, of aliteriut magnum ad paruum: et ab ali quo, ut donum à donatore, quod quidem santo spiritui cogruere uidetur, ut alterius dicatur, et secundum huiusmodi habitudmem, ad aliquid sit. Est enim donum Patris of Filis, of diuntia qua terminum non habentes desectum ignorant, qui amboria.

#### GRAE. LAT. IMPVT. LIB. IIL

amboru dona distribuit, que ambo ab eterno de nāt, ut quidā arbitrātur omniu bonaru donationureceptaculu. Inquiut enim, licet ante omne creatură no fuerint qui talibus ditescerent, ac ope ras præstarent largitionibus, erat tamen Spiritus perfectu donu, nullo ipfius participate, alioquis adiectis aliquid diumo accessit et aduentitis. Hoc modo Dominus, cefebatur, priufqua ei feruiretur antequa aliquid crearet creator. Id fi no constet, sequitur quodex accidenti, er non ex natura ei creare ac dominari aduenerit, et receter adiectu, subinductumg; sit, er non coeternum. Item, inquiunt, Si ante creaturas non crat Dominus, O creator atq; donti, frustra sunt ei caussa dominan di, donandig condita, & creata promonentia ipsum fibi in dominum creatorem atque donum. Quare si pedem retro creatura ferat, denudabitur Spiritus dono er dominio. Ergo manifestum ipfum ab aterno habere talium habit udinum ra tiones. Qua ex re palam est Spiritum fandu aliquam habere ad Filium habitudine. Nempe habitudo per omnia prædicamenta transire uidetur, er per contraria: per substantiam enim, ut in Pa tre er Filio: per quantitate, ut in duplo, dimidioque:per qualitate, ut in disciplina et disciplinato:

ubi, ut in sursum & deorsum. Quando, ut in antiquius, & recentius, facere, secare, pati, secari, ia cere, præponi, subijei, habere, ut in calciamento, quæ si rebus non adiacerent, à se omnia diuellerentur, per habitudines utig, disserentia & numerus in diuinis hypostasibus apparunt Quod qualiter sit, breuiter qui a interest disputationis co memorandum est.

#### CAPVT IIII.

HRISTIAN ORVM fides indubita bile ac firmum tenet, quod Deus ex Deo lumen de lumine nascatur: er quod Deus ex Deo procedit, or hic quidem oft ex quo quis nascatur, hic uerò qui nascitur ex aliquo: hic uerò qui ex aliquo procedit. Et Pater quidem Deŭ ex quo quis nascitur indicat,, Filius uero Deum qui nascitur ex aliquo significat, porrò Spiritus sanctus quia non absolute pronuntiatur, sed Patris & Fi lij spiritus, ex aliquibus procedes ofteditur. Qua re tres sunt adinuicem distantes . Enimuero Pater neg; Filius est, neg; spiritus: neg; Filius Pater fine Spiritus eft:neg; Spiritus effe potest, quoru Spiritus dicitur cum imposibile sit ex aliquo exi stensesse ex quo existit, er ex quo existit este quod

#### GRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 26%

quod ex fe prouenit. Hec profecto funt habitudines,ex quibus numerus innafcitur pluralis, O ancta Trinitas oftenditur, que quidem eo quod Pater & Filius & Spiritus fanctus unus Deus sunt, unitas effe subintelligitur. Quamobre unitas eft in Trinitate, ac Trinitas in unitate. At ucrounitas naturæ attribuitur, Trinitas uero personarum est, non natura. Sane non est naturalis Non idemet unitas ex eo quod Trinitas hypostatica, neg; rur sus hypostatica Trissitas, ex eo quod unitas natu- tates persona ralis. Ideoq; quidam opponunt dicentes: Si alia existit naturæ unitas quane personarum Trini- gitur. tas quatuor reperiuntur in divinitate, res, Trini tas, scilicet & Vnitas. Cuius rei solutio, satis manifesta est, ex eo quod nulla persona cum ea natura quam habet numerum facit, unde nec CHRI hexametro co STO humanam naturam connumeramus, ut ibsum humanama; naturam quam habet, duas res parantur. effe profiteamur. Amplius autem nihil quod alte comparatur, rius completiuum est, siue genus sit, seu differen uel coæterna tia:fine natura, seu substantia, nel persone deter flantialis nel minatiuum & constitutiuum , numerum facit coequalis uei cum constituto. Igitur Deitas cum sit natura tri- sub compara um personarum, non cis connumeratur: ut quatu tione fuarum or pronuntientur res: unitas, scilicet, natura, atq;

fe unitate naturale.& uni les a quibus trinitas conle

Solutio uerita tis robore fub nixa. Similiter dixit Am broffus in conumeratur que non com

Quia nec eis uel confubaliquid taliu partin cadit.

personarum

personarum Trinitas, ucrè tamen creditur er dicitur, quod natura Patris non sit Pater, cu nulla persona natura sit, neq; sui ipsius, neq; alicuius alterius. Qua inre tali quidem similitudine utun tur: Inquiunt enim: Qui dicut libraui nomisma, portedit se in pondere auru isse libratu. Et rurfum qui dici aurum libraui ,nummum aureu feli braffe affeuerat. Nomismatis quippe character, cum grauitatis expressit non libratur. Sicitag, inquiunt: Nos cum dicimus ex substantia Patris Filium nasci, non cogimur fateri, ex duabus ipsum exoriri rebus, sed ex uno codeq; genitore. Quod autem ex substantia Patris nascatur Fili us , palam est : Aut enim ex substantia pa tris nascitur aut alicunde extrinsecus. Quodsi extrinsceus nascitur, no est eiusdem natare cum Patre Filius, sed alio participans sanctificatur, quod folum cogitare prophanum est . Sin autem ex tota substantia Patris Filius profluit, est aute Spiritus Patris & Filij,necesse autem fectionem er divisionem, passionemue accidere, circa Patris substantiam, aut Spiritum impassibiliter & indiuidue de Patris & Filij effe substantia. Indiuidua enim Patris substantia est, quam tota cuius Spiritus est Filius implet. Ex quo manifestum quoà

#### GRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 264

quod habitudinibus tantummodo prohibentibus non est Filius Pater neque Spiritus Filius . Nullius enim intelligetia capit ex aliquo profluente, esse ex quo profluit ne forte prior seipso inuenia tur, uerum unitatis diuinæ naturæ consecutio exigere uidetur, Patrem effe Filium, ac Filium Parens, co quod tres hi unus Deus fint , sed ut exaratum eft, intercessio habitudinum hoc prohibet, quia Pater, non potest esse is, qui profluit ex eo, cum ex nullo sit. Sine initio enim atque ingenitus Pater eft , Filius uero Sanctusq; firitus ex substantia Patris, aliter & aliter exifunt. Nam Filius ex Deo eft, qui est Pater eius. Sanctus autem spiritus non est ex Deo Patre Juo, fed ex Deo qui est Pater . Ergo Filius in co quod ex Deo eft, Filius Dei censetur. Ille uero ex quo est, eius appellatur Pater: at uero Spiritus non est ex aliquo, ut ex Patre, sed ut ex caussa . Profecto Filis & solius proprium est ex aliquo effesut ex Patre suo palam est quod in sancta er beatissima Trinitate non sit Pater, nisi unius Filij: sicut Filius est unius Patris, neque Spiritus ut trinitas seructur, nisi unius Patris atq; Filij unius. Enimuero ut unus Deus folus est, itaunus folus Pater est, unus folus Filius, & unus

folus Spiritus fanclus: qui Patris est et Filij æqua liter or indifferenter. His igitur sic se habentibus, si Spiritus sancti donator er missor, ab æter no Filius existit, & Spiritus quoq; donu & ima go Filij æternaliter, claret quod habitudine non dissectur à Filij. Amplius, quam à Patris communitate, ut autem superiora monstrant, habitudo est communitas à se inuicem aliquo modo disferentium:nempe ubi nulla est disferentia, nulla est habitudo: o ubi habitudo, ibi alicuius modi differentiam esse necesse est: inde nihil ex alio Ad aliquid. prouenire potest, nisi ad aliquid aliquo modo habentis intercedat habitudo. Hec enim est que copulat faciens patienti, per aliquam familiarita tem: ut hoc quidem possit in illud agere, hoc uero ab eodem pati:propterea multiplices modi huma narum habitudinum funt, ficut aliarum rerum, ceu Patris ad Filium immediate, ad Filium uero Filij mediatė: & deinceps ad gradum ufq; feptimum. Harum habitudinum quedam cum ipfis in terimuntur subiectis, alie uero subiectis absq; alteratione omnimanentibus disparent. In quosa. tus apparet, ad aliquid no esse secundum participationem. Nam ut quidam opinantur, que ad ali quid funt, neg; muice participant, neg; de se pre

dicantus

Mabirudo.

#### GRAE. LAT. IMPVT. LIB. 111. 267

dicantur. Idcirco positum, o positio: stans, o flatio: fedens, o fessio: o quecung; talium non funt ad aliquid. Participat enim positum positione, ac sedens sessione: ad aliquid uero non participant inuicem, quia opposita sunt: sed neg; Deus Pater, suo Filio participat, neg; de illo prædicatur. Nang; Pater semper eft Pater, o non Filius, Filius uero semper filius, er non pater. Cum uero Pater nuncupatur Dei Filius , non absolute intelligedum: fed feculoru Pater, atq; creaturaru. Conditor quippe noster existens, per conditione noster uocatur Pater, et no per naturam, ut: Deus Pater eius eft. Inseparabiliter tamen habet, quod nofter Pater fit, ficut er Spiritus donum: ac donari nobis ut superius disputatumest. Nihilenim alienum ipfi accidere potest, quod circa ipfum no semper fuerit. Erat certe ante secula omnitenens conditor & Dominus, fine habitudine habens omnium corum rationes qua circa ipfum perfpici untur. Que habitudines cum circa substantiam ditorem effe fint, ipfe nequaqua substatia funt, nec tamen ab extrimsecis obueniunt. Similiter autem que sub-Itantiam divinam complent, non folum ab extrin fecis nihil contrabunt, fed per fe infunt intelle de mtervaliter in ably omni talium habitudine. Qua ex re quida conserva

Domine nel dona uel conon effe Deum effe uel fubfiftere, est am finec tem poraliter fed telligatur des

HVG. EETTER. DE HAR. A' in hunc modum argumentantur; Si diuinum sui ipsius perfecte absq; quolibet defectu copletiun est, nulla habet habitudinem ad ea, quæ extrinse cus sunt. Na fiex coditis et creatis acquisiuisset habitudine, fuisset potetia eius indiga, er per extrinseca habitudine codendi potetia sortiri uisu fuisset. At uero dininu per se sufficies est & suip fius absq quolibet extrinseco co pletiuu. Nefasenim est aliquod adiectu Deo attribuere, ut habent qui uicißim ex defectu copia nanciscutur. Deus fa ne non cum fuerit res, tuc eas perdifcit, quia mun di ante originem præsciuit ea quæ in nouissimis funt futura temporibus . Ideo ante quam faceret terram er fecula, in feipfo habuit ut modo ha bet, or non aliter rebus iam conditis or creatis, corum qui circa nos rationes, quod Paulus infinu at Timotheo sic dicens: Collabora Euangelio, se cundum uirtutem Dei,qui saluauit nos, & uoca uit uocatione fancta, non secundum operanostra, fed fecundum fuum propositum er gratiam,que data est nobis ante tempora secularia: manifesta La auté nunc, per illuminatione Saluatoris IESV CHRISTI. Si ante secula, cum nondum nostri effemus uocauit nos secundum propositu Deio minia præscientis, certum est, quod antequam 10

#### GR AE.LAT. IMPVT. LIB. III. 289

catiuocator, or antequam creatura effet, creator extitit Deus, or antequam donaretur Spiritus, donum fuit Patris & Fili, nullam ad illos ha bens habitudinem, qui accepturi erant. Propheta Dauidad Deum loquens dicit:Esto mihi in Deu protectorem: o iterum: Factus eft Dominus refugiu pauperu. Sed enim protector et refugiu fem per erat. Quare quod erat hocet factus eft poftu lati, scilicet, et obsecrati. Ab æterno quidem erat Rex, quia Deus: factus est aut Dominus plasmatis nullă b abitudine, nullăq; altercatione suscipi ens, ex quo in aclu creatura prodijt. Si cnim bomo no permutatur individuis illius, toties percun tibus alijsq; succedentibus, sed manet indemuta bilis, inalterabilis, propriam conferuans rationem, multo amplius, quia incoparabiliter habitudines circa diuinas personas, quanquamin pluribus distantibusq; cosiderentur, malterabiles tame perseuerant. Incoueniens igitur dicere pro hijs quæ fiut divinis personis, quæ sunt impermie tabiles aliquid accidere, profanti est et interime re differentiu adinuice Spiritus Filiją; rationes sempiternæ alterutrius habitudinis. Manifestum igitur habitudine qua habet Spiritus ad Patre, ca babere ad Filiu:mhil corum que ad aliquid funt prohibente

270 HVG. ETTER. DE HAER. A perhibente, quin Filij sit, et ex Filio ide Spiritus.

#### CAPVT V.

AETER V Memisio Spiritus ex Patre I nequaquă prohibere potest prouenire Spi ritu exFilio, du per eundê Filiu Pater, non ut per instrumentum Spiritum emittat, nullo intellecto medio. Quare si Pater est caussa Spiritus, & Fi lius. Na in Filio eft Spiritus sanctus, ut in caussa, quod ex caussa est, non ut in loco, neq; ut in subiecto . Etenim locus ab eo quod in loco est, differt Substantialiter, similiter autem & Subieclum, ab co quod in subiecto, at uero Spiritus in Filio per caussa rationem consistens, ut in Patre, utrich ide est. Itaq; ut in caussa, quod ex caussa est, sic ambo rum ac in ambobus Patre, scilicet, & Filio, Spiritum inseparabiliter esse constat. Amplius, Quecunq; duo ut individna secundum naturam, absq; aliquo medio, intelliguntur, quicunq; alterum effe praftat & alterum, hoc enim in uena & fon te:trunco ac radice:unitate ac binario:alijsq; forfan pluribus est uidere. At uero Pater & Filius due persone sunt, o secundam naturam absq; medio prorsus intelliguntur : qua de re Spiritui sterg; preftat existentiam. Igitur ut uerumest Fili

#### GRAE, LAT. IMPVT. LIB. III. 271

Filij Spiritum effe, ficex Filio progressum & caussam ipsum habere manifestum est. Sed quoni am iam patet emissionem non effe impedimentu Filio, quin is cum Patre Spiritum emittat, demon strandum similiter uidetur, quod neg; facere, uel pati, dictam cauffe Patris ad Filij communitatem disterminet. Id quidem multo liquebit euidentius si commemoretur breuiter, quid facere, quid pati, o quid actione effe Philosophi constituerint, o utile quidem hoc for sitan erit, ad dicendorum declarationem. Est igitur ut ipsi dicunt Facere Facere & pa secundum naturam, in passionem ducere: Pati ue- ti quid. ro in passione duci:uel Facere, est asimilare sibi quod patitur: Pati ucrò fac ieti aßimilari. Hoc au tem exeplis dilucidant. Aßimilat, inquitt, fibi fa ciens, patiens: ut ignis in aqua ages, fibi ea fecun dum caliditatem asimilat. Ecce cum aqua quide potestate calida sit, actu uero frigida, ignis accedendo potestate, calidum contingens atq; pasibi le,permutat: quod in ea potestate fuerat, in id quod aclu nuncupatur. Et enim quod à potestate mid quod poterat permutatur, hoc actu effe per hibetur, fiue fecies, fiue pasio, fiue quies sit : ut æs,ab eo quod potestate, ad id quod actu proueni misftatua fit per formam cofummata. Nam actu

um aut absq; medio, aut per medium paßibile contingere oportet:uthomo in balneis per medium calescit::dum ignis aëra,hominem uero ca lefacit aër. Verum attendendum, inquiunt, quod tantum inhis que mota è regione mouent, proprie contactus fieri dicitur . Quippe neque imago neg; exprobatio animam contingit principaliter, dum ab ipfa nibil mutuo repatiantur. utpote que prorsus distimilia er diuersa, er que in se uicisim facere aptanon funt,neg; pati mutuo quo fit ut dulcedo nibil agat in nigredinem, neq; in dulcedinem grauitas : Aiunt ergo, fi face eft secundum qualitatem permutare, Deus autem coditor substantiæ omnis:manifestum quod non propriæ factor ceneatur, fed conditor atque productor universitatis: Naturalium enim atque artificialium factores tantum effe coftat, Deus ue rò cũ fit, ultra omnia inuifibilia atq; uifibilia ne. quaquă factor cenferi debet. Năq; factor per uia quanda & generatione, quod agendu eft, adeffe conducit:Deus uero in tempore nihil facit, proptereanon factorem, sed conditorem eum censeri oportere dicunt. Amplius, Si facere est sibi quod patitur aßimilare,secundum aliquam qualitate: non est Deus factor orbis proprie, cu nulla ratio GRAE. LAT. IMPVT. LIB. 111. 275 ne mudo exiftat simul, aut creature cuipia. Sciendu uero, ut quibufda fectaru uidetur, no simple citer dandu eft facies comitari quod patitur . Na facere est boare, currere, ambulare, scribere, atq; alia huiusmodi, quoru nullu paties sibi asimilat. Cum igitur Pater fine cauffa, er abfq; initio fit, or perfectior aut potentior co quem generat effe non posit: equa enim duobus potentia, que potest æqualiter ta minora quam maiora producere,idcirco no pluriu exhibitiuus est Pater quam Filius:fed quicquid exhibet, qui fine cauffa exhi bet, o'qui ex cauffa eft, abfq; medio, o cuneq; prius qui fine cauffa eft, eo q ex cauffa producat, sed simul Pater, simul Filius, euides q, no sit inter Patre Filing; separatio causse Spiritus :propter Facere et Pati. Quicuq; enim duoru fingulariter Spiritu emitteret. foret utiq; altero potior, ut can fa coprehensibilior, amplior, atq; cotinetior .Er go cu Pater Spiritu emittat, et Filius qui eft imago Patris, nequay wapanexagayuiva uel demutata, integra feruas circuferentia, qua de re necessa. rio adfut Filio,quæcuq;adfunt Patri.Omnis quip pe imago quæ waça nexaça yurva non est, semper ad archetypu integra habet circuferentia. Quod quide medatij arguatur, fi ex Patre Spus prodeat

non communicante Filio: at uero nibil est Patris ante Filium ,nec ab q; Filio Pater producit quicquam, quia non adoptione uerbum Dei Filius Pa tris existit:sed secundum ueritatem de substantia ipsius genitus est, & corum qui participatione Dij & Filij,ipfe factor est atq; conditor. Hincigi tur manifestum, cum perfectissimum signaculum omnem ad Patrem servans inconferentiam existat Filius, quod ex se ipso, ut Pater emittat Spiri tum Quicung; uero huicrepugnat dogmati, me tuere uidetur, quod ab Hæresiarchis prophanaruq; nouitatu muetoribus commentu eft, hoc mo do argumenta concinnantibus, imo Elenchorum ignorantias: si Spiritus ex Filio est, omnium potestatem coelestium atq; terrestrium habente, ma le ac præter Patris uoluntatem faciunt, qui oran do à Patre uel Spiritu aliquid postulant : Omnia enim Filij sunt à Patre donata: cuius dona sine pœ nitentia o indemutabilia funt. Siluit igitur à po testate omnium corum que tradidit Pater, etiam, et abiudicio, or ab emisione Spiritus. Ideoq; pec cant qui à Patre uel Spiritu aliquid postulant per orationem, ipfum Spiritum potestatemq; univerforum posidente Filio. At uero non est in his for midandu, quia nibil aufertur Patri, quod Filio at eribuitur

GRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 752

tribuitur.Omnia enim Filij Patris sunt:ut enim lux à fole, alter ab altero inseparabilis est, uerie æqualiter tres personæ omnibus præsunt creaturis, quaru fingule iuxta fuum ordinem, or uir tutem illarum præsentia irradiantur : hæc quidë eternaliter, illa uero secundum tempus : & hac quidem incorporaliter, illa uerò secundum corpus, unaqueq; proprietate serens à propinqua sa miliariq; cauffa, secundum quam inde sortitur existentiam.

CAPVT VI.

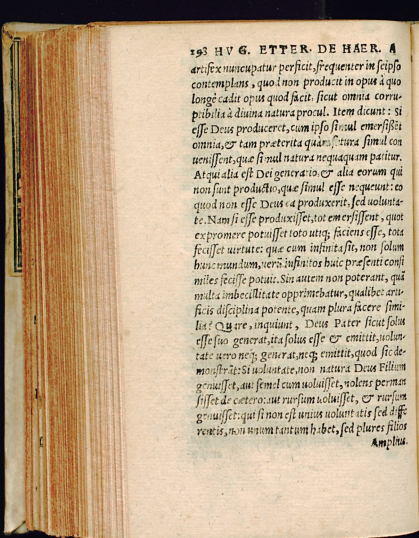
D hec autemsciendum, quod quibuscun Necessaria re A que substantia qualibet adest, er eius actio, sed non quibuscung; actio & substantia. Nã folis actio illuminatoria, in aëre quidë & in alijs perlucidis diffunditur, non aßiftente illis folaris substantia: at uerò de summa & diuina substantia uera conuerfio fit. Nam ubi dinina fubstantia, e eius actio, o ubi eius actio, o ipfa, que ubiq; simul or nusquam est. Non in parte quidem ubi que, in parte uerò nusquam: sic enim à se ipsa du uulfa effet, of separata: si hoc quidem eius ubiq; er in omnibus, hoc uero nusquam et ante omnia: sed tota ubique, ac tota nusquam. Ideo utique ubi actio Dei et Deus, qui tantum se prabet, qua-MUM

tio in hisque priora funte

tu quis capere potest: no ut habens partes, sed ut existens ante omnia, unus enim Deus cum sit, per sonæ tres, ante omnia quæ ipso replentur, caussa corum omnium est inalterabilis, er impermeabi lis fuis uberrimis mundi gubernans largitionib. Tactionibus. At dum fermo de actione instituitur, à memoria excidere non debet, quod ficut diuina substantia, paternitas, filiatio, misione: & cætera quæ in Deo & circa Deum supra substan tiam, paternitatem, filiationem, er mißionem: fic o actio Dei supra actionem intelligenda est. Nã licet prædicamentorum nuncupentur uocabulis, quæ in tribus & circatres personas considerantur,nihil tamen ad prædicamenta, diuina aliqua res pertinet. Sed quidam dum uolunt oftendere quod facere difgreget à Spiritus caussa Filium, talibus utuntur argumentationibus, si facere in di uino ut in creaturis quibusdam duplex est, hoc quidem fecundu uoluntatem, ut condere, scribere accetera, que ad artifices spectant, hoc uerò secundum naturam,ut generare, et ignis:ut urere, Pater uero in eo quod secundum uoluntatem facit,inseparabilis à Filio Spirituq; fit . In couero quod secundum natura consecutionem agit, separabilis: folus ipfe suo effe quo à Filio distingui

# GRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 297

tur Spiritum emittit. Quo fit,ut Filius non emittat, de Spiritu uero patens est, quod se non possit emittere, quia nibil ex se prouenire potest uel fe eri . Cæterum:pati nullo modo afferunt impedi reprocessionem ex Filio, er si dupliciter dicatur:ut secari,uri, & consummatiue ut discere, legere . Quippe nec secundum corruptio nem, nec fecundum consummationem Deus aliquid patitur, cu fit incorruptibilis, o fibi fufficiens, creaturisq; omnibus: obq; hoc folum Dete Patremifti generare er emittere dicunt, ut ma teriam pati tantum : perquam & alia passionis participant, facere autem & pati opinantur ele menta, ut participantia forme atq; materia, nec non omnia pene quæ composita sunt:ut plumbu agendo in argentum patitur & corrumpitur, dum ipfum purificat. Agit quidem dum purificat, patitur uerò dum ab igne consummitur : facit ergo, inquiunt, Pater natura er uoluntate: na tura quidem faciendo Filium generat, emittitás Spiritum: uoluntate ucro faciendo, mundum cre at conferuatq; creatum:propterea aqualem & coeternu fibi generat & emittit, quia effe gene rat, effe emittit, fed effe non creat, nec confer Mat : nam neg; artifex effe fuo ea fecundum quæ arife %



#### GRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 28%

Amplius, Si quæcung uult facit Deus, fi non generat, aut quia non potest prorsus dimittit: aut quia non uult: si non potest, corruptibili minor eft natura: que apta eft ad impotentia. Sin potes noluit quod natura habuit, cohercuit uoluntate. Quare si nondu genuit , uoles generabit aliquado. Amplius: Si uoluntate genuit, uoluntas generatioe prior est, ut in creaturis iuxtaillud: Facia mus homine, or illud: Omnia quæcung; uoluit fe cit:aut uirtus, sapientia, confiliumq Patris Filius est, in quo permanet, et per que operatur omnia. Qua de caussa,non est uolutate genitus, sed negs necessitate, quasi noles et coactus pater genuerit, nullo existente qui posit cogere. Idem de Spiritu aiunt sentiendum effe, unde manifestum, quod sieut Pater solus effe generat, sicesse solus emittit: natura, non uoluntate, quod ex hoc patet, et quod coeternu coaqualemq; fibi Spiritu emittat. Por rohæc ut mihi uidetur quæstio, ex superioribus lucem habet folutionis, ubi Patrem, non ut Patre emittere Spiritum demonstratum est, talis utique complexio in proprietatibus tantum que insigni tiue sunt personarum ueritatem tenet: in his enim antecedit ac fequitur dictum effe, ut fi effe generat, solus generat: o si solus gignitur, esse gi gnitily

gnitur. In alijs uero minime, ut ex pluribus animaduerti potest, Pater cognoscit spiritu suu,esse, scilicet, ide secudu quod persona est, no uolutate. Solus ergo Pater spiritu cognoscit. Ite esse Pater habet Spiritu, no uolutate. Quare Pater folus Spi ritu habet: sed hoc falsum esse Apostolus perdocu it. Vna enim caussa unuq; principiú, Pater et Fili us, quoru Spuss fanctus eft, et ideirco no ex alteri us effe tantu, fed ex utrisq; prodit effe par uterq; et coæqualis. Nequaqua enim magnificetior Filio Pater, uel Spiritu, ut homo inter animantia, qui il lis ampliora facere potest:Itaq; no absq; Filio Spi ritu emittit. Veruntame existimandu no est ex Patre Filioue, Spiritu fortiri aliquod principium ut ipsis posterior, neutro enim iunior siue recenti or Spiritus est: Quanquam in multis quodex aliquibus prouenitillis posterius esse uideatur, in paucis uero intelligatur simulaut fplendor solis, exfole prodiens, ipfo posterior nonest. Eo. dem uero modo Pater & Filius, quia nec multu, nec modicum Filium Pater præcesit, nec Filius Spiritum. Dicit enim Propheta: Ante me non est factus Deus, er post me non est: Deus autem neque fit, neq; habet quicquam se antiquius. Ego eenim, inquit, primus, er ego nouißimus, hoc de patre

#### GRAE, LAT. IMPVT. LIB. III. 274

Patre, hoc de Filio, or hoc de Spiritu fancto, confitendum est: de his tribus personis Iheremias di cit: Dij qui cœlum & terram non fecerunt pereant: alibi tamen scriptum reperitur . Ego manie mea extendi cœlum, in quo tres personæ intelligenda funt. Dauid enim dicit: Verbo Domini coe lifirmati funt, Spiritu oris eius omnis uirtus corum. Ecce conditorem demonstrat Spiritum Filium:non nudum uerbum Filium, non uapo rem diffujum in aëra, Spiritum nominando, cum uerbo cœlum firmauerit, or uirtus sanctificaue rit Spiritus fancti. Vt enim fancti perhibent Patres,uerbum effentiam præstitit, sanctitudinens uero Spiritus. Ex quo liquidò apparet, Spiritum non habere ante se principium, or si ex Patre et Filio proueniat. Quippe quod infinitu est, utrun que oportet infinitum effe,ut Paulus testatur dicens: Neg: principium dierum, nec uitæ terminu habet. Quaex re quia diuinum, supersubstantia le, ac ante omnia existens, principium, terminuq; ignorat:imposibile est dicere quid sit secundum substantia. Vix enim posibile languide coru aliquid apprehedere: quæ circa ipfum, pro eo quod eius sapičtia supra nostrā exaltetur intelligetia, que quanqua dinisibilia er permutabilia sit;

ipfaenim diuiditur . Nã indiuidua unitas eft,nó alteratur:quia indemutabilis eft,non habitudine multiplicatur,quia impermixta ea perfeuerat.

#### CAPVT VII.

RESTAT igitur per actiones tantu hominibus Deti manifestari, que iuxta quorundam opinionem non habent, quod potestate dicitur, afferentium circa fingulas temporis par tes, de subito emergere: concursu uoluntatis, non motu Deum facere omnia. Motus enim non est repentina emissio ab habitudine, sed alia ante aliam, fit promotio in speciem, que potestate tan tum exiftit in facienda re fecundum materialem informemq; proprietatem per transitum conside ratam in continuitate dividua, Dei autem actio maxime cum fine est plena sui ipsius indeficienti confummatione. Quod autem ad plenum confum matum est-cum illo qui festinat consummatii iri. non habet communitatem. Quamobrem absque motu Deum operari afferunt, or repente, hoc eft præter extensionem temporis. Cuius opere, men tem, sensus, emissionemue luminis, imagines quasi ponunt. In apparendo enim lux de subito terræ il lustrat ambitum, non comitante temporis motu actionene

#### GRAE. LAT. IMPVT. LIB. 111. 284

actionem luminis: in omnem partem similiter dif fundentis se. Qualis pene uidetur effe actio fenfuum, fine operatio. Simulutique in officiendo abig; temporis internallo, nifibilia, præfentia, co abjentia uisus æqualiter comprehendit. Hinc est quod quidam dicunt actionem effe repentinant emisionem habitudinis, quam non prosequitur temporis motus: latitudo, ut coeleftium corporum, folis, aliorumue fine fine illuminantium: alias uerò naturales, ut calefacere, infrigidare. Artificiales quoq; ut mederi, fabricare tempus prosequitur. At uero licet mens sensusq; fine lati tudine temporis noscater sentiat, consummatio nem tamen abfq; temporis, à latitudine non possi det. Porro Deus sine temporis latitudine opus quodcung uult suum perficit, & consummat: quod ex his que à CHRIST O facta sunt mira culis liquido apparet: Tolle, inquit, grabatum tuu o ambula. Dixit uerbo, o fanatus est puer: or iterum: Extende manum tuam, & remittuntur tibi peccata: Fiat tibi ficut uis. Hoc autem er his similia, in icu oculi Saluator patrauit, cuius uirtus & potestas, absq; qualibet distinctione temporis, ac dilatione omnia perficit. boc utiq; Pater per se facit, hoc Filius, ut Pater posidet , hoc Spiri

tus sanctus habet substantialiter. Sicut enim la pis dimissus non admittente deorsum mouetur, ille enim dimisit tantu. Naturale uero quod pof sidet momentum tulit deorsum lapiden: of sicut ignis qui ad inferiora iacitur, ab ea quam intrin-Jecus natura poffidet, ad superiora reducitur: ita tres personæ, non ab extrinsecis facere uel operari, æqualiter habent: sed ab intrinseca uirtute, quam naturaliter coplectuntur. Quippe licet se cundum naturam & uoluntatem faciant, non eft tamen in eis uirtus ad similitudine inferioru, in quibus alia eft naturalis, alia eft adieca. Naturalis quide, quæ semper adest:ut igni urere, lucere foli. Similiter aut lapidi dimiso, uiolentia cessan te, moueri ad inferiora. Adiecta uerò quæ aduenit extrinsecus, o abesse potest, talis uirtutis effe-Elus censetur actio. Que scilicet, uirtus interdum cauffa, interdu cauffatiun, nuncupatur. Substantiæ quidem effectus ex qua prodit, caussa uero quam emittit actionis. Atqui Patris uirtus caussa ipfaelt, or ex caussa generatur enim.et emittit, onullum fortita est aduentitium. Nec buic fententiæ repugnat quod scriptum est: Filius no po teft à seipso facere quicquam. Nam fi quid Pater facit

## GRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 287

facit, fimiliter Filius facit: Filius autem non potest aliquid à se ipso facere, erit, ut neque Pater aliquid à se ipsofaciat. Quare si Filius non potest aliquid à seipso facere, neque Pater, quia non hoc Pater facit, hoc Filius contemplando imitatur. Qui utique optimum & omnium bonorum maximum, Spiritum habendo in medio terræ operatus est perse, consequens est quod omnia possit ficut & Pater: fed a se ipso non potest aliquid facere, in eo quod nihil contrarium Pairiquel ab eo alienum. Is potestatem suam cla rificat, cum dicit: potestatem habeo ponendi animam meam, & iterum sumendi eam . Nullusq; tollet eam à me:potestatem habeo uita or mortis, ficut & Pater. Propterea quos uolo uiuifico er illumino, dando eis Spiritum uita, er quos uolo mortifico, & in tenebris dimitto auferendo eundem. Ergo non est contrarium à se ipso nibil posse facere illi qui est, ut uult facit, licet uult potestatis, non posse autem à se ipso subiectionis sit . Nam uirtutis indemutabilitatem, potestatis coæqualitatem, communitatem Spiritus & omnia quæcunque habet Pater, præ ter singularem proprietatem habet & Fili-

ter: sed non convertitur, ut Paracletus Filij dator ster: sed non convertitur, ut Paracletus Filij dator st., remisionem si, peccatorum sacit per Spiritum quod non sieret, nist à Filio mitteretur. Ex ipsocorus cando sicut ex Patre procederet. Nec debet alique deviare, quod mitti ex procedere ad transitu pertineat, cu Deus ubiq, adsit; quia hoc idcirco dicitur, ut caussamis; quoru idetitas paucis quibus da scinditur disferentis, quod hic, scilicet, sit Filius, ille vero Spiritus, et hoc solu est, quod in ducit divisionem: alia vero omnia paria ex inde mutabilia sunt. Quare patet, quod neq; sacre, neq; pati, neq; actio dividitur Filium à Patre in emisione Spiritus.

#### CAPVT VIII.

Vbi & quan -

De ubi uero & quando, palàm est, quòd non dissecent Filium à Patre, in emutent do Spiritum. Nam ubi, & quando, loci & temporis sunt exhibitiuua. Sed neq; ubi locus, neq; quado tempus est, quia locus natura prior est co quod in loco. Similiter aut et tepus, eo quòd in tepore, prius est natura, præexistentibus utiq; loco & tempore, natura. Dein alio adueniente ipsis.

#### GRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 289

ubi effe dicitur quod in loco eft, or quando quod in tempore, at uero ante Deum nibil est: secula enim omnia ipfe fecit er facium omne. Quare temporibus, feculis, numeris omnibusq; eft Deus Superior. Enimuero si seculum co antiquius fuifset, non utiq; secula feciffet Deus. In quo nomine simpliciter dicto, tres persone subintelliguntur; Pater, Filius, Spiritusq; fanctus, quod Seraphin te stantur tribus Sanctitudinibus glorificantia, et in unam coeuntia dominationem, Deitatemgs. Certe non modo tempori atg; loco præexistit Deus, uerum Angelis, Archangelis, Cherubin, Seraphin, omnibusq; uirtutibus, à quibus in tantu ab eft, ut no possint Dei substantia cognoscere . Ex quo fit, ut nihil aliud nifi gloria reddant Deo, pa ceq; hominibus bonæ uoluntatis, du fanctitudine solam concinunt, or quoniam plenum est coelum er terra gloria eius,omnium quoq; superiorum uirtutum opus, laus Dei. Laudate eum, inquit, omnes uirtutes eius. Qua de caussa solus seipsum uidet, creatura nulla uidere i pfum potente: sed mi nus supernis rationalibusq; substantijs homo, ut Paulus perhibet. Quem uidit nullus hominum, nec uidere potest: quia nec uifibiles uirtutes plene ut eft ip fum contemplantur: licet idem Saluator dicat: Amen dico uobis, quia angeli corum femper uident facie Patris mei, qui in coclis este At uerò is localem personam non habet, neque in ecelis circunscribitur. Quare ad illud quod in Buangelio alibi habetur huc restrendum est: Beatimundo corde, quoniam ipsi Deum uidebunt: intelligentiæ, scilicet oculo, quantu capere posunt. Quomodo angeli uidere ipsum creduntur, qui puram o peruigilem habentés naturam, divinu timaginantur prout eis possibile est. Substantiam uerò divinam, nullus unquam utdit ut omnium co ditricem, o ante omnia secula existentem. Mani sestum igitur, neq; ubi, neq; quando, impedire Fi lium, quin cum Patre Spiritum emittat.

CAPVT IX.

SITVM nerò esse, cu corporibus, scilicet, magnitudinum terminis superfictet, l n z, alijsq, inst, palàmest, quod diuinis nullo modo personis conueniatiut enim localis habitudo sa cit esse unio, est temporis habitudo facit esse quan do sic positionis habitudo, situm esse perficit. At uero qua in uita, uirtutibus, principalibus quas causis stabilita sunt, improprie sita esse dicutur. Cum supradictis es similibus situm esse accidat, positione habere, secundum locu, excepto corpore

GRAE-LAT. IMPVT. LIB. III. 291
pore à mariar universa continente. Porrò incor
porcis situ esse, substantijs non copetit, nisi secun
du metaphora in Deo quis dicat sita essemnia,
ut in caussa, et in principio. His itaq; sie saben
tibus, cundu est ia ex ordine disceptatu, utru habere dictam caussa communitate dissect uel im

CAPVT X.

pediat?)

ABERE igitur multa significat, ut Ari Stoteles in Cathegorijs perdocuitide corpore prædicatur, o de incorporeo, o de corpore quide, propterea que circa corpus sita sunt particulariter, ut anulus circa digitu:et que circa corpus totuut indumentu, penaliag; instrumenta:ut arma. Quorum quæda ut thoracam uolun tarie habemus: quædā cotra uoluntate, ut uincula nostra quippe corpora cu diuidua sint, extrinfecus adhæretta coplectutur. Cælu uero quia mbil extrafe omifit, in se coheretia intercludit, et un dig; circunsepit. De incorporeo aut habere dicitur,ut de anima: propter prudentia, sapientia, co his fimilia. Sed enim & de co, quod ex anima & corpore coftat, habere dicitur: propter quada in corporea,ueluti propter quantitate:bicubitu,tri cubitum: propter qualitatem, ut album, nigru, o catera talium. Quin etiam or de diuinis duabus

duabus personis propter tertiam, babere suo mo do dicitur. Vere enim dicitur, Tater, et Filius, quod Spiritum fanctum habeant. Nam fi Spiritu Filius non habeat Patris, dignior persona est ipfum habens, Filij perfona ipfum non complecten te. Omnis enim cum Spiritu effentia dignior, & potior est, quam ea quæ Spiritum non habet, profecto animalia plantis, seminibus, herbisq; dignio ra funt, or ampliora illis, ut habentia Spiritum fa cere poßunt. Atqui persona Patris indubitato ha bet Spiritum, Filij persona cundem non habente. Quare dignior est persona Patris quam persona Filij . Id quidem ut prophanum Christianorum professio abdicat. Igitur absq; ambiguitate dandu Filium Spiritum babere,ut Pater. Quauis enim Ioannes testatur sic, se uidisse Spiritum descende tem manentemq; super eum , non tamen aduenientem habere Spiritum credendus eft ut Deus. Namut homo habet, ficut quidam demonstrant, hoc modo disputantes: Si hominum in animabus piè ac religiose degentium, non tamen absq; sorde penitus existentium, Spiritus sanclus habitare pollicetur, multo magis in CHRISTI anima que inuiolata co immaculata, fine forde femper existit:nullum omnino peccati uestigium habes, ideme

#### GRAE, LAT. IMPVT. LIB. III. 752

idem Spiritus habitauit, hoc Propheta uaticinaba tur, quando dicebat: Propterea unxit te Deus De us tuus, oleo letitiæ præ participibus tuis: Fratres Oleum quid: CHRISTI or participes secundum humanita tem fumus, oleum Spiritus fignum eft, unctus eft autem CHRISTVS no ut Deus, sed ut homo. Nequaquam enim ut Dei Filius ungitur, sed caro CHRISTI uera unctione uncta est, aduentu scilicet, Spiritus sancti in ipsa Filij hominis conce ptione. Et præ participibus, quia illi ut capere poterant, particularis quedam Sancti fbiritus emanatio tributa est. Ad instar enim humani Spiri tus hominibus uidetur distribui Spus sancti gratia, que admodi utiq; is à cerebro descendens, per fenfibiles neruos, non omnibus membris, fed fecundum proportionem unicuiq; potenti suscipere. Amplius, Plus poteti suscipere, modicu minus infundit, ita et largitio donoru, secundu proportione fit uniuscuiusq; anime Porro Det filius ne quaqua ex proportione habet, sed totu habet Pater, totu habet Filius, et eunde. No enim alius est Patris, or alius Filij fpiritus, sed ide est: o code ab utrog; modo habetur. Nã in CHRISTO plenitudo divinitatis corporaliter, ideft, perfecte habitat. Quaex re iterii oftenditur, Den Den filiumi

Fratres Chris fti fumns. Christus quo mode unctus

# 204 HVG. ETTER, DE HAER

lium semper Spiritum habuisse. Nempe si Deus Verbum carnem animatam, anima rationali & intelligibili uniendo fibi, secundu personam Spi ritum accepit, ex incarnatione primitias Spiritus habuit, simul autem & aliquod perfectum. Quod si profecit, cum æqualis Deo, er ante hac existeret, maior Patre factus est. At non profecit Dei Filius, quia nullius unquam fuit indiges, sem per Spiritus habens plenitudinem: hoc ad Saluatorem prophetico Dauid ore clamabat : Emitte spiritum tuum. Sed enim Apostolorum princeps manifest sime afferit, quod ante incarnationem Spiritum habuit Filius, in prima sic loquedo Epi Stola: CHRIST VS semel pro peccatis nostris mortuus est, iustus pro iniustis, ut nos offerret Deo, mortificatos quidem carne, uiuificatos aute Spiritu-In quo scilicet Spiritu. bis qui in carcere erant spiritibus adueniens prædicauit, qui in creduli fuerant aliquando, quando expectabatur Dei patientia in diebus Noë, cum fabricaretur ar cha. Quare oportet uitam Filij non esse absque Spiritu, qua non modo ante incarnationem, uerum ante mundi omniumq; feculorum creationem habuit Dei uerbum . Audiendus autem & credendus in his est Magnus in Theologia Gre gorius

#### GRAE.LAT. IMPVT. LIB. III. 291

gorius, fidei Ecclefiæ Latinorum testimonium perhibens, in bune modum: Spiritus fanctus erat quidem femper, or eft, or erit, neque incepits neg; definet, sed semper Patri Filiog; coordinatur & connumeratur. No enim decebat aliquam do deeffe Filium Patri, aut Spiritum Filio. Ecce uir sanctus proprium esse Filij Spiritum demonftrat. Nam fi folus Pater Spiritum haberet , nequaqua idem sumpovia & συμφυια utriufq; diceretur. Quare habet Filius Spiritum, fed non ex aliquo profectu,ut homo . Omnis quippe homo Energuminum habet Spiritum, of Subinductum ut donorumeius existens indigus, atque beneficiorum: sic Apostoli ceteriq; Sanctorum: ut lumen, ut charisma, ut unctionem, ut munus Spiritum babuerut. Dei autem Verbum quod confum matissimum est : nibil indiget beneficio Spiritus, seu donationibus. Quippe non tantum ut bomo, fed ut Pater Spiritum habet. Qua de re, cum potior incomparabiliter hominibus sit, incomparabiliter melius Spiritum habere oportet . Apostoli egentes, imperfecti, mortales, per gratiam, Spiritu fancto repleti funt, nec omnia Spiritus dona, necomnes eius operationes habuerue

habuerunt aliquando:nam unum tantum uirum CHRISTV Ms. selicet, septem mulieres, septe formis gratia Spiritus apprehenderunt. Impost bile enim est, ab aliqua creaturaru persedè spiritum apprehendi: at uero quem mundus capere non potest, eum insitum ex se, ac secundum na turæ consecutionem habet Pater, habet er Filius. Qua de re, habere non disseat processionem Spiritus ex Filio. Igitur, cum nihil sit quod dister minet processionem Spiritus ex Filio. Igitur, cum nihil sit quod dister minet processionem Spiritus ex Filio, quia neque intellectum ut substantia, neq; ut quantitas, neq; ut qualitas, neq; ut quodlibet aliorum: manifestu er euidens per demonstrationem positam sactu est, ut astimo, Spiritum sanctu ex Filio, ut ex Patre procedere, ac de his hæc dicta sufficiant.

#### CAPVT XI.

ELIM utiq; iam & Sanctorum Ecclefiæ pastoru testimonia, que Spiritus exi stentiam ex Filio esse prædicant, latius omnium auribus insinuare, ni quædam communis omniu Grecorum opinio, que insirmanda est, cum cæte ris hoc sacere inhibeat. Asserti tiaq; Græci æqui uoce Spiritum dici esse Filij atq; Patris. Quod ex uerisimilibus colligentes, cos qui hoc negant inconucui

# GRAE, LAT. IMPVT. LIB. III. 297 coueninentia plura segui opinantur sicut manise

coueninentia plura sequi opinantur, sicut manife stum est ex his, quas inferut coclusionibus. Aiut igitur plures in diuina scriptura uoces inueniri, quæ similiter quidem proferuntur, intelliguntur uero disimiliter, ut apud Lucam Euangelistam dicentem: I E S V S proficiebat sapientia & æta té, or gratia apud Deum o homines : profecto si proficere illum in sapientia quis dixerit, consequens erit nequaquam ipsum scientiæ persectionem habuise. Rursus si neget in sapientia proficere, neque secundum ætatem debet habere profectum : qua ex re proficiendi uerbum æquiuocè audiri oportet:proficere enim significat ex paruo magnum fieri, er ab imperfecto, uenire ad perfectionem. Secundum quod figni ficatum ætate uere, dicebatur proficere. Nam cu effet paruulus circa corpus augmentum suscepit, sapientie uero et gratie dissimilis erat profectus Quippe non ex indocto doctus, or gratiofus ex ingrato, proficiendo fiebat: fed gratia er fapientia proficere apud Deu dicitur, quia gratior or sapientior uidebatur esse hominib. quotidie quòd reuelaretur or manifestaretur in eo per singulos dies Spiritus sancti actio. Quare proficiebat Verbum, licet uniuoce nideatur dici, tamen &quinoce

quiuoce pronunciatur. Similiter autem & Pater nomen æquiuocè accipitur, ab ipfo Saluatore loquente post resurrectionem ad Mariam: Ascendo ad Patrem meum er patrem uestrum. Eodem modo suum discipulorumq; nominauit Patrem, sed eodem modo non in ellexit. Etenim CHRI STI pater natura, discipulorumuero adoptione: Propheta quoq; Dauid, creaturam ad glorificandum inuitans dicit: Laudate eum omnes ange li eius, uirtutes, dracones, abyßi. Idem tres pueri pfallebant: Benedicite Dominum.angeli domini, imber, ros, eg omnia nascentia in terra: filij homi num, acerdotes, ferui domini. Ecce similiter omniabenedicite Deum exhortatur, quantu ad prolationem dictionis, que disimiliter intelligutur. Rationales sane creature per scientiam discipli namq; Dominum benedicunt:Irrationabilia uero, quiatalium minime participant, non per fe, sed per nos, qui cum simus rationales illa intuen do factore nostrum ipsoru intelligimus Dominu benedicunt. Ait enim Apostolus: Inuisibilia eius à creatura mundi, per ea quæ facta funt intelleda conspiciuntur. Etenim ex admirabili dispositio ne illoru que facta sunt, conditor omnium creatu rarum pronuttatur. Sed enim Matthæus CHRI STVM GRAE. LAT. IMPVT. LIB.III. 199

STVM conceptum effe de Spiritu fancto', & Maria uirgine innuit sic dicens : Quod in ea natum est, de Spiritu sancto est. At non est CHRI-STI Pater Spiritus sanctus, quia non ex co eft tanquam ex Patre, sed ut ex eo, qui praparauit uuluam foecundam, consubstantiali Verbo, carnemá; condidit absque lege commixtionis, divino prorsus, or ineffabili modo. Quo fit ut non Quare ex spirs Spiritus sancti Filius, sed sanctissima uirginis, filius dicator, secundumnaturam dicatur & existat. Attribuitur aut huiusmodi opus Spirituispropter fanctitudine: or quia cauffatiums eft Patris et Filij, er alia similia his annecti quaplurima possunt. Eo de uero modo Spiritu este Filij, ac procedere en Patre et Filio dicitur æquiuoce. Hoc Nicomedia Antistes sic distinguit: Quid igitur inquit, dicemus, cu unaquæq; dictio differetes habeat fignificatioes, et aliæ quide pene cũ infinitæfint, ac om nibus nota, ubi mihi uidetur prætermitteda sut: de illa uero sola quæ imminet, et proposita est no bis,nuc diuisio facieda est, de hac scilicet, procede re. Potest enim significare uox ista procedere, ut aliqd de loco moueatur ad locu, potest aut signist care mitti et dari, et hoc ipsum quod nos profite mursen causa secundu existedi ratione quenire.

Cum

Cumergo Athanasius, & Ambrosius, & si quis alius pater Spiritum dicit à Filio, uel per Filium procedere, non fecundum existendi rationem dicit:absit,sed secundum alterum horum duorum oinnino significatorum. Quemadmodum enim fa temur ipsum Spiritum per filium manifestarissic o mitti ab codem o dari. Alius uero quida fic: Spiritus fanclus ex Patre procedit, nequaqua autem ex Filio. Præsuluerò Methone Nicolaus hoc modo: Licet Spiritus Filij, at non ex Filio eft, aliud enim est Filij: aliud dici ex Filio. Equidem hoc eius quæ secundum naturam unionis & familiaritatis significatiuumest, utro modo dicatur, fine Spiritus, fine procesibile, hoc autem, scilicet, ex Filio effe, illius que ex cauffa est productionis. At uero nequaquam. Quicquid fecundum na turam alicui propinquat, hoc ex illo esse contrabit. Nam fratres secundum naturam propinquat adinuicem, alteruter enim alterutrius dicitur, aft exaltero, alter nunquam afferetur: aliquando, quia non est alterius alter caussa, sed amborum Pater, o ideo ex folo Patre ambo. Sic igitur nezorono, tum dogmatos, quas putant redargutionibus fugere, capiuntur supra malitiam uaniloquium stabilientes. Nicetas uero Philosophus,non minus

### GRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 30\$

minus amara effundit. Ex dæmonis, inquit, odien tis bonum prauo confilio o manonoveo sures, id est aberrantes, uel seducti, o quamplurimum à ueri tate absistentes, sanctissimum conditorem diuinu Spiritum ex Pilio procedere, ut ex patre, simili modo decernere conantur, Non intuentes miseri emergentem hinc soucam, o prophana quam multa quæ sequuntur.

### CAPVT XII.

AEC quidem & alia, quorum relatio ne cessaria non est ad præsens, Latinis peritissimi Græcorum obijciunt, habentia quidem aliquas sorte uerisimilitudines, basem uero necunam innitentem soliditati. Oportet certe quamlibet acute cernetem, aliorum delicia arguente es conucnientes inducere argumentationes, rebus il lis quibus sidem negotiatur. Cæterum quæ dicias sunt, nulla comitatur demonstratio, nec a scripturæ quæ divinitus inspirata est testimonis comprobantur, nec à sanctis Ecclesiæ pastoribus alique sortiuntur sauorem, ob quam rem inutiles magis positiones sunt, quam demonstrationes. Aequivo cationes quidem in divina scriptura omnes recipiunt, Spiritum uero cum æqualiter Patris sit Fè

lijue procedere ab utroq; disimiliter, no puto co redendum. Sed minime absq; demonstrationis adminiculo, atq; scriptura dininitus inspirata testi monijs, fanctorumq, Patrum, fanctionibus inducor ad hoc. Et quidem arbitror quod illi fides parti tribuenda est, cui bæc quam maxime conue niant. Igitur adiuuante Sancto firitu, plena ueri tatis contradictio prosiliat in medium, primu qui dem similitudo ex fratribus assumpta reijcienda eft. Nam ualde dissimilis existit, or nullo modo fi dem apta est facere, propter duas caussas : una, quod Filius non dicitur Spiritus fancti, ut fratru alteruter, alterutrius: alia uero quia fratres ab/q; medio ex Patre similiter per generationem prodeunt, nisi mediante forte quis matre dicat progredi ad lumen. Veruntamen quantum ad genito rem immediati uere pronuntiantur, filius uero at que fpiritus disimiliter ex Deo Patre prodeuntes, minime per conucrfionem reciprocantur, ut Superius oftensum est Insuper nec hoc bene di citur:ideo Spiritum filij effe, quod fecundum naburam illi propinquet, eidemq; uniatur. Eodem utiq; modo, quilibei Patre-effe Spiritus profiteatur, quod substatialis etfit, unumq; natura. Qua re non ob hoc afferendum eft. Filig effe Spiritum, quod

ERAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 303 quod fit eiusdem naturæ, neg; quod per Filiu detur: quod nibil differt dicere, Filius ipfe dat ut ap parebit in sequentibus. Et quoniam Latinorum dogmainfringere non sufficient, discutienda quo que est, utru equiuocatio uerbi procedere, obutet fidei Latinorum, secundum dicti præsulis opinionem, an non. At qui non obulare sic osteditur. Si non effe Filij fanctum spiritum æquiuocatione fugitat, neque dum afferitur Filij effe Spiritum multipliciter debet intelligishuius propositioms fides ab Aristotelica inuestigatione trahitur dicente: Si quid secundum contradictionem alicui opponitur, non dicitur multipliciter, nec oppositum,ut non uidere, uidere opponitur, di citur autem non uidere multiplieiter, uno qui dem modo non habere uifum: alio uero, non uti uisu. Quare necessarius et uidere multipliciter dici. Vterq; enim corum quod non uidet, opponi tur quid:ut ei quod non habet uisum habere,ei ue ro quod non utitur uisu, uti. Quare sine esse Fili fbiritum uno modo intelligitur, er effe unisormiter profertur : at uero non esse spiritum, filij, unum semper falsum posidet intelledum non effe scilicet, de substantia filij Nempe

neq; quantitas, neq; qualitas, neq; posessio, neq; actio, nec aliquid huiufmodi aliud negatur effe Fi tij: unde nusquam in sacra scriptura, secundum alique uerum sensum reperitur Spiritum sanctu no esse Filij. Inueniretur aute proculdubio, si no effe Filij spiritu prædictaru aliquam significatio num innueret. Item æquiuoca non funt comparabilia, ut alba uox. alba tunica: acutus humor, er acuta uox. Hoc enim non fimiliter alba uel acuta neq; magis alterum. At uero ex Patre procedere, acfilio procedere comparabilia sunt: quonia pro cedendo unum esse quod personaliter spiritus ha bet, ab utrog; fimiliter et æqualiter accipit. Qua re non æquiuocè dicitur, procedere Verbum de ambobus pronunciatum amplius. Quælibet trium personarum, aut præstat effe alteri duarum, unt accipit ab ipfa. Hæc per inductionem propositio, suscipit probationem: Pater à Filio alia persona est, co quod per generatione ei esse præstat. In hoc enim differt à Filio, quod ei effe dat per natiuitatem:rursus à genitore Filius differt, quod nascendo accipit ab ipso existentiam. Item a Spiritu fancto præter hoc differt Pater. quia ef Je illi dat du ipfu emittit. At uero Spiritus fanctus no ob aliud alia existit à patre Persona,nisi quia

### GRAE. JAT. IMPVT. LIB. III. 10.9

ex ipfo effe pcedendo accipit. Igitur età Filio du alia sit persona, idem spiritus aut illi esse dat, aut ab ipso accipit . Non autem dat, ut palam est, ac cipit ergo. Circa unam enim & simplicem substantiam Patris, & Filij, Spiritusq; fancti. Aliam præter eas quæ dictæ funt, caussam differre adinuicem uix quis rectæ fidei aßignabit . Quare fi alia est à Filio persona Spiritus, dictarum aliqua habitudin um ad ipsum habet . Sin autem non ab ipfo no est alia psona igitur his predictis proprie tatibus, tres personæ adinuicem æqualiter differ re habent, or non aliquibus accidentibus. Nihil enim in suprema Trinitate quod possit abijei, uel abese. In quibuscung; autem subintelligitur aliquid huiusmodi accidens adiacet. Quare insuper substantiali trinitate non est accidens. Amplius: ubi aceidens posterioris non abest intelligentia, quod accides in alio prorfus effe habeat, quod au tem in alio effe habet, or per se non potest existe re, eo in quo est, quasi posterius reputatur. Propterea communis intelligentia de Deo non permittit accidens in eo intelligi. Nequid circa diuinum eo posterius consideretur, atq; ex hoc siue actu, siue potestate, dissolubile cogitetur ac corru ptibile:talis enim eft existentia superuenientiu Secundia.

secundum naturam,ut pose dissolui uideatur. Re Statigitur Pairem à Filio & Spiritu, aqualiter differre, Filium quoq; à genitore ac Paraclito, similiter spiritu à Patre & Filio. Qua ex re quantum filiatio Filium differre à Patre facit, tantundem paternitas à Filio Patrem. Quibus uere posi tis & concessis, aut Pater secundum emissionem Spiritus nihil differt à Filio. Aut amplius: Pater à filio differt, quam à genitore Filius . Si enim gene ratione fola infignitur Filius, generare ucro & emittere Pater, pluribus differentijs à Filio Pater quam Filius à Patre differt. Generare uero ac mittere, due proprietates sut, quibus Pater utrif que à Filio differt. Hoc autem inconuenies haud puto aliter uitari posse,nisi confitendo quid Patris & Filij commune sit Spiritum emittere.Per id ambos eodem differre modo à Spiritu. Iuxta uero huiusmodi rationem.credendum est quod Fi lij & Spiritus commune sit ex cade persona existentiam habere, in quo par eorum ad Patre diffe rentia intelligitur, of fi alter quidem per natiuitatem, alter uero per processionem ut frequenter commemoratum est folendeat. Sed hoc æqui-Mocationi non debet putari obnoxium, cum inter oreaturas absque ulla equivocatione multo differentiora

#### GRAE, LAT. IMPVT. LIB. III. 307

ferentiora reperiatur, uermis quippe ac Elephan tus ex eode genere effe habent. Animal enim hoc genus amborum, ficut caterorum cauffa existit animalium. Quod sicut ab eis æqualiter participatur, sic de illis uniuoce prædicatur, or amborit caufa dicitur uniuoce. Veru alter ex semine, alter absq; semine natura adipiscere animalis, of sciendu que per generatione adesse prodeut, no simul fieri & existere: quod praueniat eoru generatio nem substantia, præterea est quidem aliquid borum, que fiunt ufque quo perficiatur, ut Leonis, o similium. Idem in arboribus berbisq; inuenire contingit. Nam eorum quædam ex feminibus, quædam uero fine seminibus ex terra, ut ex sua caussa progrediuntur: quibus secundum hoc con mune caussatium esse nullus ambigit. Amplius: Quæcung; alterantur non eodem modo alterationem suscipiunt. Contingit enim repente altera ri,et no prius dimidiu, ut aqua cogelari, argente um quoq; uas,mox ut aqua calida susceperit, cale re. Interdu aut uicinam partem à coherente cale fieri, aut congelari:postremo generis & differen tiæ commune est de pluribus prædicari, sed alterū in quid, & alterū in quale:nec idcirco alterari uel prædicari æquinocatio amplectitur. Sed affirmationi quoque ac negationi, prinationi,

C habitui, contrarijs, C relatiuis commune, us pluribus, omaxime notis , uisum est opposita uniuoce dici. Attamen affirmatio & negatio in oratione confiftunt; in rebus autem prinatio or habitus, quorum alter, tantum, fcilicet, habitus fecundum naturam est . Nã prinatio, in eo quod prinatio, semper contra naturam est, or relatina quidem licet ad aliud & ad aliud de eodem predicantur, contraria uero nequaquam, ut ex diffinitione corum patens est. Qua de re talis proueniendi modus prænominatas uoces no facit æqui uocas: ad hoc autem adijciendum, quod Patris et Spiritus comune sit, immediate habere ad Filiu, ex quo paritas utriusq; differedi à filio discernitur. Congruum proculdubio est, per omnia diuinaq; dignum Maiestate, ut sicut persubstantialia non superat alium alius, ita & differentiarit excessus non reperiat locum. De infignitiuis aut proprietatibus, certisimum est, quòd intelligi fa ciant tres personas, paribus distare differentijs: fugit nimiru Trimitate elementorum, aliarumue creaturarum aßignatio:quæ quidem secunduma gis & minus differunt. Aquaenim no habet tan tum grauitatis, quantum ignis possidet leuitatis. Ideog; magis à terra, quam à liquido elemento,

#### GRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 312

per leuitate differt ignis: at uero Pater quantum differt à Filio, tantum differt à Spiritu, Similiter autem Filius tantum differt à Patre, quantum à Spiritu. Spiritus quoq; tot differentijs à Patre distat, quot & à Pilio: hoc autem ex co dinoscitur, quod circa unamquamq; personaru, par pro prietatum numerus reperiatur, siue singulares fint ille habitudines, fine non: hoc modo: Spiritus folus procedit, folus imago Filijest, o folus me diate Patri copulatur. Est autem ei commune cum Filio, ex eadem persona existentiam habere er cum Patre immediate habere ad Filium, Filius quoq; folus gignitur, folus folendor or figura Substantie dicitur: of folus immediate ad Spiritum, & Patrem habet. Emittit autem cum Patre Spiritum, er ex eadem persona cum Spiritu acci pitlexistentiam: Pater etiam sine caussa existens solus esse præstat duobus simul, secundum quam significationem amborum eaussa uniuoce pronuntiatur: ex quo uterq; caufatiuus dicto tenore dieitur, solus generat, te solus mediate se ad Spiri tum habet. At qui cum Filio emittit Spiritum, & cum Spiritu immediate habet ad Filiu. Quod si Filius nibil commune cum Paire personaliter ha beretzemmunicat autem Spiritui ut diefu eft,

HVG. EETTER. DE HAR. A. ex eadem persona existetiam habere, magis à Pa tre differt quam à Spiritu. Rursus si Filius Spiritui, & Spiritus Filio aliquid communicat ut per-Sona, cum Patre aut neuter aliqua proprietate iun gitur, pluribus alteruter differetijs à Patre quam à fe dividitur. Hec igitur & que in ante exposi tis diftinguuntur, sunt differentie, seu proprieta tes, uel habitudines, quæ circa tres personas considerari possunt, absq; fide periculo: præter quas band multas inueniri posse arbitror, quæ cum istis in eadem partitione numerari debeant. Sed in omnibus his atq; similibus magnopere attendendum, quod mediatum, or immediatum, propinguum, or quicquid simile:no ut temporis aut localis positionis, aut spacij, aut tumoris, aut' ma gnitudinis fignificatiua dicuntur, fedomnia ut beata dignum Trinitate accipienda funt. Quod fi apud fanctorum aliquid legere in Trinitate no effe ordine, intellectu dat auditui, quod omne tra scedat ordine. Quo no esse aliquid eoru quæ sunt Deus dicitur, no quod no fit, fed quod super omnia entia sit. Nepe si ordo tollatur, no sit Spus tertius et Filius à Patre secudis, ut Christus tradidit, Ma gnusq; Bafilius testatur: nec Pater fit Filij, Spiri tusq; caufa nec Filius fit ex Patre nec amboru foi ritus

## GRAE, LAT. IMPVT. LIB. III. 113

ritus ceseatur. Ideirco est in Trinitate ordo et se ab homine impossibile sit sciri qualis sit. Et imme diate quide Filius mediate uero spiritus ex Patre proueniunt. Ait enim Damascenus per Filium da tur spiritus, er ab omni creatura participatur: et Nyssenus Gregorius scribit ad Aulaliü, hoc quide credimus esse caussam, hoc uero ex caussa: et eius quod ex caussa est, rursum ali differentia intelli gimus, hoc quide proxime de primo, hoc aŭt per proximi de primo. CAPVT XIII.

AGN VS quoq; in Theologia Gregori us idė perhibet: Spiritus sanctus Patri et Filio coordinatur, et conumeratur, itaq; no expe dit Filiù à Patre in emissione Spiritus separari. Enimuero ex tali diui sione suriculus æqualitatis disferentiaru rupitur, salutis nostræ minuitur sides, triu personaru magnificentissimus ordo in iv ritu cadit, et magis et minus, multu er paru, inalterabili, comiscetur Trinitati. Quod solu cogitareprophanum est, er plenum execrationis: æqua liter enim, unaqueq; trium personarum ab altera disfert ut ostensum est, er æqualiter conuenit nihil impediente, quod spiritus amborum dicitur, er uere existit, quod sic uerú ostendi potest. Spiri sus Filij est, aut ratione naturæ, aut ratioe gratiæ,

at Dei Verbum nihil ex gratia quia Deus est pof fidet.Quare nihil adiectum, nihil habet nuper ad ueniens, sed ut à principio consisterut ex uberan tie divine ratione confiftunt nature, uidelicet, naturaliter. Non enim ut catera uiuentia, uitam Spiritumq; attributionis caussa possident, sed ut Filius ex Patrenaturaliter Spiritum habet. Qua ex cauffa rurfus oftenditur, quod uniuoce Patris Filijg; Spiritus effe dicatur, equaliter & indiffe renter, à Patre missus & à Filio : quod Ioannes quimerito Chrysoftomus censetur, super Ioanne his uerbis affirmat:Intuere sinquitsqualem inducit, cum uenerit Paracletus quem ego mittam uobis, ipse testi s erit fidelis . etenim Spiritus ueritatis est propterea non Spiritu fanctum, sed Spi ritum ueritatis ipsum uocauit, qui à Patre proce dendo diligenter omnia nouit, ficut & ipfe dicit de seipso: Scio unde uenio, er quo uado: Ecce, in qui,nequaquam Pater solus, sed & Filius mittens est. Quis igitur contradicere audeat, tante sanctitatis uiro, enuntianti manifestisime quòd ambo Spiritum mittant, or afferere quod à Patre ac Filio Spiritum mitti æquiuoce ac non eode modo pronuntietur, Quod fi æqualiter abalteri tro Spiritus mittitur, alteruter misionis Spiritus caussa

GRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 327 caussa equaliter est, et uerax est CHRISTVS qui hoc dicit, or dictus Ioannes magistro testimo nium perhibens, mendatij reus non inuenietur. Si igitur Filius mittens, & mißus caussa, & ex caussa est, nihil inopinabile sequatur, quod Spiri tum emittit sicut mittit. Nam si homo secundum naturam & ex propria uoluntate corpulentum suum Spiritum respirat, or inspirat, multo magis Dei Filius spiritum suum mittit & emittit, æqua liter Pater perfecte ac eodem modo ipsum complestens, absq; diminutione. Ex quo patet iterum quod Filius Spiritus fancti quadam causa existat naturaliter, ut ipse Pater: dubit abit autem aliquis si ratione natura Pater Filiusq; Spiritu mittunt, nequaquam Spiritus sue ipsius misionis expers sit. Nam quæ naturæratione insunt, tribus æqualiter congruunt personis. Ad quod dicendu, quod no omnia quæ naturæ ratione insunt, naturæ aut natura sunt, ut ridere quidem naturale est, attame posterius in specie sit risibile. Similiter autem nutriri,refpirare, moueri, secundum locum anima li adsunt, or nibil horum ex animali natura existit.Item animantia naturaliter producunt Pontus, tellus quoq; plantas, animalia, herbas, quorie nullum de telluris seu ponti natura est sed produ

cunt ea ex ingenita & naturali aptitudine quam habent. Iuxta utiq; talem modum, mittere naturaliter ac emittere Pater Filiusq; dicendi funt: hoc est, non adiacente, nec postmodum adueniens extrinfecus, o hoc merito: namq; sufficiens o perfecta est emisio Patris, que in co uno solo filio adimpletur. Cæterum, si plures Pater filios ha beret, posset dicere aliquis: hunc non omnia quæ Patris sunt habere, nec cum Patre adimplere Spi ritus emissionem. Nunc aute unus est Filius Dei unigenitus, uerusq; Deus, qui ut suum mittit Spiritum, sic esse tribuendo emittit : quod Magnus Basilius in tertio aduer sus Eunomiu sermone patenter affirmat, dicens fic: Que utique necessitas fi dignitate atq; ordine tertius existit Spiritus,ter tium effe ipfum o natural dignitate nang; fecun dus à Filio, ab illo effe habens, or ab eo accipiens nobis annuntiat: of omnino illi cauffæ innixum tradit sermo pietatis. Natura uero tertiu uti neque à sanctis scripturis addocemur. Neg: ex his quæ dicta funt per consequens syllogizari possibi le. Quemadmodum enim Filius ordine quidem fe cundus est à Patre, quoniam ab illo & dignitate, quia principium & cauffa est Pater, or quod per ipfum acceffum habemus ad Deu er Patrem:ne tura

## GRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 329

tura uero neutiquam secundus, eo quod Deitas in alterutro una. Ita manifestum quod Spiritus licet ordine Filio supponatur ac dignitate, nequaqua utiq; quod alienæ fit naturæ consequatur. Hinc manifestum: angeli omnes sicut nucupatione una ita & natura omnino ide funt adinuicem. Et post pauca: Spiritus sanctus Filio dignitate supponitur ordine . Accepimus enim ipsum tertium à Patre numeratum, ipso domino tradente ordinem: in quibus dixit: Euntes baptizate in nomine Patris et Filij et Spiritus sancti . Sed forsan opponet aliquis, ubi caussa ibi prius er posterius: sed in su perexcellentisima Trinitate non est prius er po sterius, quare nec caussa: ad quod convenienter responderi potest. Quod de sole ac eius splendore sermo superius enodauit, prius quidem o poste rius in ipfa non debet dici, primum autem er fecundum quantum ad ordinemineffabilem, si dica tur, no longe forsitan aberit, rectitudini. Est nan que in sancia Trinitate principium, caussa, co or do. Nempe filius à Patre numeratur, & Spiritus à Filio:quo in ordine Spiritus à Filio secudus est. Quod autem secundum est, ab aliquo primo secun dum est:ut à caussa, ex qua nomen sortitur buius cemodi. Hoc feiens uerum effe, Nyff & Gregorius tellimoni

testimonium Basilio,imò ucritati perhibet, in qui bus scripsit ad Aulalium dicens sic: Immutabilita tem naturæ confitentes, eam quæ fecundum caufsam, er eius quæ ex caussa differentiamnon inficiamur. In quo folo discerni alterum ab altero de prehendimus, dum hinc quidem cauffam effe credimus:hincuero ex caussa, cius qui ex caussa est,rursus aliam differentiam intelligimus. Nam hic quidem proxime de primo, hic autem ex primo per proximum. Et post modicum : Personas quidem in fancta Trinitate cauffe discernit ratioshanc quidem absq; caussa esse, hanc uero sanciens effe ex cauffatiuo. Ecce Dei prolocutor ifte Vir, manifeste depromit, quòd ex caussatiuo Spiri tus est suidelicet, ex Filio. Igitur si uerus huius ma gni Viri fermo, quoniam cauffa Spiritus fancti Pa ter, aut immediate, aut cum medio existit. Si immediate non procedit, ex primo per proximum, er mendacij obnoxius Sanctus uir deprehenditur, qui hoc conscripsit. Quod si per proximum procedit, oportet Spiritis sancti quandam caußa Verbum Dei Patris existere, aliquaq; ad ipsum habere habitudinem. Quo fit ut folus Filius ex ge nitore suo immediate splendeat, quod nibil inter ipfos possit intelligi, Spiritus intrepide fit ex Patre

## GRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 331

Patre ac Filio, quia omnia quæ affunt Patrisafut & Filio: excepto quod bic nondicitur Pater, nec ille Filius. Nihil habet demutatum, quod aliud sit à Patre, sed idem. Propterea Sanctus spiritus le. cundum dictum ordinem existens amborum com munis est, qui ordo propter caussam, o id quod ex caussa est apparuit in superexcelletisima Tri Verum contra hoc Eunomius oblatrat, dum omnem ordinem posteriorem esse afferit,illo qui est ordinis: cui Magnus Basilius his sermo nibus respondet: Ordinum alius est naturalis, alius aduētitius. Naturalis quidem, ut creaturarum secundum conditrices rationes dispositus, positio quoq; numerorii & caussarum ad ea quæ pro fluunt ex ipfis habitudo: admuentitius autem o artificialis, ut in affertionibus et disciplinis alifque huiuscemodi. Cum ergo aliqua ordinis species,non ex nostro placito consistens, sed ex naturæ consecutione proueniens: sicut est ignis' ad lucem, quæ exipfo est. Et infra: Nos autem secundão carnemadeo quæ ex causis sunt habitudinem, præponi Filio Patrem dicimus : secundu uero natura differentiam nullo modo, neg; secudum tem poris eminentiam: hucufq; fanctus. Porrò diui sa natura, quia uere unitas est in simplicitate ma

x 3 news

nens,omne tempus, omnemq; ordinem exsuperat, o neg; multum neg; parum ab uno abfiftit, quod eius effe nunquam difgregatur. Vbi enim difgregatio, multitudo cum uno er totum partesq; apparent, tempus oportet effe mefuraq; disgregationis:ut ne ab uno absistentia ad infinitatem eant, propterea multitudo quidem numero mensuratur, distantia uero secundum superficie termino magnitudinis, quorum quidem multitudo per divisionem ad indivisibile reducitur. Magnitudo uero per divifionem trabitur, in infinitum. Cuius rei hac est ratio, ut Geometra perhibent: Quod magnitudo fantasticæ intelligitur: multitudo autem opinabiliter, terminatur autem magis opinio, er in uno fectit, fantafiæ uero mul titudinem infinită habent. Propterea fantastica infinita sunt & magnitudines quidem, quia fantasticæ infinitæ sunt, atq; illarum sectio: uel quoniam magnitudinu nouißima posibile unum fier continuum, multitudinis autem non, eo quod unii tates cum fint indiusfibiles, non habe at extrema, propter quod non fit unum, ex eis continuum, So la deniq; diuina natura, nullo modo menfuratur quia universa continet, ignoratur accidentibus ex erta, nullo modo secatur, quia impassibilis est: GRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 333 cui quoq nihil prorsus iugari potest, non tem-

cui quoq; nihil prorsus iugari potest, non tempus, non seculum, nec ordo, es sicut nihil quod diuinitatis sit disponi potest sub alio, ita nihil di uinitati, neq; diumis personis connumerari potest: licet enim scriptu sit, uisum est Spiritui et no bis, non tamen scipsos connumerant Spiritus po testati, sed subisciunt: ut ab ipso repleti prudentia, es scientia qui Deus est Trinitate non decisa nec seiuncia natura. Quoniam tres persona non sunt tres Spiritus, sed unus: sicut unus Deus.

### CAPVT XIIII.

T de his satis superius disceptatum est.

Quapropterunde sermo Spiritum à Pilio mitti, et ex eo existentia habere Magnus Atha
nassus ad Serapionem scripsit dicens sic: Quemadmodum propura unigenitus est Filius, sic et Spi
ritus à Filio datus & missus unus est, & solum
Spiritus qui ex Patre dicutur procedere, pro eo
quia de uerbo quod ex Patre est, manisos selemdet & mittitur atq; datur. Ille enim. inquit, me
clarificabit: non ut creatura, sed ut Spiritus ueritatis huius modi naturam & ordinem habente ad
Filium, qualem Filius ad Patrem habet. Similia
his Magnus Basilius ad Amphilochium scribit, in
quiens:

334 HVG. ETTER. DE HAER. A quiens: Si quis Spiritum CHR ISTI no habet, hic no est eus: unde solus digne clarificat CHRI STV M,non ut creatura, sed ut Spiritus ueritatis patenter in se ipso ucritatem demonstrans: & ut Paracletus in se ipso insignit mittentis se Para cleti bonitatem, o declarat magnitudine, ex qua prouenit. Ecce in hoc loco fancti duo hi Viri pleni Deo, manifeste afferunt Spiritu ex Filio proueni re. Liquere debet igitur, cuilibet intelligere wolen ti,ex his quæ dicta sunt, quod ex Filio est Spiritus, o ipsum clarificat, o non Filius Spiritum: Filius autem clarificat Patrem, secundum quod ex ipfo est, non Pater Filium, nisi secundum bumanitatem, quòd Euagelista declarat cum dicit: Eleuans IESVS oculos suos ad cœlum dixit: Pater uenit hora clarifica Filium tuum,ut & Fili us clarificet te. Sane ut Deus & Verbum existes Patris tempus non habuit, homo autem factus, di cendo uenit hora, demonstrat unicuiq; hominu te pus effe mensuratum, or tempus non fortuitum, ut quidam Gentilium dicebant, sed quod ipse qui est conditor temporum prout uoluit destinauit cuiq; Quare in hoc loco gloriam que extrinfecus in passione patefacta est nominat, or non pro priam folum, fed etiam & Patris: Qua non Filius solus

## GRAE, LAT. IMPVT. LIB. III. 335

lius solus, uerum & Pater clarificatus est. Equide ante crucem Iudæi, non adeo, ut prius, ipfum cognoscebant. Ifrael enim me non cognouit, go populus meus non intellexit me : post crucem uero mundus post ipsum cucurrit, quia quanto maiora quæ circa Filium fichāt paruerūt, tanto maior pater monstratus eft. Clarificata est carnis natura incorruptibilitatem accipiendo, regni thronic adepta.Ideoq; dicit:Clarifica me, humanam scilicet naturam, quæ nuc contumelijs afficitur, cruci figenda post modicum, er induc in gloriam qua habui apud te Filius ego tuus, priusquam mundus effet Quare du dicit clarifica me, bumana naturam demonstrat, cum dicit claritate quam habui, diuinitatem. Vtrung; enim, ut unus & idem pronunciauit, propter personalem duarum naturaru proprietatem & concordiam. Igitur gloriam fecundum hominem quærit. Nam secundum Deum antequam mundus effet, habuit semperens . Non enim qui non est clarificatus, porrò si gloriam no habuiffet, mentitus finffet Euangelista qui dixit: Et uidimus gloriam eius: & Apostolus: Nunqua Deum gloriæ crucifixissent: Dauid quoq: Introibit Rex gloriæ. Qua de caussa, non secundum quod Deus eft clarificari, sed secundum humanita

s ten

HVG. EETTER. DE HAR. A' tem quærebat. Vtraq; forsitan gloria intrinseca, scilicet, er extrinseca . Est enim gloria intrinsecus, ut in fole claritas: alia uero extrinfecus aduenies, ut honoris, scientia, laudis, ac similiu. Et Spi ritus fanctus me clarificabit, quia in nomine meo donationes er operationes faciet: hoc est in mea uirtute:ut existentia à me accipies, hoc enim significat, or no aliud, de meo accipiet. Nuquid accepit quod no habuit fpiritus?absit: Sed hocdielu eft ut personarum oftenderet distinctionem, cr quod ex Filio effe habeat Spiritus. Si Filius igitur clarificat Patrem, non Pater Filium, nifi fecundu hmmanitatem (ut anteriora edifferunt) & Spiritus Filium, non Spiritum Filius oportet ex Filio Spiritum prouenire, sicut magni Athanasius & Basilius affeuerant. Amplius . Filius non accipit de Spiritu, Spiritus autem accipit de Filio, in pro fundo eius existens. Quippe si extrinseçus mane dosex Filio accipiat, aut scientiam, aut quidlibet aliud rei habere alicuius credatur indigentiam: Atqui nullo indiget, quare si commanens in Filio ab ipfo accipit dum est in Filio, ab ipfo procedit. Cum enim omnia que Filius habet, Spiritus habe at, immachinabile prorsus uidetur, ob alia causa de Filio accipere, nisi quia est proceditá; ab ipso. Capus

### GRAE. LAT. IMPVT. LIB.III. 337 CAPVT XV.

HIIS itaq; per demonstrationes necessa-rias, argumentationes quoq; Sanctorum autoritates patefactis , reftat ut ualde necessariu oftendere, nequaquam Latinos effe reos Euangeli cæ illius enuntiationis quæ dicit:Spiritus ueritae tis à Patre procedit. Propter qua à Gracis supra iustum bonumq; mordetur Latinus omnis. Equidem nimium acriter Latinorum in hoc fide Graci dilacerăt. magniloquis sanctionibus adinue tis,ut contemptores,ut præuaricatores,ut defer tores, Christianæ legis, ab Ecclesia & Christiana fide, indicant alienos. Igitur quosdam nunc, co eo ru adhuc morfus, ne qua prætermittatur congrua resposio, licet secundu uolumen cotumeliosas Pho. tij redargutiones, super idem capitulum, confuta uerit, expono lectoribus. Aiunt ergo, Qui Spiri tum fanctum ex Filio procedere, ut ex Patre affe rere conantur, fin dogmatis securitatem non habent:magis quidem cum omnibus ueracior ipfe Dei & Patris consubstantialis coæternusq; Filius, qui omnia cognoscit, que sunt Patris, et que funt Spiritus, nihil minus habens ad Deum Patre o ad Spiritum, quam ad fe, qui propter nos, o secundu nos homo factus propier muestigabiles duttias

diuitias bonitatis suæ, ut saluaret humanu genus, o ad pristinum restitueret, quando perfectiora regni fui mysteria Discipulos edocuit, Sancti spiritus aduentum eisdem promittendo dicebat: Ali num paracletum:ut me Deum natura exiftente, Deum uerum, or lumen ueru, uitamig; sicut ego Pater uobis mittam, qui omnium consolationem fuscipit. Ideog; Paracletus est, et uocatur Spi ritus ueritatis, qui à Patre procedit:no dixit qui à Patre, & ex me Filio procedit. Quid enim pro bibebat hoc dicere, si sermo sic habebat ueritatis, ut ne qui ueritas est, uidelicet, ipse Dei & Patris Filius falsiloquus inueniretur. Quoniam uero no fic diclum eft, sed solum qui à Patre procedit, & non adiectum est in Dominico sermone, ex ipso Filio:manifest um utiq;, quod hoc decernere temtates, aduer sus dominica uerba, reliquas q; sacras uoces, Apostolicas traditiones, & communes con ceptiones de Deo:sed enim contra sanctas er uni uersales synodos, sempera; memorandos Patres insurgunt. Qui si,ut æquum est ; ad uiam redire ueritatis uelint, gratia Deo, qui non uult mortem peccatoris, sed ut convertatur, or uivat. Sin aute Calutem amplectinolunt, hos ut anorgoness, id eft, fugiendos, odiofos, impiofq; quicunq; reclè sentireunlt

GRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 339 re uult ( cum fancta uniuerfali Ecclefia, que à finibus ufg; ad fines terræ fidem recte tractat, cre dere, atq; consistere appetit) abijciat, et nullo eos uerbo dignos adiudicet. Hæc funt misilia, & alia plura his, quibus integrascit odium, quæ sola dicti capituli occasione, Graci male in Latinos mißitant. Sensum quidem attendere iudicis uirtus est, oratoris autem uera dicere: ut ait Socrates: Frustra certe huiuscemodi tam multa, er no quibuslibet appellationibus iaculantur. Non sunt Latini ex Terebyntho seu quercu, nec de lapidibus exorti, sed ex hominibus, disciplinarum peri tiam aliquatenus habent, or facræ scripturæ nequaquam expertes sunt: qui suum idioma, ut singulare habet, prout patet, illis qui eius habent ex perientiam. Ei ergo consuetudinis est, ut cum solius Patris uocabulum pronunciet, Filium cum Patre faciat intelligi. Interdum etia fola CHRI ST I nuncupatione, unaquaq; trium personarum intelligitur: quod monstrari ex pluribus potest. Enimuero folus intelligitur Pater, in his tamen prædicamentis, quæ incinunt paternum proprium. At uero emittere prædicamentum, haud folie incinit paternum proprium. Quare in emittere prædicamento non folus intelligitur Pater. Scriptum

ptum est: Erat lux uera:nec ideo falfa lux est Pater uel Spiritus:tres enim personæ, unum lumen existunt indifferenter, o indemutabiliter: quia mbil minorationis habet Filius ex eo quod dicit: Omnia que dedisti mihi: sicut nec Pater exeo quod scriptum'est, cum tradiderit Filius regnum Deo & Patri, quia non ei ut possessionem donan do tribuit, sed ut Filio & hæredi universoru quæ Patris sunt, CHRIST O, scalicet, qui est Dei uirtus, & Dei sapientia. Amplius de consumatio ne Saluator discipulos instruens dicit: De die illa o hora nullus scit, neq; angeli in cœlo, nist Pater solus. Quis cogitet Filium exceptum esse, seu Spi ritumab illa cognitione? Propterea quidam illud Euangelij, sic distinguendum esse putant. Nullus bominum, sed neg; angeli sciunt diem er boram illam. Quod autem ex ordine sequitur, seorsum legendum,neg; Filius,nisi qui solus Pater cognofeit. Eft autem & huius einsdem capituli apud Sanctum Epiphanium, in Libro qui uocatur divil eor⊕ alia expositio, quæ talis est:Pater scit die duobus modis, secundum natura: Scitenim quan do ueniet: o fecundum actum, lam enim iudicauit quando diffiniuit iudicare Filium: Dei uero Fi lius scit quando neniet, er cum ipse facturus sit il lans

## GRAE, LAT. IMPVT. LIB. III. 340

lam, no ignorat, nondu enim fecundu cognitionem peregit. Adhuc enim impij, impie agunt: infideles infideliter: male credentes, blafthemant: diabolus operatur: peccata regnant, iniquitas obtinet: o iudicium patienter expectat, donec ueniat ipfum, cognoscere actu ad facienda ultione, & salnandu illos, qui in ueritate superaucrut ipsum, no blasphemantes eiusde Deitate Patris & Filip, Sanctiq; fpiritus . Ab angelis uero deficit duobus modis huiusmodi dignitas et gloria, secudu cogni tioneset secundu actu. No enim sciut quado uenient Pater, Filius fanctusq; Spiritus expromere die illä, secundu cognitione actus. Nondu enim ius si funt exire ad colligere impios, ut zizania: et ligare per fasciculos ad coburendum igne inextin guibili. Nondu utiq; fecerut neg; fciunt, Pater nero scit, regit.hoc enim est, nisi Pater solus:neque angeli,neg; Filius,tacedu est multocies quod ex necessitate seqtur. Vbi enim Patris memoria et Fi lij no excluditur, excepto quod no generat ut fæ pe dictuest. Nă postquă resurrexit à mortuis, an tequă ascederet in cœlă, interrogabăt că Discipu li dicetes: Domine, si un tepore hoc restitues Regnum Ifraëltait: Non est uestrum nosse tempora uel momenta que Pater posuit in sua potestate.

Eaperfecte & absq; diminutione qualibet Filif existunt. Omnia enim ipse fecit, or quomodo con sequens temporum factorem tempora ignorares Igitur sicut falsum est, Dominum non habere co-Sumatissimam illorum temporum & illius diei sci entiam: quod dixit: Nemo nouit nisi Pater solus: o que Pater posuit in sua potestate. Ita non est credendum Filium non emittere fpiritum, quod is dixerit qui à Patre procedit: on non adiecerit, à se Filio. Quod si pro eo, quod ibi scriptum non est, manifeste Spiritum ex Filio procedere, neque dicere, neg; credere oportet, propter eande cauffam, neg; dicendum, neg; credendum erit, quod Spiritus apud Deu erat. In principio erat, Deus ex Deo erat: lumen uerum, terræ cælig; factor, o quod Deus trimitatis sit, tres quoq; personæ unus Deus, cum neg; hoc nome persona, neg; hoc nomen Trinitas, sancti Symboli editio expresit. Amplius. Quicung; inquit, Apostolus in CHRI STO baptizati eftis, CHRISTVM induistis:at nusquam sine Spiritu sanctificatio perficitur, sed in Filio Patrem, Spiritumq; fignificauit: alibi: Nemo cognouit Patrem nisi Filius, aut eti uoluerit Filius reuelare. Quo in loco Spiritus non nominatur, or tamen intelligitur. Nam Spiri tus

GRAE, LAT. IMPVT. LIB. III. 343 tus sanctus et Filiu cognoscit et Patrem: apud Ma theum loquitur Saluator: Nolite, inquit, folliciti effe dicentes: Quid maducabimus &c. Scit enim Pater uester coelestis quod his omnibus indigetis. Et rursus: Si ergo uos cum sitis mali, scitis bo na data dare Filijs uestris, quanto magis Pater ue ster qui est in cœlis, dabit bona petentibus se? ergo non dabit eadem filius bona, quæcung; dat Pa ter & Filius? Et iterum: Non enim uos estis qui loquimini, sed Spiritus Patris uestri, qui loquitur in uobis. Nunquid dum Patris Spiritum effe pro fitetur, eundem Filij abnegat effe? sed scriptu eft: Spiritum filij sui misit: si ergo in memorato capitulo, scilicet, Spiritus qui à Patre procedit, intelli gendum est solo, hoc intelligendum est solius, et Solum, ut syllogistica necessitate inferri posit, Spi ritum effe Patris folius, or non folius: Filij folius, or non folius: quod quam fit imposibile, mi nime fouet latebras. Igitur ubicung de Patre dicitur aliquid, nifi ad personalis distinctionem pro prietatis, uocabulum Patris proferatur, ut est Pa. ter dicitur, quia generat, quo in loco non subintelligitur cum eo generare Filius. Idem de Filio in telligi oportet:unde cu dicitur: Qui à Patre pro cedit: qui non nominatur cum Patre, subintelligi44 HVG. ETTER DE HAER. A ur necessario. Regula enim est que dicit: Si quod minus uidetur inesse,inerit & quod magis:ueluti futurum seculum Filius, ut scriptura perhibet, iudicabit, cuius iudicij primatus signanter ei attribuitur, ut difpensatori omni conditori, que ipse ab initio ex nibilo adesse produxit: ut duplice iudicandorum scietiam posidenti, propter quod in regeneratione, refurrectione, ac reformatione ipsum iudicem æquißimum est sedere: legislatorem noui testamenti. At tamen quæ non nominan tur personæssubintelliguntur. Licetenim humanum fermentum ipse affumpserit, in quo paffus et temptatus, posit temptatos tuuare, sine interpellatione uel exhortatione, non tamen absistente Patre uel Spiritu, nam quod Filio attribuitur, à Patre non abnegatur. Igitur frustra Gracus arquit decernentem ex Patre et Filio Spiritum pre cedere, pro eo folo quod fcriptum fit : Qui à Pa-

tre procedit.

POSTREMO nequaquam conuenienter de uerbis Græci farciunt calumniam: Quip pè idem faciunt illi, qui detrabebant quartæ ac uniuerfali Synodo quæ celebrata est, regnante Martiano, sexcentis & triginta fancsis patribus congrega-

## GRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 145

congregatis Calchedone, aduer sus Dioscoru An- Calchedone tistitem Alexandria, ac Eutychem Archimandri xcetum trigid tan Costantinopoleos, qui ob incarnationem bla ta patrum. febemabant, of fugientes Neftorij divifione, duos Filios in ducentis, in aliud ex proposito mala præcipitabantur. Nang duas naturas, Deitatem, scilicet & bumanitate post unitione, in unam re dactas fuisse naturam, impie sentiebant: ut secundum hoc Deit sti passiones congruerents quos ana thematizauit Synodus. Similiter aut & Nestoriu qui talia nociferabatur. Non peperit o potissime † M iria Deum, sed peperit hominem, instrumentie Deitatis: fin autem bic fine crimine Græcus eft, dum dijs Matrem attribuit, & in alijs stultiloquijs similia euomuit. Quas ob res, sancia Synodus recle intelligens mysterium incarnationis, bene nobis tradidit unam hypostasim in du abus naturis inconfuse, inconvertibiliter, ac fine divifione notificatam Eutychis infaniæ, atq. Nestorif repugnando, ut oportebat: utriufq; quo um æqua liter infirmat errorem, per huiusmodi uoces : & Nestorium impudenter dividentem unu CHRI STVM in Deam fingulariter, or in hominem fingulariter, confundit, dum unam perfonam, & sundem confitetur Deum & hominem.domnum Hoftrum

nostrum IESVM CHRISTVM. Eutychen uero, unam naturam Deitatis & bumanitatis cofitentem confutat, dicendo duas naturas inconfuse atq; inconvertibiliter in una hypostasi unitas, conservatis alterutrius naturæ proprietatibus. Quare autem accufatores ucritatis, hanc Synodu reprehenderunt, euidens eft ex eiusdem Synodi diffinitione, que dicit; Domnius noster & saluator CHRISTVS, fidei notitiam in discipulis confirmans, dixit:Pacem meam do uobis, pacem meam relinquo uobis:ut nullus à proximo dissideat in dogmatibus pietatis, sed æqualiter omnibus ueritatis illucescat prædicatio, or omnis men dacijà CHRISTI grege propellatur corruptio, quod quidem fecimus communi electione, amouentes erroris dogmata, dum nihil erroris ha bentem Patru fidem renouauimusstrecentorum decemer octo Symbolum, omnibus prædicantes, Tut proprios hoc pietatis pactum qui sufceperunt patres descripfimus. Hi sunt qui post bæc in na centi quin magna Constantinopoli conuenientes, centum quinquaginta sancti Patres, eandem fidem consignauerunt. Approbamus itaq; ordinem fidei, uni uersas figuras seruantes, & nos eius, quæ apud Ephesum quondam celebrata est sancta Synodus,

CHE

Synodus Con **Rantinopolita** quaginta Patrum.

Nicecensis Sy nodus trecentorum & dece & octo Patru.

#### GRAE.LAT.IMPVT. LIB. III. 347

cui præfuerunt sanctissimæ memoriæ Celestimus Romanorum, C Cyrillus Alexandrinorum Pon tifices, præradiare, quidem rectæ er immaculatæ fider editionem trecentorum dece o octo San ctorum ac beatorum Patrum, qui apud Niceam Sub pijsimæ memoriæ Constantino Imperatore cogregati fuerunt . Obtinere autem o que à cen tum quinquaginta fanclis Patribus Constantino poli sancita sunt, ad confutationem obortaru tuc temporis Hæreseon, confirmationem Catholicænostræsidei atg; Apostolicæ. Et hoc quidem quarta facra Synodus, tertiæ, fecudæ atq; primæ fidei comprobans, que fides tradita est à sanctis Apostolis, o in Ecclesia Dei sancta , ut beatus Epiphanius meminit, si non scripto uersabatur. Arrij autem caussa, scripto manifestata est in Ni cea urbe, ab omnibus fanclis Episcopis co loci convenientibus. Ego autem hic fanctæ quartæ Sy nodiactum, or quicquid ex eahic exprimitur, ideo commemoraui, quoniam similis est horum reprehensio qui nunc, illorum qui tunc . Etenim reprehensio illorum calumniatorum circa dictio nem adicctionemq; uersabatur quæ dicit: annavviv Patrum renouaumus fidem: quod aduerfa. rij non fida interpretatione apericbant, hoc mo-

#### 148 HVG. ETTER, DE HAE R.

do: Renouata est fides, que antiquata prius fuerat, oquaffata. At qui renouauit Synodus fide, non secundum sensum, neq; secundum directione aliquam, sed adiectione sola huiusce dictionum, pa tribus consentientes: addocemus perfectum cundem in Deitate, or perfectum eundem in humani tate, Deum uere, or hominem uere, confubstantialem Patri fecundum Deitatem, or confubstantialem nobis fecundum humanitatem. Hæc eft uti que adicctio, quam fancta Calchedonefis fynodus ei que Constantinopoli Synodo celebrata sucrat fecit, que rur sus Niceno addidit concilio, quod manifestu fit per fidei editione Synodi utriusq;. Etenim trecentorum decem & octo Patrum editionecea que dicta sunt nuper habet, nec quid Spiritus Dominus fit, Deus, aut uiuificans, aut quod ex Patre procedat, cumq; illo, cumq; Filio, adoretur o conglorificetur, quoniam quæ Constantinopoli perasta est Synodus, hoc edidit. Non quafi defectum præcedentis aliquid supplentes il Le Patres, sed de Spiritu fancto fuum fensum aduerfus Dioscorum eiusq; complices, eundem Spiritum creaturam effe dogmatizantes, or non De um, scriptis testimonijs deprompserunt. Epistola etiam maxime antiquioris Roma fanclisimi PapæLeo

pæ Leonis scriptam fancto Archiepiscopo Constantinopoleos Flauiano, ad confutationem Eutychis uecordia, quafi magni Petri confessionem fignificantem, communem quendam titulum existentem, contra malefacientes merito conferue rut, ad rectorum dogmatum confirmationem. Ita que si Constantinopolitana Synodus, Niceno adtecit Symbolo, in Spiritum dominum , wuinficantem, & ex Patre procedentem: fi Calchedone fis Synodus quoq; Constantinopolitanæ addidit Synodo, perfectum in humanitate, perfectum in diumitate, consubstantialem Patri secundum Dei tatem, consubstantialem nobis secundum humani tatem: o alia quædam ubi dictum est, nulla insimulatione, nulla reprehenfione, nullaq; calumnia notandus est antiquioris Romæ Antistes, quod Antiquioris caussa interpretationis dictionem unam, dico aut fantinopolim ex Filio procedere Spiritum, sanctorum; pluriu dica que uo-cabatur Neor Episcoporum, scientissimorum Cardinalium con ma. fensu habito apposuerit:licuit enim ei, semperq; licebit fratres confirmare, decreta edere, cudere interpretationes, si ubi aliqui obscure scriptum sit, o de uoluntate scriptoris argumentari, inditio uoluntatis illius relicto facere, hoc per suadente. Is enim eft, cui oues et agni comisi sunt, or idcirco

## HVG. ETTER. DE HAER. circo non folum scripti recitator effe debet, ueru interpres illorum que adscripta non sunt: ut caput ouiu Dei paftor, quod fancta er univerfalis secunda Synodus, his uerbis sanciuit : Episcopus quidem Constantinopoleos habeto primatii hono ris post Romæ Episcopu: quod ipsa sit noua Roma. Iustinianus quoq; pijsimus Imperator, in sua viápa talem legem promulgauit. Sancimus iuxta facram Synodorum constitutiones, sanctissimum antiquioris Romæ Papā primum esse omnium sa cerdotum: beatißimum uero Episcopum Constan tinopoleos nouæRomæ, secundum ordinem habe re post apostolicum thronu antiquioris Roma. Et rursus ide Imperator Epiphanio sanctisimo antistiti Constantinopoleos in quadam epistola scribit inter catera: Hunc per omnia scruamus, Statum concordie fanctisimarum Ecclesiarum, & circafanctisimum Papam antiquioris Romæ Patriarcham, cui & horum similia scripsimus. Non enim sustinemus quippiam, quod ad Ecclefiasticam spectet constitutionem non illius referri beatitudini,ut capiti omnium existenti sanctorum Dei sacerdotum. Nimirum quotiens in istis partibus haretici exorti funt, confilio rectog; iudicio illius uenerabilis sedis uenerunt in destru-Hionem

Hionem: aft quid Synodicamuel Imperatoriam fanctionem in memoriam reduco?maius bis testimonium habet Coryphei Petri successor, CHRI STI, scilicet, saluatoris nostri, qui ut solum Petrie in tributi solutione sibi exequanitita er eunde so lum orbi præfecit universo:ut Theologus Ioannes perhibet: Cum igitur, inquit, coena ffent, dicit IESVS Symoni Petro: Symon Iona, diligis me plus his idicit ei: Etiam Domine, tu scis quia amo te:dicit ei, Pasce oues meas:hunc locum Ioannes qui merito Chrysostomus nuncupatur, aperit interpretatione huiuscemodi: Et quid utiq; prætere undo alios:cu Petro disputat de huiusmodi, quia Petrus est prastantissimus Apostolorum, os Disci pulorum & princeps Chori:propterea & Paulus ascendit Hierosolymā, ipsum uidere præ alijs dicit ergo ei: Amas me, fratrum habeto curam: tertio autem ipsum interrogat, pracipita; tertio eadem:oftendens quanti honoris faciat regnum proprioru ouium, o post pauca. Quod si quis de cat. Quomodo igitur Iacobus thronum accepit Hierofolymis sillud utiq; dicam: Quia Petru orbis ordinauit Didascalum: er iterum: Cum itacs magna ei dixerit, orbem commiserit, prædixerit martyrium, or amorem testatus sicampliorem

HVG. EETTER. DE HAR. A alijs, dum Petrus Ioanne afcifcere uult fibi focite Domine inquit, hic autem quid? Veram CHR 1-STVS æqualem Petro consortem nullum associauit. Qua in re marifestum antiquioris Romæ præsulem potestatem à Petro accepisse, fidem renouandi ut uerbis Patrii utar, habendi curam, es regnum omnium facerdotum: quin etiam omniu Christianoru. Ergo qui resistut prima sedis, imò totius orbis prasuli, CHRISTI dispositioni velistut, or nifi resipiscant, contumacia iudicio plecfetur. Propterea illud Buangelicu: Qui à Pa tre procedit:et falutare Symbolu, ut Calchedois Synodus, Constantinopolitanam, & ca Nicenam interpretatus est, nullo modo quartæ Synodi de creto contradicens. Cuius tenor er institutio talis eft: Constituit sacra er universalis Synodus, aliam fidem non licere alicui conscribere, aut com ponere, aut sapere, aut docere aliter. Audentes autem componere fidem aliam, aut proferre, aut docere, aut tradere Symbolum aliud, uolentibus convertiad cognitionem veritatis, ex Gentilitate, uel iudaismo, seu ab Hæresi qualicung; , bos si Epi scopi quidem uel clerici sint, ab Episcopatu et cle ro alienos effe præcipit: Monachos autem, &

laicos anathematizat talia præsumentes. Quod si propter interpretatione prasati capituli enuntiantem ex Filio uere Spiritum procedere, cum omni cautela sub Sanctorum Patrum , Athanasij, Basilij, Gregorij, Augustini, Ambrosy, Hylary, aliorumque plurium testimonio, aliam fidem conscripsiffe, aut docusse, Aposto. lica Ecclesia credenda est : simili ratione congregati sancti Patres Constantinopoli , aliud a Niceno Symbolum ediderunt, er Calchedone conuenientes, aliam fidem ab ea quæ Constantinopolisancti Patres prodocuere. Quare palàm ut puto fit ex his nequaquam licere cuipiam omnium calumniari fancti simam, o magna omniumq; principem Romanam Ecclesiam, qua fi aliam fidem conscripserit, aut composuerit, aut docuerit: Nam neque affert neque prodocet, neque aliud tradit Symbolum . si editum à sanctis Patribus interpretatur: non perpetiens fidem labefactari, apud quos semper effulsit : Qui licet primatum habeat, attamen humiliat fe ipfam, respondendo, quod Calchedone celebrata Synodus, quondam se calumniantibus respondit : Iniuste, inquit, arguor dum non fidem, fed memoriam renouo: non apposui, non ademis falutari

CAPVT XVII.

EQVVM igitur est, ratum habere, quod tanta Ecclesia decernit: quod tantus Pontifex enuntiat, sine quo uiror calami om nis Ecclesiastica traditionis arescit, ut memoran dus inter sanctos beatus iunior Stephanus afferit: quinon modo ante Deum magni, uerum apud omnem Græcam multitudine Apostolicæ prædicatur sanclitatis: hic magnus uir, cuidam Synodo subscribere inuitatus, huiusmodi uoces cum fiduciaextulit: Quomodo qui sancluaria prophanastis sanctam coftituiftis Synodus o nephas. Quo enodo utiq; uniucrfalis uocetur Synodus, in qua Romanus Pontifex non complacuit?præter que împosibile prorsus Ecclesiastica Canonice stabi liri.Ei ergo uertices montium, & omnium turba fidelium

fidelium genuaflectere debet, pro bellicis increpationibus, iugum complecti subiectionis. Nama; Petri Coryphei, of Successoris eius, gentium principatus, or regna gubernaculo subdutur. Huius Ecclesia, de se splendorem emittit semper, onon tenebrescittà qua exit lex or Iudicium, ad quam homines undig; terrarum conueniunt, merito: Petrus enim hostiu fidei gentibus pro pter illam quæ apparuit ei, uasis uelut lintei uisio nemaperuit,in quo erat omnes bestie terra,qua drupedia, repentia, simulachra nicticoracum, co aliorum animalium non paucorum. Cui dictum est: Surge Petre, macta & manduca. Reclamante autem discipulo, or legalem observantiam formi dante adhuc, Nequaquam Domine dicente: quoni am nunquam comedi omne commune & immundum:uox iterum ad eum ait:Que Deus purifica uitstu ne commune dixeris. Quibus ex rebusliquidò claret, quod Petru eiusq; successorem prin cipem CHRISTVS & caput, non modo Latimorum, Græcorum; occidentis, ac septentrionis universi:uerum, Armeniorum, Arabu, Indorug, Madianitarumá;, Amalechitarum, & totius Ori entis, or meridiani climatis, in perpetuum confti tuit. Ob quam rem occiduifolis, limites univerfi,

fi, Petri successorem ex tunc sibi dominu recogno feunt, of sub illo Prefule diriguntur: quod omne ab utero matris errantem facere oportunum eft. Petrus enim magnus CHRISTI Apostolus. in omnibus ferè ciuitatibus Syriæ, Cappadociæ, Phrygie, Macedonie, Ellados, Epyri, Sicilie, Italie, Gallie, Hifpanie, ac extermitatum, ut Eccle-Hastica historia perhibet, Episcopos ordinauit. Et enim Iacobus eius fauore Hierofolymoru thro num tenuit, dein Euodiu Antiochia: Tharfi: Vrbarum: Epaphroditum, Lycie: Figellu, Ephesi: Smyrnæ, Appellem: apud Philippus, Olympam: The falonica, lafonem: Silam Corinthi: Patras, Erodiona: Tauromenij, Maximu, ordinauit-Am-. plius aute, Ancyre, Nicee, Nicomedie, in Thracie partibus, atq; occidentalium regionu fimile operatus est ordinationem: er eadem factumiri [uis successoribus commendauit. Quicung; ergo naniculam Petri fernit, incaute nauigat, or nife plubeas moles peruicacitatis reijeiat, influet mavia. Indecens quippe ac inconsentaneum est, lege matris diffoluere: Audi, inquit, Salomon fili, fermones Patris tui, or ne abijcias lege matris tue, boc est, illa pia co sanctamater, que non quomodo libet, sed CHRIST O procedente, instruen

te paracleto, atq diclante Petro Spiritum ex Filio procedere affeuerat: contestificante hoc idens ei multitudine fanctorum. Na plurimus in Theologia Hylarius, in fermone que de beata Trinita tate edidit, ait fic: Pater plenus Deus in fe ipfo, fili us plenus Deus ex Patre genitus : Spiritus ucro fanctus, plenus Deus ex Patre & Filio procedes. Vir quoq; uenerabilis Ambrosius, qui cum didiciffet apud Theffalonicam, perpetratam stragene multorum millium, aduenieti Mediolanum Impe ratori, pro foribus Ecclesia occurrit, accessumas prohibuit, uocem extollens cum fiducia. Nescis ô Imperator patrati magnitudinem homicidij? Ne que enim permittit impij forsitan potentia magni tudinem peccati cognoscere, atq; à purpura sedu Ausignorus uelati corporis imbecillitatem : sed scito uti corruptibilis, or fluxilis es, ita tua scisilis et labilis potentia, cuius post modicum rationem Regi Regum omnium redditurus es, er alis similia, Magnus ifte Vir, Imperatori obiccit Theo dofto. Qui retrò pede sum lachrymis tulit, octo menfiaus permanens gemebundus, post quod tem pas multis supplicationibus absolui meruit ab Ar chiepiscopo. Hic uir spiritu Dei plemus, de eodem Atrita in lebro quod de Trimitate composuit talia pronus

pronuntiat: Non tanguam ex loco mittitur Spiri tus,neg ex loco prodit,cum ex Filio procedit. Et idem insecundo Libro de Spiritu sancto ait: Quod ex aliquo est, aut ex substantia, aut ex potestate eius est. Ex substantia: sicut Filius qui ex Patre, Spiritus sanstus qui ex Patre Filioq; procedit: Ex potestate autem, sicut ex Deo omnia Magnus quoq; Augustinus, lucerna in Ecclesia perpetuo ardens, in quinto de Trinitate Sermone sic argumentatur: Si quod datur, principium habet,ipsum à quo datur. Non enim aliunde accepit illud.quod ab ipfo procedit, confidendum Patre Filium unum principium effe Spiritus fancti, er non duo: tterum, Sicut Filio præstat effentiam fine initio temporis, fine mutabilitate naturæ,de Patre generato, ita Spiritui sancto præstat essentiam sine initio temporis, sine ulla demutabi litate natura, de utrog; processio. Hieronymus quoq; qui tata fanditatis extitit, ut ferina imma nitas,iußis eius obtemperaret. Enimuero formidolosis cunclis Leo ingens, tempore multo Eccle fiæ cui præsidebat Bethleem , asinum cum multa diligentia & humanitate inducendo ad pascua,et reducedo ad presepe custodiuit. Hic uere Sanctus Vir, hoc inter catera de Trinitate scripsit: Spiritus qui

tus qui à Patre & Filio procedit, per omnia Pater & Filio coæqualis & coæternus existit: horu igitur & alioru quamplurium,ut superius prætaxatum est fauorem & affensum habens dicta mater Ecclesia, sine dubitati one affirmat, quemadmodum ex Patre, Spiritum ex Filio procede. re . Saluator quidem noster IESVS CHRI-STVS, hoe mandat: Vt in ore duorum uel trium testium, fet omne uerbum. Hoc autem multitudi nem testium habet, dicentium eadem of similiter de Spiritu sancto sentientium . Qui ut Ecclesiæ levoinaria digni apparuerut illustratione Sancti foiritus. quo mente illuminati funt à Deo, ut intel ligibilibus oculis Patrem cum Filio, fanctog; Spiritu in seipsis perspicerent inhabitantes. Manet quidem Deus Pater in observantibus Euangelis mandata, sed aliter manet in Filio. Nam in illo si cut is in Patre naturaliter est, in hominibus uero per gratiæ habitudinem. Quos autem Pater dili git er Filius, Sandusq; fpiritus. Quo fit, ut fan-Aa Trinitas per gratiam in his, qui optimæ sunt conversationis mansionem faciat or inhabitet, secundum quod capi potest, or suscipi à creatura. Cuius habitationis modum, quidam subaperire cupientes, tali utuntur. comparatione: aiunt e-

z nim

nim, hocesse sensibilem domum communi deris quod est divinæ gratiæ rationalis anima, domu quanto amplius uscuam suppellectile feceris,tanto habundantius in eam aer communis introit, T quantò ampliora immiseris, tantò plenius ide aer se subtrahit . Similiter anima rationalis inquantum à sua expoliatur suppellectile, in tanta ad eam diuma gratia ingreditur. Suppellectilem domus,uafa,lectifternia,cæteraq; utenfilium effe proloquuntur: animæ uero gloriam inanem,con cupiscentiam oculorum, carnis uoluptatem, & bis similia. Capacitatem cordis ad Deum , spei amplitudinem:angustiam ucro,sollicitudine cor poris, plane Beati Viri quorum testimonio Ecclesia mater utitur, conscientias mundauerunt: mnatam suppellectilem foras disiecerunt, & trinum Deum uenientem apud se, mansionem factu rum totis uiribus complexi sunt . At qui ab origi ne mundi auditum non est, ut in quibus sancta & beata Trinitas per gratiam habitauerit, idem ipfi de fancta Trinitate male atq; impie persenserint Ergo de necessitate confequeur syllogistica, ueru effe de Spiritu fancto, ex Filio procedere hoc modo: Nulli Apostolica sanctitatis uiri, de superexcellentisima Spiritus fancti processione, falfam in [criptis

criptis suis sententiam reliquerunt. At qui omnes quorum mater Ecclesia testimonio utitur, emana tionis Spiritus sancti Apostolicæ sanctitatis uiri suerunt, en quoniam ipsi Spiritum ex Filio procedere conscripserunt, ex ipso procedere non estimancipiti.

## CAPVT XVIII.

C Ed forsan quis iterum post tot argumenta-Itiones, obicem negationis afferat, & perid quod in fine secundi Libri expressum est, nec qua h ex stipulatione solutum iri oportet : perhibet conclusionem confingendo Apostolica fancitatis Viros dationem Spiritus, & misionem nuncupauise processionem, que temporalis erat ad homines facta, quam dum Græcus confitetur fem piternam procesionem , secundum quim existere ac effe habet de Patre Spiritus, à Filio prer sus abnegat. Erit ergo hoc una solutio, ut arbi tror, ad omnia sufficiens: que instantie buius nidentur intellectum conftituere. Licet Apostoli & Prophete in tempore à CHRISTO Spiritit acceperint, Dei tamen Filius, no in tempore Spiritum habere caepit,neg idem Spiritus à Filio ex ire, miti sumupfit per tempus aliquod. Sane à die bus aternutatis , frent Filius à Patre generatur,

C 2 Ith

ita Spiritus fanctus ab utroq; exit:ab utroq; mitti tur æternaliter, et ab utroq; ut oftensum est, uniuoce procedit. Na apud tres personas nihil præterit, nihil futurum est, apud tres personas non est transmutatio, nec uicisitudinis obumbratio. Hocidem ante Iacobum, Timæus docuit & Ari stoteles, Parmenidesq; ante hos non apud Platonem tatum, sed in suis conscriptionibus edidits ni hilesse apud Deum, neg; præteritum, neg; futisrum:neg; enim horum alterum, hoc quidem non eft, hoc uero nondum eft, er hoc quidem demuta tum est, hoc uero aptum de mutari. Sane hijs qua uere funt nullo intellectu permutationem competere machinabile est, quia neg; secundum locum, neg; fecundum alterationem, neg; fecundum genus mouedi aliud. Necesse, imquit, quod indemuta bile est, anteire prorsus id, quod aliquo modo de mutatur:ut maneat quod demutabile est, alioquin nonstabit, sed in infinitum curret. Ergo que circa Filium & Patrem est Spiritus misio, eiusdem abesse non potest. Quare falsitatis arguitur talis consequentia. Si Spiritus in tempore ad homines mitti cæpit uel donari , Filius Dei secundum se cum Patre mittere capit spiritum ueldonare. Quantu enim ad ipfos spectat, ante omnia secua mittunt

mittunt & donant. Existentibus autem dono miffioneue dignis incipere dicuntur mittere uel donare:nequaquam secundum se, sed quantum ad su scipientes lotter fi mittere æternum, & misio, uersag; uice:si misio eterna, & mittere . Atqui misio aterna est. Il senim ut in nebole pop ra tio turris fabricandæ fabricationem præcedit, & ab ea dividitur. Ita in Filio & Patre ratio misionis Spiritus, misionem præuenit, er ab ipsa sepa ratur. Nam si ratio missionis Spiritus sanctiab æterno in Filio eft et misio ipsius Spiritus cœpit ese in Filio ab aliquo tempore, prius, & posteri us, adiectum er separabile habet Filius, er accidentium non effugit multiplicitatem. Nonne fol cum illuminet domum, aliqua hodie incipit irradiare: præciosi similiter splendent iugiter lapides stellæ quoq; at tamen illarum in tenebris, harum uero in luce minime folendor rutilat. Non ex interceptione Alendoris, sed ex assitientium imbe cillitate. Amplius, misio Spiritus fancti, & cogni tiomisionis simul funt, in Patre & Filio, neutru enim horum duorum tempus præiudicat:at uero cognitio aterna est. Ergo er misio Spiritus san-Hi ab utroq; æterna est, & uterq; æqualiter & eternaliter cauffa missionis Spiritus, ut liquet ex

anterioribus. Si utiq; caussa est, & Filius est aliqua cauffa Spiritus fancti: fi neuter eft caufa, mif fio Spiritus fancti,nec cauffam habet,nec principium: quod est folius Patris privilegium in Trini tate. Quare forsitan non sit inconveniens, si pro ecssio Spiritus æternaliter de Patre ac Filiomamas, penes suscipientes creaturas, misio, adufitus donatio, of fiquid aliud huiusmodi nuncupetur sublimioribus, qui de semper diumo, inferioribus nero semper creato referendis. Namidem Euan gelium in CHRIST Odoctrina, in Apostolis uero,nobisq; omnibus disciplina censetur. Lux quoq; solis perennis est, quam diu nobis oritur, diem uocamus, breue attribuentes ei temporis foa cium. Denig; Vir memoranda fanctitatis Hieronymus amicus ueritatis dictam fouet folutionem per id quod de mysterio dominicæ incarnationis Paulam & Euftochium uerbis instruit buiujcemodi. Constat tempus non præiudicasse sacramen tum uniti hominis Dei,itaut iam effet in illo per anitatem personæ ab initio seculisqui necdu erat natus de Maria uirgine, quod multis scripturarie declaratur indicij s:unde dominus ad Iudaos: Antequam Abraha fieret, ego sum: fieret, bumanitahis breuites eftiego fum aternitas natura declaratur

ratur. In qua nimirum æternitate fuisse qui loque batur per sacramentum suæ incarnationis, infinu at:unde Apostolus: I E S V S ex Aegypto populum saluans: er iteru: Neg; temptemus CHRI STVM:no quodia IESVS effet, aut CHRI STVS natus de Maria, sed quia in illo unico Filio Dei iamunitas personæ commendabatur, quæ occulte erat in ministerio: quia profecto quicquid Deus fecit:ab initio CHRISTVS fecit totu, per unitatem facramenti, quia semper cum eo,co in eius confilio fuit, ut fic fieret. Et nunc quando temporis uenit, factus est quod in CHRISTO femper fuit. Theologus quoq; Gregorius, in primo de Filio sermone talia proloquitur CHRI-STVS Dei uirtus & Dei sapientia, folendor, figura, fignaculum, qui est folendor gloria, o figu ra substantia ipflus, o imago honitatis, o hunc Deus fignauit, qui est Dominus, Rex, Omnipotens. Pluit Dominus ignem à Domino: & uirge directionis, uirga regni tui:er qui eft, et qui erat er qui uenturus est. Planà de Filio dicta sunt, er quæcung; his eiufdem ueritatis existunt, quorum nihil eft adicetum, neg; tempore post, Filio adue niens aut Spiritui, ficut neg; Pater. Non enimes adiectione quod perfectum, or iteru: altiora qui266 HVG. ETTER. DEHAER. A dem refert Deitati et naturæ meliori pasionibus à corpore, humiliora uero composito pro te exinanito,incarnato, nihilo autem deterius dicere humanato:postmodum & exeltato. Et idem infecundo fermone: Dicatur accipere ipsum uitam, aut iudicium aut hæreditatem gentium, aut pote Statem carnis, aut gloria, aut discipulos aut quæ cug; dicutur: fed hac humanitatis . Quod fi Deo dederis nihil inconveniens, Non enimus adiecta dabis, sed ut à principio consistentia , or ratione naturæ,non gratiæ.Magnus quoch Bafilius eade confitetur, dum dicit: Carnem participasse Deita tis, onihil omnino ci sue impertisse infirmitatis. Ergo cu dicit, Deus capit effe creator dominus, homo, ad res creatas referendu est: ficut quan do dicitur caritas, que Deus est proficit in homine,id est, homo proficit in ea. Eode ucro modo cũ dicit, Deus capit effe creator, intelligendum eft. id eft, creatura initium existentiæ habere cæpit, et seruus & humana caro capit uniri Deo, quan do Verbum caro factum est. Nam si ad creatorem Dominuue referantur, creatura & Dominus, cu relativa simul fint natura, contradici non posit Deum aliquas sub temporis articulo accepisse ha Situdines, o fic aliquid accidens, quod divina pa

gind

gina & Catholica fides non recipit, ad hunc fensum potest accedere quod dicit: Si cognouissent, nunqua Rege gloriæ crucifixissent. Deitati quæ est imposibilis passio reputatur, ut puta, si uestimentum alicuius sanguine afpersum sit, non pertingente corpus induti, afferentisq; fe inquinatie cruore. Reputatur ergo uestimenti macula, ei qui uestimentum induit, o se inquinatum fore astru it. Hoc modo Dei passus est in carne Filius, hoc modo creator, que creationis sunt admittit: Quod fi unitas mysterij Dominicæ incarnationis in Filio principium temporis non habuit, mul to minus credibile eft, misionem Spiritis fancli, à Patre ac Filio in alterutro coru incepisse sub tem pore. Nam infirma satis ratio cunctis uideri poteff,ideo temporalem illam misionem fuisse,quod tellus, aqua, aër, ignis, cœlumq; ipsum cum omni bus quæ continet in tempore sunt, quia in loco ut corpora existunt. Omne enim corpus in loco est, omne quod in loco est, aut totaliter aut particulariter per fe, uel per aliud mouetur. In quibus cunq; uero motus, in ijs & tempus. Quietem ad motum relatam, tempus mensurat: o in tempore est. Aliquod enim proculdubio tepus extitit, quo amplius erat fummere, in quo quiescens non moue batur

batur. Quiescens uero est quod aptum est moueri. Homo ergo & catera talium effe dicitur in tempore, quoniam effehominis, uidelicet, omnis an nos uitæ ipfius tempus diffinit, or mensurat: quo in loco effe hominis, spatium existentiæ ipsius, no species ipsa nuncupatur, quæ forsitan tempori non subiacet. Ex quo patet, non esse syllogismil, quod quidam facere conantur, hoc modo. Tempus est numerus, motus: at uero quæ alia sunt à motu, no funt motus: ergo que alia funt à motustempus no metitur, quare no sunt in tepore. Ad quod dice du, quod motus per se dicitur esse in tempore, ac à tepore mensurari sine medio. Ideo numerus illius principaliter dicitur tempus. Homo autem & quæcung; talium per motum aut quietem quam habent, dicuntur effe in tempore. In tantum enim existunt, in quantum annos uitæ illorum, aut more tempus per suum fluxum & extensionem dif finit & mensurat. Pater uero & Filius, & quic quid ex corum personis profluit, simul sunt:qui non modo tempori, uerum omnibus creaturis effe attribuunt, quare non potest trahi ullo modo ad ueram confequentiam, misionem Spiritus tem pori subiacere. Quod iterum per diffinitionem temporis ab Ariftotele in Physicis asignatam, demonstratur

demonstratur: Ait ergo tempus effe numerum mo tus fecudum prius, or posterius: non hic uel illius motus, fed primi in eo quod motus. Ideoq; omnite corum quæ mouentur, unum tempus opinantur plures, non modo Spiritus, fed or numero. Qui dam uero diftinguendo dicunt subiecto unum effe tempus, ratione uero plura. Cæterum, differentiæ motus, qui circa eiusdem species considerantur, ut alteratio: loci permutatio, or similia: non funt temporis differentie, ut præteritum or futurum, eum Rome, Constantinopoli, acubiq; terrarum qui sunt in eode esse instanti nihil prohibeat. Plane non ut motarum rerum singularis potest esse motus,ita fingulariu, motuum fingulare eft tempus, sed omnium ut unius : quare non est putandic tempus effe motum, quod motus eft menfura,ut manifestum est: partim ex co, quod plures motus simul funt: præfens uero, ubiq; ide, partim quod omnis motus in tempore eft, nullum uero tempus interpretatur : nisi aliud in alio contineatur. Item motus alius est celer, alius est tardus, tempus uero non. Multum paruumq; tempus dicitur, celere uero, aut tardum minime. Idem iudicium de numero habendum uidetur . Quippe numerus discreta quantitas est tempus uero con-

tinua. Numeri quidem non est generatio, aut corruptio, tepus uero fit et corrumpitur. Deinde cu iuslibet numeri omnes partes effe necesse ft. No existentibus enim tribus unitatibus, ternarium effe non est possibile. Denig; primus & secundus numerus simul sunt, tepus uero prius & posteri us, nequaquam simul sunt . Ergo dicitur tempus numerus, ut quibusdam uisum est numerans quæ Sub firmamento, o numeratus in firmamento. Quemadmodum utiq; mensuratum, mensuransq; dicitur metrum, ut modius ligneus, modiusq; frumenti: aqua amphora, er lateritia. Ita er numerus ex unitatibus, o numerus in numeralibus numeratus, quare te pus dicitur numerus, id eft, mensura:motus primæ speciei, secundum prius et posterius: que duo in magnitudine ac multitudine simul sunt. In tempore aute or motu, nisi prius interimatur non habet regione posterius. Hoc quidem uidelicet, posterius ex eo nominatur: quod ab instati disceditur. Nam prius uersus præ teritum dicitur, quod ab instanti distat amplius, posterius uero quod præsenti uicinius attenditur uersus autem futuru dichi conuersio, prius,quod præfenti uicinius posterius, quod ante hac est re motius. Ea enim fequitur celerius, voi posterius

stay ou

er tardius: Quod fi Filius Dei tardius nihil affequutus est,neg; posterius: simili ratione neg; cele rius, neg; prius. Sane, nihil quòd ex aliqua triums personarum prodit, effe in tempore nanciscitur: Non enim sempiterna in tempore sunt, quorum effe tempus non continet que in tempore funt, in mensura sunt. Quorum autem aliqua menfure eft, or his menfura amplior eft fecundis tempus:et passio eijsdem inest, quia nulla in tem pore omisi modo pasionem, mutationema; effugi unt. Ite que in tepore funt, coru tempus per fuc cessionem mensura est. At uero sempiterna cum si mul fint, nullam productionem expectant tempo ris, quare supra tempus sunt. Nam si essent in tem pore efent er in motu:nec simul subsistere putarentur. Aliquod futurum tempus aut per reuolutionem, aut per aliam aliquam caussam præstolantia. Non enim, quia in tempore cognoscimus nos, que supra tempus, or ante tempus existunt, ideo illa effe in tepore coftituemus. Neg; si quod multi temporis existit in tempore est, er quod omni tempore existit:esse sub tempore pronuncia bitur. Quiex re, questio emersit hec:utrum coe tum, coelestiag; corpora, sub tempore sint nécne?

Si non est, inquiunt, coelum sub tempore, non est numerus ipfius motus temporis. Rurfus aiunt, Si in tempore est, sub tempore continetur, or ampli us, aliqued ipfo erit tempus. Hoc foluunt quidam afferentes ideo in tempore cœlum effe, quia cum semperalius or alius fiat motus ipfius, aliud atq; aliud futurum est tempus, sicut amplius tempus sumere contingit. Verum effe sub tempore dicunturilla proprie, que sub tempore accipiunt exiftentiam, per fluxionem & extensionem : tamen enim corum esse perdurat quantum tempus dila tatursquod dum fit effe habet: quod nulli superio rum nedum Deo contigit . Itaq; manifestum ex his que dicta fuut, Filium Dei nequaquam in tem pore mittere Spiritum, quanquam discipuli acceperint in tempore. Nam sicut ratio missionis, ita er misio, antequam discipulos irradiaret, erat: que ante omnia secula, er ante omnia tempora en Filio extitit. Si rationem mittendi à principio non habuiffet, cum nihil adiectum, nihil in accipiendo, secundum quod Deus est possideat, nulle modo Spiritum misiffet. Quamobrem er habendo emittit, er emittendo semper foiritum habet Filius, qui est imago Patris non inanimata, non manu sculptanon artificis opus, aut intelligentiæ (cd.

GRAE. LAT. IMPVT. LIB.III. 378 sed imago uiuens, magis autem & ipfa uita est:no in figure similitudine, sed in ipfa substantia conferuans indemutabilitatem, hoc est, persona magnitudo dignitatis unigeniti omnibus modis habe re indemutabilitatem absq; interiectione. Si ergo Patre Spiritum emittente Filius non emittat, in emisione no habet indemutabilitatem: dum mul tis modis imago inueniatur excidens privatama ximo bonoru. Dein Cherubin imago Patris pofse censeri uidebuntur, quorum quisq; inuifibilis o incorporeus existit, cientia habens plenitudinem,nifi exfe habere Spiritum ac emittere ab eis diftinguat Patris imaginem. Quo fit ut solus unigenitus proprie ac indemutabiliter imago Pa tris existat, multo magis expressius, quam Seth Adam. Nam hi quidem separabiles sunt, illi ucro mseparabiles: hi differentes animas & uarias uo luntates posederut, illi uero unam uirtute, unaq; uoluntate, babent semper et habuere. Et Seth quidem circa exteriora imago Patris nominabatur uerbum autem Dei, omnibus modis Patris mago existit:non coloris,non figura,nec talium cuipiam, hoc enim artificialium imaginum, et no naturalium, fed substantie, id eft, persone Patris ficiens imagines fibi et deos omnes, qui ea parti

cibant

cipant. Hac de caussa imago Patris, & Pater non æquiuoce Deus dicitur:neq; imago Filij, & Filius: ficut mago CHRISTIetCHRIST VS nuncupantur no uniuocè sed aquiuocè: Patris aut imago, et Pater Deus dicutur uniuoce: unus enim Deus Pater, & imago eius, et idem Deus Filius, Timago cius Spiritus sanctus. Qoniamuna Teadem trium natura est. Itaq; Filius aquipol lens signaculum est absq; omni fallatia, character er imitamen effigiati Patris, indiminutum, quia non est imago Patris superficietenus, ad CHRI STI similitudinem imaginis, sed interiorum atque omnium profundorum. Sapientia enim Dei, et uirtus in sinu Patris ce au routen ideft, comanens universorum que Patris sunt productrix ex tat, or enucleatrix:propterea unigenitus quide Dei hæres Patris plenisimus est, omnia interiora eius insigniens. Effigies enim naturam rei de bet effigiari. Nec ad artificem aliter conformare pertinet, quod ad imaginem Socratis sculpitur si mulachrum:nisi enim caluum, simum, prominen tiamq; oculorum oftendat Socratis, nequaquam eius eße dicatur effigies. Da enim quanquam æquiuoce dicatur indemutabilitatem, tamen debet habere secundum suam illius proprietatem, or co æqualita

æqualitate ex quo effe trahit, or cuius est asimus latio. Amplius, fi Filius non habet Spiritum, nec emittit ut Pater, prinatur sanctitudine qua maxi ma est Filij hæreditatis, eam Spiritus sanctus solus in triu enumeratione amplectitur, cum fic dicuur: Pater & Filius & Spiritus fanclus. Quare fi (anctitudo à Patre procedit, à Filio uero mini me,nequaquam equaliter er indifferenter ambo habent sanctitudinem, quod cogitare non est Cabolicum. Plenitudo enim Filij Spiritus quemadmodu scriptum est: De plenitudine eius omnes accepimus, gratiam pro gratia, nouam legem pro uecere, pro adoptione sermocinatiua or umbrati ligremipfam & ucritatem ex Deonatiper lauacrumregenerationis, et renouationis Spiritus fan eti, fine quo nemo uidebit Deum, à quo omnis fan Attudo emanat. Non enim uacat quod Filius effe dicitur er comanere in sinu Patris, Spiritus uero non, quod quidem nomen non corpus fore signifi cat sed consortium unigeniti ad emissionem Spiri tus innuit apertissime ac manifestissime, de Spiritu uero nihil tale scriptura protulit. Ideo dicitur & character substantiæ Filius, quanquam charaeterem no personam essed personæ tantum hæ reticus arbitretur:non animaduertens, quod Filius

lius uocetur, quod persona est, sicut splendor qui coæternaliter de Patre coruscat:magni quoq; con filij Angelus, admirabilis, confiliarius, & princeps pacis,ad personæ distinctionem enuntiatur o quod maiora seruis suis Prophetis monstra. uerit, scientiam tribuendo latiorem & apertiore Mosaica institutione Multo impendio præcaba tur Moyfes, utillius qui uerè est scientiam accipere. Oftende, ad Deum dicens , mihi faciem tuam, ut sciam te. Non uidebitme, inquit, homo, et uiuet: Ecce locus est apud me, stabis supra petram, cumq; transibit gloria mea pooam te in foramina petre, er protegamte dextera mea, donectran. feam:tollamq; manum mea, o uidebis po fterio ramea,faciem autem meam uidere non posteris. iubetur Moyses stare supra petram. Ter angu stum foramen intueri:hoc mostrante Deo,quod breuem lex scientiam Trinitatis habuit, cuius fo lummodo per foramen paruit illuminatio: forame quippe ac manus protegens, nil aliud, quam parti culare & obscură portendit legis cognitione:tale estenim, quod per sorame oculis subijeitur: CHRI STI uero doctrina er prædicatio, grandiorem nobis scientiam ostendit, intelligentiæ oculum in struendo, contingere supra sensum que sunt, er ratione

rationem: facies, gloria & fplendor gloria, qua Moyfes uidere postulat, character sunt unius sub-Stantia Patris Verbum Dei umgenitu, quod abfque igne, id est, anima er nube carnis, homo uiderenon potuit:ideo audit,stabis supra petram: Pe tra aute erat CHRIST VS. Nibil in lege gloriofum habuit Moyfes, nifi folam facie. IES VS uero, in monte totus glorificatus eft, o apparuerunt Moyfes & Helias in gloria colloquentes cu eo, ubi non folum uultus CHRISTI ut fol, fed o uestimenta ipsius uelut nix apparuerut. Ibiqs completur illa promisio, quam accepit in monte Synai Moyfes cui dictum est: Tollam manu mea. & uidebis posteriora mea. Mittam Filium meis quem uidebis, cum uenerit dierum plenitudo: faci em meam uidere non poteris, quia non uidebit me bomo er uiuet. Non quod uidetibus cauffam mor tis uita fiat (uiuificum enim natura diuinum eft) sed quia propria denotatio est natura diuina,om nem fenfum transcendere, que cum fola uit a fit, fi omnem prætergreditur scientiam, quod ab homine comprehendere, uita non eft. Quicung; igitur aliquod corum, quæ cognoscunt Deum esse, arbitratur, auer sus à Deo uitam non habet. Non uide tur Deus ab anterioribus, quod interminabilis

sit & absq; principio.posteriora uero eius ille ui det, qui eum sequitur, qui dum procedit, se sequen ti uiam oftendit. Posteriora ergo eius uisa sunt, quando in nouisimis diebus, carne recepta, De Spiritu fancto suo, ficut dicit per Prophetam, Super omnem carnem effudit. Hinc eft quod nemo potest dicere, Dominum IESV M nisi in Spiri tu sancto, o quomodo qui non dicit ex Filio ef. fe fpiritum, dicit Dominum IESVM in Spiritusancto:maledicit & blasphemat IESV Mqui hoc dogmatizat, tollens Filium de finu Patris, & medium faciens inter generantem & genitu, qui humano intellectu transcendit processionem pri mum enim oportet intelligi characterem substan tiæ, deinde Spirirus emißionem. Nam fine chara-Aere folus Filio intelligi Patrem non est possibili um. Etenim secundum quod Pater est Filium babet, secundum uerò quòd Pater, spiritum no emit tit. Si ergo primum oportet intelligi Filium ut in mediatum, or indemutabilem characterem Par tris, secundum hunc ordinem ipse Spiritu prior est:unde imago Filij quidem Spiritus nucupatur, Patris uero minime. Attendendum uero non ide imaginem & characterem ab Ecclesiæ doctoribus autumari alterumenim ab altero sic distingunt.

gunt. Inquiunt, ergo arcam habere imaginem arcis Fabri lignarij: uidendo enim archa, cio quod afabro lignario facta fit. Naue quoq; fi uideam, confestim intelligo esse opus artificis illam construentis, quòd quidem opus imago & gloria illius artis existit. Nequaquam uero character persone operatoris. Non enim figuram persone arti ficis que humana est arca, siue nauis complectitur. Eodem quoq; modo dicunt, homine, Dei qui plasmauit illum, gloriam esse ac imaginem, non characterem personæ conditoris, sed solummodo uoluntatis fiue actionis indicium. Filium uerò fo lum characterem Patris effe, uere credunt. Itfe enim dicit: Qui uidet me, uidet & Patrem: non ipsum Patrem, sed talem qualis est Pater. Est Filius perfecta figura Patris, par illi per omnia exi stens, persecta autem figura substantiæ Patris om nia complectitur intrinfecus, que Patris funt pro pria. Ergo o ipsam de Patre Spiritus emisione non præterit. Ba certe fi caret, non est completa substantiæ Patris figura Filius, quia est aliquid in Patre accipere quod ipse non habet. Amplius, si persona Patris suo charactere amplior est, non to to effe fuo illum Pater genuit: or rurfus: Si chara eter personam excedit, secundum excessum sub-

sistentia caret.Itaq; non debet excedere Patris Substantiam character,ne forte per excessum non subsistens euanescat. Neg; rursus persona Patris, latior effe debet suo charactere,ne illud fine figura remaneat, quòd character non figurat. Amplius, Aut totam figurat Patris personam, filius aut non:si totam figurat, euidens quod emissionem Spiritus de Patre non dimittit infigurată: sed est ex Filio ut ex Patre processio, emissio. Si uero non totam insignit personam Patris character eius, non est æqualis ipse Patri suo, charectere am pliora completenti:uidelicet, Sancti firitus pro fusionem, quod quidem præcipuum maximumq; eft. Item fi folius Patris effet Spiritum emittere, nequaquam Filius character eius indiminutus exi steret:at uero par est Patri eius imago, ex qua ue re Sancti fpiritus processio emanat. Qua ex re iamueniendu est ad cursosas perscrutationes Ni ceta prafulis Theffalonicenfium, de processione Sancti fpiritus, que approbate fententie non rite consentiunt.

CAPVT XIX.

O S, inquit, o Latini, qui ex Patre & Fi lio creditis procedere Spiritum, si sic qui dem dicitis, hunc procedere ex Filio, ut ex primo principio

Princi pio:er non tanquam per Pilium, fed ut ex Patre: duo prorfus facitis principia, or destruen do Filij generationem, contraria Damasceno dici tis: Athanafio, Cyrillo, cunclisq; alijs Patribus, at que nobis, quibus patres sanctos sequi gloriatio eft. Si aute fic dicitis, ex Filio ut ex Patre per Filium, consonatis Damasceno Ioanni, Athanasio, Cyrillo, alijsq; Theophoris Patribus consentitis, & fecundum gloriam processionis Spiritus, nobis eritis amici & confentientes: post pauca: Tacete ergo & uos:adiectionem hanc dictionis: or noitte ulterius in Symbolo pronunciare, Qui ex Patre Filioq; procedit, fed fecundum Patris nobiscum: Qui ex Patre procedit, or cum Patre Filioq; conglorificatur, dicite: Et rurfus: Si igitur nos quod dicimus nos per Filium, ex Filio dicitis, nulla m differentiam sensus a liam habentes, quam disimilium præpositionum prolationem, donate co nobis has fyllabas, or plures fyllabas, nos uobis mutuo donabimus: que demonstrent Sub comonitione communem convenientiam & conspirationem, ac interitus syllabarum scandas lum dimouentium. Ego quidem dignum laude hunc Virum adiudicarem, nisi quia dum specto in ore fortis Sampson, ex ore diffutantis cibum,

er ex forti dulcedine, eurcubita utiq: prorupifset, cuius admodum amaræ sunt extermitates. Ex cesit nimium fuum ordinem bic Antistes, or dum imitabilis uestigij uenerabilem matrem instruit, procul deuiauit aberrando . Tacete, obiectionem han cdictionis proferre aufus : o nolite ulterius ex Filio in Symbolo pronuciare. Vnde tibi ô Epi scope imperiose, uocis continuata fiducia: No ha bent nerui congruentiam aut Harmonicum melos, que imperas er exhortaris. Quod CHRI-STVS perdocuit, ut manifestum est ex his que Superius disceptata sunt, prædicaverunt Apostoli, Sancti Patres tenendo confirmauerunt, & confir mando tradiderunt cupientibusad fidem uenire, taciturnitati committere atq; filentio, cum arrogantia iaclantiaq; perfuades impudenter. Iniquitatem meditatus es in cubilibus tuis, quod no equi libri sermonem tuum lance trutinasti. Nulla quip pe fyllogistica necessitas, nulla maiorum natu fan-Aio, nullius decreti nexio dissona, talia te compu lit uociferari. Abundantioribus enim opulente suæ conquisitiones fallatijs redundant, quam initantur cuipiam fulcimento uerifimilis alicuius ad umbrationis. Eademq; uero allegatione, queuis soncinnet fyllogismos. Vosigitur o Greci, qui ex Patre

# GRAE. LAT. IMPVT. LIB.IH. 373.

Patre & Filio dicitis mundum prouenire, fi dicitis quide fic prouenire ex Filio, ut ex primo prin cipio, or non ut per Filium, fed ficut ex Patre, duo prorsus facitis principia:et rursus:Si Patrem Filiumq; afferitis mittere Spiritum, ut fic uidelicet à Filio mittatur, tanquam à prima causa, duas prorsus facitis caussas misionis Spiritus sancti. Veru quia hoc in primo Libro plenius discussum est non uidetur iterandum iam nunc . At tamen quod nullo modo tacendu, fine tre pidatione coft tendu eft: primu principiu et secundu principiu in Trinitate effe,no deberi recipi aut credi: quonialicet Pater sine principio sit, et Filius de prin cipio secundu eunde tame sensum ac code modo conditor mundi censetur alteruter or principium, or una quoq; cauffa misionis Spiritus fancti. At uero quare duo dicantur sæpius pronunciatu est. Quemadmodum utiq; corporis dimesiones, non eo quod divifæ aut difperfæ fint, tres dicuntur, sed quod unaquæq; propria ratione habeat, fic Pater & Filius non duo dicuntur in substantia, uerum quod unu quifq; rationem habent sin gularem fecudum quas hypostases due, id est, per Sone subintelliguntur: of ficut profunditas que corpori attribuitur, à longitudine ac latitudine

A s quod

quòd sit profunditas accipit, nec aliter intellectus esseprosunditatem admittit, nisi equaliter ab alterutra proueniat: ita Paraeletus à Patre habet et à Filio quod utrius q, Spiritus sit. Nec aliter sanè sest entelligi, nisi existentiam ex utroq; accipere credatur equaliter. Quare nullo modo sequitur duo principia uel duas caussas esse Spiritus sancti eo quòd ex Patre procedat & Filio.

## CAPVT XX.

GITVR quonia huius positionis nodus solu tus est, consequeter de præpositione PER est refpondendum: Per igitur prapofitio, ad nomen Fili pofita ut dictum eft: aut remisionis , aut intensiones aut æqualitatisest Præpositioni EX. At uero remissionis aut intesionis esse fic posita, non est posibile. Nibil enim minus, nec aliquid ma ius persona Patris Filius habet, ut oftensum est, per omnia nactus indemutabilitatem. Restat ergo ut equalitatis sit, Per Prapositio, Prapositioni Ex, ad Filium copulata. Quare per Filium procedere, non tollit effe Spiritum ex Filio: non eft re missionis Per Præpositio, uti Paulus demostrat Apfam Patri ut Filio attribuens : Fidelis , inquit, Deus, per quem nocati estis in communitatem Fi lij cius

## GRAE, LAT. IMPVT. LIB. III. 385

lijeius Dominum nostrum IESVM CHRI-STY M. Quo in loco prapositio, Per, nomini paterno apponitur: pater uocauit nos, quia non ex nobis nos, aut ex proprijs operibus ad eum ac cesimus: Titerum similem feruat fenfus tenore, ubi dicit: Paulus per uoluntatem Dei : qui uolens ipsum Apostolum constituit. In quo apparet cos qui distinguere conantur per Filium, ab eo quod ex Filio,ne abfq; principio er unigenitum uerbu Dei subintelligatur, quod Per, Præpositionis non modo ad Filij & Spiritus, fed ad nomen ingeniti coarguat appositio. Et rursus Hebræis scribens, Ad Patrem, Per, prapositionem apponit inquiens:Decebat eum propter quem omnia, er per quem omnia: Et post modicum: Ex per inferendo Ex, subiungit. Nam qui sanctificat, or qui sanctificantur, ex uno omnes. Quo in loco diligenter intuendu, Per Præpositione, in Ex:no ex, in Per Apostolurefoluisse. Præsul uero Thessalonicesiu Nicetas sententiam & dictione Apostoli Latinos derelinquere admonet: hortado eos, Expraposi tione in Per trasferre: in illo in quo ea ututur loco, dicetes ex Filio: qui du à Filio aufert Ex, à Pa tre adimit Per:quafi, Ex, nunqua Filio, neq; Per Patrizaffociada fit: fed Ex folumdo Patri, et Per tanta

# \$86 HVG. ETTER. DE HAER. A

tantă Filio, în personară distinctionibus sit præ-Per patră sunt poneda. Ergo per Patre sunt omnia, id est, Pater muia, id est, pone est causa Filis & Spiritus: et creaturară omniă. Mu et creatura Nă et qui sanctificat, id est, Filius de substâtia Pa

tris eft, per gener ationem & Spiritus de eodem Patre per processionem emanat, er qui fanctificantur, id est, homines : er quelibet creatura ex Patre per creationem existunt. Dum itaq; per Pa trem fit Filius, et per Patre fit Spiritus fanctus, ut uas electionis perhibet:per Patre generatur Filius, & per Patre procedit Spiritus. Enimuero nibil aliud uerius dici potest, per Patremesse Filiu, quam ex Patre generari, or per Patrem effe Spiritum: quam ex Patre procedere. At uero Græcus confitctur & Latinus Spiritum fandum per Filium procedere. Reliquum est ergo, secundum autoritatem Apostolies interpretationem, cum eque per Patrem er per Filium fpiritus existere habeat, Per, præpositione utriusq; præposita nominibus, candem servante significationem confite ri simpliciter et absolute, Spiritum ex Filio ut ex Patre procedere. Amplius: apud Gracos praposi tio, Aià que, Per, interdum fignificat apud Latinos cum Genitiuo constructa, ut Grammatici perhibent, aut actionem, aut opitulationem, aut medi um fi-

GRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 387 um significat: actionem: ueluti per Apostolos fiebant signa, hoc est, Apostoli signa faciebant, opie tulationem uerò significat:ut, Per te ditatus sum: hoc est tua opitulatione, atq; adiutorio . Medium autem fignificat: quando medium loci alicuius, uel temporis oftendit:ueluti, Per forum transiui:uelificaui per mare:per diem medium apud amicu de tentus sum. Itaq; cum dicitur Per Filium Spiritus procedere, aut quasi actionem, aut quasi opitulationem, aut quasi medium significat, Per. Atquis medium significaret, non communicaret Spiritui Filius, or non modo remissionis effet præpositio, sed alienationis omnimode. Nec aliam inter se ha berent habitudinem Filius & Spiritus, quam habet aqua, canalis q: oftiu ferraq: locus, or quod est in loco. Quare aut quasi actionem, aut quasi opitulationem significat:coëmissorem, opitulato remq; suo modo ad emittendum Spiritum, Patri Filiu innuendo.Ideoq; in irritum cedit transmuta tio, Ex, In, Per, nimis approbata, celebrataq; nimis:quæ ingenito & unigenito præposita eande seruat intentionis significationem, ut ex anterio ribus manifestum est, er ex his quæ consequuntur. Scribit enim Apostolus ad Galathas uerbis huiuscemodi: Paulus Apostolus non ab hominibus

## 164 HVG. ETTER. DE HAER.

bus,neg; per homine, sed per IESVM CHRI STVM & Deum Patrem. hoc eft ex IESV CHRISTO, & Deo Patre, qui effecerunt, ut nonul erius Legissed CHRISTO ipse innite retur. Et iterum non ab homine accepi, sed per re uelationem IESV CHRISTI.Prostremo pa racleti appellatio, Per, prapositionem admittit apud Apostolum dicentem: Vt det nobis, secundu diuitias gloria fue, uirtutem coroborari per Spiri tiiin interiori homine, spiritus est qui fortitudine præftat. Ideo apud Esaiam: Spiritus fortitudinis scribitur:per quem,er à qui sermo datur sapientie. Quia in re falluntur Hæretici atq; quicunque alijper præpositionem attribuunt Filio, ut remif sionem significantem. Quia ex prælibatis intelligi potest, sine fallatia quod secundum eundem sen sum Filio & Patri apponatur Per, præpositio, ut actionem significans aliquando: aliquando ut opitulationem. Nusquamenim remisionem signi ficas, inuenitur: quado indicabit Deus occulta ho minuper IESVMCHRISTVM. Is enim est lenfus, quod CHRISTVS redditurus fit fingulis fecundum opera fua. Nam Pater non iudica bit quanquam, qui omne iudiciŭ dedit Filio: à quo isstificati sumus, cu peccatores effemus, er existe tes longe

## CRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 189

tes longe, adducti cooperado, ad coferuandos nos in iustitia: qui propter caritate morte subijt et per morte iustificauit, per quem adesse sicut omnia ue nimus, qui indifferenter dicitur Deus, et dominus Deus ueluti ex quibus CHRIST VS secundie carne, qui est super omnia Deus, dominus:ut:Dixit Dominus Domino meo huc dominu Pater co stituit, hærede universoru, per que fecit et secula. Quod qualiter intelligi debeat, Propheta testatur dices: Et tu in principio Domine terra funda ffi,et opera manuŭ tuaru funt cœli. Hoc idem & Theologus Ioannes, alijs uerbis affirmat dicens: Omnia per ipsum facta sunt: no tanqua per instru mentu, ut Arriani oblatrat dicetes per Filiu facta esse omnia, non ipso existente factore, sed organo metientes. Quuia peripsum facta sunt, qui factor et coditor est omniu uifibiliu,ct inuifibiliu. Quod fi positio Nicetæpræsulis uera est, que pfitetur per Filiu Spiritum procedere no emittente Filio. nec talis emisionis existente cosorte, negari non posit, quin Spiritum ut per instrumentum prosedat:tali complexione Pater per Pilium, aut coë mittente sibi, aut non coëmittentem Spiritu emit tit. Si coemittit Spiritu Patri Filius, emittit ipfe Spiritu ut Pater:exterminadis minus et magis.

## 190 HVG. ETTER. DE HAER. A

Si non coemittit, inefficax existens, restat instrumentum Patris Filium effe, quod impius Arrius euomebat, ad instar nauis, que mouetur per gubernaculum. In quo quidem gubernaculo, non eft principium motus nauis & caussa. Solus enim gubernator in naui existens, per organum ipsam, clauum scilicet, mouet extrin ecus . Quicunque igitur solum Patrem effe principium, meffabilis processionis Filium excludendo asserit, extra Pa trem Filium collocat, de sinu ingeniti, unigenitu euellendo instrumentum constituit eundem, quoquid nefarius? Ergo per Filium procedens Spiritus, absq; dubitatione aliqua procedit ex Filio. Nam sicut uerum est dicere, per Filium omnia fa Aa sunt, Filius omnia fecit, eodem modo uera est que dicit oratio: Spiritus per Filium procedit, er ex Filio procedit: quod multis modis argu mentorum & exemplorum, quæ numerum penè transgreditur, copia perdocuit: procedit ex Filio Spiritus Filij, qui constituit Apostolos & Prophe tas,in Ecclesia,in quibus posuit Spiritum sanctú: ut Corypheus Petrus in Prima Epistola dicendo aßerit: De nostra salute exquisierut, atq; scrutati funt Prophetæ, qui de futura in uobis gratia pro phetauerunt scrutantes, quod uel quale tempus si gnificaret

### GRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 392

gnificaret, qui in eis Spiritus CHRISTI pro nuncians eas que in CHRISTO sunt passiones, posteriores glorias: Nam per Esaiam dixit: Sicut ouis ad occisionem duclus est: per Hiere miamuerò: Venite, mittamus lignum in panem cius Resurrectione per Ofea significauit: Viuife tabit nos post duos dies, et die tertia resurgemus in confpectu eius. Deum CHRISTI effe Spiri tum Euangelista Marcus innuit: Erant, inquit qui dam scribarum ibi sedentes & cogitantes in cor dibus suis, Quid hic sit loquitur? blafbhemat. Quos statim cum cognouisset IESVS in spiritu suo, quia sic cogitaret intra se, dixit illis: Quid ista? &c. Accusabant IESVM quod peccata dimitteret, solius enim Dei peccata dimittere. IESVS uero spiritu suo, qui scrutatur profunda Dei, cognoscens cogitationes illorum, signum datillis se Deum esse, ex co quod illorum corda rimabatur. Solus enim Deus que sunt in corde cuiusq; cognoscit. Ergo Pater quanquam sit Deus O non de Deo, Filius fit Deus de Deo, non ta men est de Patre Filius, ut de primo Deo, neg; ut de primo principio, sed neg; Spiritus sanctus est de Patre ut de primo principio, quia neg; ut de pris

## 391 HVG. ETTER. DE HAER. A

primo Deo, multominus est de Filio: ut de primo Deo: uel primo principio. Quemadmodum utiq; non dicitur in Trimitate primus Deus, quia secun dus non est, propter eandem rationem, non est dicendum: primum in Trinitate principium, quia secundum ipsa non habet. His itaq; sic demos stratis, reliquum est ostendere, quòd longe prospi est à ueritate hic idem Antistes: dum Latinos asse sur magno Cyrillo, or magno Athanasio, alijs si sanctis Patribus contraria de processione Sancti spiritus sentire. Etenim magnus Cyrillus, or multus in diuinis seripturis Athanasius, cæteris; Patres pleni Deo, nequaquam illi assensim præstat, qui suis in contractibus, id quod Latini credunt, or consitentur, publicè scriptum reliquerunt.

### CAPVT XXI.

AGN VS itaq; Cyrillus, in primo ser mone, qui est: λατρεία inspiritu et ucritate, Latenis testimonium perhibet dicens: Qui se cundum naturam uita Deus est, putásne, quod ani ma homuni divinus factus sit Spiritus? quomodo non meonueniens, ualde sit intellectus huiufmodi? Nam immutabilis & ipsa prorsus perman sisset

### GRAE.LAT.IMPVT. LIB. III. 393

fiffet anima, nunc quidem mutabilis est: Spiritus uero nullo modo mutabilis. Quod fi mutabile efse infirmitatis est, in ipsam macula diuinamredundet naturam, cum fit Dei Patris, or utig; Filijqui substatialiter ex ambobus profunditur Spi ritius. Et idem in commentario loël Prophetæ :ac illo capitulo: Effundam de Spiritumeo: @ proph tabunt Filij uestri, talia depromit: Remorata quide fuerat de supernis data gratia, sed in CHRI STO renousta est, qui est secundus Adam. Quomodo autem renouata? In eo enim, quod Deus est. Det fecundum naturam Filius: Ex Deo enim er Patre natus eff, proprius eius, et in ipfo ex ipio spiritus est . Quemadmodum utiq; in ipso mielligitur Deo & Patre ineo uero, quod homo factus oft, er simul nobis apparuit, aduenientem habere Spiritum dicitur: descendit enim Super eu in specie columbe Spiritus sanctus: quando ut nos factus, ficut dixi. Tanquam unus nostrum difben-Satiue baptizatus est, er post pauca, idem San-Aus: Oportebat igitur inter filios Dei conumera tos Sancti spiritus gratia ditari, hoc uero CHRI S.T V S ad effectu perduxit, ut facer Petrus af-Senerat dicens: Dextera igitur Patris exaltatus; promisio-

## 304 HVG. ETTER. DEHAER. A

promisionem Spiritus sancti accipiens, à Patre effudit hoc quod uos nidetis, or auditis: accipit quidem ut homo à patre quod inest ei naturaliter: effundit autem abundanter super nos, quia Deus fecundum naturam eft. Et hoc quidem San Elus. At uero ubi permanet intellectus idem, & Substantia ratio cadem. Vbi uero substantia ratio eadem, equiuocatio excluditur. Quare patet es secundum magni Viri huius intelligentiam, Spiri tum ex Patre, & Filio effe, uniuoce dici. Magnus quoq; Athan afius in confessione suæ fidei, plane processionem ex Filio effe astruit: ait enim: Spiritus ex Patre & Filio non factus nec creatus , nec genitus, sed procedens. Excellentisimus quoq; do ctor Ecclesia magnus inter sanctos Papa Gregorius ad Petru Diaconum de Sancti fbiritus procef sione in capitulo quodam, cuius non est fidelis apud Gracos interpretatio, talia loquitur: Ipfa in quit ueritas, ut fidem Discipulis augeret, dixit:Si non abiero, Paracletus non ueniet ad uos . Cum enim constet quia Paracletus Spiritus ex Patre semper procedat & Filio, cur se Filium recessurum dicit, ut ille inueniat, qui à Filio nunquam recedit?Sanctus quoq; archiepiscopus Cypri Epi phanius

### GRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 395

phanius in libro, quem titulus à núgolou nominat, co quod sit ancora fidei, de Orthodoxa fide talia memorat. Beatus, inquit, Petrus, ad Ananiam dixit: Cur temptauit cor tuum Satanas, mentiri te Spiritui fancto? Nones mentius hominibus fed Deo Igitur Deus eft, inquit, ex Patre et Filio Spi ritus, cui metiti funt, qui de præcio fraudauerut: Trurfum Spiritus enim deus eft, & Spiritus pa tris, & fpiritus CHRISTI,non secundum aliquam compositionem, quemadmodum in nobis anima er corpus, sed in medio Patris er Filij, ex Patre & Filio: Tursum. Vita totus Deus, ergo uita ex uita Filius. Ego enim sum ueritas & uita. Sanclus uero Spiritus ab ambobus, Spiritus ex Spiritu,nam fpiritus eft Deus, or infra: Núquid dicimus duos effe Filios? & quomodo unigenitus?imò tu quis es, qui respondeas Deo? si Filium quidem uocat ex fe, sanctum uero Spiritu ex ambobus! Tursus: Spiritus fanctus, fpiritus ueritatis est, lumen tertium à Patre & Filio. Solus uero Damascenus Ioannes disidere à magno Cyrillo. alijsq; sanctis Patribus uidetur: si tamen ita scribit. Spiritum ex Patre dicimus, & fpiritum Patris nominamus. Ex Filio autem Spiritum non dici

## HVG. ETTER. DE HAER A dicimus, Spiritum uero Filij nominamus. Veruntamen & scriptura sic se habente, non discordat hie fanctus à Latina ucritate: hoc ad consuetudine ecclefiæ Græcorum referendo, quæ non effe Spiri tum ex Filio confitetur ufq; in hodiernu. Quippe fi Spiritum Patris & Fili nominamus, ut fanetus iste Vir, cum Apostolo asseucrat: aut æqualiter ofimiliter confitendum eft Spiritu effe utriufq; aut inequaliter, or dissimiliter, or inequali ter firitus eft Patris & Filip, magis eft unius, er minus est alterius: er erit infinitus secundum magis respectu Patris, & finitus secundum minus respectu Filij . Omne enim quod continetur, & exceditur ab aliquo, secundu quod continetur er exceditur, terminatur Quare terminu habe bit intensionis, dum habeat remisionis principium . Porro si quid apud nos perfectum est natura, moribus, or ratione, magis or minus repro bat, quid utiq; apud diuinas personas omni perse ctione præditas intelligendum sit? Nam quod om ni parte perfectum est, stabile est, atq; indilatabile. Quod uero magis & minus suscipit, defectum perpetitur, participationem habens, motum, adie elionem, mperfe elionem: at uero trium perfo

naruns

GRAE. LAT. IMPVT. LIB. III. 397. narum ratio, in eodem semper termino confissit.

### CAPVT XXII.

MPLIVS. Remisio cuiu q; fit eximpotentia, impotentia uerò contra natura eft, fed in primis ut simplicibus & inmixtis : & in propria existentibus regione, non est aliquid contranaturam. Quare neg; remisio,neg; inten fio. Ergo Spiritus qui omnium mensura er termi nus est, quod mundus capere non potest, quo intendatur, aut à quo per remissionem terminum in tensionis accipiat? Quare cum Patris nominetur Spiritus, atq; Filij, non magis est Patris & minus Filij,qui utriufq; prius æqualiter,inseparabiliter, onaturaliter existit, o secundu candem rationem. Quecunque enim res duorum est equaliter co secundum naturam, aut est proprium corundem, aut quafi proprium. Et attendendum, quod proprium duobus modis dicitur, per se, ac secundum aliud, ut Philosophus perhibet: per se, hominis est proprium animal mansuciu natura, quod aliorum separatiuum est omnium. Ad aliud uero propriumest, ut bipes, equi respectu proprium eft bominis, o imperare, corporis refpectu ani-

### 398 HVG. ETTER. DE HAER. A

mæ proprium, sicut seruire: corporis proprium ad animam relati. Huiusmodi uero proprium, no ab omnibus separat, ueru ab aliquo. Secundu uero hac fignificationem, dicitur Spiritus Filij pro prius, aut quasi proprius. Non enim separat Filium à Patre, sed à creatura universaliter Filium distinguit, TPatrem . Quibus ex rebus necessie tas profluit huiuscemodi. Omne secundum naturam proprium, autquasi proprium, aqualiter ab his communicatur, quorum est proprium, aut quasi proprium: Sanctus uero Spiritus, secundum naturam Patris & Filij proprius est, aut quasi propius: Deinde Spiritus sanctus existens, quod Pater & quod Filius, æqualiter et naturaliter est Patris atque Filij: Quicquid uero æqualiter er naturaliter Patris est & Filij, secundum eandem rationem, candemá; confiderationem ambobus conuenit. Quare Spiritus fanctus existens, quod Pater et quod Filius, secundum eandem rationem eandemá; considerationem ambobus conuenit. Huic iterum conclusioni accidit sides, quod in talibus locum non reperit contradictio. Sane cum absq; fallatia dicatur, Spiritus sanctus Patris est Filij, huius abdicatur contradictoria penitus,

ut

#### GRAE. LAT.IMPVT. LIB. III. 199

ut plena falfitatis, que est Spiritus sanclus, no est Patris & Filij: quod inæquiuocis reperitur frequentisimum. Amplius. Spiritus sanctus existens o quod Pater o quod Filius, æternaliter, simili ter, æqualiter, & secundum naturam Patris est at que Filij: Quicquid uero æternaliter, similiter, ac aqualiter o fecundu natura duorum exiftit, quia no magis accedit ad unu quam ad alteru, no magis ex uno habet effe quamex altero. Na si ex altero quidem existentiam trahat:ex altero aute minime, dißimilitudo manifesta est, æqualitas, & æquilibritas, non utramq; perfonam amplectitur: Tlex eorum, que naturam sequuntur imparita tis nescia, terminos suos derelinquit. Itaq; Spiritus sanctus existens quod Pater, or quod Filius, quia non magis accedit ad Patrem, quam ad Filium, non magis habet effe de Patre quam de Filio. Ex his ergo ratiocinationibus, Viri nuper memorati, manifeste ut superius est exposita intensio panditur, or quod ab codem magni Sabbathi edi tus sermo, uiolentiam, corruptionema; per inte-Stabilem nefariamq; mutationem patiatur. Quip pe ubi principaliter de Trinitate, trium reminiscendo personarum proprietates differuit, nihil

### 400 HVG. ETTER. DE HAER.

talium peperit. Verbatantum, que superius leguntur, ad posteros transmittendo: non secundie le, sed secundum consuctudinem Orientalis Ecele fie-Sed neg; Orthodoxa fidei quispiam ante illu simile chartis inarauerat . In prafato autem fermone, contra fas, contraq; maiorum contradicionem, Spiritum ex Filio existentiam non habere, à quibusdam mendacij magis perquirentibus solatium, quam semitas inuestigantibus ucritatis, insertum est. Quod sic effe, ipsa uerborum feries,ftyli alteritas,er que mbil ad rem pertinet er ronea clausulæ insertio, magis autem quod apud Sanctoru aliquod nusquam scriptum reperitur, aptisime declarat. Profecto si folus Pater emittit Spiritum Filij, non communicat emißioni Filius. Quippe si communicat Filius, non solus Pater Fi lij fpiritum emittit, communicante illi ucrbo suo, erroris minime arguendi funt, qui hoc dogma tizant. Sin autem ut Graci dicunt, ex solo Patre Spiritus procedit, folus Pater Spiritum Filij emit tit, Filio non communicante, quam consequentiam obliquæ ambages connectunt, ucridici deserunt timnitus, er eiusdem Spiritus concutit proflatio. Consequitur enim prophanum quiddam, co abominabile

GRAE, LAT. IMPVT. LIB. III. 401 minabile, Patrem uidelicet, emittere Spiritum no communicante Patris uirtute ac sapientia : Dei enim Patris uirtus & Sapientia C HRISTVS est, ut Apostolus perhibet. Quare impotens secundum hoc of fatua erit emisio Spiritus, o cau Ja et principium irrationale. Ipfe etia fpiritus Pa tris & Filij existens, adueniens erit Filio, nisi ex ipso,ut ex Patre proueniat. Sed enim si circufcri pta uirtute ac sapientia emissor Pater intelligatur impotens & irrationalis ipse Pater, secundu qued emissor constituetur. At uero impia er execrabilis illa uox est, quæ Spiritus sancti omnium bonoru datoris fonte, o caussam, fatua o impo tentem effe personat. Quas ob res, claru ut ar bi tror plane faciu eft, Filiu qui eft uirtus & sapien tia Patris, Spiritu fuu, cum Patre ipso emittere. Quod coftanter, piè, ac uerè, cunctoru fanctoru Patru uestigia perseques, ois magni Petri succesfor tenet, et huius decreti sententia, ut societate ue ritatis inexpugnabile, ut notis instroribus gratifi ca, ut opulentă iustitiæ ut priscis innixă autorita tibus, ut à summo pastore CHRIST Oedita, o ut habente integras allegationes, orbi uniuerso publicat, & ab antiquo rite censet ampledi.

LIBRI TERTII ÉT VLTIMI FÍNIS,

Nic levis vigenuas proty coluis vira set et linguas edidicisse dues M. Dr. The state of the s 



